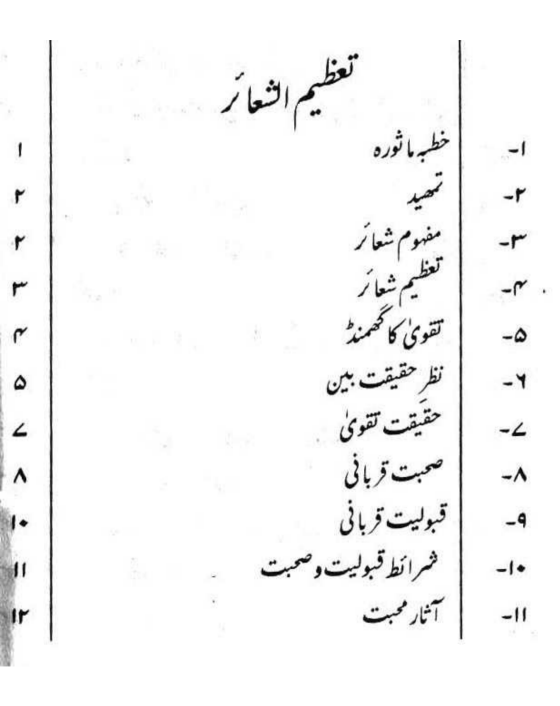


فيمُ الأنة مُجِدُ الله حسر لا مُحِدًا شرف على تصانوي منه

عنوانات وحواش مولانا خليل احسك مدتها لوي



شبه نشره اشاعت جامعة والعلم الاسلام كلمان بلاكملام التبالغ ون لا برور بن ٢٢٢٢١٣-٩٢٨٠١



| صفحات | عنوانات                            | نرشمار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 111   |                                    | ۱۲- احکام قر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 10    | لی طر <b>ف سے قربانی</b>           | National Control of the Control of t |
| 14    | نظم المُثَالِيمُ كَى طرف سے قربانی | ۱۴- محسن اع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 14    | فقير كا فرق                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -14   | نور کی قربانی                      | ۱۰- حرام جا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 19    | ل کا اُر                           | 12- اكل حلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| r.    | بخوست ."                           | 11- حرام ك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| rı    | کے خرید نے میں احتیاط              | ۱۰ جا نور کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| r1    | کی تقسیم                           | ۲۰ گوشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77    |                                    | ۲- کسال کا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| rr    | ، مسائل                            | ام- ا ذ <u>اع کے</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

وعظ

تغظيم الثعائرا

قربانی کے احکام

بسم الله الرحن الرحيم

خطبه ماثوره

ا\_ علامات

الحمدلله نحمده و نستعینه و نستغفره و نومن به و نتو کل علیه و نعوذ بالله من شر و را نفسنا و من سیات اعمال نامن بهدالله فلا مضل له و من یضلله فلا هادی له و نشهدان سید نا و مو لانا محمدا عبده و رسوله صلی الله علیه و علی اله و اصحابه و بارک و سلم

اما بعد فاعوذ باللدمن الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم قال الله تبارك و تعالى ذلك و من يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب

ترجمہ: یعنی یہ بات بھی ہو چکی اب ایک بات اور سن لو کہ جو فخص اللہ تعالیٰ کے شعار یعنی علامات کی تعظیم کرے گا۔ تو ان کا یہ تعظیم کرنا خدائے تعالیٰ سے ول کے ساتھ ڈرنے سے ہو تا ہے۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

تمهيد

میں نے تقریبا" دو جمعہ پہلے کھ ترغیب تربیب متعلق قربانی کے بیان کرنے کا وعدہ کیا تھا کہ ضروری ادکام اس کے متعلق بیان کروں گا۔ لیکن بوجہ اضحال طبیعت اور تکان سفر کے موقع نہ طابقا۔ آج اس دعدہ کا اٹھا کرتا ہوں۔ یہ آیت سورہ جج کی ہے۔ ان آیتوں میں مع سیاق لا سباق کے ادکام نہ کور ہیں۔ ہرچند کہ یہ ادکام جج کی قربانی کے متعلق ہیں گر اکثر ادکام اسنے اور جج کی قربانی کے مشترک ہیں اس لئے اس آیت کو میں نے اختیار کیا خلاصہ آیت کا یہ ہے کہ حق تعالی نے ایک قاعدہ کلیا جس میں قربانی وغیرہ کے تمام ادکام وافل ہو گئے ارشاد فرمایا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں ذلک میہ مبتدا ہے خبراس کی محذوف ہے یا خبرہ مبتدا اس کا محذوف ہے۔ مطلب اس جملہ کا قریب قریب اس کے ہے جیے ہماری زبان میں مبتدا اس کا محذوف ہے۔ مطلب اس جملہ کا قریب قریب اس کے ہے جیے ہماری زبان میں کہتے ہیں کہ یہ بات گذشتہ تو ختم ہو گئی اب ایک اور بات سنو۔ اس سے کلام سابق اور کلام مولفہ و مصنفہ میں گوا ہے الفاظ کم وارد ہوتے ہوں 'کیکن قرآن مجید کا طرز تصنیف و آایف کا مروف و مصنفہ میں گوا ہے الفاظ کم وارد ہوتے ہوں 'کیکن قرآن مجید کا طرز تصنیف و آایف کا مروف و مصنفہ میں گوا ہے الفاظ کم وارد ہوتے ہوں 'کیکن قرآن مجید کا طرز تصنیف و آایف کا مرد و مرا ہے۔ پس ارشاد ہے کہ دورات و عادات کے موافق ہے۔ مصنفین کا طرز دو مرا ہے۔ پس ارشاد ہے کہ دورات سنو کہ جو محفق اللہ کے شعائر یعنی علامت کی تعظیم کرے گا جزا آ گے ہے۔

### مفهوم شعائر

اول دو چیزیں سمجھتا چاہیں اول ہے کہ شعار کیا ہیں اور ان کی تعظیم کیا ہے۔ شعار بر معنیٰ علامات اعمال ہیں دین کے۔ اس لئے کہ ان اعمال سے معلوم ہوجاتا ہے کہ دیندار ہے ہیں نماز 'جج وغیر ہما۔ اگر کوئی کے کہ صلوۃ تو خود دین ہے 'علامت دین کے کیا معنی ؟ بات ہے ہے کہ ہرشے کی ایک صورت ہوا کرتی ہے اور ایک حقیقت اور وہ صورت علامت ہوتی ہے وجود حقیقت پر۔ اس طرح دین کی ایک صورت ہے اور ایک حقیقت مثلا " صلوۃ ارکان مخصوصہ اس کی صورت ہے اور حقیقت صلوۃ جدا شے ہے۔ جس کا تعلق زیادہ قلب ہے ہے خصوصہ اس کی صورت ہے اور حقیقت مناز کی نہ پائی جائے اور ان دونوں کا تعلق نیادہ قل ہر ہے کہ چنانچے آگر ایمان و نیت نہ ہو 'حقیقت نماز کی نہ پائی جائے اور ان دونوں کا تعلق ظاہر ہے کہ جائے اور ان دونوں کا تعلق ظاہر ہے کہ جائے اور ان دونوں کا تعلق ظاہر ہے کہ ا۔ رغبت دلاتا ۳۔ ورانا ۳۔ ورانا ۳۔ ورانا ۳۔ ورانا ۳۔ فرانا ۳۔ ورانا ۳۔ ورانا

تلب ہے ہاس طرح ہر عمل کو سمجھنا چاہیے۔ پس صورت دین اور شے ہوئی اور حقیقت دین شے ملمخر۔ اور میہ صور تیس اعمال کی علامات ہیں دین کی'ان کو ہی شعّارُ فرمایا ہے۔ پس منہوم شعارُ کا متعین ہوگیا۔

## تغظيم شعائر

اب تعظیم شعائری حقیقت معلوم کرنا چاہیے کہ وہ کیا ہے۔ تعظیم شعائریہ ہے کہ ان اقال کا حق جس طرح شریعت مطبوع نے تھم فرمایا ہے اوا کیا جائے۔ حاصل آیت کا یہ ہوا کہ جو فض اعمال دین موافق احکام البیہ اوا کرے۔ اب اس ترجمہ سے معلوم ہو گیا ہو گا کہ یہ مضمون عام ہے قربانی اور غیر قربانی سب اس میں واخل ہیں۔ میں نے جو اول اس مضمون کے عموم کا وعومی کیا تھا وہ ثابت ہو گیا۔ خلاصہ پوری آیت کا یہ ہے کہ جو فخص علامات دین یعنی عموم کو تعظیم کرے گا تھی ان کو موافق شریعت کے اوا کرے گا۔ فاضا یعنی یہ ان اعمال کی تعظیم من تقوی الفلوب قلوب کے تقویٰ سے ناشی ہونے والی ہے یعنی یہ علامت ہے کہ خدا تعظیم من تقوی الفلوب قلوب کے تقویٰ سے ناشی ہونے والی ہے یعنی یہ علامت ہے کہ خدا تعلیٰ کا خوف اس فخص کے ول میں ہے کیونکہ خوف خدا تی ایک ایس شے ہو تعظیم شعائر اللہ کا عوف اس فخص کے ول میں ہے کیونکہ خوف خدا تی ایک ایس شعائر اللہ کا عوف ہے۔

اگر کوئی کے کہ حکومت ہے بھی تعظیم شعائر کی متعثور ہو سکتی ہے۔ جواب یہ ہے کہ حکومت ہے جو تعظیم ہوگی۔ تعظیم ہوگی۔ تعظیم کی جو حقیقت ہے وہ نہ ہوگی جیسے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ جی منافقین نماز پڑھتے تھے لیکن اس لئے نہ پڑھتے تھے کہ خدا ہم ہے راضی ہو۔ بلکہ بیہ غرض تھی کہ مسلمان ہم ہے راضی ہو جائیں۔ بتلایے کہ حکومت سے حقیقت کمال پائی گئی ہیں جو کوئی تعظیم شعائر اللہ کی کرے گاوہ قلوب کے تقوی حکومت ہوگی۔ بینی خوف ندا ہی اس کا منشا ہو گا۔ کمی قاعدے اور قانون اور ضابطے ہے نہ ہوگی۔ اور جملہ فانھا می تقوی القلوب (ایمنی ان کی تعظیم قلوب کے تقویٰ ہے ہوتی ہے) ہوگی۔ اور جملہ فانھا می تقویٰ القلوب (ایمنی ان کی تعظیم قلوب کے تقویٰ ہے ہوتی ہے) اور جملہ فانھا می تقویٰ علیہ جرا محذوف ہے اور جرا یہ ہے۔ فانہ متق قلبہ فائم جزا کے ہو اور جرا ایہ ہوتی ہے کو تکہ یہ تعظیم کرے۔ اس کا قلب متق ہے کیو تکہ یہ تعظیم کرے۔ اس کا قلب متق ہے کیو تکہ یہ تعظیم کوئی ہے ہوتی ہے۔

آ- دل ۲- دوسری چیز ۳- علامات ۳- واضح ۵- پاکیزه شریعت ۱- عام مونے ۱- پیدا اونے والی ۸- نضور کی جانگتی ہے

اور قلوب کالفظ جو بردهایا ہے اس ہے ایک مسئلہ واضح ہو گیا 'وہ بیر کہ تقویٰ قلب کی صفت ہے چنانچہ حدیث شریف بھی ہے التقوی مسئا واشار الی صدرہ لینی تقویٰ اس جگہ ہے اور آپ نے اپنے قلب کی طرف اشارہ کیا۔

اور یمال ہے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ محض اپنے کو متقی جاننے ہے متقی نہیں ہو آجب تک قلب اضداد تقویٰ ہے پاک نہ ہو۔ البتہ دو سروں کی نسبت توبیہ عمل چاہیے کہ۔

ہر کرا جامہ پارسا بنی پارسا بین و نیک مرد انگار (جس مخص کوپارسائی لباس میں دیکھواس کوپارسااور نیک مرد سمجھو)

# تقوى كأتھمنڈ

ليكن ابن كو مقى جاننا جيسا آج كل مرض بير آنت ب حالا نكد و يكتاب كد ميرك قلب میں سینکڑوں امراض مثل کینه' حسد' حب دنیا' حب ال' حب جاہ موجود ہیں نکین جو نک دا را می برها رکھی ہے، مخنوں سے اور پاجامہ ہے ، کرتا نیا ہے ، ہاتھ میں تبیع اس لئے لوگ متی سجھتے ہیں اور ان کے متقی سجھنے سے خود اس کو بھی یقین ہو گیا کہ آخریہ سب لوگ جھوبٹے تو ہیں نہیں' کچھ تو بات ہے جو مجھ کو ایبا سمجھتے ہیں۔ جیسے کسی بے وقوف کے پاس ا یک شریر گھوڑا تھا۔ ہرچند اس کو دبا یا تھااور قابو میں لا یا تھا' لیکن وہ رسید ہی نہ دیتا تھا۔ نمی نے کما کہ اس کو چج دو' مالک صاحب نے کما کہ آپ ہی اس کو بکوا دیں۔ اس فخص نے چوک میں کوئے ہو کر کمنا شروع کیا کہ یہ محمور ا بکتا ہے اور ایسا قدم بازے کہ اپنا نظیر شیں رکھتا اور طرح طرح کے اوصاف اس کے بیان کئے۔ مالک صاحب یہ من کر کہنے گلے کہ میاں الرابیا ہے تو لاؤ میں ہی نہ رکھوں ' کیوں عیوں۔ اس نے کما کہ کیا تممارا عمر بھر کا تجربہ میرے چند الفاظ سے جاتا رہا۔ یمی حالت ہم لوگوں کی ہے کہ صریحا" ویکھ رہے ہیں کہ ہمارے اندر رہا فریب و حد اشوت اعضاب كا اتباع موجود ب اور تمام عمر كذر مى كد نفس سے سابقاً برد را ہے سرکشی اس فی مشاہلے کہ جانے ہیں کہ فلال کام کرے اور نمیں کرنا ہے ان سب امور پر تو خاک ڈال دی اور یقین کس چزر آیا کہ ساری بہتی کے لوگ مجھ کو ہزرگ سمجھتے ا۔ تقویٰ کے خلاف چزوں سے عد مال کی محبت سو عدو کی محبت سے تیز رفار ۵۔ مثال ١- صاف طور ير ٧- وكهاوا مر عده ٩- ييروى ١٠ واسط ١١- ويكيف من آري ہے الہ باتونی

ہیں اس لئے میں بزرگ ہوں۔

دوسری حکایت اور یاد آئی ایک میال جی تھے۔ وہ الزکول کو بہت دق کرتے تھے الزکول کے آپس میں صلاح کی کہ جیسے یہ دق کرتے ہیں ان کو بھی دق کرنا چاہیے۔ چنانچہ ایک الزکا کھتب میں آیا اور السلام علیم کمہ کرمیاں جی ہے کمامیاں جی آئیا بات ہے آج چھے چہوا واس ساہے۔ دوسرا آیا حافظ جی کیا کیفیت ہے طبیعت تو اچھی ہے۔ تیسرا آیا خیرتو ہے کچھے بخار کا اثر چرو ہے نمایاں ہے غرض حافظ جی کو اس کئے شنے سے بھین ہوگیا کہ میں بھینا " بنار ہول گھر آ کرلیٹ مجھے بی بی بی کہ ارے احتی او لوگوں کی تعظیم و خوب لزائی ہوئی۔ یہ حکایت مولانا یہ کمہ کر فرماتے ہیں کہ ارے احتی او لوگوں کی تعظیم و کریم ہے اوبام میں جٹلا ہوگیا ہے اپنے کو ہزرگ سمجھتا ہے اور پچھے ہزرگ پر مخصر نمیں بلکہ الی بی بینا پر کسی کو ریاست کا گھنڈ ہے کسی کو مولویت کا کسی کو برادری کا۔

اصل بات بیرے کہ جب تک اون پہاڑ کے نیجے کو نہیں گذر آئے تو سجھتا ہے کہ جے اونچاکوئی نہیں اور جب پہاڑ پر نظر پڑتی ہے تو معلوم ہو تاہے کہ ونیا ہیں اور جلوت بھی جھے ہے باند ہے' اس لئے رئیس کو چاہیے کہ اپنے سے بوٹ رئیس کو دیکھے۔ مولوی کو چاہیے کہ اپنے سے بوٹ رئیس کو دیکھے۔ مولوی کو جاہیے کہ اپنے سے بوٹ رئیس کو دیکھے۔ مولوی ت بات کی کیا ریاست اور کیا مولویت۔ ریاست تو بیہ ہے کہ بمکی غریب کو دو دھپ لگوا دیئے یا اس پر چوکیدارہ بڑھوا دیا۔ کی غریب کی گھاس چھین لی۔ چار ہے کی شے دو ہے ہیں لے لی۔ بیہ تو ریاست ہے۔ مولویت بیہ ہے کہ چند مسئلے یاد کرلئے مولوی بن بیٹھے مینڈک جب تک کئو کیس مقید ہے سمجھتا ہے بی عالم جہ ہرفن والے کو چاہیے کہ اپنے مینڈک جب تک کئو کیس مقید ہے سمجھتا ہے بی عالم جے۔ ہرفن والے کو چاہیے کہ اپنے سے برے پر نظر کرے۔

### نظر حقيقت بين

اور بالفرض اگر کوئی اس ہے بڑا نہ ہو تا کہ اس پر نظر کرے تو حق تعالی تو ہر صفت کمال میں سب ہے بڑے ہیں۔ ممکن کی صفت کمال ہی کیا' مستعار اور معرض آدوال میں ہیں حقیقی صفت کمالیہ کے ساتھ تو حق تعالی شانہ' ہی موصوف ہیں اور جن حضرات کی نظر حقیقت جن ہو گئی ہے ان کی نظر میں اپنا وجود ہیج در ہیج ہو گیا ہے اسی واسطے بزرگان دین قشمیں کھا کھا

ا۔ بیار پرس ۲۔ کمال کی مرخوبی میں ۳۔ مانگا ہوا سمد زائل مونے کے قریب

کر کتے ہیں کہ ہم کچھ نہیں۔ ایک دوست نے دریافت کیا کہ فلاں بزرگ تم کھا کر کتے ہیں

کہ میں کچھ نہیں ہوں۔ اگر ہے ہیں تو بزرگ نہیں اور اگر واقع میں بزرگ ہیں تو جھوٹی تم

کیوں کھائی۔ میں نے کہا کہ وہ ہے ہیں اور بزرگ بھی ہیں اور یکی بزرگ ہے کہ ان کی نظر

ملات خداو تدی پر ہے اور کملات خداو تدی کے سامنے کوئی شے نظروں میں نہیں آتی۔

علی صدوری پرم اور مان مید ورون کا میں میں است میں است میں است میں است میں است میں میں ہے۔ جیسے طلوع مثم ہے ستارے نظرے قائب ہو جاتے ہیں۔ جیسے مختوطیہ اور منت نے کلمان رہتا ہے؟ اس نے مختوطیہ اور منت کے کلمان رہتا ہے؟ اس نے

جواب ریا۔ کہ من روز وشب جز بسرائیم ولے ویش خورشد پیدا نیم

الیعنی میں رات دن سوائے جنگل کے کمیں اور نمیں رہتا۔ لیکن آفآب کے سامنے خلا ہر نمیں ہو آ ہوں)۔

پس حضرت حق کے سامنے کسی کا کوئی کمال نسیں اس لئے ان بزرگ کی حتم ہجی ہے۔ حق کہ حضرات انبیاء علیم السلام اپنے کو بچ سجھتے تھے۔ حق تعالی کے روبرو کوئی بوا نہیں ' سب چھوٹے ہیں ولد الکبریاء فی السموت و الارض (ای کو بوائی ہے آسانوں اور زمین میں) یس چند آدمیوں کے کہنے ہے کہ آپ شاہ صاحب ہیں یا مولوی صاحب ہیں یا رکیس صاحب

ہیں کیا ہوتا ہے۔ صاحبو!اگر ہمارا ظاہر دباطن مکساں بھی ہوتا تب بھی اس دلیل نذکورے ثابت ہوگیا کہ ہم کو اپنے کو صاحب کمال نہ سمجھنا چاہیے چہ جائیکہ ہمارا تخالف ظاہر دباطن کا ہیہ ہے کہ

ازبروں چوں مور کافر پر حلل داندروں قر خدائے موزوجل (ظاہری حالت ہماری الی ہے جیسے کافر کی قبریا ہرسے مزین ہوتی ہے اور اس کے اندر

الله تعالی کا تبروغضب تازل ہو تاہے)۔

والله! اگر شول کرویکها جائے تو ہمارے قلب میں وہ خرافات ہیں کہ آگر دو سروں کو مطوم ہوجائیں تو کو آگر دو سروں کو معلوم ہوجائیں تو کوئی پاس بھی نہ بیٹھنے دے۔

کال یه که ۲ د اختلاف

### حقيقت تقوي

ہات یہ ہے کہ تقویٰ کی حقیقت ہی اب تک معلوم نہیں ہوئی جو اپنے کو نتق سمجھ بیٹھے۔ صورت تقویٰ اور شے ہے اور حقیقت تقویٰ جدا شے ہے۔ اور خلاہر میں صورت تقویٰ والا اور حقیقت والا کیساں ہے۔

### انچہ مروم سیکند بوزید ہم جو پچھ آدی کرتے ہیں بندر بھی اس کی نقل کرتا ہے

آپ بھی مکان بناتے ہیں اور بیچے بھی بناتے ہیں' ریت جمع کرتے ہیں اور اس سے مكان يعنى صورت مكان بناتے بين كہتے بين كديد ميرى سدورى ب سير والان ب يد بھیرا دروازہ ہے۔ آپ اپنے گر کے سامنے اس ریت کے گھر کو حقیر سجھتے ہیں۔ ای طرح بعيرت كي نظرين هارب اعمال خالي عن الحقيقة حقيرين غرض نقل اور صورت في اور ہے ہاور حقیقت اور چزہے۔ تقوی کی جر قلب میں ہاکر جر ہوگی تو پھول بیشہ شاداب رہیں گے اور اگر پھول تو ژکر گلدستہ بنایا جائے تو دیکھنے میں بہت بھلے مفلوم ہوتے ہیں 'کیکن چو تکسان کی جر شیں دو روز میں سیاہ ہو جائیں گے۔ حق تعالی ای کی نسبت ارشاد فرماتے إس- الع توكيف ضرب اللدمثلا" تُخلعت طيبت كشجرة طيبت اصلها ثابت وفرعها في السماء كيا آپ كوالله تعالى نے كيسى مثال بيان فرائى ب كلمه طيب يعنى كلمه توحيدكى كدوه ایک پاکیزہ در دنت کے مشابہ ہے جس کی جز خوب محکم ہوادر اس کی شافیس اونچائی میں جا رى بول)- اس كا حاصل بحى وبى ب جويس عرش كرچكا بول- فلاصديد ب ك تقوى تلب میں ہوتا ہے ای واسطے جناب رسول ایٹلا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے صاف لفظوں میں فرمایا الا ان التقوی معشا واشار الی صدره (آگاه ربوکه تقویٰ اس جگد ہے اور آپ نے اپ تلب کی طرف اشارہ کیا) جیسا نہ کور ہوا۔ پس ظاہری تقویٰ گلدستہ کے پھولوں کی طرح ہے کہ رہتا نہیں بہت جلد تلعی کھل جاتی ہے۔ حجی بات عمر بھر چلتی ہے اس حقیقت کی تمنااور صورت بے معنی کی عدم اعماد کی نسبت عراقی رخمت الله علیه فرماتے ہیں۔

آ۔ حقیقت سے خالی ۲۔ پربمیز گاری ۳۔ مضبوط سمہ ذکر ہوا 40 اعماد نہ ہوئے ۹۔ متعلق

صنماره قلندر سزدار عن نمائی که دراز و دور دیدم ره و رسم پارسائی

(زہد خنگ جو حقیقت سے خالی ہے بہت دور و دراز کا رستہ ہے بھے تو طریق عشق میں جو حقیقت سے پر ہے چلاہیے)۔

خیریہ ایک منتقل مسلے کی طرف اشارہ تھاجس پر اضافت تقویٰ کی قلوب کی طرف دال ہے۔ باقی اصل مقصود بیان کرنا اس بات کا ہے کہ جو اعمال کرد وہ تھم کے موافق کو۔ مہنملہ ان اعمال کے قربانی بھی ہے اس کو بھی تھم کے موافق ادا کرنا چاہیے اور وجہ اس کی بیہ ہے کہ ہر کام اس کی خات کی وجہ ہے مقصود ہو تاہے اور اعمال شرعیہ میں خات رضائے حق ہے تو جب ضابطے کے موافق نہ ہوگا تورضائے فوت ہونے ہے وہ عمل بے کار ہو جائے گا۔ بعض ضوابط نہ کور ہوتے ہیں۔

### صحت قرماني

سوجاننا چاہیے کہ قرمانی کے اندر دو قتم کی خرابیاں لوگ کرتے ہیں ابعض تو مقبول ہونے کی رعایت جس کرتے اور بعض صحح ہونے پر بھی نظر نمیں کرتے۔ چنانچہ ایک مقام پر ایک مخص نے دو سرے سے کہ دیا کہ بھائی میرے بھی دو صے کرد یجیو! قرمانی کے مصات لے لئے اور خود غائب ہو گئے اور دائم بھی نہ دیئے عقلائے وقت اس میں مختلف ہیں کہ تباہی قوم كاكياسب ب- ميرے زديك تواصل سبب تابى كابدمعا ملكى ب- بعض قوم كے ريفار مرا كتے بيں كه سود كے بند كرنے سے جابى آئى۔جو قويس سود ليتى بيں وہ خوب ترقى كررى بيں۔ میں کتا ہوں کہ مسلمانوں میں بھی بہت ہے سود لیتے ہیں لیکن ان کے پچھے بھی کام شیس آیا کیونکہ مال ہے مقصود تمتع دنیوی ہے اور سود خور جمع کرتے کرتے سرجاتیے ہیں اور بسااو قات" جن کے لئے جع کرتے ہیں ان کو بھی نمیں ملتا ہے اور فرض کرد اگر متعتق جمی ہوئے تو روحانی ضررائے تو خالی رہتے ہی نہیں یعنی سخت دل ہو جاتے ہیں کسی پر ان کو رحم نہیں آ تا کسی کی مصببت ہے ان کا دل شیں د کھتا اور اپنے رشتہ دار ہے بھی سود نہیں چھوڑتے جیے بیرسٹروں كا حال ہے كه وہ اپنوں كو بھى نبيں چھوڑتے سجھتے ہیں كہ اگر ان سے ند ليا تو نرخ بكر جائے گا - ولیل ۲- مقصد ۳- غرض ۷- شریعت کے اعمال بین ۵- الله کی رضا ۲- رقم ۵-زمانے کے عظمند ٨- اختلاف كرتے ہيں ٩- محققين ١٠- نفع ١١٠ كثر ١١- نفع ١١٠ روحانى نقصان

اور اکثر سود خواروں کو ترقی دنیوی بھی شیں ہوتی۔ اکثر سود خواروں کا مال ضائع ہی ہوتے دیکھااور فرض کرواگر ترقی بھی ہوئی توجب دین بریاد ہوا تواس ترقی کولے کر کیا کریں گے۔

مبادا دل آل فرو مایہ شاد کہ از بسر دنیا دہر دین بیاد (خداکرےاس کمینہ کادل بھی خوش و خرم نہ ہوجو دنیا کی وجہ سے دین بریار کردے)

یہ تو دینی غلطی تھی کہ سود کو ترتی کاسب قرار دیا۔ دو سرے ایک دنیوی غلطی بھی ہے وہ بدے کہ ترقی کاسب وہ شے ہو سکتی ہے جس سے عام لوگ متنفع ہوں اس لئے کہ ترقی یافتہ وی قوم ہوگی جس کے سب افراد کو ترقی ہواور عام طورے ان میں غنی پیدا ہوں اور سودالی ہے ہے کہ ساری قوم میں شائع تنہیں ہو سکتا اول توسب کے پاس مال نہیں ووسرے آخر لے گا کون! اس لئے لا محالہ بعض لیں مے اور بعض نہیں' تو جولیں مے وہ ترتی کریں مے اور جو نہیں لیں مے وہ ترقی نہیں کریں مے۔ بلکہ جو دیں مے وہ تاہ ہوں مے۔ پس مید طریقہ ترقی کا نہیں ہو سکتا۔ ترقی کا صحیح طریقہ خوش معا ملکی اور انتبارے مسلمانوں میں خدا کے مختل ہے افلاس سیں مسلمانوں میں تاجر اہل ملک رئیس سب طرح کی محلوق ہے محربات کیا ہے کہ دو مری قوموں کو سود دیتے ہیں اس وجہ سے تباہی آتی ہے توالی صورت ہونا جاہیے کہ سود نہ دینا پڑے۔ اور وہ طریقہ صرف خوش معا ملک ہے۔ تفصیل اس اجمال کی ہے ہے کہ مسلمان کو روپید کی ضرورت ہوتی ہے اور اپنے بھائیوں سے بلاسودی ملتا نہیں۔اس لئے غیر قوم سے سودی قرض لینے کی ضرورت ہوتی ہے اور تباہ ہوتے ہیں اور بے سود قرض نہ ملنے کی وجہ سے نہیں کہ دو سرے مسلمانوں کے پاس روپیہ نہیں ہے۔ابھی میں عرض کرچکا ہوں کہ مسلمانوں میں بت مالدار ہیں الیکن وہ بوجہ خوف برمعا ملک کے قرض شیں دیتے۔ بہت لوگ ایسے ہیں کہ خود جاہتے ہیں کہ ہم مسلمانوں کی امداد کریں اور ان کو قرض دیں مگرڈرتے ہیں کہ وے كركيا لے ليں مے۔ اگر خوش معا ملكي مسلمانوں ميں شائع ہو جائے تو خود آپس بي ميں ایک دو سرے کی حاجت پوری ہوتی رہے۔ اور سود دینے کی ضرورت نہ پڑے تو جو تاہی کا سبب ہو وہ رفع ہو جائے ہیں ابت ہوا کہ بدمعا ملکی تنزل کاسب ہم نوموں کی بید حالت ب كد كسى كاروبيد لے كرويناشيں چاہے۔ حتى كد أكر كسى غريب كے چار بي مول مي وہ ا۔ نفع حاصل کریں ۲۔ مال وار سور تھیل نہیں سکتا سم۔ لازی طور پر ۵۔ اچھا معاملہ ٢- غربت ٧- اختصار ٨- برا معالمه ٥- دور ١٠- زوال

بھی ٹال کردیں گے اور اس کو لازمہ ریامت سمجھتے ہیں کہ ہم سے نقاضہ کرنے کی عجال نہیں۔
ہوئی۔ اس طرح قرض خواہ کونہ دیں گے اور بہانہ کردیں گے کہ بھائی ابھی خرچ آیا نہیں۔
اور اس حالت میں آگر بچے کی خشنہ در پیش ہو جائے یا کوئی شادی کرنا ہو تو بہتیرا روپ اگل دیں گے۔ فرض بد معا ملکی کا مرض عام ہے۔ چنانچہ ان صاحب نے بیہ بدمعا ملکی کی کہ جھے تو قربانی کے لیے اور خود غائب ہو گئے۔ اب گائے ذرع ہو گئی اور گوشت کی ہوئیاں بن تمیں اور وہ جھے والے موجود نہیں اب وام کس سے لیں۔ ایک جمتد صاحب ہولے کہ بھائی وہ تو غائب ہو گئے اب کوئی اور لے لوجس کو دو جھے قربانی کے لینے ہوں۔ وہ بھلے مانس سمجھے کہ گوشت مقصود ہے اب کوئی اور لے لوجس کو دو جھے قربانی کے لینے ہوں۔ وہ بھلے مانس سمجھے کہ گوشت مقصود ہے والا نکہ قربانی سے مقصود گوشت نہیں بلکہ ارا تکہ دم للہ ہے۔ (اللہ تعالی کے لئے ایک جانور کا خون بمانا ہے) آگر شریک کی نیت بھی گوشت کی ہوگی تو سب کی قربان کر یادہ ہوگی خواہ خود کھاؤ یا کھلاؤ۔ بال آگر کوئی گائے ایک جان کا خون بمانا ہے۔ اور گوشت کا تو اختیار ہوگی خواہ خود کھاؤ یا کھلاؤ۔ بال آگر کوئی گائے ایک جان کا خون بمانا ہے۔ اور گوشت کا تو اختیار ہوگی خواہ خود کھاؤ یا کھلاؤ۔ بال آگر کوئی گائے ایک جان کا خون بمانا ہے۔ اور گوشت کا تو اختیار ہوگی خواہ خود کھاؤ یا کھلاؤ۔ بال آگر کوئی گائے ایک ہوتی کی۔

### ہر زماں از غیب جانے ویکر است (ہرونت غیب سے اس کو ایک جان عطا ہوتی ہے)

کی مصلاً تی ہوتی ہے تو اس کی دو مرتبہ قربانی ہو سکتی تھی۔ غرض ایک ہخص عقلند بھی مل گیا' جس نے سے ہوئے وہ دو جھے خرید لئے اور بزعم خودا پنی قربانی درست سمجھ لی اور ان خالموں نے مل کر اس خریدار گوشت کی قربانی برماد کی بعض صور تیں ناوا تغی ہے الیی پیش آجاتی ہیں کہ قربانی قبول تو کیا ممجے بھی نہیں ہوتی۔

## قبوليت قرماني

اور بعض صورتوں میں گو سیح ہو جائے گر قبول نہیں ہوتی۔ کانپور میں ایک مستری تھے انہوں نے ایک بھیڑ خریدی کوئی عیب ایسانہ تھاجواس میں نہ ہو لیکن ہر عیب تمائی ہے کم تھا۔ ضابطے اور قانون کی روے اہی بھیڑ کی قربانی جائز تھی۔ ایک محض نے کما کہ میاں الی بھیڑ کیوں کرتے ہو کیا اچھا جانور میسر نہیں آ آ' کہنے گئے واہ ہماری ہوی کہتی ہیں کہ جائز ہے آ۔ ریاست کی خصوصات ایہ ریاست کی خصوصات

اور گھر پنچ ہوی سے تذکرہ کیا کہ ایک محف نے تسارے مطلے پر اعتراض کیا ہوی نے فورا" اردد کا شرح و قامیه نکالا اور قرمانی کا بیان نکال کردبال نشانی رکھ کرباہر بھیج دیا کہ دکھلا دو ان کو۔ میں کہتا ہوں کہ آگر قربانی ہو بھی سمئی لیعنی ضابطے کی روے اس کی صحت کا تھم کر دیا حیا۔ لیکن ایسی قرمانی کیا قبول ہو عتی ہے جس کو یہ محض محلوق کے لئے پینوینہ کرے اللہ تعاتی ارشاد فرماتے ہیں۔ لن یتال اللہ لحو محاولا دماء ها و تکن یتالہ التقوی مشکم (اللہ تعاتی كے يمال قربانى كے موشت اور خون نسيل پہنچة ليكن ان كے باس تو تسارا تقوى پنچا ہے) خلاصہ سے کہ اللہ تعالی تو نیت کو دیکھتے ہیں کہ ہمارے نام پر اس نے کتنی بیاری شے کو خرج کیاہے اور جب الیمی خوبصورت قرمانی ہوگی تو نیت کا حال اس سے خود ہی معلوم ہو تا ہے کہ کیسی ہے تو کیا تبول ہونے کی امید ہے ہاں اگر اس سے انچھی میسر ہی شیں تووہ دو سری بات ہے۔ دیکھتے! اگر حاکم مسلع کسی رئیس سے قرمائش کرے کہ ہمارے واسطے ایک گائے لاؤ۔ تو ہے بتلاؤ کیسی گائے لے جاؤ مے؟ خصوصا" اس صورت میں جبکہ یہ بھی معلوم ہو کہ جس قدر عمدہ گائے ہم لے جائیں گے ' حاکم ہم سے خوش ہوگا۔ کان ' ناک ' آگھ ' ہاتھ پاؤں سب کی ہی خوبصورتی کاخیال کریں گے۔ حتی الوسع قیمتی اور خوبصورت کی تلاش ہوگ۔ افسوس کی بات ہے کہ ایک ادنی حاکم کمجازی کہ جس سے نفع پنچنا موہوم اس کی میہ رعایت اور حاکم حقیق جس کی طرف سے ہروقت نعمتوں کی بارش ہم پر ہے وہ ایک جانور مائلتے ہیں اور وہ بھی ہمارے ہی نفع کے لئے اس میں اس قدر تسامل حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے سورۃ بقرہ کے ختم کے هنربه میں ایک او نٹنی ذیج کی تھی اس کی ان کو تبن سوا شرفیاں ملتی تھیں تکردی تہیں اور ' الله كے نام پر اس كوزئ كرويا۔ ايك اشرفي دس درم كى ہوتى تقى اور ايك درم سوا چار آنه كا تخینا" ہو آ ہے حساب لگا لیجے' اب تو آگر عمرہ جانور لیتے بھی ہیں تو اس میں بھی خلوص نسیں ہو آاس میں بھی ہیہ چاہتے ہیں کہ نام ہو جائے۔

### شرائط قبوليت وصحت

حاصل کلام یہ کہ دو تتم کے احکام کی ضرورت ہے ایک تو دہ جو موقوف علیہ صحت کے ہیں۔ دو سرے دہ جن پر قبولیت موقوف ہے۔ ہیں۔ دو سرے دہ جن پر قبولیت موقوف ہے۔ قبولیت کے لئے تو خوشد لی کی ضرورت ہے۔ ا۔ معمولی دنیادی حاکم ۲۔ خداوئد تعالیٰ ۳۔ سستی ۸۔ جن پر صحت موقوف ہے

کراہت اور غرض فامد کی آمیزش ہے اس کو پاک کرے اور صحت کی شرائط بتلانا ضروری اس۔ چنانچہ جو آبت میں نے تلاوت کی ہے اس میں تعظیم شعائزے مراوعرض کرچکا ہوں کہ اعمال کو تھم کے موافق اوا کرنا ہے 'جس کے عموم میں قربانی بھی داخل ہے اس کو بھی احکام کے موافق اوا نہ کی تو قربانی صحیح نہ ہوگی اس لئے ان احکام کا معلوم کرنا ضروری ہے۔ اور یہاں پر ایک اور بات پر بھی تنبیہ ہر ضروری ہے وہ بیہ ہے کہ تعلیل تھم کو تعظیم کے تعبیر فربانا اشارہ اس طرف ہے کہ احکام پروہ فض عمل کرسکتا ہے جس کے ول میں ان احکام تعبیر فربانا اشارہ اس طرف ہے کہ احکام پروہ فض عمل کرسکتا ہے جس کے ول میں ان احکام

کی عظمت ہو'اور جس کے دل میں عظمت نہ ہووہ جیلے گالنا ہے اور احکام کی علل پوچھتا ہے۔ اگر عظمت ہو تو بلاچون وچرا تسلیم کر لے۔

آج کل اس مرض میں بھی بہت لوگ جٹلا ہیں کہ ادکام کی علت کی تحقیق بیں اپناوقت سائع کرتے ہیں۔ اس مرض کا علاج دو چڑیں ہیں' اول قلب بیں حق تعالیٰ کی عظمت پیدا کرنا۔ اگر عظمت پیدا ہوگی تو یہ سوال زبان پر تؤکیاول میں بھی خطوائ کرے گا۔ ویکھوا کیک سپانی ہے اگر کلکڑیہ کہتے کہ یہ چھٹی فلاں شخص کو دے آؤ تو وہ فورا "اس کی تھیل کرے گا اور ایس اور ایس کیا مضمون ہے۔ اگر کے گا تو کان پکڑ کر ذکال ویا جائے گا۔ پس مائع اس سوال ہے صرف میں کیا مضمون ہے۔ اگر کے گا تو کان پکڑ کر ذکال ویا جائے گا۔ پس مائع اس سوال ہے صرف عظمت حاکم کی ہے۔ اس ہے مطلبم ہوا کہ یہ لوگ جو ادکام کی علاق کے پیچھے پڑے ہیں ان کا محبت ہے قلب ہیں ان ادکام کی اور حاکم حیقی کی عظمت شہیں ہے۔ دو مرا علاج اس کا محبت ہے آگر مجت کی ہوتی ہے تو محب اس کے ادکام کی بات کا خیس ہے۔ دو مرا علاج اس کا محبت ہے آگر محبت کی ہوتی ہے تو محب اس کے ادکام کی بات کا خیس کیا۔ آنائی تعیل کرتا ہے۔

#### آثارمحبت

دیکھو' آگر کوئی کمی کمبی یا لڑکے پر عاشق ہو جائے اور وہ یوں کے کہ میں جب راضی ہو اس کے کہ میں جب راضی ہوں کہ جب تو فورا ''لے آئے ہوں کہ جب تو اپنی بیوی کے گلے کا ہار مجھ کولا دے۔ آگر محبت میں سچاہے تو فورا ''لے آئے گا اور علت سے ہرگز سوال نہ کرے گا۔ افسوس ہے کہ ایک مردار کی تو بیہ اطاعت اور خداوند جل جلالہ کے احکام کی علیس پوچھی جاتی ہیں اور ستہ اکیا جاتا ہے۔ ایسا محتص بردا منحوس اور بر بخت ہے۔

۔ اله تعظیم کے لفظ سے بیان کرنا عد بمانے بنانا ۳۔ وجہ ۳۔ ول بیر، کمٹک پیدا نہ کرے کا ۵۔ وجہ ۲۔ محبت کرنے والا 2۔ بے شکلف ۸۔ نماق

#### www.iqbalkalmati.blogspot.com<sup>l</sup>

عشق مولی کے کم از لیلی ہود موع محشن براو اولی بود ور رہ من لیلی کہ خطر ہات بجاں شرط اول قدم آشت کہ مجنوں باشی

(خدائے تعالی کاعشق لیلے کے عشق ہے کب کم ہوئے۔ محبوب حقیقی کے لئے توگیند ہونا ہر حیثیت ہے اولے و بهتر ہے منزل لیلے کی راہ میں بہت سے خطرات کا سامنا ہے اس راہ میں قدم رکھنے میں اول شرط پیر ہے کہ مجنوں بن جاؤ۔ یعنی راہ خدا میں بہت سے خطرات

پیش آتے ہیں 'اس راہ میں قدم رکھنے کی اول شرط ہیں۔ ہے کہ محبت پیدا کد)۔ پیش آتے ہیں 'اس راہ میں قدم رکھنے کی اول شرط ہیں۔ ہم کہ محبت پیدا کد)۔

تو بھائیو!اول محبت پیدا کرہ' جب محبت پیدا ہوگی اول تو خود بخود تمام اسرار منتشف ہو جائیں ہے اور اگر ایبانہ بھی ہوا تو زبان تو ضروری بند ہو جائے گی اور بدون اس کے تو اگر کوئی جواب بھی دے دے تو سیجھنے کی قابلیت نہ ہوگی' اس لئے یہ سوال کرنا ایبا ہو گاجیے کوئی نابالغ پوچھے کہ صحبت کرنے میں کیالطف ہے تو بھلا وہ کیا سمجھ سکتا ہے۔ اس لئے اس کو بھی جواب ویا جائے گاکہ جب تم بالغ ہو جاؤ گے اس وقت تم کو معادم ہو جائے گا مولانا فرماتے ہیں۔

علق الحفالند ج ست خدا نيت بالغ جز ربيده از بوا

( بجرعشق الني كے مت كے تمام مخلوق كويا اطفال بيں پس بالغ ويى ہے جو ہوا كے نفسانى سے چھوٹ كيا ہے)

سی کی برسی با بہ ہو ہے۔ یہ لم کیفٹ نابالغوں کے سوالات ہیں بالغ ہو جاؤ سب سوالات منقطع ہو جائیں گے۔ جس اندھے کی بھی آتھیں نہ تھلی ہوں وہ کیا جائے مرخ رنگ کیا ہے۔ اس سے بھی کہا جائے گاکہ آتھیں کھولواور دیکھ لو۔ اور اگر نہ دیکھ سکوتو نمی بینا کا اتباع اختیار کرد۔ غرض مجت اور عظمت پیدا کر لوئم کو خود بخود تمام سوالات مل ہو جائیں سے خواہ اکشاف سے خواہ تنلیم ورضا ہے۔

# احكام قرماني

اب میں قربانی کے متعلق ضروری احکام بیان کر نا ہوں جن کی اکثر ضرورت پڑتی ہے۔ اور ان کے نہ جانے سے قربانی بعض او قات قبول تو کیا قاعدہ سے بھی سیحے نہیں ہوتی۔ قربانی ا۔ مچھی باتیں معلوم ہو جائیں گی ۲۔ بغیر ۳۔ سے علتوں اور کیفیتوں ۳۔ ختم ۵۔ پیروی ۲۔ خواہ کھل کر ۷۔ خواہ ذہنی طور پر قبول کر لینے سے

کے ساتھ اگر عقیقہ کا حصہ لے لے تو جائز ہے۔ بعض لوگ شبہ کیا کرتے ہیں کہ اگر ساتواں دن نہ ہو تو کیا کیا جائے۔ یاد رکھو ساتواں دن ہونا ضروری نہیں صرف مستحب تھا اس کے متعلق سے بھی سمجھنا چاہیے کہ عقیقہ کا مصرف بھی وہی ہے جو قربانی کا ہے اگر تمام کوشت خود رکھو تو بھی پکھے حرج نہیں۔ قربانی نام تو اللہ کے واسطے جان کا قربان کرنا ہے۔ جب جانور ذرک ہوگیاوہ ادا ہو گئی۔ اب کوشت کا اختیار ہے۔

اکثرلوگ ایبا کرتے ہیں کہ اپنے کمی عزیز کی طرف سے قربانی کرتے ہیں اور اس کو اطلاع نہیں ہوتی۔ اس میں بڑی احتیاط چاہیے اس اطلاع نہیں ہوتی۔ اس میں بڑی احتیاط چاہیے اس کے کہ اگر ایسی کوئی صورت چین آ جائے گی کہ جس سے ایک حصہ کی قربانی مجھے نہ ہوتو کسی کی بھی قربانی مجھے نہ ہوتی کہ جس جیسے کہ بھی قربانی مجھے نہ ہوگی اس لئے کہ قربانی نام ارا تخہ دام کا ہے اور وہ قابل تغییم نہیں جیسے ایک کنواں مشترک ہواور ایک شریک کے کہ ہم تو اپنے کنویں جس چیشاب کریں گے۔ ظاہر ہے کہ سارای کنواں ناپاک ہوا اس واسطے ساجھی اگر بناؤ تو دینداروں کو بناؤ اور اگر دیندار نہ ملیں تو بھترصورت ہیں ہے کہ جس قدر شریک ہوں وہ کسی عالم کے پاس آ جا کیں اور سب اپنی ملیر تو بھترصورت ہیں ہے۔ کہ جس قدر شریک ہوں وہ کسی عالم کے پاس آ جا کیں اور سب اپنی کہ دیں اور جس طرح وہ عالم فیصلہ کرے اس کے موافق کریں۔

ای طرح سمجھوکہ اگر ایک حصہ میں کس نے دو فخض کی نیت کرلی تو اس کا حصہ تو گیا ہی تھا اس کے ساتھ سب کا ہی ضائع گیا۔ جیسے ایک نبی کا انکار کرنا سب انبیاء علیم السلام کا انکار ہے۔ مولانا نے شاہ یمودی کے قصہ میں نبی مضمون تکھا ہے۔

شاه احوال کو در راه خدا آل دود ساز خدائی راجدا

(اس باطنی احوال (بھیکھے) بادشاہ نے دین کے معاملہ میں ان دونوں حضرات موکیٰ و عیسیٰ علیہما السلام کو جو دین میں متحد اور متفق ہیں جدا جدا کر رکھا تھا ایک کی تصدیق کرتا دو مرے کی تکذیب)۔

قوای طرح سے قربانی کے لئے میں نے بیان کیا کہ اگر ایک حصہ بھی فاسد ہو گا تو تمام حصے فاسد ہو جائیں گے اور قربانی درست نہ ہوگ۔ سو کسی عالم سے پورا واقعہ صاف صاف بیان کرکے مسئلہ پوچھ لیا کرد۔ جھ سے بعض لوگوں نے یہ مسائل پوچھے ہیں اس لئے میں کہتا

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

ہوں کہ ان کی طرح کمیں اور کسی نے بھی ایک حصہ میں گھر بھرکے لئے نیت نہ کرلی ہو آگر ایک بی کی طرف سے حصہ کرو تب بھی اس کو خبر کردد۔

### میت کی طرف سے قرمانی

اور شاید کسی کواس حدیث سے شبہ ہو کہ حضرت محم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی عادت شریفہ تھی قربانی میں ساری امت کویاد فرماتے تھے۔ اور اس سے کوئی سمجھ جائے کہ آپ نے ایک حصہ میں ساری امت کو شریک کیا تو ہمیں بھی جائز ہے کہ ایک حصہ میں کئی آدی شریک ہو جایا کریں۔ تو بچھ خبر بھی ہے کہ وہ کس کا حصہ تھا! وہ ایک حصہ لا کھوں کے برابر تھا۔ یہ تو عاشقانہ جواب ہے۔ مگراصل یہ ہے کہ آپ نے قرمانی سب کی طرف سے نمیں کی تھی بلکہ اپی طرف ہے کرکے تواب ماری امت کو بخش دیا۔ جیسے تم نفل قربانی صرف اپنی طرف ے کر دو اور پھراس کا ثواب کئی آدمیوں کو بخش دو سہ جائز ہے باتی میہ شہدنہ کیا جائے کہ آپ نے امت کو نواب بخشانو امت اس وقت موجود کمان تھی جواب سے ہے کہ لوگوں کا میہ خیال کہ ٹواب مردوں کوئ پنچا ہے غلط ہے بلکہ زندوں اور آئندہ آنے والوں سب کو پنچا ہے۔ اس ہے معلوم ہوا کہ مسلمان زندہ اور مردہ سب یکساں ہیں۔ جس کو ثواب پہنچاؤ اس کو پہنچا ہے۔ پہنچانے والوں کو اختیار ہے کہ چاہیں زعروں کو پہنچائیں یا مردوں کو۔ تکراییا ثواب نہیں پنچا 'جیا جامل گمان کرتے ہیں کہ اگر محنڈی چیزدو تو مردے کو محنڈک پہنچتی ہے اور گرم دو تؤكري كالثربو تاب

جیسا کسی پیر کی فاتحہ گرم کھیرپر دی تھی تو پیرنے کما میری زبان میں چھالہ پڑ کیا ہے بالکل غلط 'اور میں اس کی غلطی آج ہی ثابت کرووں گا۔ زندوں کو ٹواب پنچنا تو ثابت ہے پس اس کا امتحان آج ہی کرلو۔ کوئی گرم گرم کھانا کسی زندہ پیر کو بخشو پھراس کا منہ کھول کر دیجھو کہ

چھالے پرے یا نس ۔ اب عوم کا ممید قریب آیا ہے لوگ شریت کی جیلیں جا بھا سقرہ اس کریں گے قرشت کی جیلیں جا بھا سقرہ اس کے قرشت کی تضییل کیل کرتے ہو۔ اس خیال ہے کہ شداہ بیا ہے انتقال فرا گئے ہے۔ شریت ہے ان کو تسکین ہوگی اوسانے کیا آپ کے زدیک شدا اب تک یا ہے ہیں؟ اور ای تحمارے شریت کے بیا ہے ہیں استغفراللہ انسوں سنے مرستے ہی حوش کو شرکا وہ شریت ہے ہی جس سے بیاس کا جام مجی شمیل دیا۔ اور تسارے داول میں شدا کی اتی ہی قدر ہے اور تم مجمعے ہو کہ وہ اب تک بیا ہے ہیں قوبیاس قرشوت سے بھی ہو وہ ان کے قدر ہے اور تم مجمعے ہو کہ وہ اب تک بیا ہے ہیں قوبیاس قرشوت سے بھی ہو وہ ان کے بیاس کمل پہنوا وہ قوابی کے دس میں آوی ہی گئے۔ ان کو آزاس کا آزاب پہنوا تو کیا وہ فسٹرا ہیں کہاں تھی ہے۔ اس وقت شریت بلا لے کے کیا ستی جس سے پینے میں ہو جائے گا اور کھروہ بربیان حال بدرعا وے گا۔ فرش یہ خیالات تو تلاء کر اور اس وقت شریت بلا لے کے کیا ستی جس سے پینے والوں کو النا ذکام ہو جائے گا اور کھروہ بربیان حال بدرعا وے گا۔ فرش یہ خیالات تو تلاء کر اموات کو قواب بین گا ہے۔

# محن اعظم كى طرف سے قربانى

کرمب سے نوادہ اس کے مستحق تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہیں کو تک آپ کے احسانات ہے جار ہیں۔ پھر فضب ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کو بھول جا سی اور آپ کی موقع پر قراموش نہیں فربالا بیمیں تک کہ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ہمیں کی موقع پر قراموش نہیں فربالا بھر میں تک کہ قربانی بھی بھی یاد فربایا۔ تو آگر منال بحر میں وہ جمین روپ آپ کی طرف سے قربانی کرنے میں صرف ہو گے تو کوئن کی دشوار بات ہے اور خوب سمجھ لوکہ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو جو میں نے اموات کے ذیل میں بیان کیا ہے اس سے کوئی ہے شہر نہ کرے کہ بیر حیات انجیاء علیم السلام کے خلاف ہے کوئکہ بوجہ ظاہری سے کوئی ہے شہر نہ کرے کہ بیر حیات انجیاء علیم السلام کے خلاف ہے کوئکہ بوجہ ظاہری ہوت کہ دو مروں کو حاصل نہیں۔ انجیاء علیم السلام کی حیات الی قری ہے کہ ان کی جیمیوں سے تک کہ دو مروں کو حاصل نہیں۔ انجیاء علیم السلام کی حیات الی قری ہے کہ ان کی جیمیوں سے نکاح کرا جد ان کی جیموں سے نکاح کرا جد ان کی جیموں اور آپ کی حیات میں اور سب کی جیموں سے نکاح کرا جا تر ہے۔ کی کہ شدواجی کرا جا تر ہے۔ حق کہ شدواجی کے دوس اور سب کی جیموں سے نکاح کرا جا تر ہے۔ اللہ معاف فربا کے حس موال کرا جا تر ہے۔ حق کہ شدواجی کرا جہ اللہ معاف فربات ہے۔ حق کہ شدواجی کرا جہ اللہ معاف فربات کے حس موال کرا ہے۔ اللہ معاف فربات کہ حروں کی دوس کرا جہ اللہ معاف فربات کے حس موال کرا جا ہے۔ اللہ معاف فربات کے حروں کو اس میں کرا جا ہے۔ اللہ معاف فربات کے حروں کی دو اس میں کرا جا ہے۔ اللہ معاف فربات کی دوس کو کہ کو کوئی کرا جا ہو اللہ معاف فربات کے حروں کرا

حیات بور شہید ہونے کے اموات موشین سے قوی ہوتی ہے کہ ان کے بدن کو زئین نہیں کھا

علی۔ گران کی بھی بیبیوں سے بعد مرجانے کے نکاح جائز ہے معلوم ہوا کہ انبیاء علیم السلام

کی حیات شدا کی حیات سے قومی تر ہے۔ حدیث ابن ماجہ میں ہے ان نجی اللہ تی برزق۔
(انبیاء اللہ زندہ ہیں ان کو رزق دیا جا آ ہے) اب یہ بات رہ گئی ہے کہ جب مردوں کی طرف
سے قربانی جائز ہے قو کوشت کو کیا کیا جائے۔ اس میں تفصیل ہے آگر مردہ یہ وصیت کرکے مرا
ہے کہ میرے مال میں سے قربانی کرو بجیو۔ مثلا "ذی تعدہ میں کوئی مرااور اس نے یہ وصیت
کی قواس کے قربانی کے گوشت کو تو خیرات کرنا واجب ہے اور اگر اس کے مال سے نہیں کہ
خواہ وصیت کی ہویا نہ کی ہوتو اس کے گوشت کا وہ تھم ہے جو اپنے مال سے قربانی کرنے کا
علمے۔

### غنى اور فقير كا فرق

ایک ستلہ یاد کرنے کے قابل اور ہے جس کی بہت ضرورت ہوتی ہے کہ اگر غنی قربانی كرے تواس كے اور احكام بيں۔ اگر قرباني كرنے والا غنى ہو توبيہ علم ب كد اگر وہ كوئي حصہ خریدے تو اس کو جائز ہے کہ اس کے عوض میں دو سرابدل لے اور اگر دو سراحصہ خرید لیا اور پہلا بھی موجود تھا تو اس کے زمد ایک ہی واجب ہے لیکن اگر دو سرا حصہ پہلے ہے کم قیت ہو تو ورمیانی قیت کا تعدق متحب ہے۔ مثلا" پہلا حصہ تین روپے کا تھا اور دوسرا حصہ دو روپے کا تواس کو غنی کو ایک روپ صدقہ کردینامتحب ہے اور اگر دونوں کو ذرج کر دے تو بمترے اور اگر وہ محاج ہے تو اس کا تھم یہ ہے کہ اس کے ذمہ ابتدا" قربانی واجب نمیں ، مرجانور خرید نے ہے واجب موجاتی ب توجعنے جانور یا جتنے حصہ خریدے گاسب کی قربانی واجب ہو جائے گی۔ البتہ اگر حصہ اپنا بدل لے تو ایک بی حصہ واجب رہتا ہے اور حصول کے وجوب میں لوگ کما کرتے ہیں کہ غریب پر زیادہ مختی ہے حالا نکہ شریعت نے کیا کیا؟ اس نے خود اپنے اوپر سختی کی کہ اول ایک جانور خریدا مجردو سرا خرید لیا تو شریعت نے تختی کمال کی؟ بلکہ اس کی تو یمال تک رعایت ہے کہ آگر غریب کا جانور مرجائے تو اس کے ذمہ ے قرمانی ساقط ہے دو سرا جانور خریدنا واجب نہیں اور اگر غنی کا جانور سرجائے تو دو سرا خرید ا- مددة كرنا ٢- واجب بونا ٣- خم

کر قربانی کرنی پڑے گی۔ پس متلہ میہ ہے کہ اگر غنی اپنے حصہ کو یا جانور کو تبدیل کرے تو جائز ب مردرمیانی قیمت کا تقعد ق واجب ، اور اگر غنی نے بد نیت قربانی کی جانور خرید لئے تو اس ك زمد ايك بى واجب ب اور فقيراً كر ايك دو تمن جانور خريد لے توسب كى قرمانى واجب عوب سجولو مرصدبدلني كاصورت نازك باكر غريب فايك حد خريدا پھراس کو بدلنا چاہا تو اگریہ کیا کہ دو سرا حصہ خرید کر پھر نیت پہلے کے بیچنے کی رکھی تو اس صورت میں دونوں واجب ہو محے تو اس کو یول کرنا چاہیے کہ دو سرا حصہ پہلے دو سرے آدمی کو خریدنے دے اس کے بعد اپنے حصہ سے بدل لے تو فریب کو شریک قربانی کرنا مشکل ہے اور ہوتو ایسا ہو کہ طبیعت کا بھی غریب ہو کہ بتلانے سے مان لے مید بات بہت یاد کرنے کے تابل ہے۔

# حرام جانور کی قرمانی

ا یک بید مسئلہ ہے کہ بعض لوگ قرمانی کرتے ہیں اور بیہ نہیں دیکھتے کہ جانور شریعت کی روے ملک طیب ہے یا ملک خبیث تو بعض دفعہ ملک خبیث ہوتی ہے وہ خدا کے یمال مقبول نہیں۔ موواجب اتر جاتا ہے اور بعض دفعہ ملک ہی نہیں ہوتی جیسے چرائی کا بکرا کہ سال بحرض ایک دفعہ زمیندار کو دیا جاتا ہے " یہ آمنی حرام ہے کہ لینے سے بھی اس کا کوئی مالک نہیں اور وجہ میہ ہے کہ گھاس کسی کی ملک نہیں اس میں سب کا حق ہے وہ دو طرح ملک ہو عتی ہے 'کامنے ہے یا کھیت کی طرح سینجنے ہے بھی ملک ہوجاتی ہے۔ تکریہ جو ہزاروں میں کھیے کا رقبہ بڑا ہے دہاں کون آبیا ٹی کر آ ہے او کسی کی ملک شیں ہے۔ اس سے سب کو انتفاع جائز ہاس کی مثال آب باراٹ ہے کہ اس کا کوئی مالک نمیں تو گھاس کا بھی کوئی بھی مالک نمیں۔ جس كا كمرا عل جائے تو مالك وى ب تو كھاس كے عوض جانور ليما بر كرن جائز شيں۔ اور أكر سمی نے لیا تو دہ اس کی ملک میں نہیں آتا ، بلکہ ای کا ہے جس نے دیا ہے لینے والے کو اس میں کسی قتم کا تصرف جائز نہیں۔ اور اگر اس کی قربانی کی تواوا نہ ہوگ۔ بلکہ خود اس کے لئے اس كا تجويز كرنامعاذ الله ايهاب جيسے غليط كو كسى بوے عظيم الثان حاكم كے پاس تحفته "لے جائے۔خدا کا خوف کرنا چاہیے اول تو یہ جانور لینانہ چاہیے اور اگر شیطنت مربر سوار ہو ا- پاک ملیت ۲- ناپاک ملیت ۳- آب پاشی ۲- نفع اشانا ۵- بارش کا پانی ۱- روو

یدل ۷- الله پناه دے

اور لے ہی او تو اس کی قربانی تو نہ کرو' اور قربانی بھی کرو تو خدا کے لئے اے خود ہی کھاؤ کسی اور مسلمان بھائی کو تو مت کھلاؤ۔ کوئی خود گوہ کھائے تو دو سروں کو تو نہ کھلائے۔

### اكل طال كاارر

اور دعوت میں اس کی بیشہ رعایت کو کہ طال کھانا کھلاؤ خود حرام کھاؤ تو کھاؤ' دو مرے کو تونہ کھلاؤ۔ دیکھو حرام کھانے سے ول میں ظلمت ہوتی ہے اور اہل اللہ کو پت بھی چل جا آ ہے اور ان کو سخت تکلیف ہوتی ہے حتی کہ بھی تے ہو جاتی ہے۔ جیسے مولانا مظفر حسين صاحب رحمه الله كاندحلوي كي مضهور كرامت تقي كه مولانا رحمته الله عليه كومشتبه كهانا تمجى مضم نہيں ہوا'اى وقت نكل جا يا تھا۔ ورند ظلمت اور بريشاني قلب تو ضرور ہوتى ہے تو كهانا ايها مونا جابي كدجس من حكومت وغيروكي چزكا داسطدند موكونكه وعوت واجب تو ہے جس متحب ہے اور حرام کھانا کھلانا حرام ہے۔ توجس کے پاس معال کھانا نہ ہواس کو کمی کی دعوت نہ کرنا چاہیے اور اس کی ضرورت کیا ہے کہ کھانا مرغن ہی کھلاؤ سادہ کھلاؤ تگر طال مو۔ مولانا محمد يعقوب صاحب رحمته الله عليه ايك حكايت بيان فرماتے تھے كه ديو بند ميں ا یک عبداللہ شاہ ہتے گھاس کھودا کرتے تھے۔ واقعی فقیری ان کی تھی اور آج کل تو فقیری وعوتیں کھانے کا نام رہ کیا تووہ روزانہ آٹھ بیے کی گھاس بیچنے تھے جس میں سے چار پیے اپنی والده کو دیتے تھے اور دو پیمیے خدا کے واسطے فقیروں کو دیتے تھے اور دوپیمے اپنے خرچ کے لئے خود رکھتے۔ ایک مرتبہ انہوں نے ان حضرات سے کما کہ مولوی صاحبو! میں آپ کی دعوت کرنا جاہتا ہوں۔انہوں نے کما حضرت آپ کے پاس ہے کمال جو دعوت کریں ھے۔ فرمایا وہ جو خیرات کے پیے نکال ہوں وہ جمع کرلوں گا۔ سب نے منظور کرلیا۔ واقعی وعوت بھی ایسوں کی کرے " آج کل تو آگر مرفی نہ ہو تو دعوت تول نہیں کرتے۔ میرے مامول ایک پیرزادے ک حکایت بیان کرتے تھے کہ وہ ایک جگہ پنچے اور اپنی ایک مریدنی کے یمال فھرے اس نے طعام کا سامان کیا تو ایک دو مری مریدنی آئی اس فے اصرار کیاکد میرے یمال کھانا کھا لیجے۔ پہلی مریدنی نے کماکہ تیرے بمال کیے کھا سکتے ہیں محسرے تو میرے بمال-دونوں میں خوب اڑائی ہونے ملی تو پرزادے نے کما کہ اس میں لڑائی کی کیابات ہے آج تو یمال کھانے دو

تسارے یماں پھر کھالیں گے اس نے کماہت اچھا، گریں نے آج مرغ پکایا تھا مرغ کانام من کر پیر پیسل پڑے ' پہلی سے کہنے گئے کہ بی تسارا ہی کیا حرج ہے آج اس کے یماں کھانے دو تو پہلی مریدنی نے دو سری کو بڑی فحش بات کئی کہ جاتو پیری سے ایساکام کر الے۔

ظامد بدك آج كل كى برزادگى توبدره مئى ب- ايك بد حفرات تح كد كماس کھودنے والے کی خنگ وعوت قبول فرمالی اس سے بھی زیادہ میں سناؤں حضرت مولانا گنگوہی رحمته الله عليه ايك عكيم صاحب كے مكان ير تشريف لائے تو تحكيم صاحب نے صاف كمد ديا كه ميرك يهان تو آج فاقد ب أكر اجازت مو تواور كسي دوست كو كمانا يكافي كامشوره دول-مولانا رحمتہ الله عليدنے فرمايا كديس تهمارا مهمان موں اگر تهمارے يمال فاقد بي تو ہم بھي فاقہ بی سے رہیں گے۔ سجان اللہ! یہ حضرات ہیں اللہ والے۔ شام کو مغرب کے قریب عکیم صاحب کے پاس کمیں سے کچھ روپے آگئے تو خوب وعوت کی۔ چنانچہ عبداللہ شاہ صاحب نے پانچ آنے جمع کے اور میے لا کردے دیے کہ میں تو کمال جھڑا کروں گا۔ میرے اہل و عیال نہیں ہیں آپ خود میٹھے چاول پکا کر کھا کیجئے اور ایک لمبی فہرست بتلا دی کہ استے آدمیوں کی دعوت ہے جس میں سب بزرگ آ گئے اور دعوت کا انتظام مولانا محر یعقوب صاحب رحمتہ الله عليد كے سرد موام مولانا رحمته الله عليه في اس ميں بدى احتياط سے كام لياك كورى ہانڈی مٹکائی اور پکانے والے کو وضو کرایا۔جب وہ کھانا تیار ہوا تو دو دو لقے سب نے اس میں ے کھائے مولانا رحمتہ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ وہ دو لقے کھا کر ممینہ بحر تک ایک ٹورول میں ر با یوں جی چاہتا تھا کہ سب ماسوائے اللہ کو چھوڑ کریک سو ہوجاؤں۔ میں نے اپنے ول میں کما کہ یا اللہ! جس کی پاک کمائی کے دو لقموں میں میہ نوار نیت ہے اس مخص کے قلب کی کیا كيفيت ہوگى-جو دونوں وقت يى غذا كھا تا ہے يہ تو طال كھانے كى حكايت بھى جس كايدا رُ

# حرام کی نحوست

ایک دو سری حکایت حرام کھانے کی مولانانے خود اپنی بیان فرمائی کہ ایک رئیس کے بیال سے لئدو آئے تھے اس میں سے میں نے ایک کھالیا۔ ایک ماہ تک قلب کی بید حالت متمی اللہ اللہ تعالے کے علاوہ

کہ یوں وسوسہ ہو تا تھا کہ نعوذ ہاللہ کوئی حنین عورت ملے تو متنتع ہوں۔ فرماتے سے کہ خدا خدا کرکے ایک ممینہ کے بعد اس کا اثر زائل ہوا اور میں سخت پریشان رہا۔ اگر حرام سے خود نہ بچو تو دو سروں کو تو مت کھلاؤ خصوصا '' ایسے مال سے قربانی کرنا تو ہرگز نہ چاہیے۔ اس صورت میں توج ائی کا کمرا ملک ہی نہیں ہو آ۔

### جانورك خريدني مساحتياط

ایک وہ صورت ہے کہ ملک تو ہو جاتی ہے گر خبیث ہوتی ہے جے سے جے پر جانور لیتے ہیں جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک مخص نے اپنی گائے گا بچہ کسی دو سرے کوپالنے کے واسطے دیا اور اجرت یہ قرار دی کہ جب یہ بڑا ہو جائے گا تو اس کی قیت لگا کر نصفا نصف بائٹ لیس سے یا تو مالک آدھی قیت دے کر لیے لیس سے یا تو مالک آدھی قیت دے کر لیے گا۔ بید عقد قاجاز ہے۔ گر پہلی صورت میں کہ مالک نے پالنے والد آدھی قیت دے کر جانور اپنے پاس رکھا اس جانور ہیں کوئی خباشت نمیں وہ حلال طیب ہے آگر چہ عقد قاسد ہیں کہ جانور کو لے اور مالک کو آدھی قیت کرنے اس کی ملک خبیث ہے اور برابر خبیث رہے گا۔ اس لئے ایسے جانور کی بھی قربانی جائز دے اس کی ملک خبیث ہے اور برابر خبیث رہے گا۔ اس لئے ایسے جانور کی بھی قربانی جائز دیسے اس کی ملک خبیث ہے اور برابر خبیث رہے گا۔ اس لئے ایسے جانور کی بھی قربانی جائز دیسے سے اس کی ملک خبیث ہے اور برابر خبیث رہے گا۔ اس لئے ایسے جانور کی بھی قربانی جائز کو قبول نہیں۔ فرباتے ہیں) آگر چہ قربانی کردینے سے واجب ذمہ سے ساقدہ ہو جائے گا گر مقبول نہیں۔

# گوشت کی تقتیم

اور ایک مسئلہ بیہ ہے کہ کلہ پارچوں میں کمینوں کا حق سمجھا جا آ ہے تو آگر حق الحداث سمجھا جا آ ہے تو آگر حق الحداث سمجھ کرویا تو اس قدر گوشت کے برابر قیت تقدق کرنا واجب ہے گو لوگ تو یہ کما کرتے ہیں کہ قربانی نہ ہوگی۔ ٹاکہ لوگ اس کوچھوڑ ویں۔ اور بالکل نہ کریں۔ کیو تکہ آگر مید کما جائے کہ اس قدر گوشت کی قیت تقدق کردو تو لوگ دینا تو چھوڑیں مے نمیں اور تقدق بھی نہ کریں گے مگر میں اس کو پہند نمیں کر آ احکام صاف صاف ہم کو بیان کر دینا چھائیں۔ جس کا ول چاہے گی تو میں طالب چاہئیں۔ جس کا ول چاہے ماتے یا نہ ماتے رہی اس کی دلیل کہ قربانی ہو جائے گی تو میں طالب

ا الله كى بناه كا نفع عاصل كرنا قاد معالمه تهد ناياك هد ياك ود غلا معالمه يد مكيت مكيت ٨ د ناياك و معادم

علم کو ہتا دوں گا بعض عوام اس کو جس سمجھ سکتے۔اب رہی سہ بات کہ نمین گالیاں دیں محے تو ابل مت كے لئے توبيہ جواب بكر اكر كالى ديں بلا ب مجھ پرداد ند كرد بلكداور خوش مونا چاہیے کہ اس کی تیکیاں تم کو مل رہی ہیں۔ ایک بزرگ کا قاعدہ تھاکہ ان کوجو کوئی گانی دیتا اس کو مضائی سیجے۔ اور راز اس میں بی ہے کہ اس نے اپنی نیکیاں جہیں دیں تو مضائی اس ے بہت کم قیت ہے اس نے تم پر بوا احسان کیا اس لئے کیا اس کو مضائی دے کر بھی خوش نه کیا جائے۔ محرامل ہمت کو میں ایک اور مشورہ دیتا ہوں کہ ان کمینوں کو بالا لٹڑا کم نہ دیا کریں مجھی بھی دے دیا کریں۔ مگرجب دیں غریب مجھ کردیں۔ خدمتگار مجھ کرنہ دیں۔ مواس طرح دینے ہے وہ اپنا حق نہ سمجھیں کے اور اگر گالیاں کھانے کی ہت نہ ہو تو بیشہ دے دیا كد- كرسائة على يد بعي كدددكه تيراحق تو يك به نبي كر في كوغريب سجه كردية إلى-اس میں بھی حرج خبیں محربہ کم ہمتی کی بات ہے۔ ایک منلدیہ ہے جس کو اکثر لوگ یو جما كرتے ہیں كہ اگر كئي مخصول كے جصے ہوں توسب كوبدون تقسيم كئے ہوئے يا بعض كو تقسيم كرك اور بعض كومشترك تفعد في كرنا جائز ہے يا شيں۔ تو من لوك جائز ہے اور يہ مجي جائز ہے کہ پچھ مشترک تقدق ہو گیا ہواور بقیہ کو تقتیم کرلو۔ تمراندازے سے باثنا حرام ہے اگر ا يك طرف كچه زياده كم چلاكياتو سود كاكناه موا- ديجمو! أكر چمنانك بحربهي ايك طرف زياده موا تو سود خواروں میں دولوں ککھیے جائیں گے۔ ہاں آگر ایک طرف زیادہ کوشت ہو اور دوسری طرف كلي إع مول او جائز بي كوتك بنس بدل مي-

## كحال كامصرف

ایک مسئلہ یہ ہے کہ کھال کا مصرف معلوم کرلینا چاہیے۔ اس میں اکثر موذن ملا ،
مولیوں پر خفا ہوتے ہیں کہ انہوں نے ہماری آ بدنی کم کردی مگر میں ان کو سمجھا تا ہوں کہ ہم
کھال دینے سے منع نہیں کرتے کھال موذنوں ہی کو دو۔ مگراس طرح جس طرح ہم کمیں کہ
اجرت سمجھ کر مت دو۔ لیمنی موذن مقرر کرتے وقت یہ نہ کہا جائے کہ بقرعید میں کھال بھی ملا
اجرت سمجھ کر مت دو۔ لیمنی موذن مقرر کرتے وقت یہ نہ کہا جائے کہ بقرعید میں کھال بھی ما کے گواہ ہو گئی بلکہ اس سے کمہ دو کہ کھال میں تمہارا کوئی حق نہیں۔اس
کے بعد سمخواہ مقرر کردو۔ جب سمخواہ دے چکو تو کھال بھی دے دو۔ کیونکہ وہ بھی غریب ہے
ا۔ اجتمام کے ساتھ تا۔ بغیر تا۔ صدقہ

اور کھال میں غربیوں عی کا حق ہے۔ تو ہم موذنوں کے خبرخواہ ہیں کہ مخفواہ الگ ولوائی کھال الگ دلوائی۔ ہاں ہے جو میں نے کما کہ کھال بھی دے دویہ صیغہ وجوب کا نسیں 'بلکہ ا مرمتخب ہے یہ تو ہو شیں سکتا کہ ان کی خاطرے غیرواجب کو ہم واجب کمدویں۔اور یاور کھو کہ آگر امام وموذن كومىچە ميں مقرر كرتے وقت كھال دينے يا نه دينے كا ذكر بھى نه ہو " تب بھى كھال دینا جائز نمیں کیونکہ المعروف کا لمشروط (مسروف مثل مشروط کے ہو تاہے) لؤنہ سکوت جائز ہے نہ شرط ہاں یہ جائز ہے کہ اس وقت نفی کردواور وقت پر دے دو۔ اس طرح سقے کی تخواہ مس بھی کھال دینا جائز ضیں۔ اچھی آپ لوگوں نے اللہ میاں کے کاموں کی جھڑاہ مقرر کی کہ یوں بیار سمجھ کر قربانی کی کھال سے پوری کی جاتی ہے اور کسی غنی کوخود کھال کا دے دینایا ا پن كام من لانا جائزے مثلا " دول بوالوياج س بوالو۔ كرا بك بات يادر كننے كى بك اگر اپ کام میں لاو اور وہ شے پرانی ہو کر فروخت کرو تو یہ وام پھر خیرات کرنے برس مے۔ جیسے چرسه بنوالیا اور وه پرانا ہو کیا اور اس کو فروخت کیا توان داموں کو خیرات کرنا ضروری ہے اور مصرف اس کاوی ہے جو تازی کھال کے داموں کا ہے کہ سید کو اور غنی کو اس کا دینا ناجائز ہے اور شروع وقت قربانی ۱۰ تاریخ زی الحجر کی بعد نماز عیدے ہاور ختم ۱۳ تاریخ کے غوب سے پہلے تک ہے الیون وسویل کو افضل ہے اور گاؤں والوں کو جمال عید کی نماز نہیں ہوتی نماز ے پہلے بھی ذیح کرنا جا او ہے۔

# ذیج کے مسائل

ایک مسئلہ اور قاتل یادر کھنے کے ہے کہ جانور کے گلے میں ایک گھنڈی ہوتی ہے اس
کے بیچے ہے ذرح کرنا چاہیے۔ اوپر ذرح نہ کرے کہ اکثر فقہاء اس کو حرام کتے ہیں۔ احتیاط
ای میں ہے دیکھو ایک برتن میں اگر کھانا رکھا ہواور ایک محض کمتا ہو کہ اس میں کتے نے
منہ ڈالا ہے اور دو سرا کہتا ہے جسیں ڈالا تو تم اس کو ہرگزنہ کھاؤ گے ای طرح جانور کے ذرح
کرنے میں خصوصا میں قربانی کے معالمہ میں احتیاط پر عمل کرنا چاہئے۔ یہ بھی اکثر لوگ ہو چھا
کرتے ہیں کہ کھاروں اور بہتاروں کو بھی قربانی کا کوشت ویتا جائز ہے۔ جواب یہ ہے کہ جائز
ہے بشرطیکہ کسی کام کی اجرت میں نہ ویا جائے۔ کتابوں میں قربانی کے جانور کے ذرج کرنے کی

ایک دعا بھی لکھی ہے۔ یاد رکھنا چاہئے کہ بغیراس دعا کے بھی قربانی جائز ہو جاتی ہے یہ ضروری نہیں ہے۔ بعض لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ جس قدر آدی جانور کو لیتے ہیں سب کو بہم اللہ اللہ اکبر کمنا ضروری ہے اگر ایک بھی نہ کے گانو قربانی نہ ہوگی یہ بالکل غلط ہے۔ صرف ذائح اللہ اکبر کمنا ضروری ہے اور ذائح الیا مختص ہونا چاہئے جو ذریح خوب سجھتا ہو ہر مختص کے ہاتھ ہے ذریح کرانا مناسب نہیں۔

اور پچوں کی طرف سے قربانی واجب نہیں۔ صدقہ فطریر اس کو قیاس نہ کریں ایک
بات زیادہ اہتمام کے قابل ہے وہ یہ کہ قصاب جانور کو ذرج کرنے کے بعد محمثرا نہیں ہونے
دیتے کھال تھینچی شروع کردیتے ہیں یہ حرام ہے۔ جب جانور خوب محمثرا ہوجائے اس وقت
کھال تھینچیا جاہئے۔ بعض لوگ نفس ذرج پر اعتراض کیا کرتے ہیں کہ جانور کو تکلیف دینا ہے
ہم کہتے ہیں کہ ذرج میں تکلیف نہیں ہوتی۔ موت طبی میں زیادہ ہوتی ہے اور اگر ہوتی بھی ہو
توجوب حقیقیم کے امرے ہو وہ سب محبوب ہے۔

ایک مسئلہ ضروری میہ ہے کہ بعض لوگ پوچھا کرتے ہیں کہ گابھن کی قربانی بھی درست ہے 'جواب میہ ہے کہ جائز ہے۔ پھراگر بچہ زندہ نظفے تواس کو بھی ذن کر دینا چاہئے۔ اب میں ضروری احکام قربانی کے بیان کرچکا ہوں اگر کوئی اور مسئلہ دریافت کرنا ہو تو زبانی دریافت کرلیا جائے۔ بغیر پوچھے اپنی رائے سے عمل نہ کریں اب اللہ تعالی ہے دعا کی جائے کہ عمل کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

ا- ذيحه كرف والع ٢- خيال ٣- ذيحه ٣- الله تعالى ٥- حكم

March 12 of Well, the to be districted