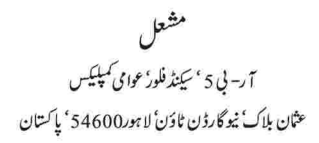


حديد سأننس كا آغاز انسان کے فکری اور تخلیقی ور نثر کی دلچیپ کہانی

مصنف : ٹامس گولڈ سٹائن

ترجمه: رشد ملک



فہرست

5 زمین کا تصور.....نشاة الثانيه کے فلورنس میں 13 باب اول باب دوم قدیم جزیں باب سوم شارت میں سائنس اور ایمان 41 61 باب چہارم ارمغان اسلام باب پنجم متطلبین عارف ادر کیمیا گر 83 116 بابشم نشاة الثاديه مين فن اور سائنس 157 شجرة العلم اختياميه 196

مقدمه

اکثر پڑھنے والوں کی طرح میں نے بھی سائنس کی تاریخ کی طرف ایسے قاری کی طرح رجوع کیا جس کا اس موضوع سے واجبی ساتعلق ہو۔ میری اصل دلچی فنون فلنف تاریخ اوب اور ساجی علوم سے تھی ۔ سائنس سے میرا تعلق صرف اس حد تک تھا کہ مجھے امریکہ کی دریافت اور اس کے پیچھے سائنسی تصورات سے دلچی تھی۔ ان میں قرون وسطی کے آخری برسوں کو نیاتی (Cosmic) خیالات اور خصوصاً نشاۃ الثانیہ کے جغرافیائی نظریات شامل تھے۔ یہ مطالعہ بذات خود تسکین کا باعث تھا لیکن اس نے سائنس کے بارے میں میرے نمیادی رویہ میں کوئی تبدیلی پیدا نہ کی بلکہ میرے دل میں سائنس کے عروز سے پہلے کے زمانے کا احترام اور بڑھ گیا۔

میرا خیال ہے کہ میرا پہلا روبیہ یک طرفہ تھا۔ اس نے علم کے ایک وسیع تناظر کو میری نظروں سے او بھل کر دیا تھا۔ جب میں ماضی میں جھانگنا ہوں تو بچھ احساس ہوتا ہے کہ میرے ذہن میں سائنس اور اس کی جدید جڑواں بہن شیکنالو جی کے لئے دشنی کی حد تک بداعتادی تھی۔ میرک روت سرا سر رومانوی تھی'جس کے نزدیک سائنس ہندو دیوتا شیو کی طرح ایک عظیم تخریب کا رتھی اور جو حسین مناظر'شاعرانہ سادگی اور ان طرز ہائے زندگی کی جو کم تر مقصد یت والے ماضی کی پیداوار تھا اور فن عمارت اور دوسرے تزیمی فنون میں ان کے اظہار کی جانی دیشن ہے۔

میری روش میں دورخی تھی۔ بچھے اب احساس ہوتا ہے کہ ایک جدید ماہر ماحولیات کے انداز میں پیدائش دو رخی ایک صدیوں پرانی قابل احترام روایت کا حصہ ہے جس

میں اندیشے اور احتجاج کے ساتھ سائنس کے نا قابل تر دید فوائد بھی شامل ہیں جو اس نے نوع انسان کو پہچائے۔ ایک طرف بیسویں صدی کے تج بات نے سائنس کی غیر انسانی تباہ کن قوت کی طرف ہماری آنکھیں کھول دی ہیں تو دوسری طرف ہمیں یہ بھی تشلیم کرنا پڑتا ہے کہ اس کے پاس طبی شیکنالوجی کے ذریعے انسان کو فائدہ پہنچانے اور سماجی آزادیاں بہم پہنچانے کی بھی بے پناہ قوت ہے خواہ وہ آزادیاں عورتوں کو خاند داری کی فضول محنت مشقت سے نجات دلانا ہویا ترقی پذیر تو موں کو معاشی خوشحالی اور بہتر صحت عامہ کے دسائل فراہم کرنا ہو۔

میرے اس روبیہ میں شیو۔وشنو والی یمی دو رخی تھی۔اس روبیہ نے سائنس کا عروج دیکھنے دالے لوگول کے دلول میں سائنس کے لئے خوف اور جاہت کا عجیب وغریب ملغوبہ پیدا کر دیا تھا۔ پچھ لوگ قرون وسطی کے کیمیا گروں کے تجربات سے خوف زدہ تھ۔انیسویں صدی میں صنعتی ترقی کے مخالف (Ludism)اور رومانیت سے وابستہ لوگ سائنس ہے ڈرتے تھے۔اب موجودہ دور میں ٹیلی وژن کے ناظرین بھی سائنس سے خوف کھاتے ہیں۔جب سکرین پر وہ ایسے پاگل سائنس دان کو دیکھتے ہیں جو دنیا کو تباہ کرنے والا ہے۔ لیکن سائنس کو ایک سادہ اخلاقی صورت میں دیکھنے کا رجحان بھی ہے۔سائنس کے حروج نے کٹی غلط فہمیاں پیدا کر دی ہیں ۔ان کی وجہ ہے ہمارے زمانے کے لوگوں کے لیے سی مجھنا مشکل ہے کہ سائنس بذات خود نہ ' خیر'' ہے اور نہ ' شر'' ۔ بلکہ سائنس تو کسی کمپیوٹر یا مشین کی طرح ایک غیر شخصی اور غیر جانب دار قوت ہے۔ اس کا اخلاقی یا غیر اخلاق ہونااستعال کرنے والے کی نیت پر منحصر ہے۔ شاید ماضی میں سائنس کے اس خوف کے چیچے اس کی بتاہ کاریوں کے متعلق پیش بنی بھی چھپی ہوگی۔ان بتاہ کاریوں کا ہمارے عہد کو بھر پوراحساس ہے۔ میں یہ بچھنے پر مجور ہول کہ سائنس کے بارے میں ہماری یہ روش خود سائنس کے اپنے اخلاقی روپے کا نتیجہ ہے یعنی اس امر کا نوع انسانی پر اپنے اچھے یا برے متائج سے خود سائنس کا کوئی تعلق نہیں۔اصل میں سائنس کی فطرت میں وہ انسانی اوصاف موجود نېيس بي جو ہم اس ميں ديکھنا جائے ہيں۔ يد امور فلسفياند اعتبار تقطعي واضح بيں لیکن مجھےان کا پتہ تاریخ کی قطعی شہادت ہے ہی لگا۔

سائنس کوایک ب مثال تاریخی مظہر کے طور پر دیکھنے سے سائنس کی کشش ہر گز کم نہیں ہوتی۔اس کتاب کے لکھتے وقت مجھے محسوس ہوا کہ میں تاریخ کے ذریعے سائنس

کے ان دلچپ اور پر کشش مسائل تک پہنچا ہوں جن کو میں پہلے نہیں جامنا تھا۔ اپن انسان دوی کے ربحان کی بنا پر میں علم کے اس شعب میں غلط دروازے سے داخل کیا گیا اور اس کے لیے اصل قصور وار میرے وہ استاد شخ جنہوں نے میرے کلچرل اور ذبنی ربحان کو تو سامنے ند رکھا اور سائنس کو ایک بے لچک موضوع کے طور پر چیش کیا۔ اگر ان میں سے کی نے بیکوشش کی ہوتی کہ ریاضیات کو ذہین شخصیتوں کی دلچپ بصیرتوں کے طور پر بچھ سے متعارف کرا کیں تو میں تاریخ کے راہت سے علم کے اس شعب میں پوشیدہ رعنا کیں دکھ لیتا۔ علم دیا تات علم الحوان جغرافیدُ علم الافلاک میں مجھے فطرت کے چیکتے دکھتے پہلونظر آئے۔ بیر بچھا پٹی تاریخ کی درجہ بدرجہ ترقی کے لازی حصے نظر آنے گے درنہ سکول کے دنوں میں تو ان علوم پر مخصوص اور بے لچک اصطلاحوں کے تالے پڑے ہوئے تھے۔

مجھے پتا چلا کہ قرون وسطی کے کارخانوں میں ٹیکنیکل ایجادوں کا اور تجربات کرنے کا شوق عام ہو چلا تھا۔ کسی کرینک یا پلی کے لگانے میں کام کی تیزی ایک بیجان انگیز چینج تھا۔ مرمرکی ایک گرانڈیل سل کو اٹھا کر شہر کے ایک طرف سے دوسری طرف لے جانا سنگ

تراشی میں ایک ڈیطیے ڈھالے چونے میں نیچرل شکنیں پیدا کرنا ایک شخیم مخر وطی گذہد کو ہشت پہلو برن پر تھیک تھیک بتھانا نید ایسے مسائل سے جن کوحل کرنے میں نشاۃ الثانیہ کے فن کا ر ایسے ہی مصروف سے جیسے کوتھک (Gothic) عہد کے معمار اس عہد کے کیتھیڈرلز کی تعیر میں موجود شاریات (Statics) کے مسائل حل کرنے میں لگے ہوئے تھے۔ مزید بجائے اس کے کہ نشاۃ الثانیہ کے فن کار اور ادیب ان مسائل کو کسی اور کا کام تھہرا کے ان سے پہلو بچانے کی کوشش کرتے نید مسائل ہر مہذب شخص کی دلچ پیدوں میں پیش بیش نظر آنے لگے۔ یہاں تک کہ لیوناردو داونچی (Leonardo da Vinci) جیسا بلند و بالا شخص بھی (جو اگر چہ اپنی خی زندگی میں تنہا ہی تھا) بجائے اکیلا نظر آنے کے میری تو قع سے کہیں زیادہ ایسے زمانے کے عام نقافتی ربتان کی نمائندگی کرتا نظر آتے۔

یکھے یہ سیجھنے کی عادت تھی کہ سیکنالو تی سراسر افادیت پیندی ہے اور ذہنی یا جمالیاتی ایپل سے خالی ہے۔ میری نظر میں افادیت جمالیاتی قدر کی دشمن تھی۔ بھے بالکل سیدھی ریل کی پڑی ایک خوبصورت لینڈ سکیپ کو دو حصوں میں تقشیم کر کے اس کے فطری حسن کو برباد کرتی نظر آتی تھی۔ کھیتوں اور جنگلات کے معصوم شاعرانہ حسن کو ٹیلی گراف کے کھمبوں کی سیدھی قطار وران کرتی دکھائی دیتی تھی۔ لیکن قرون وسطی کی شیکنالو جی میں ایک جیران کن جمالیاتی چک تھی اور اس کا سوشل لینڈ سکیپ سے ایک انتہائی قریبی تعلق تھا۔ ایک دلنواز فریسکو میں پلیکی مدد سے کار گروں کوئی اینا (Sien ) کے شہر کی دیوار اٹھانے کے کام میں سرگرم دکھایا گیا ہے۔ وہ قرون وسطی کے آخری زمانے کی ایک ایسی تھا کہ دکھاتی ہوئی تھا۔ حمید تک کہ پیتر بروگل (Pieter Breughel) کی بنائی ہوئی تصویر میں گاؤں کی شادی یا آئس حصد تھا۔

پیرس میں گرمیوں کی ایک دھندلی من کو دریائے سین پر ے گزر کر میں شہر کے ایک بے حد غیر دلچیپ حصے میں چلا گیا۔موزے دی آرٹ اٹ میٹیے ( The Musee de ایک بے حد غیر دلچیپ حصے میں چلا گیا۔ موزے دی آرٹ اٹ میٹیے ( art et Metica ( art et Metica ) ہفتے کی اس مصروف من کو بالکل خالی پڑا تھا۔ اس میں رکھے ہوئے عجیب وغریب کل پرزے جیسے مکڑی کی طرح کے عفریت لغومتعمد کے لیے بنائے ہوئے درمیانے درج کے عفریت نیہ سب منعتی انقلاب سے بھی صدیوں پہلے کے عجیب وغریب

اور بھدے آلات ہماری جدید مشیزی کے پیٹر و تھے۔ان کو دیکھ کر بچھے احساس ہوا کہ جدید ذبن کی بناوٹ میں شیکنالوبتی ایک اہم مرحلہ ہے۔خواہ مفید ہوں یا غیر مفید یہ سب مشینوں نئی ایجادوں یا انجیشر تک کی ابتدائی تاریخ کی دیو ہیکل شکلیں تھیں۔ یہ اس تخلیقی ذہانت کے مادی نیتیج ضرور تھے جس کی بچھ میں کی تھی۔تاہم میری نظر میں یہ انسانی تخیل کی بہت او نجی صور تیں تھیں۔

جب میں نیویارک کا رخ کرتا ہوں تو اپنے سفر کے آخری حصے میں مجھے نیو جری کے صنعتی علاقے سے گزرنا پڑتا ہے۔ اس وقت میرے اندر ہیجانی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ اس خوش کے پیچھے میرا اوپر بیان کردہ تجربہ ہے۔ دیو بیکل چینیوں ک قطارین عفریت نما کلیس فیکٹر یوں کے اندر ہی لادی جانے والی دخانی سشتیاں پینیوں س خارج ہوتے ہوئے زہر یلے دھو کی کے بڑے بڑے مرغو کے خشہ حال صنعتی عمارتیں جو اب بھی زیر استعال ہیں نیہ سب اس علاقے میں نظر آتے ہیں۔ قرون وسطی کلچر نے ایک خوشگوار انداز میں مجھے بتا دیا ہے کہ سے سر شیکنیکل کل پرزے تخلیقی ذہن کا واضح اظہار ہیں۔ میں اپنی موجودہ تہذیب سے بھا گتا ہوں مگر مجھے بیقرون وسطی نے سکھایا کہ ہر سیکنیکل

اس میں کوئی شک نہیں کہ سائنس کی تاریخ پر کام کرنے ۔ قرون وسطی کے کچر کے بارے میں میری بصیرت میں برا اضافہ ہوا۔ بچھ پر یہ واضح ہو گیا کہ اس زمانے کے لوگ اپنے زمانے کے سائٹیفک خیالات ۔ پوری طرح واقف تھے۔ ان میں لسود کا چود هویں صدی کا ذہین وفظین بیٹ اور کول ری کوسمولو جرچیے لوگ شامل تھے۔ اس ۔ بھی زیادہ اہم بات یہ ہے کہ قرون وسطی کے ادب اور جن میں خود نیچر نے میرے اندازے ۔ کہیں زیادہ جاندار کردار ادا کیا ۔ اس زمانے کی تصویریں اور تظمیس نیچر کے حوالوں ۔ بھری میں خود پیش کی جراس نے اس زمانے کی تصویریں اور تطمیس نیچر کے حوالوں ۔ بھری میں پڑی ہیں۔ دانے کی ڈیوائن کا میڈی (Divine Comedy) نے اس زمانے کی چی اور میں پش کی ہے۔ اس نے اس دنیا کو اور آنے والی دنیا کو ایک داختے کو نیاتی سات موجع تصویر پیش کی ہے۔ اس نظم کا حقیقت پندانہ تاثر بہت گہرا ہو جاتا ہے۔ گوتھک کیتھیڈراز تھا۔ اس وجہ ۔ اس نظم کا حقیقت پندانہ تاثر بہت گہرا ہو جاتا ہے۔ گوتھک کیتھیڈراز

کسانوں کے موسوں کی سالانہ گردش کے نقوش سے بھرے ہوئے ہیں۔ کیتھیڈرل اپن عارفانہ جاہ و جلال کے ساتھ خود بھی کا تنات ہی کا عکس نظر آتا ہے لیکن وہ الوہی کا تنات ، جو قدرتی کا تنات سے مشابہ ہے اس میں دکھائی دیتی ہے۔ یوں بچھے قرون وسطی نشاۃ الثانی اور اپنے زمانے میں ایک مکمل وصدت نظر آنے لگی۔ زمانے اور کچرز کے فرق کے پیچھے وہی انسانی ذہن تھا جو نیچر کے قوانین کو اپنی گرفت میں لانے کی کوشش کر رہا تھا اور انسانی ذہن اور چھانوں کی ساخت پر سر کھیا رہا تھا تا کہ وہ زمین کی ارضی بناوٹ کا کوئی واضح تصور پیش در جلے میں تو لیو نارڈو کی ان ڈرائینگر کا تصور کیے بغیر ایک عام سے فوارے کو بھی نہیں دیکھ سکتا جن میں اس نے ذہن کو چکر اونے والی پانی کی حرکت کے عمل کے نقشے تیار کیے جن لیونارڈو ہمارے لیے ہی سہ مشاہدے کر رہا تھا اور ہمارے لیے ان سوالوں کے دیکھ سکتا جن میں اس نے ذہن کو چکر اونے والی پانی کی حرکت کے عمل کے نقشے تیار کیے جواب حلاش کر رہا تھا جو پہلی چار صد یوں کو ور پیش تھے۔ جد پر سائن کا خورد بنی تناظر نشاۃ الثانی کی سخت بھری تر ہیت کے بغیر نامکن تھا۔ ای بھری تر ہیت کے ساتھ ہی بادوں کے ہوں نشاہ

اس کتاب کی تیاری کے دوران جب میں اور میری بیوی جنوبی فرانس میں تط ہم فونٹین دی واکلوز گئے جہاں کم پیرارک کا گھر تھا۔ یہاں اس نے خوبصورت تیز رو دریا سورگو کے کنار نظمیں لکھی تھیں۔ بیر سہ پہر بہت خوبصورت ثابت ہوتی۔ یہاں مجھے نثاۃ الثانیہ کی انسان دوستی کے متعلق غیر متوقع طور پر ایک سبق ملا۔ کھر درے ان گھڑے پتھروں ے چودھویں صدی میں بنے ہوتے پیرارک کے گھر سے سیر ھیاں ایک چھوٹے سے باغیچ میں جاتی ہیں۔ اس باغیچ میں ہر قتم کی جڑی ہو ٹیوں طبی اور آ رائتی پودوں اور پھولوں کی جھاڑیوں نے اس کی تنگ روشوں تک کو ڈھانپ لیا ہے۔ بیر سب پکھ دیکھنے کے بعد اچا تک دنیا کے سب سے پہلے انسان دوست کی ہیت ناک صورت تھیج انسانی تناسب میں ڈھل کر میرے سامنے آگی۔ اس انسان دوست کی ہیت ناک صورت تھیج انسانی تناسب میں ڈھل کر دنیا کی خوشیاں اس زمانے کے مناظر کا حسن اور دنیاوی محبت اس کی شاعری کے موضوع دنیا کی خوشیاں اس زمانے کے مناظر کا حسن اور دنیاوی محبت اس کی شاعری کی موضوع تھے یہی دہ باغیچ تھا جس اس نے بیا سنوارا تھا۔ زندگی کے سولہ برسوں میں جو اس نے میں

ضروری امر تھا۔اس کے ہاں کوئی آئیڈیولوجیکل پروگرام زیر بحث نہیں تھا اور نہ ہی باطنی شاعری اس کا موضوع تھی۔اس قرون وسطی کے کسی اور راہب کی طرح اس چھوٹے سے باغیچے کی آبیاری کی اور اپنی کوششوں سے زمین کے اس چھوٹے سے نکٹر کے کو بنایا سنوارا۔ مختلف خوشبوؤں سے مہلتا ہوا یہ خانقاہی باغ نیچر سے اس کی محبت کا متنوع اظہارتھا۔

جوں جوں تاریخ کا لیڈ سکیپ میرے سائے آتا گیا اس کے متاثر کرنے والے نقوش میری بچھ میں آنے لگے۔ میرے لیے نشاۃ الثانیہ سراسر شخصی آزادی کا ایک کی راسطی عمل تھا۔ اس میں جدید سائنس کے آغاز میں بچھے ایک قربی تعلق دکھائی دیے لگا۔ بچھے ایے لگا کہ اپنے پہلے تصورات یا ان تصورات کے مقابلے میں جن سے سائنس قطعی خارج کتھی میں اب نشاۃ الثانیہ کے متعلق بہتر تصورات کے مقابلے میں جن سے سائنس قطعی خارج میں اکٹھی کی ہوئی خصوصی کتابوں کی قابل احترام لائبریری سے قرون دسطی اور جدید سائنس میں اکٹھی کی ہوئی خصوصی کتابوں کی قابل احترام لائبریری سے قرون دسطی اور جدید سائنس میر موٹی تصور میں فٹ ہونے لگی بلکہ کئی اہم پہلوؤں کی بتحیل بھی کرنے گی۔ جدید دنیا کے ابتدا کی ایک ایس نف ہونے لگی بلکہ کئی اہم پہلوؤں کی بتحیل بھی کرنے گئی۔ جدید دنیا انسان کواس کی آزادی دلانے والی اہم قوت تھی۔ زیادہ بشری ہوتے سے سائنس ہارے ارتقا ہی کا ایک حصہ ہاور یوں جارے اس تحرب کی تو سیچ کی ایک صورت ہے۔

ہر چیز جو میں نے سیکھی دوسروں کے لیے شاید باعث افتار یا باعث مسرت نہ ہو۔ ہمارا زمانہ ''سائنس کا زمانہ' ہے لیکن آٹھ سوسال پہلے میہ چیز چونکا دینے والی اور کبھی کبھی تو خوفناک صورت اختیار کر لیتی ہے۔ دوہ اقدار جب کو ہم روز مرہ کی سچا نیوں کے طور پر قبول کرتے ہیں تاریخ کے حادثات کا متیجہ نظر آنے لگتی ہیں یا کم از کم ایے واقعات کا سلسلہ لگتی ہیں جن کا ہمارے انتہائی عزیز کلچرل اصولوں کی افادیت سے کوئی واسط نیس بنآ۔ ہم جد ید مغربی کلچر کی پیداوار ہیں یا اس کا ایک لازی جزدہ ہیں۔ لیکن اچا تک محسوں ہونے لگتا ہے کہ ہم تعلیم و تربیت سے اسے تبدیل نہیں ہوئے جتنا کہ میرا اندازہ تھا لیتنی ہم انسانی ذہن کی ارفع ترین تمثیل نہیں ہیں بلکہ ایک ایس ہوئے جون کی تو توں نے جد ید مغرب کی نیکنے کم خریس تھے۔ ماضی میں کہیں دور سے پھوٹی ہوئی تاریخ کی قوتوں نے جدید مغرب کی نیکنے کم اور سائٹیفک برتری قائم کی ۔ کیا یہ انسان کی بے مثل دانش مندی کا کر شہ نہیں ؟ کیا ہم قرون

وسطی یا نشاۃ الثانیہ کے لوگوں کے مقابلے میں موروثی کلچرل تعصبات کا کم شکار ہوئے بیں؟ شاید اپنے زعم میں پیدائشی کلچر ل تعصبات کو مطلق سچائیوں کے ساتھ خلط ملط کرنے کے عمل میں ہم تنقیدی غیر جانبداری سے سائنس کے تباہ کن اثرات کو نہ دیکھ سکے یا ہماری زندگیوں پر سائنس کے اثرات کے خلاف ہمارے شدید اخلاقی ردعمل کو اس رعونت نے خاموش کر دیا۔ان اثرات میں فوجی کھیکولوجی کی تباہ کاریوں ہماری کلچرل میراث اور ماحول کی بربادی کیعنی وہ سب کچھ جو زندگی کو خوابصورت بناتا ہے شامل ہیں۔سائنس کو تاریخ کے مظہر کے طور پر دیکھنے سے یا انسانی دانشوری کا اعلیٰ نمونہ توجھنے کے بجائے اگر اسے ہم انسان کی خصوصی سرگر میوں میں سے صرف ایک ایک سرگری کے طور پر دیکھیں جس کے اردگرد

میرا یہ خیال تھا کہ سائنس کی نشودنما کے ایک عمومی جائزے کے بعد اس کے ان پہلود پر زیادہ وضاحت سے بحث کروں گا۔ارتقا کے ان مراحل پر نظر ڈالنے کا مقصد صرف یہ تھا کہ ان میلانات اور ان کے ارد گرد کی کلچرل تاریخ کے ساتھ ان کے رشتوں کی ایک مکمل اور جاندار تصویر پیش کی جا سکے کتاب کا پہلا اور آخری باب میرے ذاتی مطالعہ کا نتیجہ ہیں۔ میرے پیش نظر کوئی نئی تحقیق پیش کرنا نہیں تھا تاہم اس موضوع سے میری طویل وابستگی نے پچھلمی مقالات کو ضرور اکسایا ہے۔اس طرح میں نے ایک عمومی تاریخ لکھنے کا فیصلہ کیا تاکہ اس موضوع کا ایک عام قاری سے وسیع تعارف کرایا جا سکے اور اس کے ساتھ سائنس کے کمالات کا یہ کتاب احاظ نہیں کرتی۔ میری ان خوبی تاریخ لکھنے کا اینایا ہے۔ میں نے صرف ان تفصیلات کو منتخب کیا ہے جو نمایاں اور رنگین تھیں یا جنہیں اینایا ہے۔ میں نے صرف ان تفصیلات کو منتخب کیا ہے جو نمایاں اور رنگین تھیں یا جنہیں سائنس کے ارتقا کے نمایاں مراحل کہا جا سکتا ہے۔

باب اول

زمين كالصور نشاة ثانيه كےفلورنس ميں

یہ 24 جون 1417 کا دن تھا۔ جلور ٹس میں ایک اٹھتر سالہ بوڑھا اپنے دارالطالعہ میں بیٹھا ایک دوست کو خط لکھ رہا تھا۔ وہ تھکا تھکا سا نظر آ رہا تھا۔ وہ اپنے زمانے کا مشہور ترین سائنس دان تھا۔ جو چیز وہ لکھ رہا تھا اس کے لیے اب دلچیں کا باعث نہیں تھی۔ چند سال پہلے اس سائنس دان نے اپنی رصد گاہ ( آبز رویٹری) فلور نس کے کیتھیڈ رل کے اوپر لینٹرن میں بنائی تھی۔ اس لینٹرن کو مائیکلوزو نے برونس چیلی کے چکدار نارخی رنگ کے گنبد کے اوپر تغییر کیا تھا۔ اس رصد گاہ سے بیہ بوڑھا سائنس دان سورج کے مدار پر اس کی حرکت کیا تھا۔ اس مشاہدات کر رہا تھا۔ اس مقصد کے لیے ابتدائی قتم کا آلہ اس نے خود ہی تیار کیا تھا۔

یہ تعیس وہ باتیں جو بڑھانے میں اس کے ذہن میں سوالات بن کر الجر رہی تعیس - یہ ترقی یافتہ قشم کے سوالات تھے۔ایے سوالات جن کا جواب ڈھونڈ نے میں اس دور کے وہ سائنس دان لگے ہوئے تھے جو اس میدان میں سب سے آگے تھے۔آخر زمین اور سورج کے درمیان قطعی رشتہ کیا ہے؟ سورج کی نقل و حرکت کو ریاضی کی مدد سے تھیک تھیک ناپا جائے تو وہ کیے دکھائی دے گی؟ آخر نظام سمی کن طریقوں پر کام کرتا ہے اور ان طریقوں کی اصل نوعیت کیا ہے؟ کوئی نصف صدی بعد انہی سوالات نے نظام کا نقشہ بدل دیا۔ کی مرکز کا ننات کی تھیوری کوجنم دیا جس نے سارے کا تخات کے نظام کا نقشہ بدل دیا۔

فلورنس کی گلیوں کے شور اور بہوم سے دور اپنی اس رصد گاہ میں تن تنہا بیٹھا سائنس دان پاؤ تو سکا نیکی جو اب بوڑھا ہوتا جا رہا تھا دراصل ان پایو نیٹر ز میں سے تھا جو ستاروں کے روایتی نظام کو تنقید کا نشانہ بنا رہے تھے۔ان سائنس دانوں میں عظیم سائنس دان کارڈل تکوسا تھا (مولر نے زمانے کے ہیو منسٹ فیشن کے مطابق اپنے آبائی فرینکونین شہر کے نام کو بھی لاطینی رنگ دے کر خود کو ریجو مومتانس کہلا نا شروع کر دیا تھا)۔ یہ بتھ دہ لوگ جو تو سکا نیل کی قکری کاوشوں میں اس کے ساتھی تھے اور ان کے شوق اس عہد کی سائنس کی سب سے آگے کی سروں تے تعلق رکھتے تھے۔

کچھ دنوں پہلے اے دور افرادہ شہر کر بن ہے اس کے پرانے دوست فرناؤ مار شر کا لکھا ہوا ایک خط ملا تھا۔ مارشز اس دفت کر بن کے کیتھ یڈرل کا کنین تھا۔ خط کسی اور کے نہیں بلکہ پرتگال کے بادشاہ الفانسو پنجم کی طرف سے لکھوایا گیا تھا۔ بذصیبی ہے وہ مسئلۂ جس کے بارے میں بادشاہ اور کنین نے خط میں پوچھا تھا'ایے موضوع سے متعلق تھا'جس میں تو سکانیلی کو ایک پشت قبل تو دلچی تھی'الیکن سردست سے اس کے ایسٹرونو میکل ملاحظات میں ایک تکلیف دہ مداخلت تھی۔

یہ خط گم ہو چکا ہے لیکن نقد رینے یا شہرت کے پر چکھ طریقوں نے یا ان حادثات نے جسے ہم تاریخ کہتے ہیں اس بوڑھے سائنس دان اور اس کے تقریباً بے پرواہی

ے لکھے ہوئے خط کے ساتھ شوخی کر دکھائی۔ پچھ عرصے بعد لزین سے ہی کسی اور شخص کا ایک خط اس کے مطالعات میں مخل ہوا۔ اس خط میں زمین کی ہیئت کے بارے میں تو سکا نیلی کے جوانی کے زمانے کے نظریات معلوم کرنے کی درخواست کی گئی تھی۔ اس دفعہ اس بوڑھے آدمی نے کین کو لکھے ہوئے اس پرانے خط کی نقل نکالی اور چند شائٹ سطور کے ہمراہ اسے بذریعہ ڈاک خط لکھنے والے نوجوان کو بھجوا دیا۔ یہ نوجوان کر سٹوفر کو کمبس تھا، جس کے بارے میں تو سکانیلی کو مغالط ہوا کہ وہ پر تکالی ہے۔ اس خط کے ہمراہ اس نے جہاز رانی کا دہ نقشہ بھی شامل کر دیا تھا، جو اس نے مارٹز کو بھیجا تھا۔

شاید پہلے خط کی طرح دستاویزات اور آرکالوز پر اپنی تباہ کاریاں دکھانے والی قو تیں اس خط اور اس کے ہمراہ اس چارٹ کو بھی کھا جا تیں جو اس نے کو کمبس کو لکھا تھا کو کمبس کے سفر کے ریکارڈ میں محفوظ رہ گئی۔ یوں اس خط کی نقل کے طفیل جو اس نے اپنے بڑھاپے میں پرے پھینک دیا تھا کہ اس سے اے کوئی ولچ پی نہ تھی پادلو تو کا نیلی کا نام محفوظ رہ گیا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ کا مَناتی مسائل جو زندگی جمراس کی توجہ کا مرکز ہے رہے اور اس کی تمریکر کاعلمی سرمایہ شخاب اس نے بھلا دیے تھے۔

تو سکانیلی کے اسٹرونومیکل دستاویزات کو دفت نگل گیا۔ صرف ایک مخطوط بچا۔ بید اس وقت فلورنس کی آرکائیوز میں ہے۔ یہاں وہ گزشتہ سلاب سے بھی بنج گیا کیکن طویل عرصے میں دقتاً فو قتاً جمع شدہ جغرافیہ سے متعلق اس کے نوٹس اور بیشتر دوسری سائنڈیفک دستاویزات نظرون سے اوجس ہو چک ہیں۔ زمین کے بارے میں اس مختصر بیان کے علاوہ جو مذکورہ خط میں ہے ہمارے پاس اس کے جغرافیائی تصورات کے بارے میں اور کوئی دستاویز نہیں ہے۔ یہ خط نشاۃ ثانیہ کے دوران زمین کی بیئت اور نیچر کے تصورات کے بارے میں واحد مستند بیان ہے۔

تقذریر کی سنگ اور اس کے بیان کے اختصار کے باوجود یہ خط انتہائی اہم تاریخی دستاویز ہے۔زمین کے جدید تصور کے متعلق یہ پہلا بیان ہے جس کا ہمیں علم ہے۔

تو سکا نیلی کے دارالطالعہ کے باہر فلورنس میں خوب گہما گہمی تھی۔دوسو سال پہلے بھی اس شہر میں ایسی ہی گہما گہمی تھی۔سال 1470ء میں نشاۃ ثانیہ کا فن اپنے نقط مرون تک

پہنچ رہا تھا۔ میہ اس زمانے کے پر مسرت لمحات کا ریکارڈ ہے یعنی پورے اطمینان کے ساتھ لیح پر تفکر۔اس زمانے کے فن کاروں اور ان کے سر پر ستوں کے لیے حواس سے باہر کی دنیا غیر اہم تھی۔صرف وہی کچھ تھا جے آنکھ دیکھتی تھی یا نظر جذب کر سکتی تھی۔ اس زمانے میں فلورنس یورپ کا صف اول کا تجارتی شہر تھا۔ یہاں فن غیر معروف لوگوں کے رویوں کو منعکس کرتا تھا۔ یور پی تجارت کی تر تیب و نظام میں خلل کاروباری زوال

کوکول نے رویوں کو مسل کرتا تھا۔یور پی مجارت کی کر سیب و لطام یں مس کاروباری رواں اور عوام کی شورش کی گرج..... بیر سب آنے والے زوال کے عنوانات تھے جو نظر آنا شروع ہو چکے تھے۔

وه سرمايد جو تجارت بي لكايا جاتا تماأب زياده ترفن يرصرف بوف لكاريدايك دکش مصرف ضرور تھا، کیکن ہد اقتصادی بدحالی کا عنوان بھی تھا، جس کا سارے کا سارا بار مزدور اور ہنر مند طبقوں پر پڑتا تھا۔لور نیز ددی مید یچی اور نیز ودی میگنی فی سنٹ کہلاتا تھا۔ صرف بافج سال يهل اس ف اقتدار سنجالا تفاراس ف اور او في طبق تعلق ركف والے اس کے مصاحبین نے حسن کی پرستاری کا مسلک اپنایا تھا اور آنے والے خطرات کو بالکل نظر انداز کر دیا تھا۔لور نیز و داقعی عظیم الشان تھا اور زندگی کا وہ اسلوب بھی جو اس نے ابنایا تھا..... حد ب زیادہ شاہ خرچ 'زندہ دل پر جوش کیکن پر سکون ۔ اس نے فلورنس میں زندگی کوایک نه ختم ہونے والے جشن میں بدل دیا تھا۔وہ کچھ ہی عرصے تک کامیاب رہا۔ اس زمانے کی زندگی آج بھی مغرب کے حافظ میں ایسے لمحول کے طور پر محفوظ ہے جن میں لوگول نے ان سے بھر پور لذت کوش کی۔ یہ زمانہ مختصر تھا ادر اونیے طبقے کے لوگوں تک محدود بھی بھی اس میں بد مزگ بھی پیدا ہو جاتی تھی۔ یہ ناموافقت دراصل ان کے اپنے افعال کے پیش نظر احساس جرم تھا۔ پھر بھی لور نیز دکی نشاۃ ثانیہ آج بھی ایک ایسے کلچر کا ماڈل ہے جو دنیادی زندگی اور اس کے حسن کی پیدادارتھا۔ لور نیز و نے زندگ کے بارے میں اپنے عقیدے کا اعلان چند گونج دار مصرعوں میں کیا۔

جوانی خوبصورت ہے لیکن عارضی ہے چلؤ خوش رہو کل کی *خبر کے* معلوم

لورنیز وکا بیعقیدہ اس زمانے کے آرٹ میں بھی منعکس ہوا۔ اس سے پیشتر لوگوں نے انا ٹوئی تناظر اور حرکت کے قوانین کو سمجھنے کی کوششیں کیں۔ اپنی جوانی کے دنوں میں ٹو سکانیلی نے بصری تناظر کا نقین کرنے والی ریاضی کے ان اصولوں کو سمجھنے کا مشور ہ دیا لیکن اب نے فن کارشہر پر چھاتے ہوئے تھے۔ وہ اپنی تربیت کے دوران بی نئی شیکنیک پر حاوی ہو چکھ تھے۔ اپنے شڈ یوز میں وہ اس کا اطلاق او فح طبقے کے لوگوں کی فرصت سے ایک روایتی معمون جیسے برتھ آف درجن ایڈ دریشن آف دی ماجی یا برتھ آف کرائسٹ کا ایک روایتی معمون جیسے برتھ آف درجن ایڈ دریشن آف دی ماجی یا برتھ آف کرائسٹ کا ایک روایتی معمون جیسے برتھ آف درجن ایڈ دریشن آف دی ماجی یا برتھ آف کرائسٹ کا فلورنس کے عوام کی زندگی اور قصباتی زندگی کی شاعری پر کر رہے تھے۔ مذہبی اساطیر سے وہ فلورنس کے عوام کی شیبوں سے مجمر دیتے تھے یا پھر وہ او نے طبقے کے کسی گھر کے مجت ایک روایتی قیمت ماہوں جی میں نوزائیدہ مین کی والدہ کی ایک بھلک دیکھنے میں کوشاں نظر ای بیش قیمت ماہوں نے جس چیز کو دیکھا اور جہاں بھی دیکھا انہیں دعوت نظارہ ملی اور انہوں نے عوام کو میں ایم میں حصد بائنے کو کہا۔ دنیا خوں سورت تھی اورلوں میں زندگی ایک ایس دان فن کاروں نے جس چیز کو دیکھا اور جہاں بھی دیکھا انہیں دی ہوت نظارہ ملی اور انہوں نے عوام کو میں اس میں حصد بائنے کو کہا۔ دنیا خوں سورت تھی اورلوں میں زندگی ایک ایک زختم ہونے دالا شاعری کا سر چشمہ تھی بشرطیکہ کوئی صاحب نظر ہو۔

ان ہی دنوں میں دریرد کیونے اس زمانے کے خاموش طلسم کو منعکس کرتا ہوا مجسمہ تر اشا۔ یہ دریکیوا پلازہ میں داقع فلورنس کے شی ہال میں نصب ہے۔مائیکل انجلونے بت تراشی کے فن کا مطالعہ سیبن سے شروع کیا۔لور نیز و سے زمانے میں ہی بوتی چیلی نے بر ہنہ اعضا کے ساتھ سمندر سے نگلتی ہوتی محبت کی دیوی دینس کی تصویر بنائی۔خاموش راتوں میں فلسفی اور شوقیہ فن کارلور نیز و کی جا گیروں پر کسی گھر میں اسم مے ہو کر افلاطون کے فلسفے پر بحثیں کیا کرتے تھے۔

تاہم مسرت کی اس لطیف سمفنی میں بر آہنگی کا عضر بھی تھا۔ ایک طرف لور نیز و فن کاروں اور انسان دوستوں کی سر پرستی کر رہا تھا تو دوسری طرف اس کے دادا کو سیمو کا قائم کردہ بنگ کاری کا وسیع نظام رو بہ زوال تھا۔ برجس اور لندن کی دو اہم شاخیس دیوالیہ ہو گئ تقسیس \_ ادھر عوام لور نیز و کے اقتدار کے مخالف ہو گئے تھے۔داد کو سیمو نے بردی احتیاط اور ہوشیاری کے ساتھ بلاوسطہ ذرائع سے فلورنس شہر پر مید پچی حکومت قائم کی تھی ۔عوام کو غصہ

دلانے والی مود و نمائش سے احتراز کرنے میں اس نے بڑی احتیاط برتی لیکن لور نیزو نے اس کی پرواہ ند کی کد اس کا غیر بخیدہ طرز زندگی کیا کیا مخالفت کھڑی کرے گا۔ گو اپنے تو نہیں لیکن دادا کے قائم کردہ اقتدار میں دہ اپنے حوار یوں سمیت اپنے آپ کو محفوط محسوس کرتا تھا۔اے اس بات کی پرداہ ندشمی کد رات گئے تک کی اس کی عیش کوشیاں اور رنگ رلیاں فلورنس کے شہر یوں کی نیندیں حرام کر رہی ہیں۔اس نے عوام کے غصے کو نظر انداز کر دیا جو بند کھڑ کیوں اور دروازوں کے بیچھے اہل رہا تھا۔

لور نیز و اور اس کے حوار یوں کے خلاف بے اطمینانی کی ایک گہری زیریں روچل رہی تھی جس کی وجہ اس کی شاہ خرچیاں اور عوام کی روز مرہ کی ضروریات زندگی کے بارے میں اس کی بے حقیقتی ۔ بظاہر اس کا اقتدار زیادہ سے زیادہ آمرانہ ہوتا چلا گیا بجس سے مید پڑی خاندان کے نشاۃ ثانیہ والے کھچر کی لذت کو شی فلسفے کے خلاف ناراضی سے بھرا ایک خصیلا ماحول پیدا ہو چکا تھا۔ بعد کے واقعات سے پتہ چلتا ہے کہ عوام نے اپنے کا رخانوں میں کافی عرصے تک اس فینسی پیکن ازم (بت پریت) کو جو لور نیز و کے نام سے جانا جاتا تھا بڑے شدید ناقد انداز میں محسوں کیا۔

سال 1478ء میں لور نیز و کا بھائی جو اے بہت عزیز تھا ایک شورش میں مارا گیا۔ شورش خونریزی کے بعد فرو ہو گئی لیکن یہ آنے والے واقعات کا پیش خیمہ تھی۔ چند سال بعد ہی ایک متین ڈو میلیکن را ہب سیونا رولانے او نچ طبقے کی گنا ہوں سے بھر پور زندگی کے خلاف ہر اتوار کو گرج کے منبر سے آواز اٹھانی شروع کر دی۔ اس کو سننے کے لیے لوگ جوق درجوق آنے لگے۔ آخر کارلور نیز و کی قبل از وقت موت کے دو سال بعد سیونا رولا کی تحریک پر عوام کی بغاوت نے مید پچی اقتدار کا خاتمہ کر دیا۔ خوشی میں الاؤ روش کیے زیر اثر نشاۃ ثانیہ کی بہت ساری قیمتی تصویر یں اس الاؤ میں جھو تک دیں۔ معلوم نہیں کہتے عظیم قن پارے ہیشہ کے لیے اس الاؤ کی نذر ہو گئے۔

یہ جشن 1474ء میں ابھی جاری تھا کیونکہ عوام کی بے اطمینانی پوری طرح منظر عام پر نہیں آئی تھی۔ان اقتصادی تبدیلیوں نے مغربی یورپ کے معاشرے کو ابھی تک متاثر نہیں کیا تھا'جنہوں نے آنے والی صدیوں میں اٹلی کو بہت پیچھے چھوڑ جانا تھا۔فلورنس ابھی

بھی ایک ممتاز تجارتی منڈی تھا اور ابتدائی صنعت کا مرکز بھی۔ سیاسی کشید گیوں کے باوجود کار گروں نے بڑے اطمینان سے کارخانوں میں کام جاری رکھا جہاں وہ نیکنیکی تبدیلیوں میں استعمال ہونے والے ساز و سامان تیا رکرر ہے تھے۔ شہر کا نہ دبنے والا جوش انہیں طاقت بخشا رہا۔ پندر ہویں صدی کے فنی ارتقا کے بیچھے ایک خرد پیندی کا حرکی تصور اور اس کی توانا ئیاں تھیں جن کے ڈانڈ اکثر سائنسی مسائل سے جا کر طبقہ تھے اور جن کا بھر پور اظہار بالآخر لیوناردود او فرجی کی عبقریت میں ہوا اور جو ای بے اطمینانی اور تناؤ کی زیر زمین رووں میں پیھلتے چولتے رہے۔ نشاۃ ثانیہ کی سائنس اور آرٹ میں اہم کر دار ان لوگوں کا تھا جو مید پنجی اشراف کے اثر ورسوخ سے باہر تھے۔

تاہم آرشٹوں اور ان کے سر پر ستوں کے لیے بید زمانہ خالص وڑن سے مسرت حاصل کرنے کا تھا۔ ایسے قوانین اور اصول وضع ہو چک تیے جن کے تحت آنکھ گلیوں کے پنے تلے پیٹرن کرے کی منظم ہم آہنگی لوگوں تے جوم کی نقل و حرکت اور انسانی جسم کے حسن کو جذب کر سکے۔ گیرلاندیڈ پولا ایولا فللیو لی اور نوجوان ہوتی چیلی نی نسل کے مصور تیے جو اپنی میکنیکل مہارت کو ہر چیز سے حسن برآ مد کرنے پر مرکوز کر رہے تھے۔ ان کا جوش و خردش ہر کونے کھدر سے میں سورج کی روشنی کی طرح سرایت کر رہا تھا۔

خاموشی سے چلتے ہوئے فوارئ گلیاں--- دو پہر میں خاموش صبح کے وقت ہنگامے سے بھر پور اور شام کو بچوم سے پر--- نشاۃ ثانیہ کے زمانے میں بنے ہوئے چند مکان--- بیاسب پچھ موجود تھا اور سینکڑوں برسوں سے تھا۔ بیاسب فن کا موضوع تھ لیکن فن صرف اس وقت ہی کیوں ان کی طرف متوجہ ہوا؟

اگر بید بیج ہے کہ فن سے مراد ہماری بھری آگہی ہے تو یہ بھی بیج ہے کہ ایک لیے عرصے تک لوگوں نے اپنے اطراف و جوانب روز مرہ کی اشیا کو بھی دیکھا بھی نہ تھا نہ انہوں نے ان لوگوں کو دیکھا تھا جو ان کے اطراف زندہ تھے نہ ہی انہوں نے سائے اور دھوپ ندی اور تیل بوٹوں بادلوں اور آسمان کے حسن کو کبھی دیکھا تھا۔ کسی کے سامنے کسی چیز کے موجود ہونے کا بیہ مطلب نہیں کہ اس شخص کو اس چیز ز کی پوری آگہی بھی ہے۔ اس نے جذباتی طور پر متاثر ہونا تو دور کی بات ہے ہمارا تجربہ کی لطیف عناصر سے مشروط ہے جن میں سے اکثر ہمارے طح کر ک حالات یعنی تاریخی عوامل کی پیداوار ہوتے ہیں۔

مغرب کے شعور پر زمین کا بندرین اکتشاف بارہویں اور پندرہویں صدی کے درمیان نین سو برسول میں ہوا۔ اس بصیرت کے لیے جو رفتہ رفتہ زمین پر مرتکز ہو رہی تھی اوب اور فن ذرایعہ اظہار بنا تو سائنس نے اس پیچیدہ کلچرل اور نفسیاتی کو پلیکس میں اس کے اقدامات کو رجسڑ کیا۔

تقریباً ایک ہزار سال تک انسانی تخیل آخرت پر غوروفکر میں غوطہ زن رہا۔ بارہویں صدی میں اچا تک ایک تازہ اور خوشگوار تبدیلی کا آغاز ہوا لیکن مجموعی طور پر حالات کے مطابق ڈھلنے کاعمل ست رو اور متذبذب تھا۔ قرون وسطی کے گرجوں کے سامنے والے حصوں پر جانوروں انسانوں اور درختوں کی پھر میں تھدی ہوئی تصویریں نظر آنے لگیں اور اداس اداس گرجوں کی دیواروں پر ندہبی فریسکوز میں حقیقی گلیاں مکانات اور زندہ انسان منعکس ہونے لگے۔

مخطوطات کی جلدوں اور معدودے چند تصویروں میں قدرتی مناظر بچگا ندقتم کے باعات جھیلوں یا ساحل سمندر پر واقع شہروں کے بے ڈھب خاکے دکھائی دینے گئے۔ موت کے بعد کی دنیا میں دانتے کو بھی اپنا سفر اس وقت روکنا پڑا جب اے بحیرة ردم کی صبح کی ایک بھلک نظر آئی۔جودانی بوکیشو نے اٹلی کے شہروں کے جیتے جاگتے انسانوں کے متعلق کہانیاں لکھیں۔سائنس دانوں کو بھی نیچر کی تفصیلات جیسے بادلوں کی ساخت یا گھاس کے ایک پتے کی بناوٹ پرغور کرنے کی عادت می پڑگئی۔

مغربی یورپ کے شعور اور وزن میں ایک انتہائی لطیف عمل واقع ہور ہا تھا، جس کی بنیاد کمل طور پر حقیقی تھی۔ ان لطیف عملوں کی جڑیں ان معاشرتی تبدیلیوں میں تھیں جو ابتدائی سرمایہ داری نظام کی دجہ سے معاشرے میں پیدا ہورہی تھیں گر تبدیلی ذہن کے لطیف گوشوں میں واقع ہورہی تھی۔ ان سے مراد قرون وسطی کے ذہن کے دہ رد کمل تھے جو معاشی اور ساجی مسطح پر خمودار ہونے والی تبدیلیوں کا نتیجہ تھ۔ ان رد کملوں کا لعین موجودہ کلچرل روایت کر رہی تھی جو بذات خود قرون وسطی کے آخرت کے تصورات کی پیدادار تھی جے ردحانیت کا لبادہ پہنا دیا گیا تھا۔ بد لتے ہوتے سوشل حقائق کے خلاف رد کملوں اور آخرت کے ردایتی ردحانی تصورات کے درمیان انتہائی نازک تعامل میں ہی جدید سائن طلوع ہوتی۔ پندر ہویں صدی میں یہ عمل تھر اور کا میابی سے ہمکنار ہوا۔ زمین کا خوشگوار

اکتشاف ہوا۔اس نشاۃ ثانیہ کی اہمیت واضح ہوئی۔زمین کے وجود کو قبول کیا گیا اور دور تک اتر می ہوئی روایتی دوسری دنیا کی جڑیں اس کرہَ عرض پر زندگی کے مثبت نظریے میں بڑی کامیابی سے جذب ہو کئیں۔

فنی مشاہدے کی نازک تفصیل میں جن کی دریافت انا ٹومی اور تناظر کے قوانین نے کی تھی زمین نشاۃ ثانیہ کے فلورنس پر طلوع ہوئی اوراپنی سائنسی تفصیلات کے ساتھ زمین تو سکانیلی اور اس کے دوستوں کے جغرافیائی وژن کے طور پر ابھری جو اس زمانے کی دریافتوں کا ہی حصہ تھی۔

شاید زیمن اپنے باسیوں کو ہمیشہ ایک جیسی تگی ہو۔ یہ ان پڑھ اور جاہل لوگوں کا تصور تھا کہ زیمن ایک تکیہ کی طرح ہے اور بجائے ایک کرے کے بیہ ستطیل ہے۔قردن وسطی میں جب سائنسی فکر ابھی پختہ نہیں ہوئی تھی ایسا ہی سمجھا جاتا تھا مگر یونانیوں کے زمانے سے ہی سجیدہ سائنس دان زیمن کو ایک کرہ تصور کرتے رہے ہیں۔

اس سائنسی فکر کو تین چارسو سال دبائ رکھنے والی ایک غلط بھی بھی جس کا تعلق اس سوال سے تھا کہ زمین کا کتنا حصد انسان کے رہنے کے قابل ہے۔ زمین کے بہت تھوڑے سے حصے کو انسان کی بودوباش کے قابل سمجھا جاتا تھا۔ باقی علاقے کو انسان کی پیچئے سے باہر خیال کیا جاتا تھا۔ مغرب والے صرف بور پی براعظم اور اس سے ملحقہ علاقے کو ہی انسان کی رہائش کے قابل بچھتے تھے۔ زمین کی سرحدیں وہاں ختم ہو جاتی تھیں۔ اس علاق کی وسعت صرف وہیں تک بچی چہاں تک اس زمانے کے لوگوں کا جغرافیاتی علم پیچئے سکتا تھا۔ پرانے نقشے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ پرانا جغرافیاتی علم پیچئے سکتا تھا۔ پرانے نقشے و کیھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ پرانا جغرافیاتی علم پیچئے سکتا تھا۔ پرانے نقشے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ پرانا جغرافیاتی علم پیچئے سکتا تھا۔ پرانے نقشے مقا۔ پرانے نقشے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ پرانا جغرافیاتی علم پیچئے سکتا تھا۔ پرانے نقشے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ پرانا جغرافیاتی علم شمالی سیکنڈ سے نیویا وینچنے کے بعد دھند لا جاتا تھا۔ سیندر کی مہموں کی بنا پر ہندوستان کو صرف دریائے گڑھا تک تحدود تجھ جاتا تھا۔ ایش بھی و دہیں تک تھا۔ آنے والی التھارہ صد یوں تک نقتوں پر ایشیاد ہیں تک نظر آتا تھا۔ گڑھا کے ادھر اور شالی ایشیاتی سٹیس کے بعد زمین پھر دھندلا جاتی تھی۔ اس زمانے میں لوگوں کو افر ریقہ بھی ایک لموتر اسا طراز انظر آتا تھا جو بچرو رہ دو میں تک نظر پاتا تھا۔ ایشی تھی۔ اور کو افر افر ریقہ بھی ایک لموتر اسا طراز انظر آتا تھا جو بچرو رو دوم کے ساتھ ساتھ چلیا تھا۔ اس سے پر جنوب میں افری لیبیا کہتے تھے افر ریقہ ایک بڑے زمینی پل سے ایشیا کے ساتھ دیتا تھا۔ مشرق میں کے رومن لیبیا کہتے تھے افریقہ ایک بڑے زمینی پل سے ایشیا کے ساتھ دیتا تھا۔ مشرق میں کے دومن کی کی دو تک تھا۔ مشرق میں کے دومن کی کی دومن کی دومن کی دیتی تھا۔ میں کی دومن کے دو تھا۔ دومن کے میں کھو دینا تھا۔ دومن کے دومن کی دومن کے دومن کی دومن کی دومن کی دومن کی دومن کی دومن کی دومن کے مسل ہوتا موا میں جس کی دومن میں دومن کی دومن کی دومن کی دومن کی دومن دومن کی دومن کی دومن کی دومن کی دومن میں دومن کی دومن کی دومن دومن کی دومن دومن کی دومن دومن دومن کی دومن دومن کی

پانی نا معلوم کی علامت تھا'ایک قابل سرایت عضر تھا جو انسان کی پینچ سے باہر تھا۔ یہ بیرونی خلاتھا'جو زمین پر انسان کی بودوباش کو محدود کیے ہوئے تھا۔ یہ ایک دیوار تھی۔ جب انسان نے اسے پھاندلیا تو ایک دوسری دیوار موجودہ بیرونی خلا کی صورت میں سامنے آگئ جس میں بیسویں صدی شگاف ڈالنے کی کوشش کررہی ہے۔

ہزاروں برسوں تک انسان کا زین کو محدود بجھنا عجیب سالگتا ہے۔زیکن کا یہ تصور اس وقت کی جغرافیائی کم علمی کو منعکس کرتا ہے۔ساتھ ہی فلسفیانہ اور نفسیاتی مضمرات کی نشاندہی بھی کرتا ہے کہ انسان کس حد تک اپنے آپ کو روئے زیکن پر اجنبی خیال کرتا رہا ہے اور کس طرح کلچرل سیاق وسباق اس اجنبیت کے احساس کو تازہ کرتے رہے۔

تہذیب کے آغاز ہی میں جغرافیائی خیالات اس وقت کے مروجہ مظاہر پر تی کے تصورات کا حصہ تھے جو یہ بتاتے ہیں کہ اوائلی تہذیبیں اپنی اپنی چائے سکونت میں خود کو ان ارواح میں محصور سمجھتی تھیں۔ یہ ارواح دراصل نیچر ہی کی قو تیں تھیں۔فونیقیوں اور مصریوں اور اہل کریٹ نے اپنی معلوم حدود کو شو لنے کی حد تک تو کو شمیں کیں لیکن ان کے بعد ان

حدود سے باہر سیاحت میں پہل یونانیوں نے ہی گی۔ مگر کلا لیکی دنیا کے زوال کے بعد جیسے ہی اٹھرتی ہوئی قرون وسطیٰ کا آخرت کا فلسفہ سراٹھارہا تھا' پرانی قوتوں نے اپنا سامیہ پھر ڈالنا شروع کر دیا۔اس زمانے کے لوگوں کی نظر میں زمین انسانی ذہن کو چکرا دینے والی ایکی قوتوں کی آماجگاہ تھی جو انسانی تجربے سے کوسوں دور تھیں۔

فرنکس (قدیم جرمن) دور اور دریافتوں کے درمیانی دور میں بیآ بی قوتیں ہولناک اور ڈراؤنی صورتوں میں انسان کے ذہن پر یوں مسلط تنحیس کہ ان کے خوف نے اندرون ملک اور ساحلی شہروں کے پرامن مکینوں کی نیندیں حرام کر رکھی تحصی کیچڑ میں است پت سمندری عفریت تیزی سے انجرتے اور ڈویتے جزئر کے جو دراصل وہیل مچھلیوں کی پشت تنحصی جہنم رسیدہ مردہ لوگ جن کے بارے میں یہ عقیدہ تھا کہ سمندر کی تہہ میں رہتے ہیں اور جو جہاز رانوں کی طوفانوں کے بعد ساحل پر لیٹے ہوئے نظر آتے تھا ایک نا معلوم قوتیں تھیں۔ سمندر صرف ڈراؤنے خواب ہی نہیں دکھا تا تھا از منہ وسطی کے ذہن کی بہتر

زندگی کی خوش گوار امیدیں بھی اس کے افق سے وابسة تقیس ۔ انسانی ذہن کو ذاتی یوٹو پیا بھی نظر آتی تقیس ۔ ان لوگوں کی نظر میں ایسے نا معلوم خطے بھی تیے جن میں انسانوں سے ملتے جلتے لوگ ان قصوں کے مطابق بہتر 'منظم اور آزاد زندگی گزارت تھے۔ ان میں فار چومیٹ آئیل دی ارتھلی پیرا ڈائز آئی لینڈ آف سیون سٹیز دی آئل آف دیمن (یا ایمیز ونز) ایسے نام تھے جوئنی دنیا کے نقتوں پر آئیل آف برازیل یا ائییز دن کی طرح دائی طور پر چیک گئے۔

ز مین کے قابل رہائش علاقے سے دور اور وسیع سمندر سے بھی ماورا اینٹی پوڈز (متضاد تسلول) کی مخلوق رہتی تھی۔ یعظمند اور مہریان لوگ تھے جو خوشیوں سے بھر پور مناظر پر غور کرتے رہتے تھ یا ایسی عورتیں تھیں جو ایسے جنسی رواجوں کی پیروی کرتی تھیں جو دراصل رکے ہوئے ذہنوں کی دبی ہوئی تمناؤں کی یحیل کی صورت تھیں۔ قرون وسطی اور نشاۃ ثانیہ کا ذہن فینشی اور تجرباتی حقیقت میں امتیاز نہ کر سکا۔ میدا فسانو کی جزئرے نقتوں پر واقع الجرے۔ اکتشافات کے دور کے بعد ہی حقائق نے آہتہ آہتہ ان کی جگہ لی۔

کے بارے میں پوچھ رہی ہے: کیا خلا میں کہیں کی نامعلوم جگہ پر جانی پہچانی زندگی ہوگی؟

22

خلاکے بارے میں ہمارے قیاسات کے عین مطابق مثبت انسانی فکر اس سوال کا محض امکانات پر بنی جواب ایک عرص بے 'وہاں' میں دے چک ہے۔ (ان قیاسات میں زرخیز تخیل کے ذریعے جدید سائنس فکشن پرانے قصوں اور افسانوں کو دہراتی نظر آتی ہے) عیلی کے زمانے میں جغرافیہ دان سڑ بیونے اس قوی امکان کا اظہار کیا تھا کہ بحرالکابل میں ایتھنز سے گزرنے والے طول بلد کے آس پاس منطقہ معتدلہ میں جس میں انسان آباد ہے دو اور شاید دو سے بھی زیادہ قابل رہائش دنیا تمیں ہوں۔اس سے بھی پہلے افلاطون نے مشہور براعظم اللانٹس کے بارے میں قیاس ودڑایاتھا۔اس کے بعد رومن اور پھر قرون وسطی زمانے کے ادشیا تک جزیروں سے متعلق داستانوں سے گزرنے کے بعد مخیل ادر عقلیت بر مبنی فکر نے اس وقت ان دیکھی نئی دنیا کے متعلق ہر طرح کے آرٹا کپس پیش کیے۔ پندر ہویں صدی کے آخریں جب تو سکانیلی وہ خط لکھ رہا تھا'ادشین خطے میں کہیں داقع ایک نئی دنیایا چوتھ براعظم کے متعلق خیال یقین میں بدل چکا تھا۔

ید عجیب بات ب کد دو بزار برسول سے غیردریافت شدہ امریکی براعظم اب آب کو یرانی دنیا کے قیاسات میں منعکس کرتا رہا تھا۔قدرتی عناصر کے خلاف سیاحوں کی جدو جہد کے بعد اس کی اصلی صورت معلوم ہونے سے بہت پہلے ہی انسانی ذہن مکر ب نکڑے جوڑ کریا ایک مربوط صورت میں نئی دنیا تخلیق کر چکا تھا۔

علم جغرافیه میں توسکانیلی کی دو بڑی نمایاں خدمات میں:ادل'اس کا خیال تھا کہ سمندر جہاز رانی کے قابل ب جس سے بدایت ہو گیا کہ پوری زمین انسان کے تصرف میں ہے۔دوئم نئ دنیا کی دریافت کے لیے اس کے نظریاتی کارنامے نے سندر کی راہیں کھول دیں۔ایے شاعر بھی تھے جو قیاسات پر بنی طویل روایت سے منسلک تھے۔انہوں نے بہت پہلے ہی دور حاضر کا تصور پیش کر دیا تھا۔ رومن شاعر سینیکا نے اس زمانے کے بارے میں پش گوئی کر دی تھی کہ:

> دور مستقتبل میں ایسا وقت آئے والا ب جب سمندراین بیڑیاں وسیل کردے گاز مین کھل جائے گی اور ٹائفس (جیسن کا رہنما'اس لیے سیاح) ایک نئی دنیا دریافت کرے گا اور زمین کا کوئی انت نہیں ہوگا۔

اب وقت آچکا تھا عظیم دریافتوں کا۔ساری نیک نامی اگر پرتگالیوں سے شروع ہو کر کولیس دیسید اور میجی لن کو جاتی ہے تو اس قکری کارنامہ کی نیک نامی تو سکا نیلی حصہ ہے جس کے طفیل بیہ دریافتیں ممکن ہوئیں اور جس نے اپنے مختاط مگر توانا قکر کے بل بوتے پر زمین کا ایک ایسا معقول تصور پیش کیا جس کے مطابق تمام سمندر جہاز رانی کے قابل تھا اور مشرق و مغرب میں زمین کے تمام ختک حصے خواہ شالی نصف کرے میں ہوں یا جنوبی میں انسانی رہائش کے قابل قرار پائے۔

تو سکانیلی اس انقلابی تصور تک کیے پہنچا؟ وہ اکیلا ہی اس تصور کا بانی نہیں تھا۔ اپنی جوانی کے دنوں میں 1410ء سے 1440ء کے دوران فلورنس کے انسان دوستوں کی پوری نسل اور وہ خود زمین کے بارے میں ادق مباحث میں مصروف تھا۔ان میں تو سکانیلی نمایاں سائنسی ذہن تھا۔ قرون وسطی کے دنوں میں سائنس کی ترقی کے لیے ایسا شیم درک غیر معمولی نہیں تھا۔انہی جماعتوں نے تناظر اور رانا نومی کے قوانین وضع کیے تھے۔ کئی ہنر وردں کے کارخانوں میں تجربات کے ذریع حرکت والے چھائی بھی تیار ہوتے تھے۔ان میں سے ہر دریافت پر کٹی دہائیاں لگیں اور وہ 1430ء میں یحیل کو پہنچیں میں ای وقت ذہنوں میں زمین کا نقشہ تیار ہور ہا تھا۔

سال 1410ء میں ایک ایس کتاب شائع ہوئی جس نے مغربی دنیا کے جغرافیائی قمر کو ایک بردی چھلانگ میں اپ ڈیٹ کر دیا۔ بطلیموں کی کتاب جیوگرافی کے لا طبنی ترجے نے ہارہ صدیوں کے خلا کو راتوں رات پر کرا دیا۔ اب جغرافئے کی سائنس اپنا آغاز وہاں سے کر سکتی تھی جہاں پرانی دنیا نے اسے چھوڑا تھا۔ ایک نوجوان فلورنس ج کو پو انجیلودی سکار پیریا نے تقریباً پانچ برسوں میں بطلیموں کی کتاب کا یونانی سے لاطینی میں ترجمہ کر دیا۔ اس سے کلا سیکی ماضی اور زمین کے تفصیلی خددخال کے متعلق تجنس کی تسکین ہوئی۔ کتاب کی اشاعت پر فوراً ہنگامے بر پا ہو گئے۔ فوری طور پر تو سکانیلی اور اس کے انسان دوست جیسے طلتے وجود میں آ گئے جنہوں نے اس پر بحث و تحیص شروع کردی۔

پندرہویں صدی کے اپنے قاریوں کو بطلیموں بہت کچھ بتانے والا تھا۔سب سے پہلے اے جغرافئے کے بارے میں عملی روبیہ اختیار کرنا تھا۔اس کے ٹھنڈے یونانی دماغ کے سامنے قصوں کی دھند حصیت گئی تھی۔اس نے زمین اور اس کے مختلف حصوں کو ریاضی کی

اصطلاحوں میں ''د ویکھنا'' سکھایا۔ سفیر یکل پر دیکشن کے طریقوں پر بطلیموں کے ابواب ابتدائی نشاۃ ثانیہ سے متاثر ذہنوں کے لیے بڑے پر کشش ثابت ہوئے ہوں گے۔ (حقیقا جدید نقشہ سازی اور اٹلس کی ابتدا اس کی کتاب جیوگرافی پر مباحث سے ہوئی)۔ کلاڈیاس ٹولیمس نے زمین کا کوئی انقلابی تصور پیش نہیں کیا تھا۔ وہ بہت تجرباتی شخص تھا اور دسیع تعیم کو تا پند کرتا تھا۔ پندر ہویں صدی کے لیے یہی دلچیوں کا باعث تھا کہ وہ ایک مستقل مزاج تجربات کرنے والا انسان تھا۔ عین جیوگرافی کی اشاعت کے دنوں میں جغرافتے میں عوام کی دلچیوں کے پیش نظر ایک فرانسیسی کا ڈینل پیرڈایلی نے اپٹی مشہور کتاب یوما کو منڈی میں قرون وسطی کی زمین کے تصور کی تلخیص پیش کی اور بڑے زور شور سے اپنے قرون وسطی کے افسانوی قصوں کے ملغوب سے زمین کے گرد اوشین ریور کے تصور کو دوام و سینے کی کوشش کی۔ ایسا کرتے وقت اس نے ''کٹی جدید فلاسفروں'' پر خوت تھری طنز بھی کی جو زمین کے شرف زمان کے حامل تصور کو تقدانہ انداز سے دیکھی ہے ہوں ہیں ریور کے تصور کو دوام

بطلیوس کا خیال مختلف تھا۔ اس کی زمین دھند لے منطقوں اور انجانے اور بے نام خطرات سے آزاد تھی۔ اس کا زمین کا تصور واضح تھا اور پڑوی کے پیچھلے صحن کی طرح دعوت نظارہ بھی دے رہا تھا.....و سے ہی جیسے سینی کا نے کہا تھا۔ اس کا بتایا ہوا تابل رہائش خطہ بڑا وسیع تھا۔ اس نے اس کی بہت ی تفصیلات فراہم کیں۔ (اس کا براعظم افریقہ پندرہ ڈگری چنوب تک پھیلا ہوا تھا)۔ گو بطلیوں نے وضاحت سے تو نہیں وضاحت کے بعد ایس واہموں کی کوئی گنجائش نہیں رہی کہ منطقہ حارہ پکھلا ہوا مادہ ہے جس نے خط استوا کے جنوب میں سارے سندر کو دہلتی ہوئی بھٹی بنا رکھا ہے جہاں جہازوں کو آگ لگ جاتی ہے اور جہازران چلس کر سیاہ ہوجاتے ہیں۔

ایلی کی خرافات کے مقابلے میں بطلیوں کی زمین پندرہویں صدی کے تجربے سے کتنی زیادہ قریب تھی۔جیوگرافی کی اشاعت کے چند برسوں بعد خبریں آنے لگیں کہ ادشین سی کے عین کنارے داقع دور افتادہ پرتگالیوں نے انجانے سمندر میں جہاز بیسیخے شروع کر دیے ہیں۔شاہی خاندان کا ایک فردشنرادہ ہیزئ جے نیوی گیڑ کہتے تھے ان مہمات کی منصوبہ بندیاں کر رہا تھا۔اپنی تصوروں میں وہ دور مستقبل پراپنی چکدار ماڈرن آتکھیں گاڑنے نظر آتا ہے۔

نیوی کیٹر کی نئی جگہوں کی دریافت کی خبریں جلدی جلدی آنے لگیں اور تو سکانیل اور اس کے ساتھیوں کو جیو گرافی ہے بھی زیادہ ہمیرت فراہم کرنے لگیں۔1416ء میں کمیٹیری جزیروں کی سائنسی مہم 1420ء میں میدی ایرا کی نو آبادی 1427ء اور 1432ء کے درمیان آزورز کی دریافت افریقہ کے مغربی ساحل کی طرف با قاعدہ بحری سفر جو 1434ء میں خوفناک کیپ آف باجا ڈور کے گرد چکر لگانے میں کا میاب ہوتے۔ نیتیج کے طور یراس علاقے میں داخلہ ممکن ہوا جے حقیقت پسند عرب اب بھی بر خطلمت کہتے تھے۔

صور پرال علامے یہل داخلہ ن ہوا ہے سیکٹ چید کرب اب می بر سمت سے گے۔ مشرق برالکاہل دا ہو رہا تھا۔ بڑی مختلط منصوبہ بندی پر مین مہمات کے لیے سمندر قابل جہاز رانی تھا۔ان محدود سرگر میوں کی اہمیت صرف پانی میں انگو تھا ڈبونے کے برابر تھی لیکن انہوں نے بطلیموں کو کم از کم ایک قابل مشاہدہ حد تک درست ثابت کر دیا یعنی سے کہ جنوب

میں افریقد اس کے کہیں دور تک پھیلا ہوا ہے ، جتنا کہ قرون وسطی کے نقشے دکھاتے تھے۔ ان دور رس تفصیلات کے متعلق تو سکا نیلی اور اس کے حلقے کا رد کس جمیس پوری طرح معلوم نہیں۔ان کے مباحث تو ہم تک پورے نہیں پہنچ لیکن ان کی تھلکیوں ے اتنا ضرور معلوم ہوتا ہے کہ پرتگالی بھی بطلیموس کی کتاب کا مطالعہ کر رہے تھے۔اہل فلورنس سے وہ اکثر ملتے جلتے رہتے تھے اور کبھی بھی انہیں جغراف کی نئی تفصیلات بھی بتاتے رہتے تھے۔ پرتگال کے جہاز وں نے اب بحراف کی ٹی آنا جانا شروع کر دیا تھا۔والیسی پر یہ جہاز نئے نئے کھل ہاتھی دانت سونا اور افریقی غلام لے کر لزین کی بندرگاہ پر چینچنے لگے۔تو سکانیلی اور اس کے ساتھیوں نے سوچا ہوگا کہ زمین تی تیل رہی ہے۔اب جلد ہی وہ زمانہ بھی

ہر تخلیقی کارنامے کے پیچھے تر غیبات کا ایک طویل اور پیچیدہ سلسلہ ہوتا ہے۔ یہ ہوشیار اور انتہائی تعلیم یافتہ لوگ جن میں کلا یکی ماضی کے سکالرز بھی تیے جن مقاصد کے لیے زمین کی ایک نئی تصویر تیار کرنے کے لئے جع ہوئے تیے بہت تکتہ رس ہونے کے علاوہ عملی اور تجارتی بھی تھے۔ دقیق وجو ہات نشاۃ ثانیہ میں زمین کے گردہ پیش ہے متعلق تھیں۔ لطیف ترین محرکات میں ہے تجنس بھی تھا جو زمین اور اس کے اطراف کے متعلق نشاۃ ثانیہ کی فضا میں رچا ہوا تھا۔ پندر ہویں صدی میں نشاۃ ثانیہ کے پیش روفن کاروں میں

یہ مباحث زمین پر چلتے پھرتے لوگوں سے متعلق تھے۔ گمرٹی دونا تیلو اور وریکیو جیسے مجمعہ سازوں نے قرون وسطی کی روایت میں دیواروں سے چمٹے ہوتے مجسموں کی بجائے بڑی جرات سے ایسے مجتسے تراثے جو بغیر کسی سہارے کے اپنے چیروں پر کھڑے تھے۔ اپنی پینینگز میں گہرائی پیدا کرنے کے لیے مسا کیو جیسے مصوروں نے ایسے تجربات کیے کہ لوگ جیران رہ گئے۔ دو اپنی شیہوں کے پس منظر میں دیواروں میں شکاف کا تاثر پیدا کر کے خلا کی ایک جھلک دکھاتے تھے۔ ایسا لگتا تھا کہ قرون وسطی کی روایتی تصویروں کا اصولی طور پر سنہری اور سیاہ افتی

اس ذین فضا کے لیے جن میں یہ تجربات ہور بے تھے جغرافیائی مطالعات میں ایک ادر وسیع جہت کا اضافہ ہوا فن کار جہاں قریبی ادر بلا واسطہ ادراک پر توجہ مرکوز کر رہے تھے ادر اپنے فن میں ترکت لیتن چلتے پھرتے انسانوں کو منعکس کرنے کے مسائل میں الچھے ہوئے تفے وہاں جغرافیہ دان زیین کو مجموع طور پر دیکھنے کی کوشش کر رہے تھے۔اپنے تمام ظاہری اختلافات کے بادجود فنکار اور جغرافیہ دان اپنی اپنی استطاعت کے مطابق زمین کی ہیئت اور شکل کے متعلق مفصل معلومات فراہم کرنے کی کوششیں کر رہے تھے اور ساتھ ہی تیز تر نقل و حرکت کے احساس کوبھی ابھار رہے تھے۔اس سے جلد بی جیرت انگریز متائج برآ مد ہوئے۔ گویا جغرافید دان اور فن کار ساری زمین کوشخیر کرنے میں مصروف تھ ..... ایک گردہ آگھ کے ذریعے اور دوسرا اپنے ذہن کے ذریعے (جہاں تک اس کی رسائی تھی) پیر کام کر رہا تھا۔ قرون وسطی کے زمانے میں سائنس اور فن کے درمیان جو رکا دلیس تعین ان کے بارے میں ہمیں مبالغہ سے کام نہیں لینا جاہے۔اس زمانے کے آرشت اپنے ہنر کے ساتھ نیچر کا بھی بڑا گہرا مطالعہ کرتے تھے۔ان میں پکھ تو بڑے اچھے ریاضی دان بھی تھے۔ لیوناردوداو کچی اس کی بہترین مثال ہے۔ قرو ن وسطی کے تخلیقی ذہن کے لیے زمین ک ایک پلوریش کا مقصد زیادہ اہم لگتا ہے بہ نسبت اس سرگرمی کے جس کے ذریعے یہ مقصد حاصل ہوا۔اس زمانے میں ذاتی آئیڈیل ہمد کیرآفاتی انسان تھا۔ یورپ کے جانے پیچانے (باالخصوص اتلى ميس واقع) مقامات كى جغرافيائى تفسيلات بجن كا اس زمان مي عام رواج تھا دراصل شہروں اور دیہات کے مناظر کی تصوروں اور انچنگز کی ہی سائنسی ساتھی تھیں۔ فلورنس وینس جنیواردم اور دوسرے شہروں کے بر محتاط انداز سے تیار کیے ہوئے سائنس

ریلیف اور نقتوں میں اور قردن وسطی کے زمانے میں بنائی ہوئی ان تصویروں میں فرق کرنا مشکل ہے۔

نئی دریافتوں سے اس دنیا کے متعلق ہمارے علم میں جیسے جیسے اضافہ ہوتا گیا ویسے ہی جغرافیائی اور فن کارانہ نقشہ سازی بھی دور دراز مقامات پر محیط ہوتی چلی گئی۔ یہ جغرافیائی مطالعات تجرباتی سائنس کے خصوصی شعبے سے متعلق نہ تھے بلکہ یہ اس زمانے ک خرد مندی کی مہم کاایک پہلو تھے اور ان کے اپنے داضح فنی اور جمالیاتی مضمرات تھے۔

اگر جغرافیاتی سیاحت یا ایک پلو ریشز ان معنول میں ایک طرح قرون وسطی کے فن سے متعلق تقیس تو ان کے ساتھ عملی مقاصد بھی بالکل موجود تھے اور ان کا جغرافیاتی قکر کے ارتقا میں حصہ بھی تقا۔ پچھ جغرافیہ دان بھی گرم مسالوں کی تجارت سے وابستہ تھے۔ تو سکا نیلی کے خاندان کی بھی ایک ایک ہی فرم تھی اور وہ خود بھی کتی برس تک گرم مسالوں کی تجارت سے وابستہ تھے۔تو سکا نیلی کے خاندان کی بھی ایک ایک ہی فرم تھی اور وہ خود بھی کتی برس تک گرم مسالوں کی تجارت سے بردی مستعدی سے وابستہ رہا۔ کولبس بھی اپٹی جوانی میں گرم مسالوں کی درآ مدی تجارت سے وابستہ تھا۔تو سکا نیلی کو جغرافیا کی تصورات کے بارے میں خط کھنے کی ایک وجہ اس کی گرم مسالوں والے گرم جزیروں کے نئے راستہ تلاش کرنا تھا۔

انہی دنوں ایشیا میں پچھا لیے پریشان کن واقعات رونما ہوتے جن سے مغرب کو جانے والے گرم مسالوں کی تجارت کے لیے خطکی کے رائے معطل ہو گئے۔از مند وسطی اور نشاۃ ثانیہ کے زمانے میں گرم مسالے صرف تعیش کے لیے درآمد کیے جاتے تھے۔ یہ خوراک محفوظ کرنے میں بھی کام آتے تھے اور اے عرصے تک محفوظ کرنے کے لئے بھی استعال ہوتے تھے۔ طب میں ان سے جدید کیمیکلز کا کام لیا جاتا تھا۔ یوں گرم مسالے صحت اور روز مرہ کی زندگی کے لیے لازی تھے۔ بحیثیت طبیب کے تو سکانیلی مسالوں کی افادیت کے سائل سے بھی آگاہ تھا، جو جہاز رانی کی جدید مشکلات نے پیدا کی تھیں۔ مسائل سے بھی آگاہ تھا، جو جہاز رانی کی جند مشکلات نے پیدا کی تھیں۔

گرم مسالوں کی درآمد کی فوری ضرورت نے اور شدید بنا دیا تھا۔ یہ امر جغرافیائی مطالعات کی توسیعے کا باعث بنا۔ چنانچہ فلورنس کے جغرافیہ دان انڈ ونیشیائی جزائر کے درست اور مفصل

حالات جاننے کے لیے بے قرار تھے کیونکہ دہاں گرم مسالے کثرت سے پیدا ہوتے ہیں۔ مزید دہ مشرق بعید کے جغرافیائی حالات بھی جاننا چاہتے تھے۔ یوں زمین کے ان حصوں تک پہنچنے کے لیے راستوں پر غور ہونے لگا اور اس طرح کر، عرض کے ردایتی تصور پر نظر ثانی نا گزیر ہوگئی۔

بجیب ی بات ہے کہ تو سکانیلی اور اس کے حلقے کی جغرافیائی قکر کو گرم مسالوں کی درآ مد نے آخری مہمیز لگائی اس وقت کے جغرافیہ دانوں کا دماغ بجیب وغریب چیز وں کا ملغوبہ بنا ہوا تھا۔ ایک طرف انسان دوست سکالرز کی پرانے علوم کے لیے تفتی تھی پھر تربیت یافتہ سائنس دانوں کا کسی خاص مسئلے کی طرف منظم روبیہ تھا'شاید جغرافئے کے لیے تو اتنا نمایاں نہ ہولیکن جس نے باقی علوم کے لیے پچھلے تین سو سال میں خاصی ترقی کی تھی۔ (تو سکانیلی نے جغرافئے کی تربیت پادوا کے مشہور سکول میں حاصل کی) پرتگالی جہاز رانوں کا مندری تجربہ بھی تھا جو''اونیو یکیڈر' کے جنوبی پرتگال میں سیگر یز میں واقع ہیڈ کوارٹرز سے ریشن دان تو اس جیران کن ملغوبہ کو ہر گر مناسب الطلیج میل فضا خیال نہیں کرے گا گر یہ فیر سائنس دان تو اس جیران کن ملغوبہ کو ہر گر مناسب الطلیج میل فضا خیال نہیں کرے گا گر یہ فیر خصوصی اور سبک تخلیقی ماحول کے لیے بڑا سازگار تھا اور سب سے اہم بات میہ ہے کہ مید نیر

حقیقت یہ ہے کہ تیرہویں صدی ہے ہی اطالوی تاجر دور دور تک تجارتی لین وین کے عادی تھے۔ مشرقی بعید کے علادہ فلور ٹس کے بڑے تاجر بین الاقوامی مارکیٹ میں اونی اور ریشی کپڑوں کی بھی تجارت کرتے تھے جو انگلتان اور فلینڈرز سے لے کر شالی افریقہ اور مشرق بعید تک پھیلی ہوئی تھی۔ لندن برجس دشقن حلط اور تیونس سے ان کے ایجنٹوں کے اطلاعات فلور ٹس کے کا دیننگ گھروں میں لگا تارپنچی تھیں۔ یوں مارکیٹ کی اور پنچ سے دہ پوری طرح آگاہ رہتے تھے اور اپنی قیمتوں میں مناسب تبد یلیاں کرتے رہتے تھے تاکہ سرمائے اور کریڈٹ کو دہ استعال کے لیے منظم کر سکیں۔ تجارت کی تیزی نے خصوصاً تیرہویں صدی میں فلور ٹس کے تاجروں اور ان کی نیک نامی نے انتظامی مہارتوں کو اتی ترتی دے دی تھی کہ دہ زیادہ سے زیادہ منافع کما سکتے تھے۔ دراصل سرمایہ داری نظام کی بنیادیں فلور ٹس میں ای زمانے میں رکھی گئیں۔ سرمایہ داری کی ابتدائی ترتی کے دوران ہی دین کام ہم جو تاج

مارکو پولؤ جو یوجین اونیل کی نظر میں آزادانہ تجارت کرنے والے امریکی کا پردلو ٹائپ ہے ا عرصے کے بعد چیکتے دیکتے مشرق بعید سے واپس آیا تھا۔اس نے اپنی یاد داشتیں شائع کرکے اٹلی کے درمیانے طبقے کے جغرافیائی افق پر دھا کا کر دیا۔

خالص سائنس کے نقطہ نظر سے ان تجارتی محرکات کا سائنس سے کوئی واسطہ نہ تھا لیکن سائنس بھی تو خالص سائنی محرکات یا محرد سائنی قکر کے ماحول میں ترتی نہیں کرتی۔ ابتدائی سرمایہ داری نظام کی سرگر میوں کے دوران جو ذہنیت پیدا ہوئی اس کا نشاہ ثانیہ کلچر سے بہت گہرا تعلق تھا۔ مین الاقوامی بینکاری اور تجارت کی وجہ سے اس کلچر نے پالحضوص فلورٹس میں ترتی پائی۔ تیرہویں صدی کے اواخر میں جب فلورٹس ایک مخصوص سرمایہ دارانہ کمیوٹی کے طور پر انجرا تو اس میں سرمایہ دار اور کارکنوں میں سابتی کشیدگی اور شہر کی حکومت پر افتدار کے لیے چپقاش موجود تھی۔ اقتصادی اور سابتی عوامل نے کلچرل نقطہ نظر کو شدید متاثر کیا۔ان عوامل نے بصری ادراک میں لطیف تبد یلیوں کے لیے مہمیز کا کام دیا۔ نشاۃ ثانیہ کے دوران اہل فلورٹس کو اس ختر تین کے خزانوں کے بین الاقوامی لین دین سے روایت سے برگشتہ کر دیا جو اپنا خون زمین کے خزانوں کے بین الاقوامی لین دین سے دال

ایک نے اسلوب زندگی کا اعلان کر رہا تھا۔ بیرجد ید عصر کا بی اسلوب تھا۔

تو سکانیلی کے جغرافتے پر جع کردہ نوٹس نہ پرائیویٹ ذخیروں میں اور نہ ہی مرکاری آرکائیوز میں محفوظ رہ سکے لیکن ہم اتنا ضرور جانتے میں کہ وہ برسوں یہ نوٹس انکٹھے کرتا رہا۔ پچھلوگوں کا یہ خیال بھی ہے کہ ہر دلچپ اطلاع' جو اس کے ہاتھ لگی ان نوٹس میں شامل تھی۔اپنے خط میں حقائق کو اکٹھا کرنے کا ایسا ایک واقعہ وہ خود بیان کرتا ہے۔اس کا تعلق اس طویل بات چیت ہے ہے جو اس کے اور چنگیز خان کے ایک سفارت کار کے درمیان مشرق بعید میں منگول سلطنت کے متعلق ہوئی۔

تقریباای زمانے میں زمین کے دینی نقشے میں جو وہ اور اس کے دوست تیار کر رہے تھ اضافے کا اے اس وقت موقع ملا جب 1442ء میں وینس کا ایک اور باشندہ کولودی کونٹی مشرق بعید سے فلورنس میں وارد ہوا۔ تو سکا نیلی کے حلقے نے کونٹی کو کئی اجلاسوں میں مدعو کیا جہاں اس نے بے حد اہم اطلاعات فراہم کیں۔ ڈیڑھ سو سال پہلے والی مارکو پولو کی رپورٹ میں کونٹی نے مزید حقائق کا اضافہ کیا۔ کونٹی کی رپورٹ مارکو پولو کی رپورٹ کا تازہ ترین اور اضافہ شدہ ورش تھا۔ بعد میں ہرا کھ لینی نے اپنی تحریوں میں کونٹی کی رپورٹ بھی

مشرق بعید ایک شارپ فو کس میں آرہا تھا۔ اس زمانے میں نہایت بھدے انداز سے جو نقشے تیار کرنے کی کوشش کی گن اس میں مشرق بعید کو بھی یورپ کی طرح بہت ہی واضح انداز میں دکھایا گیا تھا۔ (اس نقشے میں مشرقی بر اوقیانوس میں پرتگالیوں کی دریافتیں بھی شامل کر لی گئی تھیں) یہ سب سائنس کے لیے مفید تھا لیکن مسئلہ یہ تھا کہ محفظ کا راستہ اختیار کیے بغیر اور ترکی سلطان کو تیکس ادا کیے بغیر نیز ترکوں کی چال بازی سے بنچ بغیر ان مما لک تک کیے پنچا جائے۔ بالآخر ایک نادر شخص کی صورت میں اس مسئلے کا حل بھی مل گیا۔ از نطینی شہنشاہ جان ہشتم پیلیو لوگس کے سات پلیتھون دو سال کے لیے (1400ء) اور ڈیلی گیٹس بھی شہنشاہ کے ساتھ آتے ہے۔

پلیتھون نے مرکزی کونسل میں پوری ذمہ داری ہے حصہ لیا۔ کونسل کے معاملات محض رومین معاملات نہیں تھے۔ پوپ یو جینیس چہارم نے سیحی دنیا کے مختلف چرچوں کو متحد کرنے کے مقصد سے اے تشکیل دیا تحار کم از کم کاغذوں پر بید کونسل کا میاب بھی ہوئی لیکن یوجوہ اس پرعمل درآ مد نہ ہو سکا: اول شہنشاہ کے قسطنطنیہ لوٹے پر اس معاہدے کے خلاف ناراضی کا ایک طوفان ہر پا ہو گیا: دوئم نز کوں نے بے رحم پیش قدمی کرکے قسطنطنیہ پر قبضہ کر لیا اور یوں مشرق چرچ اپنے روایتی دارالخلافے سے اکھڑ گیا۔

کونسل کی تعضن کارروائی پلیتھون کو تھکا نہ تکی۔اگر چہ اس کی عمر 80 سال ہے او پر جارتی تھی پھر بھی یہ یوڑھا یونانی اب بھی مستعد تھا۔کونسل کی کارروائیوں کے دوران افلاطون کے فلسفے کے لیے وہ غیر رحمی سیمیناروں کے لیے وقت نکال لیتا تھا کیونکہ افلاطون کے فلسفے سے اٹلی کے انسان دوست غیر معمولی طور پر بے خبر تصے پلیتھون خود ایک نمایاں یونانی سکالر تھا۔اس نے فلورنس کے اشراف کو یونان کی علمی وراشت کے متعلق آگاہ کرنا شروع کر دیا۔ نشاۃ ثانیہ میں افلاطون کا احیا پلیتھون کا بی مرہون منت ہے۔

پلیتھون خود بھی تو سکانیلی کی طرح جغرافیائی مسائل میں دلچ پی لیتا تھا۔وہ کونسل کے نمائندوں سے ان کے دور دراز ممالک کے بارے میں سوالات کرتا رہتا تھا۔شاید ایسے ہی سمی موقع پر اس کی تو سکانیلی اور دوستوں سے ملاقات ہوئی ہوگی۔وہ خود بھی ان لوگوں کے مسائل میں الجھ گیا' ان کے مباحثوں میں شامل ہوا' تو سکانیلی کا زمین کے شالی حصوں کا فیر معمولی لفتشہ دیکھا' بطلیوں کے خیالات سے ان کے ذریع متعارف ہوا اور سب سے زیادہ مید امر کد اس نے فلورنس میں اپنے دوستوں کا یونا ن کے عظیم جغرافیہ دان سٹر یو بے تعارف کروایا۔ اس دفت مغربی دنیا صرف اس کے نام سے ہی دواقف تھی۔ یہ پلیتھون کے ترجہ ہو گیا۔

ز مین کے نقشے پر نظر ثانی کرنے والوں کے لیے سٹر یبو صرف ایک نام ہی نہ تھا' جسے یونانی روایت نے محترم بنا دیا تھا بلکہ ان کی دلچینی سی بھی تھی کہ اس کی نظر میں کرۃ ارض کیسا تھا۔

سٹر یبو کا زمین کا تصور بڑا روش تھا۔ سٹر یبو نے بتایا تھا کہ اوشین میں ''دویا دو سے زیادہ آباد دنیا کیں'' ہو سکتی ہیں۔ کیا اوشین سفیر میں جہاز رانی ممکن ہے؟ کیا وہاں زندگی ممکن ہے؟ کیا ضرورت پڑنے پر ایک خشک خطے سے دوسرے خطے تک جانے کے لئے اوشین کو اطور ایک آبی رائے کے استعال کیا جا سکتا ہے؟ اگر بطیموں کا یہی خیال تھا تو پر تگالی مہمات اس کا عملی شوت فراہم کر رہی تھیں' کم از کم ان علاقوں کے لیے جو مغربی یورپ اور شالی افریقہ کے قریب تھے۔ پلیتھون نے بتایا کہ اس سارے مسلے کے بارے میں سٹر یہو کا اپنا نقط نظر نظر یونا ٹی فکر کا بہترین نچوڑ تھا، جس کا اعتراف اس نے اپنے پش روار یا تو ستھیر کا ذکر دائرہ بناتی ہے' اور اگر بح الکامل مانع نہ ہوتو ہم آئی ہر یا (پر تگال اور سپین) سے ایک ہی طول بلد پر سفر کرتے ہوتے ہندوستان پہنچ کر دائرہ کھل کر سکتے ہیں۔

سٹر یو کا خیال صحیح تھا۔ اس طرح اوشین کو خشکی کے ایک سرے سے دوسرے سرے تک جوڑنے والی ایک کڑی کے طور پر استعال کرتے ہوتے اس آبی راتے پر مغرب کی طرف سفر کرتے ہوئے مشرق بعید کے گرم مسالوں والے جزیروں تک پہنچنا ممکن تھا۔ لیکن ایک مسئلہ پھر بھی باتی رہ جاتا تھا' کیا یہ جزیرے بح ہند میں نہیں سے جیسا کہ قدیم زمانے سے لے کر اب تک تمام اتھار شیز اور نقشے بح ہند کو خشکی سے گھرا ہوا دکھاتے سے جس کا مشرقی کنارہ اور اوشین کی طرف رخ 'خشکی نے بالکل بند کر رکھا تھا اور جے یونانی گولڈن چرو سنیز کہتے تھے؟ بطیسوس نے بھی یہی کہا تھا اور بڑا واضح کہا تھا۔ اگر یہ اتھار شیز درست تھیں تو سمندر کو پار کرکے ان جزیروں تک پہنچنا نامکن تھا۔

سٹر یونے اس خیال کومستر دکر دیا تھا۔ جب بحث آخری اور فیصلہ کن مرطے میں داخل ہوئی ہوگی تو شاید پلیتھون کو ماننا پڑا ہو کہ سٹر یو مشرق بعید کے جغراف کے بارے میں بطلیموں جتنا واضح نہیں تھا۔ بطلیموں نے سٹر یو ہے ڈیڑھ سو سال بعد لکھا۔ اے معلومات از برتھیں۔ تاہم سٹر یونے اے ایک ٹھوں حقیقت کے طور پر تشلیم کیا کہ اوشین براعظم ایشیا کے دونوں جانب یعنی مشرق اور جنوبی ساحلوں کے ساتھ ساتھ پھیلا ہوا ہے اور وہ ایشیائی جزیرے ای اوشین میں الجرے ہوئے ہیں۔ گو سٹر یو اتنا واضح نہیں تھا پھر بھی اس کا تصور دکش ضرور تھا کیونکہ وہ کرہ ارض کا ایسا جامع ورزن ......

پیش کرتا ہے جو محتاط اور تجربے پر انتھار کرنے والا بطلیموں پیش کرنے کی جرات نہ کر سکا۔ اس مقام پر بظاہر ایک قدیم اتھار ٹی دوسری قدیم اتھار ٹی کے مقابل کھڑی تھی۔ اگر بطلیموں پر یقین کیا جاتا تو بیرونی عضر کو جزیروں کے عقبی دروازے کے طور پر استعال کرنے کے دلیرانہ خیال پرعمل سے سفر کے انقدام پر جہاز رانوں کو خطکی کے ایک اور مہیب فطح سے واسطہ پڑتا۔اس مشکل پر بھی قابو پایا جا سکتا تھا۔ جہاز ران اپنا سفر خطکی پر بھی طے کر لیتے لیکن اس سے سٹر بیو کی اتھار ٹی اور جرات مندانہ ارضی و ژن کو اس وقت گرند پہنچتا اگر

معلوم نہیں سڑیو کے تصور کو پر کھنے کے لیے کس نے کہا ہوگا مکن ہے یہ خیال خود اہل فو کرنس کا ہو۔ان کے کٹی ہم وطن مشرق بعید کا سفر کر چکے تھے اور اپنے ہمراہ چہتم دید معلومات لائے تھے۔مارکو پولو نے اپنا بحری سفر جاپان سے انڈ و چا تنا تک ادر پھر وہاں سے انڈو فیشین جزیرے سائرا تک بیان کیا ہے۔ (وہاں سے مغرب کی جانب چل کر بح ہند کو عبور کر کے ہندوستان تک)۔مشرق ایشیا کے ساحل کے ساتھ جاپان سے مغرب کی طرف گھوتی ہوئی جزیروں کی بیہ چہتدار قوس مارکو پولو کی نظر میں ایک مربوط سلسلہ تھی۔ بظاہر ایشیا کے اوشین سی اور گرم مسالوں کے جزیروں کے درمیان کہیں شکلی نہیں تھی۔

شک کی صورت میں مارکو پولو کی یہ وضاحت موجودتھی کہ ''جب میں کہتا ہوں کہ اس سمندر کو (جس میں جاپان واقع ہے) چائنا کی کہتے ہیں تو مجھے وضاحت کرنی چاہیے کہ یہی اوشین ہے لیکن جس طرح ہم دی تی آف الظلینڈیا دی تی آف روشلے (بحیرة الجیئن) کہتے ہیں ای طرح ان ممالک میں دی تی آف چائنا یا انڈین تی وغیرہ کہتے ہیں اور سے سب اس اوشین تی کے ہی نام ہیں۔

مارکو پولواس نے زیادہ اور کیا وضاحت کر سکتا تھا؟اور پھر کونٹی کا چیٹم دید بیان بھی تو تھا۔مشرق میں کونٹی اپنے ہم وطن جندنا دور نہیں گیا تھا۔مشرق میں بعید ترین مقام بھس تک وہ پہنچا جاوا اور ای طول بلد پر انڈو چائنا جیسے مقامات ہیں۔تاہم اس نے بحر ہند ااور بحیرۂ چین دونوں میں سفر کیا اور وہاں کی جغرافیائی تفصیل کا کچھاندازہ لگایا۔

مشرق میں دو جزیرے''سندائی''اور''باندن''سب سے دور جگہیں تھیں'جس کا علم تھا۔ان سے پرے اس نے لاعلمی ظاہر کی۔(پو گیو برا کیو لینی کے شائع شدہ نوٹس کے

مطابق) اس نے کہا ''ان جزیروں کے بعد سمندر جہارانی کے قابل نہیں ہے اور طوفانی ما حول جہاز رانوں کو دور ہی رکھتا ہے''۔ دوسرے الفاظ میں ان جگہوں کے بعد اے روایتی اوشین ی کے مشہور مشہور خدوخال نظر آئے۔ برا کیولینی کے نوٹس سے پند چلتا ہے کہ جاوا اور سائرا کے بارے میں اس نے کہا'' دنیا کے بعید ترین کنارے پر دوجزیرے ہیں جو اوشین کو جاتے ہوئے اس کے راتے میں آئے''۔ بظاہر اس کا بحیرة چین کو اوشین سمحھنا درست ہی نظر آتا ہے۔ اس کے پچھ حصول کو انڈ وچا کتا چینچنے کے لیے اے عبور کرنا پڑا۔ اس کا خیال درست تھا

مخصراً یہ کہ کونی شاید اس نازک نکتے پر اتنا واضح نہ ہو جتنا کہ پولو تھا ممکن ہے برا کیولینی کے نوٹس کے مقابلے میں وہ بالمشافد گفتگو میں زیادہ واضح ہو۔اہم بات سیتھی کہ کونی کے خیال میں بھی بحر ہند اور اوشین ی کے درمیان کوئی رکادٹ نہیں تھی۔ یوں اس نے اپنے مشاہدوں سے لولو کی واضح شہادت کی تائید کر دی۔اس طرح دونوں اطالوی سیاحوں نے سٹر یو کے تھیور نیکل تصور کے لیے ثبوت فراہم کر دیا۔ گرم مسالوں والے جزیروں تک بحری سفر خواہ کتا ہی طویل یا ہمت کا متقاضی ہو ممکن نظر آنے لگا۔اب صرف یہ نیتجہ باتی تھا

ان ماخذوں پر جن کی وساطت سے اہل فلورش اوران کے بازنطینی دوست نے رفتہ رفتہ دنیا کا نیا نقشہ مرتب کیا نظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام عناصر س طرح ایک با قاعدہ تصویر میں فٹ ہو گئے۔ پندر ہویں صدی میں ان کے پاس سے معلوم کرنے کا کوئی ذریعہ نہ تعا کہ آئی ہیر یا سے ہندوستان جانے کے راستے میں ایک بہت بڑا براعظم 'ایک دوسری دنیا ایک نئی دنیا..... جیسا کہ افلاطون ایر تو تصنیز اور سر یوکا ایک طویل عرصے تک خیال تھا۔....موجود ہوگی نہ ہی آہیں سے معلوم ہوگا کہ سے براعظم اوشین ہی کو دو حصول میں تقسیم کر دیتا ہے۔دوسری رکاوٹ وہ قد کم روایت تھی کہ زمین کا محیط بہت چھوٹا ہے۔مستقبل کی دریا تون جہاز رانون سیاحوں اور حیوانات اور نیا تات کا مطالعہ کرنے دالوں نے اس نازک خلا کو اچھی پر کرنا تھا۔

تابهم کرهٔ ارض کا خاکه داخت طور پر ذبهن میں اتر آیا۔ایک سیدھی اور واضح سوچ

جس میں پہلے ادوار کے بہترین تصورات شامل تھے اور براہ راست حالیہ شہادت کے بل پر وہ زمین کی پوری وسعت کو نمایاں کر رہے تھ ریشنل سائنس کے متند طریقوں ہے وہ ایک ایسا تخلیقی کارنامہ مرانجام دے رہے تھ جو لا محدود علمی نتائج سے ماورا ان کے شہر اور ان کے فتی شاہکاروں کے شایان شان ہو۔ان طویل مباحث میں عطائی سائنس دان ہیومنسٹ سکالرز گرم مسالوں کے درآمد کنندگان بھی زمین کے سائنسی تناظر کے تعین میں نمایاں امداد دے رہے تھے۔وہ اے بارہ سو سالہ نیند سے بیدار کررہے تھے اور اے جدید خطوط پر استوار کر رہے تھے۔

جنوبی نصف کرے کو قابل رہائش بلکہ آباد قرار دیا گیا تھا۔ بطلیموں نے ایے امکانات کی طرف اشارہ کیا تھا۔ مارکو پولو اور کونتی کے مشرق بعید کے مشاہدات نے اس امکان کو ثابت کر دکھایا کیونکہ دہاں جزیرد ں کی کثرت خط استوا کے جنوب میں ہے۔ (گو پولو کے زمانے میں ہی دانتے ززمین کے یہیے دالے حصے کو غیر آباد دنیا ہی کہا۔)

پرتگالیوں نے 1473 ء یا 1474ء تک خط استوا کوایک یا دو درجوں سے زیادہ پارٹیس کیا تھا۔انہوں نے علم کے ان شعبوں میں کوئی نمایاں خدمات سر انجام نہیں دیں لیکن انہوں نے ہی ٹی تھیوری کے نازک خدوخال کے لیے انتہائی داقعاتی شہادت فراہم کی۔ اوشین کو کم از کم اس کے بیرونی کناروں تک قابل جہاز رانی ثابت کر کے ان کے چھوٹے بادبانی جہازوں نے ضمناً ''سٹر یو کے کرءَ ارض کے تصور کی تائید کر دی تھی۔اگر یورپ کے مغربی ساحل کے ساتھ ساتھ جہاز رانی ہو علی تھی اور دہاں قابل رہائش جز بروں میں پرتگالی آباد ہو سکتے تھے تو یہ بتیجۂ کہ تمام اوشین جہاز رانی کے قابل بائش جز بروں میں پرتگالی من ایسے ہی قرین قیاس تھا چھے کہ بیسویں صدی میں نسبتا کم او پڑی خلائی پردازوں سے بیر میں ایسے ہی قرین قیاس تھا چھے کہ بیسویں صدی میں نسبتا کم او پڑی خلائی پردازوں سے بیر منتیجہ اخذ کرنا کہ قمام خلا میں اور اصولی طور پر ایک لا محدود پیانے پڑانسان جا سکتا ہے اور

پندرہویں صدی کے مفروضات کی تائیدایک اور ذریعے سے بھی ہوئی۔اگر گرم مسالوں والے جزیرے بسیط سمندر ہی کا حصہ ہیں تو سمندر میں اٹھرتے ہوئے ان جزیروں کو پھاندنا ایسے ہی ممکن تھا جیسے مغربی یورپ اور افریقہ کے ساحلی جزیروں پر پرتگالیوں کی کود پھاند مختصراً تمام مشاہدات اوشین کا قبل جہاز رانی ہونا ممکن قرار دیتے تھے۔

ایک بوڑ سے آدی کی زندگی میں بھی جب سال تیز سے تیز رفتار ہے گزرتے بی تیں برس کا عرصہ کافی طویل ہے۔ ابتدائی مباحث کا بیجان عرصہ ہوا ختم ہو چکا تھا۔ ساتھ ساتھ چھوڑ گئے تھ یا دفات پا چکے تھے۔ پوری ایک نسل ختم ہو چکی تھی اور دوسری آ گئی تھی۔ کو سمومید چکی جا چکا تھا۔ ای کی مختاط اور فیاض حکومت کے تحت بنځ جغرافیا کی خیالات پھلے پھولے۔ کو سیمو ہی نے عمارتوں میں مئے اسلوب اور فن میں سے ورژن کی سر پر سی اور ہمت افزائی کی تھی۔ وہ انسان دوستوں کی سرگرم دلی پیوں میں شر یک تھا۔ ای نے ایکیو میریک کو نسل اور شعلہ فشاں باز نظینی سکار جیم شو چکی تھی اور دوسری آ گئی تھی۔ شہزادہ ہنری دی نیوی کیٹر فوت ہو گیا تھا اور پھون کو دعوت دی تھی۔ کیسیو سے چند سال پہلے شہزادہ ہنری دی نیوی کیٹر فوت ہو گیا تھا اور بھی عرب سے زندی کی مر پر چکی تھی۔ الفانسو پنجم کے تحت وہاں مہمات میں دوبارہ جان ڈالنے کی کو شیس ہور ہی تھیں۔ ترین کے کیتھیڈ رل کے کین کو تو سکا نیلی نے لکھا: گرم مسالوں کے علاقوں کے چھوٹے رائے تھا درائے ہیں تہ پھوٹا پہلے ہی بتا چکا ہوں۔ تہمارے گئی والے رائے می کو تھیں ہوں الی میں ہوں پر پھی

37

ے تھوڑا بہت پڑھا لکھا شخص بھی اس رائے کو سمجھ سکے۔ چنانچہ بادشاہ کے لیے میں اپنے ہاتھوں سے بنایا ہوا چارٹ ردانہ کر رہا ہوں جس میں تمہارے (پرتطالی) جزیرے دکھائے گئے ہیں۔ یہاں سے تہہیں مغرب کو سفر کرنا ہوگا۔اس طرح تم گرم مسالوں دالے اور کو مغرب کہتا ہوں جبکہ ددسرے انہیں عموماً مشرق کہتے ہیں تو تہہیں اچنہا نہیں ہونا چا ہے کیونکہ جب جہازوں کے ذریعے زمین کے نچلے حصے کی طرف جا کیں گئے یہ علاقے ہمیشہ مغرب میں ہی ہوں گئیکن اگر خشکی کے رائے زمین کی اوپر دالی طرف جا کیں تو سے مشرق کی طرف ہوں گے۔

شاید اس قشم کی اصطلاحیں جدید سائنس دان استعال نہ کریں نہ ہی یہ بیان بڑا واضح ہے لیکن فرناؤ کارٹر الفانسو پنجم اور کولیس کے لیے اس نے ایسی تصویر پیش کر دی جو اتی ہی قابل قہم تھی جنتنی کہ جیران کن اور متند تھی۔آپ اوشین میں مغرب کی طرف سفر کرکے مسالوں والے جزیروں تک پیچی سکتے ہیں۔ خطکی پر روایتی راستوں پر مشرق کی طرف سفر کر کے بھی دہیں پہنچا جاسکتا ہے۔ خطکی کے راستے آپ شالی نصف کرے میں سفر کر رہے ہوں گے جبکہ سمندر کے راتے زمین کی پتچلی طرف سفر کرتے ہوئے آپ کو خط استوا عبور کرنا ہوگا۔

اگر سمی اور نے نہیں تو مارکو پولوا در کونتی ہے تو سکا نیلی کو ضرور معلوم ہوگا کہ انڈ ونیشیا کے جزیروں کا بڑا حصہ جنوبی کروَ ارض میں واقع ہے۔اس تکتے پر وہ سٹر یو کی تصحیح کر سکتا تھا' جس کے خیال میں اوشین کو صرف ایک طول بلد کے ساتھ ساتھ سفر کر کے عبور کیا جا سکتا تھا۔ سٹر ہیو کے مفروضہ کے باتی پہلو تھوں تجرباتی شہادت کی بتا پر یفتین میں بدل گئے۔

اس خط کے باوجود پرتگالیوں نے روایتی راستوں پر افریقہ کے گرد اپنے سفر جاری رکھے کیکن جب وہ راس امید کا چکر کاٹ کر ہندوستان پہنچے تو ایک شخص ٰجس کا نام پائی ایٹرا واگلی اینٹی تھا'(وہ مسالے برآمد کرنے والا سرگرم تاجر تھا اورا پٹی جوانی میں تو سکانیلی کو جانتا تھا)نے اس کارناہے کو بھی تو سکا نیلی کے جغرافیائی تصورات سے منسوب کیا کیونکہ

آپ خواہ اوشین میں مغرب کو جارب ہوں یا افریقہ کے گرد آپ ای تصوراتی فریم درک میں برسرعمل ہوں گے جس کے مطابق تمام روئے زمین قابل رسائی تقی اور اوشین شناسا ممالک کا یک امکانی رابط ایک آبی راستہ جو تینوں براعظموں کے دونوں کناروں کو ملاتا تقا۔ کولیس جس کا جغرافیائی علم واجبی سا تھا'اس خط کی دصولی ہے کہیں زیادہ تو سکانیلی اور اس حلقے کا مرہون منت تھا۔کولیس کا بیٹا فرڈینیڈ بڑا شائستہ آدمی تھا۔ اس نے اپ مشہور والد کی زندگی کی تفصیلات مرتب کی جیں۔ اس نے تشایم کیا کہ کولیس کو سب سے فلورٹی دوستوں کے مراحث سے مغربی قکر میں ضم ہو گئے۔کولیس کی انڈیز کی مہم اور دریا فتوں خاری دوستوں کے مراحث سے مغربی قکر میں ضم ہو گئے۔کولیس کی انڈیز کی مہم اور دریا فتوں مرا دوسرے سرے ملاک رائی جغربی قکر میں ضم ہو گئے۔کولیس کی انڈیز کی مہم اور دریا فتوں مرا دوستوں کے مباحث سے مغربی قکر میں ضم ہو گئے۔کولیس کی انڈیز کی مہم اور دریا فتوں مرا دوسرے سرے ملاکر ایک مکمل دائرہ بناتی ہے'۔ یا تمام کرۃ ارض قابل سکونت ہے اور قابل جہاز رانی ہے ۔.... ایک ایں انظر یہ جس کی تصدیق تازہ شہادت کی بنا پر بڑی

دریافتوں کے اس زمانے کی تمام مہموں کا سرچشمہ وہی نظری فریم ورک تھا جو متھی تجر فلور نبی انسان دوستوں نے قائم کیا تھا.....کرہ ارض کا گور کھ دھندا جو قدیم اور عصری ماخذوں سے نشاۃ ثانیہ کے ذہن کے مخصوص تصوراتی مہارت سے مرتب کیا گیا تھا اور جس میں امر کی براعظم کا دھندلا سا خا کہ بھی شامل تھا۔

باب دوم

#### قديم جري

سائنس کی بالا دسی تشلیم کرنے میں ہماری تہذیب کو ایک امتیاز حاصل ہے لیکن فطری طور پر یہ بخش پیدا ہوتا ہے کہ ہماری تہذیب پر سائنس کو یہ بالا دسی کیے حاصل ہوئی۔سائنس کی تاریخ نسبتا نیا موضوع ہے تاہم اس پر کافی کتابیں ملی ہیں۔ان میں سے اکثر بہت اچھی ہیں۔ پچھ تو ایک بھی ہیں جو ہمارے تاریخی شعور کو مزید گہرا کرتی ہیں اور ماضی کو ایک نئی جہت دیتی ہیں کیکن ان سب میں ایک خاص کی ہے: یہ سائنس کو الگ تھلگ ذہنی عمل کے طور پر میش کرتی ہیں اور سائنس کے ارتقا کو مجموعی تاریخی عمل کے جصے کے طور پر چیش نہیں کرتیں اور نہ ہی یہ لوگوں کے تباہی سے تجربات دیسے جنگیں انقلابات دیا تیں سیلاب یا فکری ارتقا میں حاکل دوسرے حادثوں سے سائنس کو منسلک کرتی ہیں۔

قدیم اور قرون وسطی کی دنیا کے باہمی تشکسل کو کئی آفتوں نے متاثر کیا اور اس کی تشکسل کو تو ژا۔حالات کے ایک لا ثانی سلسلے نے سائنسی فکر کو بارہویں صدی کے قریب ددبارہ روشن کیا اور ایک نئی ہیئت پیدا کی جو تاحال اپنے نقطہ عروج پر نہیں پیچی ۔تاریخی واقعات د حالت کا یہ اجتماع اس لحاظ سے نیک شگون تھا کہ اس نے ایسے سائنسی ارتقا کو متحرک کیا جسے تاریخ نے شاید ہی دیکھا ہو۔

قرون وسطی کی ابتدا میں سائنس کے گہنانے کی بلا واسطہ دجہ کلچرل زندگی کی افسردگی تھی جو مغرب میں رومن تہذیب کے تعطل کی بنا پر پیدا ہوئی۔ای طرح بارہویں صدی میں سائنس کااحیا بھی ایسے ہی عمومی کلچرل احیا کا نتیجہ تھا جو آخر کارنشاۃ ثانیہ کے عظیم کلچرل انقلاب کی صورت میں پھلا پھولا۔

سائنس کی تاریخ میں اہم مدو جزر علیحد کی میں واقع نہیں ہوتے' بلکہ کلچرل تاریخ کی چوڑی شاہراہ پروہ اہم تحریکوں کو ہی منعکس کرتے دکھائی دیتے ہیں۔اس کی اہم جہات اور ادراک بھی اییا ہی کرتے نظر آتے ہیں۔کا نئات اور اپنی زمین کے متعلق لوگوں کے تصورات ان کے کلچرل حالات سے بڑے مضبوط طریقے سے مشروط ہوتے ہیں اور تاریخی واقعات کے چوڑے دھارے پر کار فرما علت و معلول کا پیڑن ان تہذیبی حالات کا لعین کرتا ہے۔

نیچر کے مطالعہ کی تحریک کئی مقاصد کے تحت ہو سکتی ہے۔ ان میں سے گئی تو بڑے کاروباری نوعیت کے ہوتے ہیں نیکن ابتدائی از منہ وسطی میں سائنس کا تقریباً علمل طور پر گہنا جانا یہ ظاہر کرتا ہے کہ سائنس کی ثابت قدم اور زر خیز کوششیں ایک سیکولر رویے کے تحت ہی پر درش پاتی ہیں یعنی ایسا سیکولر کلچرل ماحول جس کی فطرت میں نیچر کے لیے بختس پوست ہو اور جس میں فوری حسیاتی ادراک جانا پیچانا مرکز ی کردار اداکرتا ہو۔ بظاہر قد یم دنیانے یونان اور روم میں ہیلن ازم کی صورت میں دنیادی اور پنتھی ازم پر مبنی ایسی کلچرل فضا قائم کر لیتھی نیچر کو قبول کرنے میں اس مضبوط روش اور اس کے عطیات میں خوشیوں سے محر پور مسرت کے احساس کو قرون وسطی میں ترک کر دیا گیا تھا۔ بارہویں اور پندر ہو یں صدی کے درمیانی عرصے میں طویل سیکولرائز یشن کے تل کے بعد یورپ اس طرف سے بے دلی ہے اور رفتہ رفتہ ہوئی مشکل ہے واپس لوٹ رہا تھا۔

یوں معلوم ہوتا ہے کہ سائنس حواس کی دنیا کی طرف مثبت رویہ رکھنے والی تہذیوں میں خوب پھلتی پھولتی ہے اور ان تہذیوں میں مرجعا جاتی ہے جن کا ربحان روحانیت ادر مادرائیت کی طرف زیادہ ہو چنانچہ سائنس کے ارتقا کا ادب اور فن کی تاریخ کے ان اددار سے بڑا مضبوط تعلق ہے جن کا جھکاؤ حواس کی طرف زیادہ ہے۔ادب اور آرٹ کے ان اددار سے سرائنس کے ارتقا کا ایک مضبوط رشتہ بنتا ہے جن اددار کا تعلق حواس سے ہو لیکن ایس تہذیوں میں بحن میں اگر مذہب منیں تو کم از کم قومی مادرائی ربحانات (جن کو مراکش مقایر تعلق اور جواز فراہم کر دیا ہو) موجود ہوں سائنس کا سورج گہنا جاتا ہے۔ سائنس کا آغاز دادی نیل اور میں او پڑھیا کی ابتدائی تہذیبوں میں ہوا۔چنانچہ سائنس اتی ہی مدیم ہے حقاق حاری

معلومات قلیل بین اس لیے اس امکان کو قبول کرنا چاہیے کہ ان تہذیبوں نے بھی قابل احترام سائنسی کارنامے سر انجام دیے ہوں گے۔جنوبی انگلستان میں سٹون ڈیخ کی چٹانوں کے پیچھے ایسٹرونو میکل کیلکولیشنز کی حالیہ ڈی کو ڈنگ جاری اس گستاخی کی تر دید کرتی ہے جو مہیں یہ فرض کرنے کو کہتی ہے کہ غیر مہذب لوگ حیران کن چیچدہ مشاہدات کرنے کے اہل نہیں تصے اگر سائنس کی تاریخ ہمیں کوئی سبق سکھا سکتی ہے تو وہ جارے آباد اجداد کی دہنی صلاحیتوں کے لیے احترام ہے خواہ ماضی میں وہ کتنے ہی دور کیوں نہ ہوں۔

یہ سوچنا کہ ہم رفتہ رفتہ سارٹ ہو گئے ہیں ہماری موجودہ جہالت کی علامت ہے۔ جہاں تک ذہنی توانا ئیوں اور کسی حقیقی مسئلے پر ذہانت کے منظم استعال کرنے کا تعلق ہے تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ بطور ایک صلاحیت کے تخلیقی ذہانت انسان میں ہمیشہ موجود رہی ہے یہاں تک کہ ان تہذیبوں میں بھی جنہیں ہم غیر مہذب کیتے ہیں۔ یہ علم ہے (اس میں روپے اور زمرہ بندی کے طریقے بھی شامل ہیں) جس میں تغیر اور توسیع ہوئی ہے نہ کہ ذہن اور اس کی توانا ئیوں میں کون کہہ سکتا ہے کہ ترقی یافتہ طریقوں اور معلومات کے بغیر کسی مسئلے کے حل کے لیے اس سے کہیں زیادہ دانش مندانہ قوت درکار ہے جنہ کہ ایک متحکم علمی شج میں ایک مسئلے سے دوسرے مسئلے کی طرف پیش رفت کے لیے درکار ہو حکق ہے قبل از تاریخ 'ابتدائی تاریخی زمانے کی اور قرون وسطی کی سائنس کو ایسی ہی مشقت کا سامنا تھا۔

کی تعمیر اور تجارت ان سب کے متعلق سوالات سامنے آئے۔ان سے تجربات نے میکنالوجی اور ایسٹرونوی سٹیکلس ادر ملینکس میتھیمنکس ' جیوگرافی' بوٹونی' زودلوجی' نیوی گیشن اور طب کو مہمیز کیا۔

ان ابتدائی تہذیبوں کی مرتعش فضا میں سائنس حقائق جن کرنے اور بلاواسطہ مشاہدے کی تجرباتی سطح پر پھلی پھولی- اگر چہ کا نئات کے متعلق بھر پور مذہبی وضاحتوں نے نیچرل فلاسفی کے ظہور کا راستہ روکنے کی کوشش کی لیکن قدیم مشرق میں تہذیب کی ترقی سائنس کی بنیادی فکر کے لیے بردی مدومعاون ثابت ہوتی-

بالآخر بونان کی قکری آزادی کی فضا میں سائنسی قکر اپنے نقط عروج پر پیچی۔ یونانی ذہن ان مادرائی پابند یوں سے قطعاً آزاد تھا جو نا قابل قہم مظاہر کو دیوتاؤں کے پر اسرار عمل کے لیے محفوظ رکھتے تھے۔ یونان صرف آج ادر موجود کھے کے لیے زندہ تھا لیعنی ایک معقول دنیا جوعمل ادر ادراک کے لیے دانتھی۔اولمیس پر ان کے دیوتا یونانی ادر یونانی لینڈ سکیپ کا جزد تھے ادر ان کے کلچرل کے منظر کا ایک قریبی حصد۔ یہاں عناصر کی قوتوں کے سامنے بے بیناعتی کا احساس زائل ہو چکا تھا۔شاعری کے پنیتھی اسک احساس سے قدرت کا مشاہدہ سیر ہو چکا تھا ادر سائنس فلسفیانہ قکر کا ایک پہلو بن چکی تھی۔

قد یم مشرق کے اساطیری کلچر سے یونان کے دنیادی کلچر کی طرف ایک ہی جست نے سائنسی تجربات پر بینی بکھر بے ہوئے مشاہدوں کوایک ہم آ ہنگ نیچرل فلسفہ بنا دیا ، جس کا اہم موضوع کو سمولو بی تھا۔ سب سے پہلے یونانی ذہن نے کو سمولو بی کو مذہنی اساطیر ی تناظر سے الگ کیا ادر اس کی ایک معقول تعبیر پیش کرنے کی کوشش کی۔ یونانی ذہن پہلا ذہن تھا جس نے سائنس کی حدود کو پوری کا نتات تک پھیلا دیا۔ متبول عام خیال کہ سائنس کی ابتدا یونان میں ہوتی ان معنوں میں بالکل درست ہے۔ اگر چہ سائنس کے منتشر مگر قابل احترام آغاز کو یونان پر تین ہزار برس کا نقدم حاصل ہے کیکن ہم یونانی سائنس کو تمام قدرتی کو سوس کی اولین منظم تشریح کہنے میں حق بیان ہیں۔

قدرتی دنیا کی تھوں اور معقول تشریح کے لیے یونانیوں کو کس نے آزادی عطا کی؟ دیوتاؤں کی معیت میں ان خطرات سے خوفزدہ ہوئے بغیر جنہوں نے پہلے کچرز کو کوسموں کی طاقتوں کی تعقل پند تشریح سے گریز پر مجبور کیا' کس نے انہیں اپنے حواس پر ایک خوشگوار

اعتماد کے ساتھ دنیا کو دیکھنے کی دعوت دی؟

یونانی تہذیب دو تبذیوں کی دراشت کے امتران کی پیدادار تھی۔ ددنوں تبذیوں میں سیکولر آزادی کے طاقتور عناصر نمایاں تھے۔ انڈ دیور پین قبائل جو جزیرہ نما بلقان اور بحیرہ اجھین کی جزائری دنیا میں تھس آئے تھے۔ یونانی ان کی اولاد تھے۔ فطری ذہانت اور ذہنی آزادی انہیں اپنے اجداد سے دراشت میں ملی۔ ان کے اجداد یونان کی پھر ملی داد یوں اور لاتعداد آجھین جزیروں میں ایشیائی ساحل کے ساتھ ساتھ آباد ہو گئے۔ اپنی ان جمعتوں میں جن کی پوتگی نے جمہوریت کی حوصلہ افزائی کی انہوں نے اپنی بنیادی قبائلی آزادیاں محفوظ در یع برقر ار رہی۔ اس کا نتیجہ شہری حکومت چلانے میں ہر شہری کی بھر پور شوایت تھی۔ نظر رکھا اور جغرافیائی خصوصیات نے یونا نیوں کو ایک دیو قامت صومت کی ساخت سے محفوظ رکھا جس نے پہلی تہذیوں میں شرکھی آزادی کو کی دیا تھا۔

زندگی سے حقیقت پسنداند خط تجارتی خوشحالی اور قدیم انجنین کلچر کی جمالیاتی روایت نو واردول کی منتظریتی ۔ اس کلچر کا مرکز کریٹ کے جزیرے میں تھا۔ یہ کلچر اس تمام علاقے میں موجود تھا جونو واردول نے فتح کیے۔ اس خوشگوار امتزاج کی پیداوار یونانی کلچر نے انجنین کے تاجرول یا جہاز رانول کی شائستہ طرز زندگی مسرت اندوزی اور تن آسانی کے ساتھ شہری ریاست کے ذریعے محفوظ نا ہموار قبائلی آزادی کو ملا دیا۔

یونانی کلچر آزاد قبائلی انسانوں کی پیدادار تھا۔انہوں نے مطلق العنان تحمرانوں کے ایک سلسلے کے سامنے یہاں تک کہ عظیم ایرانی سلطنت کے سامنے بھی اپنی آزادی برقرار رکھی۔ یوں وہ خوش قسمت تصراح کے بتانے میں انہیں ادلین کلچرز میں سے آزاد ترین ہونے کا جذبہ دراشت میں ملا۔وہ فتوحات کی بنا پر یونانی زمین کو اپنی بچھتے تصے جو کلچرل دراشت کی بنا پر سرت انگیز اادر خوبصورت تھی۔ان کی نظر میں حواس کے حظ اور دور رس دہنی تفہیم کے لیے نیچر کی دنیا ایک دسیتے میدان تھا۔

ابتدا سے ہی یونانی ذہن نیچرل فلاسٹی کی طرف راغب تھا۔ یونانی کو سمولو جیکل قیاسات کا آغاز سقراط کے پیشروفلسفیوں سے ہوا۔اس کی فلسفیانہ فکر کی ابتدا اور سائنس کا آغاز ایک ہی جیسے تھے۔اس طرح نیچر کی ونیانے یونانی ذہن کواپٹی طرف متوجہ کیا۔

چھٹی صدی ق م میں مائلیٹس کے فلسفی تصلیز کو کوسموں ایک ایسی آبی کا تنات نظر آئی جس نے تلیہ نما زمین کو گھرے میں لیا ہوا تھا۔ سورج ن چاند اور ستارے بخاراتی اجسام تھے جو اپنی روثن حالت میں سیال آسان میں آسانی سے تیرتے ہوئے کو سمک سمندر چلے جاتے ہیں اور دوبارہ طلوع ہونے کے لئے تیر کر پھر مشرق میں پہنچ جاتے ہیں۔ دنیا پر محیط اوشین کی کے جغرافیائی تصور کو بڑھا کر وہ کو سمک حدود تک لے گیا۔ چنا خین کا قدیم تصور اپنے مخصوص اوشین کی کے ساتھ پھیل کر کا تنات کے پورے تناظر پر چھا گیا۔ ابتدا میں جس طرح سائنس اور فلسفہ استی تھا ہی طرح جغرافیہ اور ایسٹر نومی بھی تا پچنے کو سمولو جیکل قکر کا ہی ایک حصہ تھے۔

تھیلیز کا یہ شاعرانہ وژن ہمیں سادہ نظر آتا ہے (اور یہ ایک لحاظ سے مشرق قریب کے اساطیری نظریہ آفرینش سے بہت مماثل ہے) تاہم یہ سائنس پر بنی پہلی کو سولو جی ہے۔ اس کے خیال کے مطابق زمین اور کو سوس قدرتی عملوں سے وجود میں آئے ہیں اور یہ دیوتاؤں کی کارگزاری نہیں۔

تھیلیز کا وارث بیجھتی ہے دوسرا آئو نین فلسفی ہے جس نے اس تصور کو مزید آگے بڑھایااور تھیلیز کا وارث بیجھتی ہے دوسرا آئو نین فلسفی ہے جس نے اس تصور کو مزید آگے بڑھایااور اس میں تنوع پیدا کیا۔ اس نے کہا کہ کو سوس مسلسل ارتقائی عمل سے گز ر رہا ہے۔ اس نے ایک نئے مادے کا تصور پیش کیا جے اس نے اپنی نفاست کی بنا پر غیر متعین یعنی ''ان آئیڈنٹی فائیڈ'' کہا۔ مزید اس نے کہا کہ دنیا دھاکوں سے ایک سلسلے سے وجود میں آئی ہے۔ یہ دھاکے پانی اور دھند پر آگ کے دباؤ نے پیدا کیہ (ہم دھند کو آسیجن کہ سکتے ہیں)۔ ارتقا کے عمل کو اس نے آتشیں بھنوروں کی صورت میں تصور کیا جو کو سک خلا میں گھوم رہے ہیں۔ اس کی نظر میں انسان نے ایک ابتدائی حیوانی زندگی سے ترتی کی۔ یہ حیوانی زندگی بر کی یعنی ایمنی

پانی اولین عضر تھا۔اس نے ابتدائی یونانی فکر کو بالکل ایسے ہی اپنی لپیٹ میں لے رکھا تھا جیسے جغرافئے کو۔قدیم نہ بہی اساطیر میں بشمول انجیل آتا ہے کہ''روح خدایا نیوں پر جنبش کرتی تھی''۔انکسامینڈر کی فکر میں چونکا دینے والی بات میہ ہے کہ صرف دونسلوں میں ہی وہ اپنے وجدان اور قیاسات اور تہلی تجمعی تجرباتی استدلال کے بل بوتے پر یونانی

کوسولوبی کو الحفا کر اس مقام پر لے آیا جس کی ہمارے تصورات سے حیران کن حد تک قربت ہے۔ لگتا تو ایسے ہے کہ انسان کو نیچرل کوسوس کے بتدریخ بڑھتے ہوئے مسلسل ادراک کے سفر پر دیھلیل دیا گیا تھا لیکن صورت حال اس سے مختلف تھی۔ یونانی حکچر کی جڑیں مرجعانے لگیں (پہلے شہری ریاستوں کے درمیان خوزیز خانہ جنگ جب یونانی حکچر کی جڑیں مرجعانے لگیں (پہلے شہری ریاستوں کے درمیان خوزیز خانہ جنگ کی فتح ہے) تو حالات کا ایک وسیع ریلا کچرا کی دفتہ جوش میں آیا اور اپنے تیز بہاؤ میں اس نازک پودے کو بہا لے گیا جو یونانی ڈرائے یونانی فلسفے فن تعیر اور فن کی صورت میں پھلا پھولا تھا۔ دوسرے اہم تخلیقی علوں کی طرح سائنی قکر ایک خاص زرخیز زمین میں ہی نشود فما پاتی ہے فرصت کے ماحول میں قیاسات کی اس فضا کے لیے جو اور بین قرر کی ترقی کے لیے لازمی ہے قد یم دیا کو ادھر ادھر اچھا لیے رہے والی طاقتیں دشن خابت ہو کیں۔

پھر بھی اختتام کسی ظالمانہ بے ربطگی سے نہیں ہوا۔ آنے والی صدیوں میں (ان انقلابات کے باوجود) یونانی فکر سے متاثر روایت نے اپنے آپ کو قائم رکھا تا آ تکد سقوط روم نے (کم از کم مغربی دنیا میں) اسے خاموش کر دیا۔ سکندر کے استادار سطو نے یونانی قیاس فکر کی دراشت کو مخفوظ رکھا اور اسے اس کو سمو پولیٹن تہذیب میں پوست کیا جو مشرتی اور یونانی عناصر کا امتزاج تھی۔ یہ عناصر سکندر کی تلوار سے تغییر کی ہوئی سلطنت کے تمام علاقوں میں پیدا ہو چکے تھے۔ بہت حد تک اپنی کو سمو پولیٹن نوعیت کی دوہ ہے یونانی کلچر نے بھے بعد میں پیدا ہو چکے تھے۔ بہت حد تک اپنی کو سمو پولیٹن نوعیت کی دوہ ہے یونانی کلچر نے بھے بعد میں رومن امن کے سیاسی اداروں کا سہارا ملا عظیم سائنسی اور شیکیکی تسلسل کی پرورش کی۔ اگر چہ یونانی سائنس میں یونانی فکر کی سی تخلیقی قوت تو ند آسکی مگر اس نے تحفظ کے احساس باتر شیب درجہ بندی اور تنقیدی چھان میں اور ان سب پر مشز ادتھوں تفصیلات کا احساس ضرور

سنجیدہ تجربیت کا ماحول یونانی سائنس کا امتیاز تھا جو آئندہ ترقی کے لیے بہت زیادہ سود مند تھا۔ پچھ سیلینی سائنس دانوں میں بیسے ایرا ٹو ستھنیز سٹر یوادر بطلیموں (بالحضوص اپنے کو سولوجیکل خیالات میں )اس دقت بھی اصلی قیامی دلولے کی وہ رمق موجود تھی جس

ے یونانی فکر نے آغاز کیا تھا۔ بعینہ ویے ہی جیے ہیلینی اور یونانی کلچر کی سرحد پر کھڑا ارسطو یونانی فلسفیانہ فکر کی قوت کو سائنسی زمرہ بندی اور طریق کار کے منطقی سسٹم کی طرف موڑ نے میں کا میاب ہوا۔ اس کے سسٹم نے آنے والے دو ہزار برسوں کو بہت زیادہ متاثر کیا۔ ہمیلینی روایت اور اس کے ساتھ یونانی روایت کی آخری چنگاری بازنطینی اور اسلامی تہذیوں میں زندہ بڑی رہی۔ اپنی کمزور کلچرل حالت کی ایک کمی رات کے بعد مغرب اپنے پر جوش کو سولوجیکل قیاسات اور متحرک نیچرل فلاسفی کو ان مذہوں سے دوبارہ روشن کرنے میں خاصا کا میاب ہوا۔

تاریخی زبوں حالی سے بہت پہلے یونانی ذہن نے انتہائی ارفع وژن تک رسائی حاصل کر کی تھی۔ یونانی آزادی کے اختتام ے دوسو سال پہلے یونانی کلچر اپنے کمال کو پہنچ چکا تھا اور وہ زمانہ یونان کا سنہری زمانہ ہے۔ ایکر و پولس پر مجتسوں یونانی المیہ ڈراموں اور ارسٹو کا واضح سائنسی بیان فیڈ خورث کے فلطے میں اور اس کا عمیق ترین اظہار افلاطون کے ما بعد کا واضح سائنسی بیان فیڈ خورث کے فلسفے میں اور اس کا عمیق ترین اظہار افلاطون کے ما بعد کا واضح سائنسی بیان فیڈ خورث کے فلسفے میں اور اس کا عمیق ترین اظہار افلاطون کے ما بعد بعد کی ساری مغربی قدر افلاطون کا ادر اک اتنا طاقتور اور عمیق تھا کہ بقول الفریڈ وائٹ ہیڈ بعد کی ساری مغربی قدر افلاطون پر ''فٹ نوٹس کا ایک سلسلہ' ہے تو ہم ایسے ہی مبالفے سے ایک فکری کارنا ہے کی روح کو گرفت میں لینے کے لیے اس پر میہ اضافہ کر بتھ جی کہ بعد میں کا سات سے متعلق آنے والے تمام تصورات فیڈ غورث کے اصلی تصورات کی ترامیم یا وضاحین ہیں ۔عظیم کو سک ورژن انسانی تہذ یہ کی بلند یوں پر ہی نظر آتے ہیں۔

فیٹا غورت ساموں میں داقع آئیونا کاربے دالا تھا۔ ساموں مشرقی انجنین کے ساحل کے عین قریب ادر مائیٹس کے طبیح کے اس طرف ہے۔ تصیلیز ادر الیسا منڈر مائیٹس میں رہتے رہے ادر انہوں نے وہیں اپنی تھیوریز اس دقت تعمل کیں جب فیٹا غورت بڑا ہوا۔ آئیونا کی فتح نے جو ایرانی جنگوں کی پہلی گڑ گڑاہت تھی فیٹا غورت کوجلا دطنی پر مجبور کیا ادر دہ جنوبی اٹلی میں کردٹن پینچا جو یونانیوں کی ایک نوآبادی تھی۔

شایدا پنے جلاوطنی کے تجرب یعنی جڑ ہے اکھڑ کرنٹی کلچرل اقدار کے ساتھ منسلک ہونے کی بنا پر اس نے نیچرل فلائفی کی آیونین روایت کو چھوڑ دیا۔اس کی فکر میں شدید خود

اعتادی منعکس ہوتی ہے جو شاید اس مجبوری کی پیدا کردہ ہے جس کے تحت ایک جلا وطن انسان کا نتات سے ربط کے لیے نے گھر کو اپنا تا ہے اور اس کے ساتھ اشتر اک پیدا کرتا ہے۔ اس کے محرکات پچھ ہی ہوں اس طرح عناصر اس کے ذہن کا خاصہ تھے۔ اس ک قکر مذہبی اور روحانی تھی لیکن قدیم اساطیر کی طرف لوٹنے کے بجائے اس نے نیچرل یونیورس کا یک روحانی تصور سائنسی قیاسات میں داخل کر دیا۔ یوں فیڈ خورث نے اہل آئیونا

آئیو نا دالوں کی نظر میں کا تنات تکمل طور پر ایک خود کار وجود تھا۔ اس کی کارگزاری ابتدائے آفرینش کے انتشار کی توسیع تھی.... اس کے بنیادی عناصر کا خود کار وظیفہ۔ مادے میں اس کی اپنی ارتفائی خصوصیات تھیں۔ '' آرڈر' اور ''لاء'' محض بحرد تصورات سطح جوانسانی ذہن نے نیچر کے آزاد عملوں پر منطبق کیے ہوئے تھے۔ نیچر خود کوئی قانون نہیں جانتی۔ یہ فیثا غورت ہی تھا جس نے جبلی قدرتی لظم وضبط کا دژن متعارف کردایا۔ یہ تعب کی بات نہیں ہے کہ قرون وسطی اور نشاۃ ثانیہ کے زمانے کی نیچرل فلا می کو فیٹا غورث (اور افلاطون' جس نے میہ وثن اپنا لیاتھا) نے شدید طور پر متاثر کیا اور نیتیج میں سائنس کا بنیادی نظری فریم ورک بھی ای طرح متاثر ہوا۔ یہ دونوں نیچرل لا کے تصور کے بانی تھے۔ فیٹا غورت کے ذہن نے انتشار سے نظم وضبط برآ مدگیا۔

فیٹا غورٹ کی بصیرت کو ایک طرح یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ اس سے پہلے یونانیوں نے کا ننات کو محض مادہ خیال کیا کیکن فیٹا غورث اور اس کے مکتبہ فکرنے فارم کو بنیادی خصوصیت قرار دیا۔

"فارم" .... یعنی مارے کا سیاخت میں اظہار اور توانین کے محصوص پیزرز کے تحت اس کا ارتقا پذیر ہونا..... بنیادی طور پر میتھ میٹیکل مظہر ہے۔ دوسرے الفاظ میں اپنی ساکن صورت میں فارم جیومیٹری کی اصطلاحوں میں قابل پیائش مظہر ہیں اور مادے کی حرکت یا ارتقا ایسے تناسبات میں واقع ہوتے ہیں جو الجرے کی اصطلاح میں قابل پیائش ہیں جنہیں اکثر بعد میں جیومیٹری کی تمثیلی اصطلاح میں تبدیل کیا جا سکتا ہے۔لیکن تصمینکس صرف ایک زبان پاکسی ساکن چیز کے تناسبات کا بیان یا ارتقا یا حرکت کے باہمی تناسبات کا بیان نہیں۔

میتھی میٹیکل تناسبات میں جیران کن سادگی کی طرف بڑھنے کا ربحان ہے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ہماری قابل مشاہدہ تفسیلات کے بچوم کے پیچھے نسبتا سادہ قوانین یا ان کی مختلف صورتیں ہیں۔ یہ معلوم کرنا کہ کا مُنات کی ایک ساخت ہے اور چند میتھی میٹیکل قوانین کے تحت متحرک ہے کوسموس کی بنیادی تنظیم کے متعلق ایک انتہائی گہرا اور اک ہے۔

چیے کانٹ نے زمان اور مکان کے باری میں کہا تھا، یھیمینکس بھی ہماری قکر کی ایک کیٹیگری ہے کین نیچر کا ہر مظہر اپنے آپ کو تصمیمینکس کی عجیب زبان پیش کرتا ہے ای طور نیچر کی قوتوں پر تعمل عملی گرفت کے کسی مسئلے کو ..... جیسے انجینئر تگ کے کسی کارنامے کے کامیاب حل کو .... میتھی میٹیکل اصطلاحوں میں تبدیل کرنا لازی ہے۔ میتھی میٹیکل وہ انس نے قوانین پر قدرت حاصل کرتا ہے۔

یہ سوچنا مبالغہ ہوگا کہ فیا غورت ادر اس کے پیرد کاروں کو تمام میتھی میٹیکل تناسب پر عبور حاصل تھا کیکن وہ ان کی موجودگی ہے واقف ضرور تھے ادر ان کی اطلاق کے دائرے کی پیش بینی میں حیرت انگیز حد تک آگے جا چی تھے۔ فیڈا غورت نے دریافت کیا کہ موسیقی کے نوٹس کی بلند یوں میں اختلافات کا اخصار تھیمیطس کے بنیادی تناسبات پر ہے (جیسے فیڈا غورت نے مرتعش تاروں کی لمبائی اور کھو کھلے سرکنڈوں کی مختلف طوالتوں کی بیائش کی)اور موسیقی دراصل ای جبلی نظم کا ایک اور اظہار ہے جس کا ابلائ ریاضی کی لغت تے ذریعے ہوتا ہے۔ انہوں نے بیر خوب تجھ لیا تھا کہ موسیقی کی طرح تھیمیطس تھی بار منی یا تاہنگ کا ہی قطعی اظہار ہے۔ انہوں نے بیر خوب تجھ لیا تھا کہ موسیقی کی طرح تھیمیطکس بھی ہار منی یا ہو جار منی کے اس آئیڈیل کا اظہار ہے خوب تھا کہ ایک اور اظہار ہے خور کی خواہ وہ کسی صورت یا ہو ہوان کے بھیرت کو یونانی فن و ہنر کی انہتائی اندرونی خصوصیات سے مسلک کرتی

یونانی فلسفیوں کو ہارتنی ہی روخ کا مقصد نظرآیا یے خالف قو توں یا متضاد مینشنز میں متحرک ہار منی نہ کہ' سکون' کی بے جان حالت؟ حس کے ایک پہلو کے طور پر ہار منی بچے افلاطون نے سادی حقیقت کی انتہائی عمیق انسانی بصیرت کا نچوڑ کہا'ان معنوں میں یونانی فن' یونانی سیسینکس ادر یونانی فکر ان سب کا تعلق ایک متماثل وجود سے تھا۔ یہی بصیرت یونانی

یہ کتنا بجیب ہے کہ کو سوس کے ہمارے تصور کا انحصار ہماری کلچرل فضا پر ہے ادر اس کی تشکیل تاریخ کی بنیادی قو تیں کرتی ہیں۔ مغرب کی سائنی فکر میں نیچرل لا کے تصور کا احیا بارہویں صدی میں قائم شدہ شارت کے ملتبہ فکر سے پہلے نہ ہو سکا بطور ایک واضح نظریہ کے تصمیطکس کے مطابق مظلم کو سوس کی تجدید نو چودھویں صدی میں نشا قہ ثانیہ تک نہ ہو سکی اور اس کا کمل سائنی شکوہ ستر ہویں صدی میں ڈیکارٹ کے ''یو نیورس تصمیطکس'' تک گرفت میں نہ آ سکا۔ درمیانی دو ہزار اور کچھ برسوں میں کو سوس کی تصویر پہلے دوبارہ تیار کی گئی پھر قطع و برید کر کے بری طرح منح کی گئی اور تاریخ کے ہوجانات کا شکار بی۔ ہمیلینی تہذیب کے آغاز میں ارسطو نے فیڈ غور ٹی کو سوس کی تلخیص کو تھوں ذی

عقل اور انتہائی پیچیدہ (قدرے بے لچک اور سکینیکل) فریم ورک میں فٹ کردیا۔اس عہد کے اختتام پر بطلیموں نے اے زیدہ لچک دارزیادہ شائستہ گوزیادہ پیچیدہ خطوط پر استوار کیا۔ دحق حملوں سے قدیم دنیا کی تباہی کے بعد جو کچھ قرون وسطی کے ہاتھ آیا وہ یونانی کوسموں

کی بے رس اور بچگانہ تصویر تھی یعنی ایک مستطیل پر پھیلا ہوا ایک شامیانہ ..... شامیانہ خدا کا آسان تھا اور مستطیل (خدا کا فٹ سٹول) یعنی زمین کے تصور کا بچا تھچا حصد۔ قدیم تہذیب کے تعطل نے مغربی آدمی کے کومک تخیل کو بری طرح برباد کردیا۔

یونان کے وجدانی کومک وژن کے ایک بچگا نہ تصور میں سکڑ جانے کی فوری وجہ بیہ تھی کہ مغربی دنیا میں سقوط روم کے بعد نیچر کا مشاہدہ طبعی نمو ہے محروم ہو گیا تھا۔ اس تباہی کے زمانے کے لوگوں کے لیے میہ تہذیب کا مکمل زوال اور ہر اس چیز کا اختتام تھا جو انسانیت ہزاروں برسوں سے تخلیق کرنے کی کوشش کر رہی تھی۔ ایک غصیلا ساوی فیصلہ۔ ذہن کا انقلابی تسویہ مغرب کا ردعمل تھا۔

دکھوں ادر آنسووں کی دادی ہماری یہ زمین جہاں تہذیب کا مکمل خاتمہ ہوا تھا اب سی دہنی وفکری مشاہدے کے قابل نہ رہی تھی۔اس گہری ناامیدی کے زیر اثر ذہن نے حواس کے تجربات کو رد کرنا شروع کردیا تھا اور حس ادراک زمین نیچرل کا سنات کے مشاہدات یونانی اور ہمیلینی سائنس اور ہر وہ چیز جو اس کی ہولناک یا دوں ہے وابستہ تھی اپنے بعد زمانی کے باوجود حواس سے متعلق زندگی اور دنیا ہے محبت والے نقطہ نظر کو بھی اس تباہی کا میش خیمہ سمجھا گھیا۔

ان سب سے مغرب نے اپنی پیٹھ موڑلی تھی۔ اگر اس دقت وجدان دست گیری ند کرتا تو اس آتش فشاں کی طرح جو خاموش ہونے میں ند آتا ہؤو قفے وقفے سے بار بار بربری حملوں سے رومن تہذیب کا خاتمہ اپنے پیچھے ایک اجتماعی یاس ایک نا قابل ختم نا امیدی اور ویرانیوں کی بدمستیاں چھوڑ جاتا۔

اس تباہی کے شکار لوگوں کو عیسائیت نے سہارا دیا۔ ایک امید جو اس عظیم تباہی کے بعد دی جاسمتی تھی۔ یہ امید اس عقیدے پر بنی تھی کہ نظر ند آنے والی دنیا کے دوام کے عین برعکس اس دنیا کے تمام لوازمات اپنی نوعیت کے اعتبارے غیر حقیقی میں اور ان کا سیکولر صدموں سے محفوظ رہنا لازم ہے۔ اگر چہ عیسائیت کی اصلی تعلیم میں ترک دنیا کے پکھ عوال تھے مگر چرچ کے مٹھی بھر لاطینی فادرز نے متاثرہ لوگوں کی یاسیت مٹانے کے لیے مغربی دنیا کے موڈ کی مناسبت سے عیسائیت کی بنیادی تعلیمات کی نک تغییر میش کر دی۔ جہاں اپن

زندگی کو جنت کے حصول کے لیے ڈھال سکنے دالے عیلیٰ کے پیرو کاروں کو اصلی عیسائیت نے آخرت کی زندگی کی امید دلائی تھی دہاں نٹی 'مغربی عیسائیت' کا بد کہنا تھا کداس دنیا میں زندگی کی نہ تو کوئی اہمیت ہے اور نہ ہی یہ فلسفیانہ طور پر 'دھیتی '' ہے۔اس طرح مغربی عیسائیت نے حواس کی دنیا کے مکمل ترک پر ڈور دیا۔

ایے لگتا ہے کہ اس تھیولوجیکل ساخت سے جو بجیب وغریب ذہنیت برآمد ہوئی اس نے نہ صرف ابتدائی تجربے کی نفی کر دی بلکہ اس کو بالکل الٹ کردیا تاہم یہی وہ آئیڈیالو جی تھی جس سے یورپ کو زندہ فیچ رہنے کی پچھ امید ہو سکتی تھی۔اس تقریباً ایک ہزار سال تک مغربی ذہن پر حکومت کرکے اپنی طاقت اور قوت حیات ثبوت دیا۔

بظاہر قرون وسطی اور ماورائی نقطہ نظر ہے دنیا کو دیکھنے میں سائنسی مشاہدوں کی قطعاً کوئی گنجائش نظر نہیں آتی اور نہ ہی یہ ممکن تھا کہ اس معکوس نقطہ نظر کو اپنانے کے بعد نیچرل کو سوی کے بارے میں ایک معقول وژن قائم کیا جا سکے جو تج باتی مشاہدوں پر استوار ہو قرون وسطی والے کو سویں کی تعمیر عقیدے اور فینٹسی اور کسی حد تک دقیق مابعد الطبیعیاتی بصیرت نے کی ہم اسے غیر حقیقی یا مافوق الفطرت کہہ کتے ہیں۔ اگرچہ قرون وسطی کے لیے بیہ زندگی سے لبریز تھا اور ہمارے روز مرہ کے تج بات سے بھی زیادہ ارفع اور حقیق سمجھا جاتا تھا۔

جیران کن بات میہ ہے کہ یورپ تقریبا ایک ہزار سال تک بردی سجیدگ سے اس مادرائی کا نتات پر یقین کرتا رہا جس میں نظر آنے والی دنیا کے مظاہر مادرائی سطح پر موجود زندگی کا محض بے بصناعت عکس تھے۔ یہی عقیدہ تھا جس نے قردن وسطی کے کلچر کی نمایاں خصوصیات کا تغیین کیا۔ اس عقیدے نے اس زمانے کی زندگی پر خاموش روحانی خصوصیت اور ایک رواتی احساس شبت کر دیا جس کی جدید دنیا میں زبر دست کی ہے۔ یہ خیال کہ مادی اشیا کی اہمیت نہیں اس وقت پیدا ہوا جب حقیقی دنیا کے تج بات کافی نا قابل برداشت ہو قردن وسطی کے گرجوں کے پھروں یا اس زمانے کی تصویروں کے رگوں کے ذریعے آن قردن وسطی کے گرجوں کے پھروں یا اس زمانے کی تصویروں کے رگوں کے ذریعے آن اور موثر تلخیص قردن وسطی کے ذہن کے اولین تظکیل کنندہ سینٹ آ سٹائن نے کی تاہم ہی

52

شاعرانہ نقطہ نظر اور طرز زندگی سائنسی مشاغل کے لیے تباہ کن ثابت ہوئی۔ جب... ہم سے سوال کیا جاتا ہے کہ ہم مذہب میں کس عقید سے پر ایمان لائیں تو بی ضروری نہیں کہ ہم چیزوں کی ہیئت کا کھون لگائیں جس طرح کہ ان یویانیوں نے کیا جنہیں جزیکائی کہتے ہیں۔ نہ ہی توانائی اور عناصر کی تعداد سادی اجرام کے گر ہنوں کی حرکت اور تر تیب ' آسانوں کی ہیئت' حیوانوں' یودوں' پھروں' دریاؤں اور اور دوسری ہزاروں چیزین جن کے بارے میں وہ معلوم کر چکے ہیں یا ایسا دعویٰ کرتے ہی سے جنری پر عیسائیوں کو خوف زدہ نہ ہونا چاہی ... عیسائیوں نے لیے یہ کانی ہے کہ تمام مخلوق کی... خواہ و نیادی ہو یا سادی... علت ایک واصد اور چی خدا کی صدافت ہے۔

قلم کی ایک ہی کاری ضرب سے اس عظیم مینٹ نے قدیم سائنس کی ساری فہرست کو جس میں فز س کو سولو بی اور ایسٹر ولو بی بولو بی بائیڈ رولو بی اور ہائیڈ رو گرافی مسٹری جیوگرافی اور میڈو رولو بی شامل میں منوع قرار دے دیا۔اپنے ہم عصروں کو جو قرون وسطی کی تہذیب میں عیسائیت کے پرچار کے لیے نظام اس نے تصیحت کی کہ صرف آسان کو دیکھواور بڑے داضح الفاظ میں تندیبہ کی کہ دنیاوی زندگی کو بھول جاؤ۔سفاک حملوں سے تباہ شدہ دنیا میں نیچر کے مطالعہ کی جگہ عالم بالاکی سون نے لیے لیے

جب ذہین کی جہت کا س طرح تعین ہو گیا تو دنیا کے مقبول عام تصور کلچرل فریم درک ادر کسی مسلم کے حل کے لیے دہنی عادت میں بنیادی انقلابی تبدیلیوں کے بغیر سائنس کا احیا مشکل ہو گیا۔اس بنا پر مروج ذہنی فریم درک اور عالب ماورائی آئیڈیالو جی اور اس کے طریق کار پر گہری فلسفیانہ تقید سائنس کی تجدید کے لیے ناگز ریتھی۔ددسری بنیادی دجہ یہ تھی کہ سائنس کے احیا کو حی ادراک کے پرزور دعوم یعنی زمین کی طرف ادر نیچر کی طرف لوٹنے کی ایک دسیج اور شعوری تحریک کا حصہ بننا تھا۔

تقوی لحاظ سے ستوط روم سے جانبر ہونے کے لیے بورب کو پانچویں صدی کے

ادائل ے لے کر (جب آ سُٹائن قدیم دنیا کی تباہی کے اولین صدموں سے دوچار ہوا) بارہویں صدی تک تقریبا آ ٹھر سوسال گلاب تجارت کی ایک نمایاں اور بڑھتی ہوئی لہر نے خاص طور پر فرانس میں پہلی دفعہ ایک نی کچرل قوت حیات پیدا کی۔بارہویں صدی کی ''نشاۃ ثانی' پر چھائی ہوئی پر جوش اقتصادی اور کچرل زندگی کا اصل تعلق ایک نی تہذیب سے تھا'جس میں روایت کے باریک ریشے کی صورت میں ایک مشتر کہ وراشت کی یاد کے سوا ساقط تہذیب کے ساتھ کوئی چیز مشترک نہیں تھی۔

پرانے کلچر کی دکھائی دینے والی یہ ''تجدید' صرف برائے نام تھی۔ یہ محض توانائی اور قوت حیات کی تجدید تھی بھے اس تجربے میں حصہ لینے والوں نے سمجھ کہ یہ عہد متیں کی تخلیق نو یا لغوی معنوں میں نشاۃ ثانیہ ہے۔ حقیقت یہ تھی کہ اس سے کلچر کے پھلنے پھو لنے میں نہ تو دہ نسلی گردہ شامل تھے جو رومن تہذیب کے زمانے میں فعال تھے نہ ہی جغرافیائی لحاظ سے اس نشودنما ان علاقوں میں ہوئی اور نہ ہی اس کے پیچھے وہی نقط نظر اور وہ ی روبے کار فرما تھے۔ یوایک نیا کلچر تھا۔ اس کی غیر معمولی اصلیت اس غیر دلچپ لیم ل کے چیچے چھی ہوئی تھی جو اس کے ردنما ہوجانے کے بعد نشاۃ ثانیہ کے انسان دوستوں نے ''از منہ وسطیٰ' کے نام سے اس بچر پر تہذیب کے درمیان ایک غیر اہم وقفہ تھا۔

ہم جانتے ہیں کہ ہر پہلو سے قردن وسطی کی تہذیب نے جدید دنیا کی متاز قوتوں سے لیے آرکی ٹاپس اور تحرک مومنٹم فراہم کیے متحرک اور بہت ہی اور یجنل قرون وسطی کا کلچر بذات خود مغرب کے طلوع کے زمانے میں ایک کیسیشن وقف (تشکیلی دور) کی نمائندگی کرتا ہے۔ یہ ایک بہت بڑی دیگ کی طرح ہے جس میں قدیم وراشت کا بڑا دھارا دوبارہ ڈ ھالا اور سانچوں میں دوبارہ متشکل کیا گیا تا آئلہ اس کے اہم اجزائے ترکیبی نئ شکل میں ظاہر ہوتے۔ تاہم ازمنہ وسطی نے ایک اور یجنل کلچر کی بھی پرورش کی جس میں لا ثانی تخلیقی قوت تھی۔ جدید سائنس جدید نیچرل کوسوں سرمایہ داری خدید پار لیمانی جمہوریت بیر یونینز جدید معاشرتی نظام اور سیای فکر اور جدید نیکنالو تی ای قردن وسطی کلچر کی ہیں اور ایس عظیم گوتھک کیتھیڈرلز ٹامس اکوائینس کی فلسفیانہ بھیرت اور دانے کا شاعرانہ وزن بھی ای کلچرکا شاخسانہ تھا۔

از مندوسطی کی تہذیب کے معمار کون تھے؟ یہ جرما تک قبائل تھے۔انڈویور پی خاند بدوش یا نیم خاند بدوش 'جن کے قدیم دنیا میں داخلے نے ایک سے زیادہ دفعہ حالت کے دھارے کو وحشاند طریقے سے روکا۔یونانی تہذیب کے معماروں کا بھی وہ ی پس منظر تھا۔ ان کا تعلق بھی بالعوم انہی علاقوں سے تھا جہاں سے ہندوستان میں ذات پات کے نظام اور ہندو فد جب کے بانی اور بہت ممکن ہے کہ قدیم میسو پو شمیا اور مصر پر حملہ کرتے والے وحش نزین قبائل اودور ان کے علادہ روم کے معمار اٹا لک لوگ بھی آتے تھے۔آاخر میں منظول خانہ بدوشوں سے ایک عظیم تصادم .....تاریخ سے قبل کے از دھام میں ایک عظیم عالی جنگ .... کے بعد جرما تک قبائل دوسری بار بحیرہ روم کے ساحل کے ساتھ ساتھ ماتی منگوں میں پھر آ تھے اور سرحدوں کو پار کر کے روم میں تھی گئے۔ پہلے اس طریقوں سے لیکن بعد میں پوری سلطنت کو جزوں سمیت بہا کر لے گئے۔

یدافراتفری صدیوں تک ختم نہ ہو تک ۔ رفتہ رفته ان خانہ بدوشوں نے اپنی تہذیب کی تخلیق کا آغاز کیا۔ گوانہوں نے ان بہت سمارے عناصر کو اپنا لیا جو ان کے ہاتھ لگے۔۔۔۔ رومن سرئیس اور شہروں کی باقیات روم کے پچھ قانونی اور سیای ادار فقد یم تلچرل وراشت کی پچھ پینگاریاں۔۔۔۔لیکن جو تہذیب انہوں نے تعمیر کی وہ واضح طور پر ان کی اپنی ہی تھی۔اس میں ان کی خانہ بدوشوں والی مخصوص ٹیکنیکل چا بکدتی داخل کر دی گئی۔ (جس سے اس مخصوص طاقتور ارتقا کا ظہور ہوا جو آج بھی جاری ہے) انہوں نے ایک مخصوص ساجی نظام (جا گردارانہ نظام) کی بنیاد رکھی جس کی تعمیر میں وہ عناصر شامل تھے جو انہوں نے رومن علاقوں میں دیکھے رکین ان میں اکثریت ان کے اپنے رسم ورواج کی تھی۔ یہ چیب وغریب نظام تھا ، بیک وقت بہت ابتدائی اور پیچیدہ مگر اس افراتفری والی صورت احوال کے بہت مناسب۔

انہوں نے کر تیکین چرچ کے دائرے میں رہنا سیکھ لیا اور اس میں سینٹ آ گسٹائن اور دوسرے لاطینی فادرز کے داخل کردہ مادرائی رجحانات کر اپنا لیا۔ یہ فرنڈیئر ٹائپ زندگی کے لیے جو از منہ وسطی میں بڑی عام تھی بہت مفید آئیڈیالو جی تھی۔ سقوط روم کے نیتیج کے طور پر عیسائیت پر مسلط ترک دنیا کی روح نے مضبوط اور اپنی ذات کی نفی پر مبنی مورال کو جسمانی مشقتوں اور ابتدائی طرز زندگی میں عدم تحفظ کے مقابلے میں قائم رکھا۔ قرن کے اختیام کے قریب سے تہند یب بڑی شاندار کا میابی سے ہمکنار ہوئی۔ چند

ذہین ٹیکنیکل ایجادول نے زمین کی پیدادار میں اضاف کیا۔ جا گیردارانہ نظام کے اندر موجود فوجی طبقے کی وجہ سے امن قائم ہوا۔ یہ امن خانہ بدد شول کے مسلس حملوں کے خلاف فوج کا فراہم کردہ تحفظ تھا۔ زرعی پیدادار شیکنیکل ذہانت اور نسبتاً پر امن حالات نے مل کر متحرک تجارت اور اس کے ساتھ ہی ابتدائی صنعتی زندگی کو مہمیز لگائی اور میں مغرب اس وقت سے بتدریج مصروف ہوتا چلا گیا۔

روم کے زوال کی پیدا کردہ خلیج تجری جانے لگی۔نٹی تہذیب کا علاقہ شال شال مشرق ادر مشرق کی طرف پھیلنے لگا ادر پرانی رومن تہذیب کی سرحدو کو بھی پار کر گیا اور اس پر اقتصادی خوش حالی کی برکات نازل ہونے لگیں۔

، ویکی طور پر متاثر ہونے والے کسی انسان نے بارہویں صدی کے منظر کو دیکھ کر اس کے جوش وخروش کو محض انفاق قرار دیا ہوگا۔ قسمت کی دیوی نے (جس پر نشاۃ ثانیہ کو یہ شبہ ہونا يقينی تھا کہ تاريخ کے پہنے کی ہر گردش کے پیچھے اس کی نازک انگلیاں ہیں ) کلیڈ یو سکوپ کے چھوٹے چھوٹے رنگ دارشیشوں کے نکڑوں کی طرح باہم گڈ مڈ کر دیا ہوگا اور اس کے دنائج بڑے خوش آئند ہوتے ہوں گے۔

لگتا ہے ہر چیز سائنس کی تجدید اور احیا کے لیے ایک سازش میں مصروف تھی۔ تجارت اور نیکولوجیکل تجربات شہروں کو قوت حیات فراہم کر رہے تھے۔کاؤ منتگ ہاؤ سز گودام بندرگا ہیں منڈیاں اور دکا نیں ہنر مندوں کے ورکشاپ تا جردں کے گھڑ یہاں تک کہ تلک شہروں کی فصیلوں کے اندر تقمیر ہوتے ہوئے گوتھک کیتھیڈرلزان سب میں دولت کی فراوانی کا نفوذ تھا۔ ہر چیز میں اختر اع اور تجربے کی روح دکھائی دیتی تھی۔ طویل سفروں کے لیے نئے ڈیزائنوں کے جہاز دن سے اتر تا ہوا اجنبی ساز و سامان چیز وں کی نمائش گھروں میں تعیش کے لوازمات سب ارضی فیاضی اور غیر ملکی کلچرز کی کہانیاں ساتی تھیں۔از منہ و طلی سے تقریش کے لوازمات سب ارضی فیاضی اور غیر ملکی کلچرز کی کہانیاں ساتی تھیں۔از منہ و طلی

اگر کوئی شخص شہر کی فصیل پر چڑھ کر مضافات کی طرف دیکھتا تو اے ایک پرانی دنیا نظر آتی ۔ جا گیرداری نظام اب بھی مفصلات پر مسلط تھا۔اس کے پہاڑوں سے سربلند افسردہ قلعے اور شہردل کے اندر اس کے محفوظ مقامات ابھی موجود تھے۔اس دقت نے تجارتی

طبقوں نے جا گیردارانہ طاقتوں سے تکر لینی شروع کر دی تھی۔ ان کو ان کے قلعوں سے نکال باہر کرنے اور شہروں پر سے ان کی سالی گردنت سے نجات دلانے کی کوششوں کا آغاز ہو چکا تھا۔ یہ جیران کن امر ہے کہ جا گیردارانہ نظام نے صرف اپنی مسلسل موجود گی سے اس پیش قدمی اور تجربہ کرنے والی فضا میں اپنا حصہ ڈالا۔ اس سسٹم کے تحت ہی خانہ بردش ذہانت اور ہنر مندی کو ارتقا کی طرف موڑا گیا۔ تجارت پر جا گیردارانہ پابند یوں نے تاجر طبقوں کی خوش انظامی کو چیلنج مہیا کیا اور ان کی کوششیں تیز تر ہوگئیں اور وہ سرمایہ داری نظام خیت کرنے پر مجود کیا ارتقا کی طرف موڑا گیا۔ تجارت پر جا گیردارانہ داجبات پہلی میتوں کی خوش انظامی کو چیلنج مہیا کیا اور ان کی کوششیں تیز تر ہوگئیں اور دہ سرمایہ داری نظام میتوں کی خوش انظامی کو چیلنج مہیا کیا اور ان کی کوششیں تیز تر موجود جا گیردارانہ داجبات پڑی اور میتوں کی خوش انظامی کو چیلنج مہیا کیا اور ان کی کوشیں تیز تر ہوگئیں اور دہ سرمایہ داری نظام میتوں کی خوش انظامی کو چیلنج مہیا کیا اور ان کی کوشیں تیز تر موجود جا گیردارانہ داجبات پڑی اور میتر کرنے پر مجبور کیا۔ اس خابت ہو کیں۔ ہمہ وقت موجود جا گیردارانہ داجبات پڑی اور مین شروع کی اور ابتدائی صنعت کی پر درش میں اپنی تمام تر ایجاداتی ملاش دیں۔ جا گیردارانہ نظام کے چیلنج نے ایک تاجر کو بے چین بنجس اور کی اتبا سوجھ پوجھ دالا کر ای شروع کی اور ابتدائی صنعت کی پر درش میں اپنی تمام تر ایجاداتی منڈوں کا کار دیں جا گیردارانہ نظام کے چیلنج نے ایک تاجر کو بے چین بنجس اور کے انتہا سوجھ پوجھ دالا

57

قرون وسطی دالی عیسائیت کی گرفت نے سائنس کو ایک مسلسل غیر منحرف سسٹم کے طور پر آغاز کرنے پر مجبور کر دیا۔ ہمہ وقت موجود چیلنج کے بغیر سائنس اسلامی سائنس کی طرح مسرت انگیز مثبت خطوط پر کیے گیے مشاہدات کا ایک زرخیز لیکن غیر مربوط مرقع بن کر رہ جاتی۔ اس صورت میں اے اپنے آپ میں ایک آئیدیالو جی بننے کے لیے کوئی محرکات نہ ہوتے اور دہ قرون دسطی کے مادرائی ورلڈو یو کا مقابلہ نہ کر سکتی اور نہ ہی نیچر کی طاقتوں کا'جب انہیں انسانی ذہن کا تعادن حاصل ہواعلان کر سکتی تھی۔

جدید سائنس ان تمام طاقتوں کو منعکس کرتی ہے جو اس کی پیدائش کے وقت ساید قُلَّن تَقْصِین جرما نک خاند بدوشوں کا میکنیکل بیجان نے آباد کار قرون وسطی سوسائٹ کے بانی تجرباتی تفصیلات میں دلچپی جبلی شوتیت پسندی (Positivism) اور تاجروں کا اس دنیا کی حقیقت پر اعتقاد اور اس کے ساتھ انٹر نیشنل ازم ابتدائی نظام سرماید داری کے پیداوار بر مصاف کے ربحانات مسلسل عملی ترتی کے لیے جوشیلی کو ششیں جو تجارت کی راہ میں جا گیرواری کی مسلسل پیدا کردہ رکاوٹوں کا شاخسانہ تھیں اور آخر میں قرون وسطی کے ذہن کی عالمگیر جہت کا پروردہ فلسفیانہ اجد۔ منڈ کی سے ورکشاپ اور دہاں سے کاؤ منٹ ہو تجان کی تک اور کیتھیڈرل سکول نے قلعہ اور وہاں سے شہر کی فصیل تک قرون وسطی زندگی نے اپنے آپ کو جدید سائٹس کے وجود پر شبت کر دیا تھا۔

اس کے برعکس اگر قرون وسطی کے منظر پر کڑے تضادات تمایاں تھاتو یہ سائنس کا کام تھا کہ وہ فلیفے کی مدد سے الٹیلیچویل مصالحت کے لیے کوئی سکیم وضع کرے۔بالا خر جدید سائنس قرون وسطی کے لوگوں کی پھوٹتی ہوئی اقتصادی خوشحالی کے ساتھ ا ددر کے لوگوں کی ترک دنیا کی روایت سے مصالحت کی ضرورت سے پیدا ہوئی۔

اگر تاریخ کے برج کو لاٹانی خوش بختی حاصل تھی تو یہ محض ایک اتفاق تھا۔ یہ تو واضح ہے کہ ان مختلف النوع تاریخی قو توں کے لیے کوئی بھی منصوبہ بندی نہیں کر سکتا تھا ادر نہ ہی ان بے شار محرکات کی منصوبہ بندی ہو علی تھی جو تخلیقی ذہن پر کام کر رہے تھے۔ بطور ایک تخلیقی استعداد کے سائنس کو نہ ختم ہونے والے محرکات سے واسطہ تھا۔ مناسب وقت آن پہنچا تھا۔ نو جوان دلیو کر دلیمس لے رہا تھا۔ کوئی بھی شخص اپنے مزاج ادر استعداد کے مطابق

ورکشاپ سے یا کیتھیڈرل سے ابھرتے ہوئے ان مواقع سے مستفیض ہوسکتا تھایا پھر اگر ایسا نہ کرتا تو اے انجانے خطرات سے دوچار ہونا تھا۔

تیرہویں صدی میں ان دونوں رجحانات کو نمایاں ترجمان مل گئے عظیم فرانسکن معلم اور مفر راج بیکن نے سائٹیفک میتھڈ کے متعلق اپنی عمیق بصیرت سے چھ سات سو سال بعد آنے والے سائنسی عہد کا درون اور اس کی پیغ برانہ تفصیل کی پیش بینی کی۔ ای زمانے کے قریب ٹامس اکوائنس نے متنبہ کرتے ہوئے پیش گوئی کی کہ اس قسم کی بے لگام تعقل لیندی کی ترقی (جونی سائنس پیدا کردہی تھی) انسان کو خدا کی کا نکات سے اور پھر اپنے آپ سے اور یوں زندگی سے بی علیمدہ کردے گی۔ دونوں اپنی اپنی جگہ بچ ثابت ہوئے لیکن ان کے خلاف رد مل جدا جدا تھا۔ بیکن کو تو اس کے مسلک والوں نے جیل میں ڈال دیا۔ اکوائن جو نی قسم کے محدود تعقل پیندی کی وکالت کرتا تھا اس کے ڈو میلیکن سلسلے نے کچھ مناقشے کے بعد پہلے تو اس کے مزد کی کا اعلان کیا اور پھر اسے بیٹ بنا دیا۔

ایک اللیکیچ یل سسٹم کے طور پر مغربی سائنس کا آغاز نہ تو ورکشاپوں سے ہوا اور نہ ہی منڈیوں سے بلکہ یہ قرون وسطی کی ان دانش گا ہوں سے ہوا جو بارہو یں صدی کے قریب کیتھیڈرل سکولز تھے۔ یہ منطق کے عین مطابق تھا کہ ایک فضا میں سائنس کا آغاز نیچرل فلاسٹی کی صورت میں ہو۔کاسولو جنیک فکر کی مجرد اصطلاحات جو قرون وسطی کے ذہن کی فلسفیانہ روایت سے ہم آہنگ تھیں ٹیکن یہ ایک عجیب تبدیلی ہے جو قرون وسطی کے کلچر سے مخصوص تھی۔ یہ اہم الیکیچویل ارتفائی مراحل ایک خوبصورت اور دکش فضا میں واقع ہوئے۔



شارت میں سائنس اور ایمان

ایک پشت جاتی ہے اور دوسري آتي ب فقط زمین ہی انجام تک قائم رہتی ہے

4:126

اینے زمانے میں شارت کا کیتھیڈرل صرف روحانی کروٹوں کی ہی یادگار نہ تھا' بلکہ اپنے ہم عصروں کے لیے بیہ ستقبل کا بالکل اپیا ہی نقیب تھا جیسے بیآج کل جارے لیے قرون وسطی کے زمانے کی علامت ہے۔ گواس وقت سائنس کا آغاز ابھی تک قرون وسطی کے ذہن کی مادرائی تبہہ میں ڈویا ہوا تھا کیکن شاہ بلوط کے درختوں اور خاسمتری اور قلعی شدہ سفید کھروں سے سر بلند بیک پھر دل تاریخی لحاظ سے ہمارے لیے فیکولونی اور سائنس کے دور کی علامت ہے۔

کیتھیڈرل کاعظیم سٹر کچر ہی بذات خود شاریات کے قوانین پر گرفت حاصل کرنے کی طرف ایک اہم قدم تقارید کلیسا غیر معمولی طور پر بلند ہے، جس میں وزن کو نازک طریقے تقسیم کیا گیا ہے۔ یہ اولین گوتھک کیتھیڈرلز میں سے ہے۔ اس کی بڑی بڑی نو کیلی محرابین اس کی انتہائی بلندی اس کی فنکاراند معماری تقسیم جے محرابوں ریز یعنی چھوں کے آرائش سہاروں اور والٹس کے مینشن نے اپنی گرفت میں لیا ہوا ب ان لوگوں کے لیے جنہوں نے الے تغییر ہوتے دیکھا ہے۔ یہ پیکنولو جی کے معجزے سے کسی طرح کم نہ ہوں گی۔

60

جب یہ عمارت او پر اٹھ رہی تھی اُس وقت اس کے کلاس رومز اور دارالمطالعہ میں چکرا دینے والی کچھ سائنسی بصیرتیں تشکیل پا رہی تقییں۔آنے والے دور میں انہی بنیادوں پر ایک قکری سٹر کچر کھڑا ہونا تھا'جے مغربی ذہن کی قوت کی علامت بنتا تھا۔ یہ سٹر کچر کسی طرح بھی اس گوتھک کیتھیڈرل ہے کم مرعوب کن نہیں تھا۔

شارت کے سکول میں قرون وسطی کا دور اور اولین جدید دور کی سائنس کی بنیادوں کے لیے فلسفیانہ زمین ہموار کی گئی۔ نیچر کے مطالعہ کو بطور ایک شعبے اور ایک مضمون کے قائم کیا گیا'جس میں پرانی نظریہ پرسی کی پابندیاں نہیں تقیں ۔ سیبی تصورات کا وہ بنی بویا

گیا، جس سے بعد میں مغربی سائنس کے پودے کو پھوٹ کر ایک بڑا درخت بننا تھا۔ بارہویں صدی کے تعلیمی نصاب میں سائنسی تعلیم کولبرل آرش یعنی دری فنون پر قطعی ترجیح دی گئی۔ پروفیسروں نے دلیرانہ تعلیمی اصلاحات کی دکالت کی جو روایتی ہو میڈیز ز کے علوم خلا شہ.....گرامز علم البیان اور منطق کے بجائے علوم اربعہ لیحنی ریاضی موسیقی (جو ریاضیات کا ہی حصہ تھی) جیومیٹری اور ایسٹرانومی پر مرکوز تھے۔ دنیا کا نے انداز سے جائزہ لینے والوں کے دکلا کو اور لینز پیری کے سینٹ وکٹر اور لاؤن کے ہما یہ کیتھیڈرل سکولز کے اہل کاروں کی خضب ناک ملامت کا نشانہ بھی بنتا پڑا۔ شارت میں پہلی دفعہ قد یم سائنس دانوں کی دستاویز کو منظم طریقے سے جنع کر کے سائنس کی ایک لائبر ریمی قائم کی گئی۔ یہاں سے سائنس کے اسا تذہ کو تحریک ملی تھی اور وہ اپنے ان اور بینل خیلات کو آگے بڑھا کے

نشاۃ ثانیہ کی جغرافیائی دریافتوں کے پیچھے تین صدیوں کا ابتدائی کام تھا۔ مغربی دنیا میں سائنس کو با قاعدہ مطالعہ بنا تھا'سائنسی طریق کا رکی مبادیات کوتر تی کرناتھی' قدیم سائنس کی تھوی بنیادوں پر سائنسی فکر کو استوار ہونا تھا اور زمین کی شکل کے تفصیلی جائزے سے پہلے کوسوی کے قوانین کا کھون لگانا تھا۔ نیچر کی تسخیر کے لیے بنیادی کام بارہویں صدی میں شارت کے سکول میں ہی ہوا۔

سائنسی پیش قدمی کرنے والے شارت کے ان لوگوں کے خلاف مذہبی قد امت پیندوں نے غضب کے پیچھیے قابل فہم وجوہ تحقیق یقتر یبا سات سوسال تک نیچر کو خدا کی غیر متحرک تخلیق قرار دیا گیا تھا، جس میں خود بخو دتخلیق کرنے کی فطری صلاحیت موجود نہیں تھی

لیکن اب شارت کے اساتذہ کہہ رہے تھے کہ اندر فطری تخلیقی تو تیں موجود ہیں جو اپنے خلقی پیرن کے مطابق ظاہر ہور بی ہیں۔وہ اصرار کرتے تھے کہ ان پر تحقیق کرنا انسانی ذہن کے عین شایان شان ہے۔

ایسے معلوم ہوتا تھا کہ وہ پردہ جس کے پیچھے نیچر سات سو سال سے محوفوا بستھی اب اچا مک چاک ہو گیا تھا۔اس سے بھی زیادہ خطرناک امر یہ تھا کہ نیچر سے انسان کا بلاواسطہ رشتہ قائم ہو گیا تھا'جس سے نیچر کروٹیس لے رہی تھی اورزندگی میں داخل ہونے شارت کی تھیوریز کے طلسماتی کمس سے نیچر کروٹیس لے رہی تھی اورزندگی میں داخل ہونے کے لیے جاگنے کی کوششیں کر رہی تھی چنانچہ روایتی ذہنوں کی پریشانی قابل فہم تھی'جس کے مطابق نیچر کی زنچریں کھل رہی تھیں اور نوع انسان بھی اس کی متلون طاقتوں میں الجھ رہی تھی۔

بظاہران ابتدائی اختلافات میں علم دین اور سائنس کے درمیان تاریخی جنگ کے ن جوئے جارب شخ جس نے آخری قرون دسطی کے دوران سائنس انقلاب تک اور کیلیلو کے خلاف مقدے سے ہمارے اپنے زمانہ تک سائنس کی ترقی کو پریثان کرنا تفا۔ تاہم تصادم کی جڑیں اتن گہری نہیں تھیں بطنی کہ بظاہر نظر آتی ہیں۔سائنس اور ایمان (باعقل اور مذہب) میں جو نا قابل مصالحت دوئی ماضی میں نظر آتی ہے محض مذہبی کا ننات کو بچھنے کے دو طریقوں میں تصاد سے شروع ہوئی۔دنیا کے نئے سائنس تناظر کے نقاد محض قدامت پند متابی نمائی نمائند سے شروع ہوئی۔دنیا کے مناح سائنس تناظر کے نقاد محض قدامت پند مثالی نمائند سے شر

نہ ہی شارت کے اساتذہ کو نیچرل کا منات سے خدا کی دنیا کو الگ کرنے کا کہ پھی خیال آیا۔ ان کی نظر میں کا تنات کے قوانین ذہنی اور اک ..... اس کے ساتھ پر ان فلاسٹروں کی خدمات .....اور ان سب پر الوہی کا تنات اور اس کا ڈیز ائن محیط تھا۔ شارت کا کیتھیڈرل اور اس کے مجتسے کا تنات کے پائیدار تصور کا بھری اظہار ہیں جو ماضی اور حال نیچر اور ایمان عیسائی ند جب اور سائنسی فکر بائیل کی دنیا اور یونا اور روم کی قدیم دنیا دری فنون کی تدرلیں او رسائنس کی تعلیم پر محیط تھے۔ بیاس روح کی تجسیم تھی جو شارت کے ملتبہ فکر میں نفوذ کیے ہوئی تھی۔ علم کا تنات کے ماہر بطلیموں ریاضی دان فدیا خورث عقلی قطعیت

اور سائنس کی منظم تر تیب کا استاد ار سطو شارت کے شاہی دروازے کی خوبصورت تکونی سختی پر عیسیٰ اور سینٹس اور لبرل علوم کے بانیوں کے شانہ بشانہ نظر آتے ہیں۔ نوزائیدہ سائنس کی روح نے مذہب کے خلاف بغادت نہیں گی۔ یہ محدود خدا اور

محدود کا نتات کے پابندعلم دین کے ان قدامت پسند ماہرین کا بردلاندعلی افتخار تفاجس نے آخر کار سائنس کو مدافعت پر مجبور کیا۔ ان روایت پرستوں کی کا نتات اتن وسیع نہیں تھی کہ اس میں ایمان اور سائنس دونوں انحضے ساسکیں قرون وسطی پر چھاتے ہوئے قدامت پسند سینٹ برنارڈ کے فیضان سے متاثر پیرٹ اور لینز اور لاون کے قدامت پسندعلم دین کے ماہرین شارت کے اساتذہ کے پیچھے شکاری کتوں کی طرح پڑے ہوئے تھے۔ وہ ان کواپنی عدالتوں میں طلب کرتے تھے اور سائنس کو کفر اور اس کے پڑھانے والوں کو باغی قرار دیت تھے۔ اس زمانہ سے ہی دراصل مذہب اور سائنس کی جنگ کا آغاز ہوا۔

بارہویں صدی کے اس کیتھیڈرل کو 1194ء میں ہولناک آگ گلی اور اس کا بزا حصہ جل کر تباہ ہو گیا۔ شہر کے لوگ خوف زوہ تھے۔ تباہی کو عذاب الہی سمجھا گیا جو اس درس گاہ پر اس کی بیہودہ تعلیمات کی سزا کے طور پر نازل ہوا اور اس کے اساتذہ کو قدرت کے پوشیدہ اسرار میں مداخلت کی وجہ سے ان ہی طاقتوں سے میہ اجر ملاجن میں وہ مداخلت کر رہے تھے۔ ایسا خیال کرنے میں وہ پادری بھی شامل تھے جن کی آتھوں میں اسی طرح کی سرت نظر آتی تھی جیسے ان کے اور لینز اور لاون تے ہم کاروں میں۔

تیرہویں صدی کے معماروں نے پرانے نقتوں کی مدد سے اس کر ہے کو دربارہ تعمیر کیا۔ رنگ دار شیشوں والی خوبصورت کھڑکیاں قرون وسطی کے ہنر کا ایک معجز وشیس اور اس مکمل طریقے سے بنی ہوئی تعمیں کہ عقیدت مندوں کو یقین ہو جاتا تھا کہ ان سے جنت نظر آتی ہے۔ یہ اس کی روبارہ تغمیر کے زمانے میں لگائی گئی تھی اور مقامی گلڈز کا عطیہ تعمیں ۔ وہ پشتے بھی جو کیتھیڈرل کے سامنے کے حصے کوایے قابو میں رکھے ہوئے تھے جیسے سیئے کو تار جکڑے رکھتے ہیں ای زمانے میں تعمیر ہوئے۔ کوتھک فیکنو لوجی کی ترتی میں اس کیتھیڈرل کی

دیانت دارانہ کارکردگی کے طفیل آنے والے زمانوں کے لیے بیط ظیم کیتھیڈرل

اپنے اصلی تصور کا عملی نمونہ تھا۔تاہم اس کے اندر کا حصہ جو ناف کی تاریک بلندیوں میں کھو جاتا ہے رنگ دارشیشے کی کھڑ کیوں سے مختلف کی ملی جلی روشنی جو پھروں کی بے کیفی دور کرتی ہے اس کی نیم تاریک کو روشن کرتی ہے اصلی معماروں کے وژن کا نمونہ پیش کرتی ہے۔

مغرب کی طرف کا سامنے والا حصد جس میں شاہی دروازہ ہے مع اپنی تکونی لوج کے جس پر علوم اربعہ کی نیچرل سائنوں کو شامل کر سے ساتوں لبرل آرٹس کنندہ ہیں آگ محفوظ رہا۔ اس میں ہر شعبہ علم کی نمائندگی ایک بت پرست استاد کرتا ہے..... ڈوناٹس (یا شاید لاطینی کا دوسرا ماہر صرف ونحو پر شین ) ارسطو سر ڈاقلیدی نطیموں فیڈ غور ث اور میت کو چس کی اس سکول میں آبیاری ہو رہی تھی۔ مغرب کے سامنے والے صحے کی تغیر روایت کو جس کی اس سکول میں آبیاری ہو رہی تھی۔ مغرب کے سامنے والے صحے کی تغیر مالاء میں شروع ہوئی۔ اس کا ظران تھریمر کی آف شارت تھا ہو نی ہوا ہوا ہو ہوں ہوا ہوا یہ مغربی حصہ بنا شروع ہوا۔ یوں شاہی درواز سے پر ساتوں لبرل آرٹس کے مطالعہ جب یہ مغربی حصہ بنا شروع ہوا۔ یوں شاہی درواز سے پر ساتوں لبرل آرٹس کے محتے تھر ہو کا ہو ہو رہ میں اس کا تعلیمی فلنے کا بھری اظہار ہیں۔

اکیڈیمک مذریس کو جدید بنانے میں شارت کو تعلق اس طرح تھا کہ قرون وسطی کی تعلیمی روایت کو بارہویں صدی کی نامیاتی فرانسیمی سوسائٹی کی ضروریات سے کیے ہم آہنگ کیا جائے۔ پیری سے اطراف ساتھ میل کے نصف قطر کا علاقہ جس میں اہم شہر بشمول شارت واقع بین ال دی فرانس کہلاتا ہے۔ یہ ہر جدید اور ترقی پیند چیز کا مرکزی نقطہ ہے۔ گوتھک کیتھیڈرلز کی صورت میں جیران کن نیکولوجیکل شاہکاروں کے ساتھ سائنس کا مطالعہ اور تعلیم میہیں سے شروع ہوئیں بلکہ ابتدائی نظام سرمایہ داری کی ابتدا بھی ای علاق

ال دی فرانس طلیمش اور برطانوی اون کا قدرتی تجارتی مرکز تھا۔ یہاں ے اون بحیرۂ روم کی بندرگاہوں کو روانہ کی جاتی تھی۔اون کی تجارت میں گرم بازاری سے شارت سینٹ جرمین ریمز کیمیوین اور سینٹ کونٹین خوش حالی سے ہمکنار تھے۔ان کی تجارت سے کمائی ہوئی دولت کا اولین اظہار بلندوبالا کیتھیڈرلز میں ہوا اوران کی جارحانہ آزادی کا مرکز

64

کمیونز میں ہوا'جو فیوڈل امرا ہے شہر پر اقتدار چھینے کے لیے منظم کی گئی تھیں تعلیمی اصلاحات میں بھی ای قشم کی روح روال دواں تھیٰ جن میں نیچر کے مطالعہ پر اصرار سے اس نئے کاردباری معاشرہ کی ذہنی سمت کا پیۃ چلتا ہے۔

شارت کے سکول میں تعلیمی اصلاحات کا سب سے بڑا ترجمان ولیم آف کو ٹیر تھا۔ وہ تھیئری اور شارت کے ایک اور استاد برنارڈ سلولیٹر کے ہمراہ مغربی سائنس کی بنیاد یعنی نیچرل فلاسفی کی تفکیل میں پہل کارتھا۔ دراصل کو ٹیڑ کے تعلیمی پر وگرام میں اصلاحات کی جنگ اس سکول میں سائنس کی اہمیت منوانے کی منطقی تو سیع تھی۔شاہی دردازہ کے او پر کندہ مجتموں سے جس میں ساتوں علوم باہم برابر.....اور عیلی اور سینٹس ..... کی سطح پر دکھائے گے جن ظاہر ہوتا ہے کہ سائنس پر یہ نیا اصرار دنیا کی فطری ہم آ ہتگی کے اس انسان دوست تصور کی پیدادار تھا جس میں تصورات کی دنیا اور نیچر کی دنیا ایک ہی نظر آتی ہیں۔شارت کے اسا تذہ کے خیال کے مطابق انسان اور نیچر دراصل ایک کی اکائی تھے۔ چنا نچہ مطابعہ کو ' ہیو ساجی علوم اور علوم اربعہ کے نیچرل دراصل ایک ہی اکائی تھے ۔چنا نچہ مطابعہ کو ' ہیو ساجی علوم اور علوم اربعہ کے نیچرل دراصل ایک ہی اکائی تھے ۔چنا نچہ مطابعہ کو ' ہیو

ہم جو آج ای قسم کے تاریخی عمل سے گزر رہے ہیں جو اس دور میں جاری تھا یہ محسوں کرنے میں حق بجانب ہوں گے کہ ضرورت سے زیادہ سیشلا ترزڈ انجینر وں یا ڈاکٹر دن میں انسان دوتی کی تعلیم کا ہلکا سالمس بھی شاید ایک صحت مند توزن پیدا کرسکتا تھا۔ بینڈ دلم مخالف سمت میں جھول چکا ہے۔ ہمیں تو آٹھ سو برسوں میں اکٹھی کی ہوئی بے اندازہ صخیم سائنی معلومات سے نمٹنا پڑتا ہے جبکہ شارت کے اساتذہ کا تعلق سائنس کے صرف ابتدائی مطالعہ سے تھا تاہم یہ خیال بڑا خوش کن ہے کہ مغرب میں سائنس کی تدرلیں کا آغاز کا نتات کی لازمی دصدت میں پیوست اس تصور سے ہوا کہ تمام علوم ایک ہی دصدت ہیں۔

بارہویں صدی میں دہ س قتم کی سائنس تھی جس کی شارت میں آبیاری ہوئی؟ بظاہر اس دفت مغربی سائنس کی بنیادیں اٹھائی جا رہی تھیں سولہویں صدی کے بعد ہم اے جدید سائنس کہتے ہیں ادر ایسا کرتے دفت ہم چار سو سال پہلے کے بنیادی کام کو عادماً نظر انداز کر دیتے ہیں۔خاہر ہے پہلے بنیادیں رکھی جانی تھیں۔شارت میں جو فیصلہ کن قدم اٹھایا

گیا' وہ نیچرل فلاسفی کی تشکیل تھی لیتن ان فلسفیانہ اصولوں کی عمارت کی تغیر جس کے اندر مغربی سائنس آ گے بردھی اور نے شعبے قائم ہوئے۔ نیچر کی کسی واضح تفنیش سے پہلے (اور اس کے خصوصی شہوں کے قیام سے پہلے) بنیادی اصولوں کی وضاحت ضروری تھی۔ شارت کی سب سے بڑی خدمت ای کام کی تحکیل تھی لیکن شارت کے خیالات مجرد تصورات کا طواف نہیں کرتے تھے۔ انہیں نیچر کے ٹھوی وژن سے جیھان حاصل ہوا۔ یہ نیچرل کو سموں کا ایسا تازہ اور جاندار وژن تھا (جسے قرون وسطی کے سائنس دان ایک الگ کو سولو جی کہتے تھے) اس کے خاکے کو مستقبل نے ایسٹرونو میکل' میڈیکل' میڈیکل با ئیولو جیکل' کی میک اور جغرافیائی تفصیلات سے پر کرنا تھا۔

قرون وسطی کے ذہن کے لیے نیچر اجنبی تھی۔ یہ اجنبیت غیر دنیادی ذہن اور حواس کی دنیا کی کمل نفی کی پیداوارتھی جس کا اعلان سینٹ آ سٹائن نے پانچویں صدی کے اوائل میں روم کے دهند کے میں کیا۔ رومن تہذیب کے سقوط سے پیدا ہونے والے المناک حالات کے بعد یہ ذہنت بڑی مناسب تھی (ویے ہی جیسے یہ ابتدائی زندگی کی کٹھنا تیوں کے لیے مناسب تھی)۔ یہی وہ الٹیلیکچول وراشت تھی جے شارت کے استاد لیٹ دینا چاہتے تھے۔ کسی حد تک وہ سرمایہ دارانہ سوسائٹی کی ضروریات کو پورا کر رہے تھے جبکہ قربی کی تھی یڈرل سکولز میں ان کے زیادہ قدامت پہندہم کار عیسائیت کی روایتی اور غیر دنیاوی تعہیر کے حال تھے۔

حقیقت کی جانب ایک اور اہم قدم بڑھا کر شارت نے قدیم دور کے سائنس علوم کی تغییر نو کی طرف گویا رہنمائی کی جس سے مستقبل کی مغربی سائنس کی بنیاد مشخکم طریقے سے قائم ہو گئی۔ نیچر کی طرف مڑنا دانستہ طور پر ماضی کی بنیادوں کی طرف پلٹنا بھی تھا۔ شوں الفاظ میں اس کا مطلب قدیم کتابوں اور مخطوطات کی منصبط لائبر یری بنانا تھا۔ لا طینی میں پرانی سائنسی کتا میں موجود تھیں۔ اس عمومی کوشش میں لا طینی ادب کی بازیافت بھی شامل تھی جس کی شارت میں واضح طور پر نشو دنما کی جاتی تھی۔ عربی سے بھی سائنسی کتابوں کے تراجم کیے گئے اور اسے تدر ایس میں شامل کرنے کی تجر پورکوشش کی گئی۔ یہ مغربی سائنس کی تر تی میں دور رس اقدام تھا، جس کا ذکر بعد میں آئے گا۔ واضح ہے کہ انسان دوتی ، جس کا رشتہ ہم

66

موجود تھا کہ جاہل مغرب کو اپنی تخلیقی فکر کے لیے فلفے اور ادب میں کلا یکی فکر کی جتنی ضرورت ہےاتی ہی سائنس میں بھی ہے۔ ہیو مشاز کے خوبصورت آئیڈیل میں سے تاریخی آگبی موجودتھی۔

شارت میں انسان دوست تہذیب 1170ء کی دہائی تک اپنی معراج کو پینچی۔اس وقت سائنسی نشاۃ ثانیہ کی ایک نسل گزر چکی تھی۔لاطینی نظر کی کلا سیکی لطافت معظیم رومن مصفقین سے آشتائی'تمام تعلیمی فلسفہ'جس کا رواج جان آف سالز بری کے چانسگری کے دوران ہوا'مغربی دنیا میں کلا سیکی روایت کے نقطہ ہائے عروج ہیں۔

کیتھیڈرل سکول میں پیدا ہونے دالے اہتزازات آئندہ صدیوں میں بھی دور تک اثر انداز رہے۔اطالوی نشاۃ ثانیہ سے وابستہ لوگ ، جنہوں نے بطلیوس اور سریو کی مدد سے گلوب کو از سرنو تفکیل دیا کلا سیکی کلچر کے عمومی احیا ابتدائی سائنس کی از سرنو تفکیل کی طرف فیصلہ کن اولین اقدامات اور اور یجنل سائٹیفک تحقیق سے پر زور اولین محرک کے لیے شارت سے ہی ممنون احسان تھے۔فعال سائنسی فکر کی ایک مسلسل روایت یعنی کلا سیکی سائنس کی بازیافت سے لیے مسلسل کوشش جو کلا سیکی ماضی کے احترام کا فیضان تھی سکول آف شارت سے شروع ہو کر نشاۃ ثانیہ اور دریافتوں کے دور تک چلتی گئی۔ نیچر کی طرف دالیس کا

بنیادی فلسفیانہ اصولوں کی تشکیل کو سو کے بنیادی تصور کا تعین (جس سے بعد میں خصوصی سائنسز کا آغاز ہوا) ماضی کے زمانے کے علم کی تعیر نو (جس کی دساطت سے مغربی سائنس کے آئندہ ارتقا کو ایک طور بنیاد ملنی تھی) ---- ان میں سے ہر قدم بزا اہم تقا-بارہو یں صدی کے دسط میں پندرہ ہیں سال کے عرصے میں مغربی سائنس کے ارتقا کو جاری کرنے کی کوششوں میں مٹھی تجرآ دمی شعوری طور پر مصروف تھے اور اس متصد کے حصول کے لیے انہوں نے ہر ممکن قدم الشایا۔ یہاں ہم ان اہم اور مخصوص کھوں کے آسنے ساسنے جی جب عظیم تاریخی نتائج کی حال ایک تحریک کا آغاز پوری آگھی سے---اور تقریباً پوری کا میابی کے ساتھ ---کیا گیا۔

یہ عجیب لگتا ہے کہ سائنٹی دور کی با مقصد سر گرمی کا آغاز اس جگہ سے ہو جو ہماری نظر میں مذہب کی مکمل بنجسیم ہے۔ حقیقت سہ ہے کہ جدید سائنس نشاۃ ثانیہ کے خوبصورت

خیال ...... آردو موندی ......(عالمگیر تنظیم پر ایمان) یعنی ایک کا سکاتی نظم و صبط کے مذہبی خیال سے ہی پیدا ہوئی۔

نيچ کوخود مختار اور بردی حد تک از خود متحرک دنیا تسلیم کرنا به شارت کی نیچ رل فلاسفی کا بنیادی تکتد تھا، قرون وسطی کے لیے چوٹکا دینے والا تصور تھا۔اس کی وجوہ مذہبی سے زیادہ فلسفیانہ ہیں۔ سوال صرف سے نہیں تھا کہ ایک یا دری حسیات کے ذریعے نیچر سے لطف اندوز ہونے کی حوصل محفی کرتا ہے اس پر برزخ میں سزااور دوزخ میں ابدی لعنت کی پیش کوئی کرتا ب- تقريباً سات سوسال تك قرون وسطى كى قكر لا محدود ماورائى اقليمون ير مركوز روى اور ز مین کو حقارت سے غیر اہم بلکہ عظیم غیر مرئی کا تنات سے بھی کم غیر حقیقی کہا جاتا رہا۔ قرون وسطى كى ردايق فكر كے ليے دوسرى دنيا محض حيات بعد الموت نيس تقى جو صرف جارى موت کے بعد حقیقت بنے گی بلکہ وہ ہماری زندگی کے ساتھ بھی بیک وقت موجود تھی گرنستنا بلند تر اور غیر مرئی سطح پرٔ جهان انسانی روح کسی بھی دفت پنچ سکتی تھی۔ دہاں انسان کو دکھوں کا مدادا تذبذ ب سے چھٹکارا اور بدلظم دنیاوی زندگی کے معانی ملتے تھے۔دہقان نے فلسفی تک قرون وسطی کے ذہن کو یہی سکھایا گیا تھا کہ جاری دنیا حقیقت میں محض ایک اجمالی نظارہ ب- اس بلندتر زندگی کا جوتمام آدرشول اور اقدار ..... یو نیورسلز ..... کا از لی مقام ب فلف ن اس ابدی حقیقت برغور کرنے میں بڑا وقت صرف کیا اور دہ غیر مرئی کڑیاں تلاش کرنے کی کوشش کی جوانسانی معاملات کی لامحدود کو یکجا کرتی ہیں۔اس سوچ میں بڑی گہری حکمت ستحقی جواس کلچرل وژن میں انسان کے داخلی اطمینان کو سہارا دینے کے لیے کافی تھی اور یوں محسوس ہوتا تھا جیسے مغربی تہذیب اے کھو چکی تھی۔فطری دنیا کوئی دور افتادہ سا مقام معلوم ہوتی تھی۔

وہ ذہنی عادت بحس کی پرورش صدیوں کے افسوسناک رہن سہن نے کی ہو ادر جس کی توثیق مذہبی دلاکل نے کی ہوالیک رات میں ختم نہیں ہوتی۔ یہ خلا میں لنگتی رہتی ہے اور نے خیالات کے لیے بنیاد بن جاتی ہے۔۔۔۔ تازہ بصیرتوں اور زندگی کے نے تجربات کے لیے حوالے کا ایک متروک فریم ورک بن جاتی ہے۔

قرون وسطّی کی قکر کے سب سے عظیم معمار سینٹ آ گسٹائن نے دنیاوی سیاق و سباق میں نیچر کوافسوسناک حد تک غیر اہم مقام دیا۔اس نے بید دعویٰ چیش کیا کہ دنیا کوتخلیق

68

کرتے وقت خدا نے بچھ بیچھے چھوڑ دیا تھا۔ اس چھوڑی ہوئی چیز کو آ گسٹائن نے '' تعلیل کے نیج '' کہا اور ان کو ایک جسمانی وجود شلیم کیا۔ وہ انہیں '' مرطوب فطرت'' کے اجسام کہتا تھا۔ یہ دکش تصور آسانی سے تمام قابل مشاہدہ حقائق رعنی پیدائش بالیدگی اور ترقی کا (جن کو قرون وسطی میں پیدائش کا مظہر سمجھا گیا) وظیفہ اور صفت قرار پایا۔ دوسرے الفاظ میں نیچرل ارتقا کی پوری اقلیم خدا کے تخلیقی عمل کی تحض ایک حمنی پیداوار بن گئی تخلیق کے چھ دنوں کے ایک نہیں تھا کہ وند کے تحلیقی عمل کی تحض ایک حمنی پیداوار بن گئی تحلیق کے چھ دنوں کے ایل نہیں تھا کیونکہ یہ کسی چیدہ تعلیلی پیٹرن یا آزاد ارتقائی قوانین کا نتیجہ نہیں تھا۔ یہ بیا اہل نہیں تھا کیونکہ یہ کسی چیدہ تعلیلی پیٹرن یا آزاد ارتقائی قوانین کا نتیجہ نہیں تھا۔ یہن جس سے خفلت برتی گئی ہواور جس میں خدا کے فضل سے چیز میں خود اپنی دیکھ ہوں۔ چنانچہ اس خیال کے مطابق انسان اپ ذہن کو بلند تر اور زیادہ روحانی معاملات کے ہوں۔ چنانچہ اس خیال کے مطابق انسان اپ ذہن کو بلند تر اور زیادہ روحانی معاملات کے ہوں۔ چنانچہ اس خیال کے مطابق انسان اپ ذہن کو بلند تر اور زیادہ روحانی معاملات کے ہوں۔ چنانچہ اس خیال کے مطابق انسان اپ ذہن کو بلند تر اور زیادہ روحانی معاملات کے

شارت کے نیچر کسٹ اس مذہبی وضاحت سے مطمئن نہیں تھے۔ان کی نظر میں نیچر کہیں زیادہ فیاض تھی اور آ گٹائن کے باغ میں پیلئے ہوئے بیجوں کے تصور سے نسبتا کہیں زیادہ معجزاتی قوتوں سے معمورتھی۔ان کا خیال تھا کہ تخلیق صرف چھدذوں میں ختم نہیں ہوئی' نیچر کی دنیا میں ختم نہ ہونے والا مسلسل تخلیقی عمل مختلف صورتوں میں اب بھی ہماری اسکھوں کے سامنے جاری بشرطیکہ کوئی صاحب نظر ہو۔

بنیادی طور پر شارت کی تھیوریز اور بالعوم بارہویں صدی کے نیچر اسٹوں کی تھیوریز کی پیدائش قردن وسطی کے وژن کو نیچر کے ایک حیات بخش اور مسلسل تخلیقی قوت کے تصور پر تک طرح سے مرکوز کرنے سے ہوئی۔موٹے لفظوں میں گویا لوگوں نے کمی ایس مانوس صورت حال کو دیکھا،جس کے اصل جو ہرکا ادراک انہیں پہلے کبھی نہیں ہوا تھا۔

ی ورا مورف حال وورید میں سے بس بوہرہ اور سے ایس پہلے کا بیں ہوا تھا۔ شارت کے مکتبہ فکر نے ایک ادبی تحریک کو بھی ابھارا جو فرانسیسی شاعرا یلال دی لل اور یان مونگ سے ہوتے ہوئے اطالوی شاعر دانتے اور پیٹراک تک جا پیچی اور اس نے وژن کو شاندار شاعری میں بدل دیا۔شارت میں اس بسیرت کو نے ادراک کے برابر ہی سمجھا جاتا تھا۔(جدید مصنف اے ڈسکوری آف نیچر کہتے ہیں)اور اس مکتبہ فکر کا اصل کارنامہ اس ادراک کا کھونے لگانا تھا۔

69

سب سے پہلا مقصد بائل کی کتاب پیدائش کی نئی تعییر تھی۔ نیا وژن چھ دنوں میں تخلیق کے محدود سلسلے کے تصور کی تر دید کرتا تھا۔ اس طرح انجیل کو ایک علامتی کہانی کے طور پر پڑھنے کی ضرورت تھی جس میں قدرتی تخلیق کا مثبت تصور شامل ہوا درجس سے مطابق تخلیق ایک ایما ارتفا پذیر عمل ہو جائے جو ابھی ختم نہیں ہوا اور تا حال جاری ہے۔ کتاب پیدائش سے پہلے ایواب پر اپنے لیکچرز میں شارت کے استاد تھیئری نے تخلیق کی محض' نظری اسباب کی اصطلاحوں' کے حوالے سے از سرنو تشریح کی ای پھنس اور مذہب کی وحدت کی طور پر شاہی وروازے پر ایسی تجمد سازی کروائی تھی جو سائنس اور مذہب کی وحدت کی علامت تھے۔ اس نے اپنی ایک جملہ سازی کروائی تھی جو سائنس اور مذہب کی وحدت کی اسباب کی اصطلاحوں' کے حوالے سے از سرنو تشریح کی ای پڑھیں دور کے خالیت کی محض' نظری کے عین مطابق ہے۔ یہ چونکا دینے والی نئی تعیر تھی جو جدید دور کے قدامت پندوں کے لیے بھی صدے کا باعث ہو کتی ہے۔ تھیئری کے ہم عصروں نے اس کی اعلانے مذمت کی اور اے جادو کر کہا معلوم نیں ایسا کرنے والوں میں اس کے ہم کار شے یاشا کرداور ان کے والدین۔

نیچرل اصطلاحات میں تخلیق کی تعبیر نو کے علاوہ تھیئری کے علم دین کی بنیاد اس خیال پر بھی تھی کہ خدا بتدرینج اس دنیا کی'' آرائش' اور''زیبائش'' کر رہا ہے۔(اس خیال کو چرج کے پچھ فادرز پہلے ہی تخلیق سے ممیز کر رہے تھے)اور اس میں یہ خیال پوشیدہ تھا کہ ارتقا کا عمل جاری ہے۔اس کی تقریریں کتابی صورت میں شارت کی نیچرل فلا مفی کا سنگ میل بن گئیں۔طالب علموں کی ایک نسل اے پوجی تھی۔ان کا خیال تھا کہ اس میں افلاطون کی روح حلول کر گئی۔

تصیری بی نے (کو تجز کی معیت میں) قرون وسطی کے مغرب کو کو سوں کے معتر یو کو سوں کے متعلق افلاطون اور فیٹا غورث کے پکھ خیالات سے متعارف کر دایا .....مزید بر آں کا تنات کے منتظم سٹر پکر کا بنیادی وژن اس نے دیا جے مغربی قکر میں ایک حیات بخش خیال کے طور پر زندہ رہنا تھا اور جو نشاۃ ثانیہ اور سائٹیفک انقلاب کا اثر انگیز تصور تھا۔کو سوں کے افلاطونی وژن سے نئی زندگی حاصل کرنے والی عیسائی تعلیمات کی آزاد خیال تعییر سے تعیر کی بی نے مغربی کو کو سوں کے معتر کی مغربی کر دایا .....مزید بر آل کا تنات کے منتظم سٹر پکر کا بنیادی وژن اس نے دیا جے مغربی قکر میں ایک حیات بخش خیال کے طور پر زندہ رہنا تھا اور جو نشاۃ ثانیہ اور سائٹیفک انقلاب کا اثر انگیز تصور تھا۔کو سوں کے افلاطونی وژن سے نئی زندگی حاصل کرنے والی عیسائی تعلیمات کی آزاد خیال تعیر سے تھیر کی معیر کی بی نے مغربی سائنس کو مغیر کی سائنس کو بنیا دی تعلیمات کی تواد خول تعیر میں میں سائنس کی مغربی سائنس کو بنیا دی تھور اتی جو بھی اور میں سائنس کو بنیا دی تعلیمات کی آزاد خیال تعیر سے تھیر کی معیر کی بی نے مغربی کی معیر کی معیر کی تعلیمات کی آزاد خیال تعیر سے تھیر کی معیر کی می معیر کی می کی معیر کی معیر کی معیر کی می کی معیر کی معیر کی معیر کی معی

70

یہ یتھیئری ہی تھا.....جس کی چانسلری کے دوران 1140ء میں اس مکتبہ قکر نے ساری مغربی دنیا سے طالب علموں کو اپنی طرف تھینچتا شروع کیا۔اس کی بنا پر اس سکول نے واضح مین الاقوامی رنگ اختیار کر لیا۔اس سکول نے سپین میں سائنس پر قدیم عربی مخطوطات کی تلاش شروع کروائی۔اس کا نتیجہ سے لکلا کہ کچھ حیرت انگیز ارسطا طالیسی اور اسلامی خیالات بھی بھی شارت کی قکر میں بھی ظاہر ہوتے۔

اس کی نظری دستادیزات اور اس کے شاگردوں کی پرجوش رائے ہے ہم اس غیر معمولی شخص کی صرف ایک تصویر ہی تیار کر سکتے ہیں اور اس کے ذہن کی خصوصیات کا پچھ اندازہ کرنے کی کوشش ہی کر سکتے ہیں۔جدید سائنس کے اولین معمار ہمارے سامنے کو پر نیکس، کیلیلو 'ڈیکارٹ اور نیوٹن کی طرح گوشت پوست کے انسانوں کی طرح نہیں آتے۔زمانہ کے بُعد نے ان کی تصویروں کو دھندلا دیا ہے کیکن افلاطون کے اس' اوتار' کا ذہن اس کا مُنات کے ریشٹل نظم دھنبط کے مبارک وذن میں روشن اور صاف نظر آتا ہے۔

کیتھیڈرل سکول کا بارہویں صدی کا یہ چاسلر مجموع طور پر حیران کن حد تک جدید لگتا ہے بلکہ طالب علموں کے بین الاقوامی گردہ میں جس میں نوجوان اپنے زمانے کی خوشحالی سے اپنا حصہ لینا چاہتے شیخ اق ازانے والا ماڈرن استاد تھا۔ فرہبی عقاید کی عقل پر منی تعبیر کے حساب سے وہ جدید تھا۔وہ جدید تھا کہ وہ ایسے مسلسل تخلیقی عمل پر اعتقاد رکھتا محارک تی دساب سے وہ جدید تھا۔وہ جدید تھا کہ وہ ایسے مسلسل تخلیقی عمل پر اعتقاد رکھتا تھا،جس کی تہہ میں بظاہر خدا کی طرف اس دنیا کو متواتر حسین بنانے کا تصور موجود تھا۔اپن محرک قیادت اور منصوبوں کے مرعوب کن تنوع اور اپنی پیش قد کی کے طاقتو را ترات کی بنا محرک قیادت اور منصوبوں کے مرعوب کن تنوع اور اپنی پیش قد کی کے طاقتو را ترات کی بنا میتھیسیس یو نیورسلز (Mathesis Universalis) کی پیش بینی میں وہ جدید تھا۔لیکن ہوتا نیوں ہے کہ اگر آپ کی ماضی کی سائنسی قکر اور تہذ ہی ماحول کو زندہ کرنے کی کوشش کریں تو غیر متوقع طور پر آپ اپنے آپ کو ای زمانہ میں پاتے ہیں پھر قرون وسطی کا زمانہ جدید دور

ہر اس سطح پڑجہاں شارت نے خدمات انجام دیں بھیئر کی کا ذہن تک سب پر سبقت لے گیا۔۔۔۔اس نے دقیانوی اور تنگ نظر تعبیروں کی الجھنوں سے نیچر کو الگ کیا۔سائٹیفک کوسمولو جی کا خاکہ تیار کیا جو مزید تحقیق کے لیے نقطہ آغاز بنا۔اس نے ماضی ک

جع شدہ سائنڈیفک معلومات کو ایک مضبوط بنایا۔شارت میں تمام تر تر قیاتی اقدامات کے محرک کے طور پر تھیئری نمایاں نظر آتا ہے۔وہ مستقبل پر نظر رکھتا تھا۔ایک دن اے مغربی سائنس کے سچے بانیوں میں شار کیا جائے گا۔شاہی دروازے پر سائنس اور مذہب کے درمیان ہم آہنگی کاعظیم وژن اس کی ذہنی صلاحیتوں کو ایک مناسب خراج ہے۔

جارا زمانۂ جو سائنس کو زندگی کی معنویت اور اس کے ہمد گیر سیاق وسباق سے بتدریخ علیحدہ کرکے دیکھ رہا ہے'ایک دن شایداس اولین معمار کی ستائش کرے جس نے متشد نقادوں کی مخالفت کے باوجود بڑی دلیری کے ساتھ سائنس کو ترقی دی اور سائنس کا بیہ وژن کہ وہ دنیا کا صرف ایک پہلو ہے' قائم رکھا۔

دوسرے اور شاید شارت کے سب سے بڑے نیچ رکسٹ کا خمیر مختلف تھا' گودہ ای الٹیلیکو تل ماحول کی پیدادار تھا اور ای نسل سے ہی تھا جس کا تعلق تھیئر کی سے تھا۔زمانوں ک قید سے مادرا دلیم آف کو ٹیچز کی سرکش آواز آج بھی ہمارے کا نوں میں گونجی ہے جب دہ اپنے کا فر قرار دینے والوں کو للکارتا ہے۔'' میں خدا کے ہاتھ سے پچھ نہیں چھین رہا ہوں۔ شر کے سوا دہ ہر چیز کا خالق ہے لیکن نیچر جو اس نے اپنی تحلوق کو دربیت کی ہے دہ تخلیق محک کی پوری سیم کی سحیل کرتی ہے۔ یہ بھی ای عظمت پر دلالت کرتی ہے کیونکہ ای نے نیچر کو بھی

کتنی پر افتخار آواز ہے !اور کیا وژن ہے جس میں نیچر اب بغیر کسی کے سہارے کھڑی ' بتخلیقی عمل کی پوری سیم'' کی یحیل کرکے خدا کی شان میں اضافہ کر رہی ہے۔علوم دین سے نہ کوئی الجھادَ اور نہ ہی سلجھادَ۔اس کے بدلے نیچر کا مثبت وژن جوانسانی ذہن کو بلا روک ٹوک سائنسی تحقیق کے لیے بطور ایک تخلیقی عمل کے دعوت دیتا ہے۔( کو نچڑ کی وضاحت کے پیش نظر سے سب نیچر کو ایک خود مختار جہت کے طور پر تسلیم کرنے کا لازمی منتیجہ ہے)۔اس میں حیران ہونے کی کوئی بات نہیں ہے کہ قدامت پہندوں نے اپنی غضب ناک تنقید کے لیے کو نچڑ کا بھی انتخاب کیا اورا ہے کا فر قرار دیا۔

اے شارت میں اپنی معلمی ے دست بردار ہونا پڑا اور وہ اپنے وطن نار منڈی لوٹ گیا۔(وہ ایورو کے قریب پیدا ہوا تھا)۔وہ منطقی صاف گو اور مباحثوں پر پھلنے پھو لنے والا .....تند مزاج فرسیسی تھا.....بالاخر اس نے اپنے ہم عصروں سے اپنے آپ کو تسلیم کروا ہی

لیا۔اس کی بڑی کتاب''دی فلوسوفیا مندی''کے نظر ثانی شدہ ایڈیشن کی اشاعت کے بعد ایک ٹارمن دقائع نویس نے بڑے فخر کے ساتھ اس کا ذکر کیا کہ''ایک مشہور آ دمی ہے جو قریب ہی رہتا ہے''۔

کونچز نے تعلیم کی تاریخ کو جتنا متاثر کیا اتنا ہی اس نے سائنی قکر پر بھی اثر چھوڑا۔جان آف سالز پری نے (جو اس کا شاگرد تھا اور جو اپنے دقت میں خود تعلیم کا نمایاں مصلح بنا اور جو بار ہویں صدی میں اپنے دقت کے کلا یکی ادب کا نمایاں تر جمان تھا) کونچز کے اثر کو بڑے احترام سے تسلیم کیا۔دہ جس طرح اپنے استاد کی تحریف کرتا ہے اس سے کونچز کا احترام اور بھی بڑھ جاتا ہے کیونکہ دہ ہیومنٹ فلفے کی بنا پر ان سائنسی مطالعات پر شد پر تنقید کرتا تھا جن کی دکالت کونچز کرتا تھا۔

نے منصوبوں کی تفکیل اور عومی خیالات کے معمار کے طور پر تھیز کی غیر معمولی توانا نیوں کے برعکس کو ٹیز کے ہاں اور یجنل خیالات اور انقلابی اصلاحات کی بڑی قوت تھی تھیز کی جانبا تھا کہ نئی بھیرتوں کو روایتی تانے بانے میں کس طرح ہم آ ہنگی کے ساتھ بنا جا سکتا ہے لیکن کو ٹیز اپنے مثبت ذہن کے واضح اظہار سے تنازعوں کے طوفان کو دعوت دیتا ہے۔وہ ایسا ذہن تھا جو خوفز دہ کرتا تھا، مھیبتیں کھڑی کرتا تھا اور اپنی غیر مصالحانہ طاقت کے بل پر تاریخ سازی بھی کرتا تھا۔

کو نچز کے فطرت کے نظام کی تین امتیازی صفات ہیں۔اول یہ حقیقت کہ فطرت کا ایک منظم اور مربوط نظام ہے دوئم یہ نامیاتی تصور پر مبنی ہے اور سوئم فطرت خود مختار ہے۔کو نچز کے خیال میں یہی چیز اے ریشنل ذہن کی رسائی قابل بنا دیتی ہے۔ان میں سے ہر پہلو بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔

بارہویں صدی کا یہ مفکر محض اس بات پر مطمئن نہیں ہوا کہ چند غیر متعلق نے خیالات کو یکجا کر دے بلکہ وہ انہیں ایک جدید مربوط سٹم میں یکجا کرنا چاہتا تھا۔ اس طرح وہ صریحی طور پر شارت کی اصل روح کے وہ اثرات ظاہر کرتا ہے جس کا تصور تھریزی نے پیش کیا تھا۔ شارت کی عالمگیریت دنیا کو ایک وحدت طور پر دیکھنے کی مقتضی تھی۔ جہاں تھیئری کا وژن اپنی ماہیت میں ایک عمومی اعتقاد رکھتا تھا'کو نچز نے قدامت پندوں اور ماہرین علوم دین کی غیر دنیاوی کا نئات کو ایک ایسی نیچرل کا نئات میں بدلنے کی کوشش کی جو

73

بیک وقت اتنی مکمل اور اتنی بی دنیاوی بھی تھی اور وہ خدا کی بی تخلیق کردہ تھی۔ان معنوں میں یہ ولیم آف کو پچر بی تھا جس نے مغربی سائنس کا تھیور بیٹیکل فریم ورک قائم کیا جس نے اپنی ترق کے ہر مر حلے پر تمام مخصوص مشاہدات کو کسی قتم کے مجموعی مربوط سیاق و سباق سے منسلک کرنے کے ایک واضح رجحان کو ظاہر کیا۔اس سے پیشتر قرن کے اختتام پر جربرٹ آف ریمز کے زمانے سے جب بھی سائنسی فکر اتفا قاظاہر ہوتی اس میں مربوط فریم درک کی کی رہی اور نہ ہی اس میں وہ ورژن تھا جس کے طفیل وہ نیچرل فلائنی کی اقلیم کا ایک جزو بن سے۔سائنسی فکر فلسفیانہ ارتباط کے مقام پر صرف اس وقت کی پیچی جب کو پچو نے تھریز کی کے تصور کو واضح کرنا شروع کیا۔

تھیئری کا تعلق زیادہ تر قرون وسطی کی روایت اور سائنی تحقیق کے درمیان توازن سے تھا۔ اس کی اہم خدمات کی نوعیت ندہب کی بنیاد پرست تعبیر کے خلاف مورُ حفاظتی پشتہ بندی تھی تا کہ سائنس کا راستہ صاف ہو جائے۔ ولیم آف کو ٹی کا سسٹم اس لحاظ سے بردا منظم تھا اور نیچر کے جبلی قوانین کے تحت یہ بغیر کسی وسیلے کے قابل فہم تھا۔ جہاں تک تھیور ٹرکل سوالات پر اس کی تحریروں کا تعلق ب (جو اکثر عیسائیت کے مذہبی فریم ورک میں یونانی فکر کی تجدید کرتی ہیں) تو اس کا انداز نشر ہمیشہ پر زور طریقے سے نیچر کے مطالعہ کے لیے جواز مہیا کرنا اس کا مقصد نہیں تھا' بلکہ سی ثابت کرنا اس کا مقصد تھا کہ نیچر بغیر کسی میں متعاد ہوں اور خیر کے طور پر کام کرتا ہے۔ ارتقا کے پیچھے بھی دہی ابتدائی قوت ہے۔ وہ تعلیل کا آخری اصول ہے اور تمام زندگی کا مستقل منج ۔ کو ٹیز کے دون نے ایک ہی چھلا تک میں ستر ہویں اور اٹھاردی صدیوں کے سائندیفک انقلاب کے ان مباحث کی پیش میں کردی' جنہیں ایک دفعہ پھر نیچرل کا نزات کے سائندیفک انقلاب کے ان مباحث کی پیش

تاہم جہاں روثن خیالی اور خرد افروزی کے فلسفی ابتدائی جدید سائنس کے بے انتہا واضح کو سموں کے تصور پر کا میابی سے سوچ سے وہاں کو ٹیخ کے ذہن میں فطری کا نتات ایک دھند لے سے خاکے کے سوا کچھ نہ تھی۔(کو ٹیخ کے زمانے میں ارسطو کا کو سموں بھی ابھی انجانا تھا)سائنسی مطالعہ پر اپنے سارے اصرار کے باوجود کو ٹیخ کی نظر میں خدا کی پیدا کردہ خود مختار اور سلسل ترقی پذیر کا نتات ایک وژن سے زیادہ نہ تھی۔ یہ تصور محض ذہنی بھیرت کی

74

پیدادار تھا۔ پہاڑ پر موعودہ سرز مین کی جھلک دیکھنے والے موٹ کی طرح کو نچڑ نے نیچرل دنیا کی حقیقت اور اس کی لازمی خود مختاری کو پہچان لیا تھا' گو اس کے تفصیلی خددخال وقت کی دھند کے پیچھے چھیے ہوئے تھے۔

واضح زندگی بخش دی تھی فطری کا سنات کا دورا فتادہ نظارہ اب جیتا جا گتا دکھائی دیتا تھا۔ کو نچز اس موضوع پر اتنا داضح ہے کہ مغربی سائنس کے ارتقا کے لیے اس ک

اہمیت کے پیش نظر اس کو واضح طور پر سمجھنا ضروری ہے۔جدید تناظر میں قردن وسطی کا کا تنات بیک دفت ''بند' بھی ہے اور'' متحرک'' بھی مرف نشاۃ ثانیہ نے اس بند کا تنات کو ایک غیر محدود متحرک اور تغیر پذیر تصور میں بدل دیا۔ (قدرے آ زمائش طور پر پندر ہویں صدی میں تلولس آف کوسا کے ذریعے اور واضح طور پر سولہویں صدی میں جیادا نو بردنو کے ذریعے )چنا نچہ جب دہ دیکھتے ہیں کہ واسٹلو اور راجر بیکن جیے لوگوں کے لیے تیر ہویں صدی کے قریب ہی متواتر ارتقا پذیر مسلسل سی اور تردیل ہوتی کا تنات پہلے ہے ہی موجود تھا اور چود ہویں صدی کے عظیم سائنس دانوں کے کھمک ورثن میں سرایت کے ہوئے تھی اتو مورخ حیران رہ جاتے ہیں۔ لیکن دانوں کے کھمک ورثن میں سرایت کے ہوئے تھی اتو مورخ حیران رہ جاتے ہیں۔ کین جو نہی کوئی نیچر کے قرون وسطی والے تصور کو تھوں الفاظ مورخ حیران رہ جاتے ہیں۔ کین جو نہی کوئی نیچر کے قرون وسطی والے تھو کو کو تھوں الفاظ مورخ حیران رہ جاتے ہیں۔ کین جو نہی کوئی نیچر کے قرون وسطی والے میں پہلے ہی کو تھوں الفاظ مورخ حیران رہ جاتے ہیں۔ کین جو نہی کوئی نیچر کے قرون وسطی والے محکور کو تھوں الفاظ

جارا بیتا تر که قرون وسطی کی سائنس نے کو سوس کو جامد سمجھا نالباً ارسطو کے غیر معمولی اثر پر مینی تھا جس کے مطابق قرون وسطی کے آخری دور تک میہ خیال کیا جاتا تھا کہ کا نئات غیر منغیر ہے اور اپنے ہم مرکز دائروں میں گھوم رہی ہے۔تاہم ارسطو اپنی کو سولو جی کے احیا کے بعد بھی قرون وسطی کی سائنس پر دو کمل گرفت حاصل نہ کر سکا جو ہم اس سے منسوب کرتے ہیں۔ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ایک میڈیول مقامی رؤجس کا مخرج شاید تصوف تھا ہمیشہ موجود رہی جو نیچر کو اس کی اپنی متلون زندگی سے مملو دیکھنے کو ترجیح دیتی تھی۔ جب

کو ٹی کے نصف صدی بعد میڈیول کل کر کو عربی تراجم کے ذریعے ارسطو کے نظام کے متعلق علم ہوا تو یہ مقامی روارسطو پر بکترت شدید تنقید کا باعث بنی اور آخر میں ارسطا طالیسی نظام تباہ کر کے ختم ہو گئی۔اس اثنا میں کو ٹی سے شروع ہو کر کلولس آف کوسا اور بردنو تک نیچر کے متحرک ہونے کا مقامی تصور زندہ رکھا گیا۔

کونچر کے نیچر کے تصور میں نامیاتی عضر کا نبیادی مضمون بلاشبہ جدید ترین عضر تقا۔شارت کا ایک اور استاد برنارڈ سکولٹر جو شاعرانہ طبع رکھتا تھا یہاں تک آگے چلا گیا کہ اس نے نیچر کو ایک ریوی متصور کیا جو ابدی زرخیزی کی تجسیم تھی .....، ہمیشہ تخلیق میں مشغول رہنے والی ماتا دیوی یعنی مجسم وینس ایسا شاعرانہ اظہار (جس کی جعلکی نشاۃ ثافیہ کے آرٹ میں فیصلہ کن طریقے سے ملتی ہے) جو نیچر سے محبت کی طرف اولین قدم تھا.....شاید ماڈرن سائنس کے بیچھے یہ سب سے شدید جذباتی تحرک تھا جو میڈیول ذہن کے سرچشموں سے جاری ہوالہ

کونچر کا لہ زیادہ سجیدہ تھا "کو بلا شبہ اس میں بھی نئی چیز دریافت کرنے کا احساس شامل تھا اکتشاف کے ای احساس سے ۔ یہ نیچر کے بیجان خیز حسن کی اہدی قوت حیات کا احساس تھا ۔ اس نے ''علت' اور ثانوی علت' دریافت کی اور اس نے و یکھا کہ ثانوی علت و اسباب بھی ہیشہ تخلیقی عمل کو جاری رکھتے ہیں۔ کونچز نے یہ بھی د یکھا کہ نیچر معجزاتی طور پر پہلے سے متعین نمونوں کے مطابق تخلیق کرتی ہے بعیے کی شکوفے یا نیچ سے ''ایک می چیزیں ایک ہی جیسی تخلیقی کرتی ہیں کیونکہ نیچر ایس طاقت ہے جو جبلی طور پر ہر چیز میں موجود ہے اور اس وجہ سے ایک سے نمونوں سے ایک جیسی چیزیں پیدا ہوتی میں موجود ہے اور اس وجہ سے ایک سے نمونوں سے ایک جیسی چیزیں پیدا ہوتی میں موجود ہے اور اس وجہ سے ایک سے نمونوں سے ایک جیسی چیزیں پیدا ہوتی میں موجود ہے اور اس وجہ سے ایک سے نمونوں سے ایک جیسی چیزیں پیدا ہوتی میں موجود تھا میں زندگ کے ابتدائی مظاہر کا متعانی حکرار کے پیئرنز میں اپنی ایک ایک تفصیل کے ساتھ نیچرل یو نیورس میں واقع ہوتے ہیں۔ اس کے اسباب اور ثانوی اسباب تفصیل کے ساتھ نیچرل یو نیورس میں واقع ہوتے ہیں۔ اس کے اسباب اور ثانوی اسباب شکوفی ''میں (یا ہم کہ سکتے ہیں کہ کر موجود یا انسانی جنین میں) موجود ہیں نیچر جیرت میں شوفوں ہے ہیں کہ کروں میں واتی ہوتی ہوتوں سے ایک کا سیاب مقلوفی ''میں (یا ہم کہ سکتے ہیں کہ کر موجود یا انسانی جنین میں) موجود ہیں نیچر حیرت میں۔ موقود ہیں ایک ہی انداز کی چیزیں تخلیق کرتی رہتی ہے اور کی موجود ہیں نیچر حیرت ہیں۔

کو نچز میں چونکہ نیچر کے ابتدائی تخلیقی عمل پر حیرت زدہ ہونے کا سیدھا سادا مادہ موجود تھا'اس لیے ہم بیہ قبول کر لیتے ہیں کہ بارہویں صدی کے اس فرانسیسی کو کئی جدید سائنس دانوں کے مقابلے میں ارتقائی عمل کا شعور زیادہ تھا۔

مزید براس ایک اور مرسط پر (جس کی اہمیت اپنی جگہ یکھ کم نیس ہے) انسانی ذہن خود ایک عامل بن جاتا ہے۔ کو پُحز نے لکھا:'' اشیا کی غایت اور ان کے تخرج تلاش کرتا ایمان لانے والے کا عظیم مشن ہے ، جے ہمیں اپنی میتحس ذہنوں کی برادراند رفاقت سے جاری رکھنا ہے۔ یوں ہمیں اشیا کی جبلت کے متعلق بتانا بائبل کا ذمہ نہیں یہ اقلیم فلسفے کی ہے''۔ اگر تھیئری نے کتاب پیدائش کو نیچرل اسباب وعلل کی روشن میں پڑھنے کی کوشش کی ہے نے اگر تھیئری نے کتاب پیدائش کو نیچرل اسباب وعلل کی روشن میں پڑھنے کی کوشش کی ہے تو کو نیچر اس کے زہیں سیاق واسباق سے مادرا چلا گیا۔ وہ نیچر کی تحقیق کو با قاعدہ فلسفے ک اقلیم تصور کرتا ہے یعنی وہ سائنس پر آزادانہ تحقیق کی بات کرتا ہے۔ اس نے مستقبل میں دیکھا اور یوں سائنس کی ایک آزادانہ تحقیق کی بات کرتا ہے۔ اس نے مستقبل میں دیکھا اور یوں سائنس کی ایک آزادانہ تحقیق کی بات کرتا ہے۔ اس نے مستقبل میں دیکھا اور یوں سائنس کی ایک آزاداد پڑی میں میں اور کا قیام ، جس کا تجربہ اے شارت میں ہوا تھا۔

ان طے شدہ بیانات کے بنچ عمیق تر معانی بھی نظر آتے ہیں لیعنی نیچر کے طریق عمل اور تعقل پیند ذہن کے طریق عمل میں مطابقت کا ایک گہرا احساس اور نیچر کا ان جبلی عقلی قوانین کے تحت مصروف عمل ہونا جو ہماری تفہیم کے قابل ہیں ۔ کیا انسانی ذہن بھی عین بعین انہی نیچرل پیٹرن کے مطابق کام کرتا ہے؟ فلسفیانہ جبتو کے زمانے سے ہی بیدایک ولچیپ سوال ہے۔ اس حقیقت کو کہ نیچر کے فطری قوانین اور ہمارے منطقی قکر کے قوانین ایک ہی ہیں مشایم کر کے اس فلسفیانہ مسلے کو اگر جد ید فلسفے نے نہیں تو جد ید سائنس نے ضرور نظر انداز کردیا۔ شارت میں ان دونوں عملوں کے درمیان اس داختی اتفاقی مطابقت کو محسوں کیا گیا تھا اور اے مغربی سائٹیفک فکر کے آئندہ ارتقا کے لیے ایک '' حقیقت' کے طور پر تسلیم بھی کیا تھا۔

اب ہم'' نیچرل لا'' کے تصور کے جنم پر پینچ گئے ہیں۔رہی تصور اس زمانے سے مغربی سائنس پر چھا تا چلا گیا۔ای مقام پر سائنس سے بلا داسطہ اطلاق کے قدیم تصور کا دوبارہ جنم ہوا۔شارت نے بیہ تصور دریافت کامی(یا زیادہ تصحیح مصنے میں دوبارہ دریافت

77

کیا) کہ نیچر انسانی ذہن کے لیے قابل تقہیم ہے کیونکہ دونوں کیعنی نیچر اور انسانی ذہن جبلی عقلی قوانین کے تحت کام کرتے ہیں۔

بارہویں صدی کے ایک اور نیچر لت ایڈیلا رڈ آف باتھ نے البامی الفاظ میں کہا: ''ہم تعقل کی بنا پر انسان ہیں کیونکد اگر ہم کا تنات (جس میں ہم رہتے ہیں) کے حیران کن حقیقت پندانہ حس سے اپنی پیٹی موڑ لیتے ہیں تو ہم اس مہمان کی طرح اس سے فکل جانے کے مستحق ہیں جو اس گھر کو سراہتا نہیں جس میں اسے مدعو کیا گیا ہے' ۔ نیچر مجموعی طور پر خوبصورت ہے کیونکد موسیقی کی طرح سے بھی اپنے فطری عقلی قوانین کے ہم آ ہنگ پیڈرز کے اندر ارتقا پذیر ہے۔ یہ ہمارا کام ہے کہ اس کے حسن کو اپنی گرفت میں لیں اور اپنے تعقل پندانہ ذہن کی قوتوں کو زیر استعال لا کے خدا کی اس ضیافت پر منون ہوں جو اس نے ہمیں اپنے گھر میں دی ہے۔

ارضی جنت نے اپنے دروازے کھول دیے ہیں۔انسان باغ عدن میں داخل ہو گیا ہے اور واحد گناہ جس سے اسے بچنا ہے وہ نیچر کے دحیران کن حقیقت پندانہ حسن' سے پیٹی موڑنا ہے۔ایک ماہر ریاضی کا حسن جمال .....دوسرے شعبول میں کام کرنے والے سائنس دانوں کا جمالیاتی خط بھی.....اس فطری ہارمنی کے اوراک کے وقت سے ہمیشہ جاری ہے جو فطری کا نئات کے اندرونی جواز اور ذہن پر حکمرانی کرنے والے عقلی قوانین کے درمیان موجود ہے۔اس وقت شارت کے کیتھیڈرل میں اس ہم آہنگی کی دریافت حیرت انگیز گھی ہوگی۔

لیکن ایہا بھی نہیں تھا کیونکہ یونانی فلسفہ پہلے ہی اس زبر دست ادراک نے فیض یاب تھا کیکن دوسرے اہم معنول میں ایہا بھی تھا کیونکہ تاریخی لحاظ سے مغرب کے نیچرل لا کا تصور مذہبی مضمرات لیے ہوئے ہے جو شارت کی میڈیول آ ہتک کی صدائے بازگشت ہے۔

فیٹا غورت اور افلاطون کے زمانے سے ہی یونانی فکر نے بیچر اور ذہن کے در میان اس ہم آ ہنگی کو شلیم کر لیا تھا۔ کیتھیڈ رل سکول اپنے انسان دوست وزن کے ذریعے جو ماضی کو دیکھ رہا تھا'یونان فکر میں موجود اس عضر سے آگاہ تھا۔ سکول کی الماریوں میں افلاطون کی کیمیکس کے افتہا سات (بلکہ ضحیح بات سے ہے کہ کتاب کے ابتدائی اکیس باب

78

لاطینی میں موجود تھے جو مثالیہ یاس نے اخذ کیے تھے)یا بیٹھیکس کی موجود تحریریں تھیں (جنہیں شارت میں ارسطاطالیسی اور کبھی کبھی افلاطونی مذہبی کتاب کے طور پر استعال کیا جاتا تھا)ان میں یونان کی نیچرل فلاسٹی کی جھلکیاں نظر آ سکتی تھیں۔شارت کے اساتذہ قدیم فلسفے کی ان قلیل باقیات کو اپنے لیکچرز ادر اور یجنل مقالات کی بنیاد بناتے تھے کو نچز نے اس رواج کی پیردی کی اور اپنی پہلی کتابوں کو کیمیکس کے اجزاء اور پیٹھیکس پر حواشی کی صورت میں لکھا۔

تاہم ایک فرق ضرور ہے۔ کافذوں پر تو یہ فلسفیانہ تصور کے ایک لطیف نے فرق نے زیادہ نہیں ہے مگر تاریخی حقیقت یہ ہے کہ آنے والی صدیوں میں غور وقکر والے یونانی نیچ کرل فلسفے اور جدید مغربی سائنس (جو قدرت کی طاقتوں پر کنٹرول حاصل کرنے کا شدید رجحان رکھتی ہے) کے درمیان سیہ انتہائی اہم اختلاف کے طور پر الجرا۔ فرق سیہ ہے کہ یونا نیوں اور ان کے جدید میلینی مفکروں کے لیے نیچ رایک معروضی حقیقت تھی ایسی حقیقت جو انسانی ذہن کے باہر اپنا وجود رکھتی ہے۔ انہوں نے پنی بت پر تی کی روایت کے ذریعے اس انسانی ذہن کے باہر اپنا وجود رکھتی ہے۔ انہوں نے پنی بت پر تی کی روایت کے ذریعے اس اخترام پر استوار تھا۔ فلسفیانہ لحاظ سے یونا نیوں نے نیچ میں ایک مکمل ہم آ ہنگی اور نظم کو تسلیم کرلیا تھا اور اے انسانی ذہن کے لیے ایک اعلیٰ ترین ماڈل بھی مان لیا تھا۔ انہوں نے نیچ مر میں ایک محمل ہم آ ہنگی اور نظم کو تسلیم کرلیا تھا اور اے انسانی ذہن کے لیے ایک اعلیٰ ترین ماڈل بھی مان لیا تھا۔ انہوں نے نیچ مر میں میں برسرعمل حقیقتی اور نے دیچ میں ایک محکومت کے اس میدان کے لیے میں برسرعمل حقیقتی اور ان کے ایس کے تعلیم کر لیا تھا اور کم کو میں ایک محکوم میں ایک محکوم ہیں دی ہے توں نے نیچ کر ایک میں میں میں میں تعلیم کر لیا تو اور سے میں میں میں کی کار کیا تھی اور تا کے لیے اس

لیکن یونانیوں میں تخلیقی اصول کی ہمہ کیر جسیم کی کی تھی جس سے مطابق ہر فطری ارتقا بالواسطی یا بلا واسطہ آخر کار خالق ہی کا کام ہے۔ یہ خیال قرون وسطی کے یہودی و عیسانی موحدانہ کلچر پر بھی طاری رہا۔ یونانی بصیرت پر مبنی فعال اور خود مختار نیچر جو دیوتاؤں کے ہچوم کی تجسیم تھی کے بجائے قرون وسطی میں نیچر کو انفعالی صورت میں....یعنی خدا کی ''توسیح'' کے طور پر.... دیکھنے کا رجحان تھا۔ (بعینہ یہی مسلہ تھا جس ے شارت کے فلسی نہن رہے تھے) اس تصور کے مہیب مضمرات یہ تھے کہ انسان خدا کے ودیعت کردہ عقل و ذہنی قوا کے ساتھ الوہی اسرار میں واخل ہو جائے اور خدا کی تخلیقی قوتوں کی نقل کرے یا خود خدا ہن جائے اور تخلیق کرے۔ ایک خوشگوار آزادی کے مقام ہے جس میں دیوتا بھی شر کی

تھے نیچر گر کر ایک انفعالی حالت میں آگئ۔اب میصرف وقت .....اور مساعد حالات .....کا ہی سوال تھا کہ کب نوع انسان اس کا فائدہ اٹھائے۔

اس تصور کا پہلا نیچ ولیم آف کو ٹیز کے نیچرلا کے فلیفے میں پنہاں تھا، جس نے اصرار کیا کہ یونانیوں کا تخلیقی اصول یعنیٰ 'وْ یمی ارج'' حقیقت میں خدا کا ہی عین تھا۔ تیرہویں صدی میں اس کا اظہار ایک بار پھر راجر یمکن کے فلیفے میں ہوا، جس کی نظر میں سائنس اسرار اللی میں داخل ہونے کی ایک خفیہ کوشش ہے تا کہ خالق سے نیچر پر کنٹرول چھین لیا جائے یہ خیال (اکثر لاشعوری طور پر) مغربی سائنس کا ایک عضری جزور ہا ہے یعنی تخلیقی ہنر مندی میں انسان خدا کا جانشین بن جائے۔

بنیادی طور پر یہ مذہبی خیال تھا تاہم ایسا خیال کرنا یونانیوں کی نظر میں بدتمیزی یا جہالت کا ارتکاب تھا اور انسانی طاقتوں کی قائم شدہ حدود نے جن سے وہ آشنا تھے انتہائی شرمناک غفلت بھی۔

شارت کے اطراف تبدیل نہیں ہوئے اور آج بھی ویے ہی ہیں جی میں معلم میں شرات کے اطراف تبدیل نہیں ہوئے اور آج بھی ویے ہی ہیں جس کے متعلق شارت کے اساتذہ فلسفیانہ خیالات کا اظہار کرتے سطی میں شرائس میں ویسے کی ویسے ہی ہے صرف موسم تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔ جان آف سالز بری کی کو 1150ء کی تحریروں میں (جب عظیم نیچر اسٹوں کا جوش شرائر ی خام اور انسان کی خود نمائی کے خلاف ایک تحکن کا عضر نظر آتا جہ جن ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جب ہونے والے انقلابات اور انسان کی خود نمائی کے خلاف ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جب ہونے والے انقلابات اور انسان کی خود نمائی کے خلاف ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جب جن ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جب جن ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جن ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جن ایک تعلن کی زمان کے نتیج میں کچھ رہا تحا 'ایک پشت جاتی ہے اور دوسری آتی جہ دفق اور اور انسان کی خود نمائی کے خلاف ایک تحکن کا عضر نظر آتا ہے جن ایک تعکن کا عضر نظر آتا ہے جن ایک تعکن کا عضر نظر آتا ہو جن ایک تعکن کا عضر نظر آتا ہے جن کے دور ایک ہوں ہیں رہوں ہوں ہے دور اور انسان کی خود نمائی کے خلاف ایک تعکن کا عضر نظر آتا ہے جہ جن ایک تعلی یا سن کے تند جا میں کھ رہا تحا 'ایک پشت جاتی جو اور دوسری آتی ہے۔ فقط ہوں ہیں زمانے کے انجام تک تائی میں تحارت کے اساتہ دور اور ایک ایک سرازوں ہے زمین ہی زمانے کے اخر خوانی اور اور اور ہوں کے نظہ مور دیکھ جو کے معاشرے کے درمیان شارت کے اساتہ دور کی لیا تھا جو فانی انسانوں سے زیادہ پائیدار جہ

شارت کے نیچرل فلائف کے متعلق قرون وسطی کے دنیادی تناظر میں ایک غیر متغیر صفت ضرور تھی خواہ وہ اس وقت کتنی غیر قدامت پسندانہ کیوں نہ نظر آتی ہو تھیئری اور ولیم آف کو نچز اور شارت کے دوسرے عظیم اساتذہ در هقیقت بہت عمیق میڈیول انداز میں بولے۔اپنے طاقتور وژن میں انہوں نے تمام نیچرل دنیا کو شامل کیا جو الوہ ہی حدود کے اندر تھیں جو اس کی دنیا کے ترک کرنے والے سینٹ آ گسٹائن کے نظریے کو مستر د کرتے اپنے

80

قدامت بیند ہم کاروں ہے کہیں بڑھ کر انہوں نے زندگی کی رنگا رنگی میں وحدت کو نبتا زیادہ داضح طور پر مجھ لیا تھا۔ وہ تمارت جو انہوں نے جدید سائنس کے فلسفیانہ فریم ورک کے لیے تعمیر کی حقیقت میں میڈیول عالمگیر یت کے قدیم سڑ کچر کی ایک پر جوش توسیع تھی۔۔۔۔۔ خدا کی روح کا ہر چیز میں سرایت کرجانے والا میڈیول عقیدہ۔ لیکن سائنس کو یہاں سے کیے آگے بڑھنا تھا؟ اے مابعد الطبیعیاتی بلندیوں سے اتر کر مختلف نوعیت کے تر تیب وار حقائق اسم کرنے اور تجرباتی مشاہدات کرنے کی سطح پر کیے اتر نا تھا؟ چچلے چار ہزار برسوں پر چیلے ہوئے اعداد وشار کی تکرار کے بغیر فلسفے کو حقیقی دنیا سے کیے رابطہ قائم کرنا تھا؟

باب چہارم

#### ارمغان اسلام

وہی تو ہے جس نے آسان سے پانی برسایا جسے تم پیتے ہواور درخت بھی (شاداب ہوتے ہیں) جن میں تم اپنے چار پایوں کو چراتے ہو۔ ای پانی سے وہ تمہارے لیے کھیتی اور زیتون اور کھجور اور انگور(اور بے شار درخت) اگا تا ہے اور ہر طرح کے پھل (پیدا کرتا ہے) غور کرنے والوں کے لئے اس میں (قدرت خدا کی بڑی) نشانیاں ہیں۔

(القرآن 11,10:26)

تاریخ میں بعض اوقات انفاق برا اہم کردار ادا رکرتا ہے۔ مغرب نے نیچرل فلاسٹی کا خاکہ تیار کرلیا تفا گر اس کے مطابق نیچر کا تفصیلی جائزہ لینا ابھی باقی تھا کہ خوش قسمتی سے سائنس کے خصوصی علوم کا ایک برا خزانہ مغرب کے ہاتھ آگیا جو بلا شبہ نیچرل دنیا کے متعلق وہ ساراعلم تھا جونوع انسان ابھی تک اکٹھا کر کی تھی۔ اس سے بردی خوش نصیبی یہ تھی یہ خزانہ پائیر میز کے پہاڑوں کے پار دھند لے رنگ والی ہے نوی لینڈ سکیپ میں فرانسیس دانش کے بردس میں موجود تھا۔ تقر بیا چار سو سال سے سین میں تاریخ کی سب سے زیادہ صبر آزما خانہ جنگی جاری تھی۔ یہ Reconquista کہلاتی یعنی مسلمانوں سے جزیرہ نما آئسریا کے چی چے کی والیسی کے لیے جنگ تھی۔ نسبتا امن کے تھوڑے تھوڑے وقفوں سے

مسلمانوں کی پیش قد میوں نے سیین کے سرحدی علاقوں میں جنگ کو کھڑ کائے رکھا۔ عین اس دوران جب مسلمان اپنی شاندار تہذیب کو سیین کے مرکزی علاقوں تک پھیلا رہے تھ بارہویں صدی کے قریب تقریباً تین چوتھائی علاقہ ہیائیہ والوں کے قبضے میں واپس آچکا تھا اور مسلمان افواج دریائے عیکس کے جنوب میں ایک چھوٹے سے علاقے میں دعلیل دی گئی تحصی ۔ اسلامی کچر کے گئی روثن مراکز عیسائی نائٹس کے قبضے میں جاچکے تھے۔ کو جنگ اہمی ختم نہیں ہوئی تھی اور محاذ آ کے پیچھے ہو رہے تھے اور بہت سا علاقہ برباد ہو چکا تھا اس مامن ضرور قائم ہو چکا تھا کہ اسلام کی عظیم کچرل دراخت کا سکون سے مطالعہ کیا جا سکے۔ کاسنیں اور تائم ہو چکا تھا کہ اسلام کی عظیم کچرل دراخت کا سکون سے مطالعہ کیا جا سکے۔ تولیدو میں مرکز قائم کر دیا تھا۔ یہ جگہ عیسائیت کی نئی سرحدی چوکی تھی۔ اس کی گلیوں اور علی روز کی تعلیم میں ایک جران کن ٹیسٹری کی طرح مسلمان اور عیسائی کچر باہم مدغم ہور ہے تھے۔ لاہر یہوں میں بیک جران کن ٹیسٹری کی طرح مسلمان اور عیسائی کچر باہم مدغم ہور ہے تھے۔ لاہر یہوں میں بی شارعلی موضاعات پر کتابوں سے اٹی ہوئی الماریاں قرون وسطی کاموں میں جو قد درجوں گھی میں میں ایوں ہے تا تول میں میں میں اور کو کھی ہور ہے تھے۔ لاہر یہوں میں بی شار علی موضاعات پر کتابوں سے اٹی ہوئی الماریاں در ان سلمان دائش

عین ضرورت کے وقت مسلمان وراث کا ای طرح مل جانا ایک انتہائی خوشگوار حادثہ تھا جو ریکونیسا کی کامیابی اور میڈیول مغرب کی انٹیلیچو ل ضرورت کے ساتھ ساتھ بیک وقت پیش آیا۔ مسلم پین سے رابطے صدیوں تک بتدریخ ترق پذیر رہے۔ دوبارہ فتح ک کامیابی بھی بتدریخ تھی لیکن یور پی سکالرز صرف شارت میں جدید نیچرل فلاسفی کے قیام کے بعد ہی اسلامی وراثت میں پورے جوش کے ساتھ منہ کہ ہو سکے۔ اس وقت تک پین کا بیشتر علاقہ دوبارہ فتح ہو چکا تھا۔

میڈیول ذہن کا ارتقا اور جنگ میں کا میابی بیک دفت داقع ہو کیں۔اس کے بعد سوال صرف محنت اور تند بی سے علمی جنتو کا تھا۔

پہاڑوں پر اپنے مضبوط ٹھکانوں نیور رے اور لے آون سے جھپٹتے ہوئے (میخوں کی طرح ان کے مضبوط ٹھکانوں کی وجہ سے اس علاقے کا نام کاسٹیل پڑا) اہل سپین نا قابل یفین حد تک سخت جان اور لگا تار کوششوں کے بعد اپنے علاقے واپس لینے میں

کامیاب ہوئے۔صدیوں مسلمانوں کے زیر تملیں رہنے کے بعد سیطاقے بہت زیادہ تبدیل ہو چکے تھے۔ پہاڑی مقامات سے حلئ دو مختلف نظریاتی حلقوں میں بے رحم جنگ خانہ جنگی سے تباہ شدہ ملک مسلمانوں کی تہذیب کی صدائے بازگشت اور کچرز کی رنگین تعمیر ایسے خصوصی میں اندی عناصر نے مل کر اس ماحول کو تعمیر کیا جس میں مغربی سائنس نے اپنے آئندہ قدم الحمائے۔

قرون وسطی کے دانشوروں (استادون طالب علموں اور آوارہ گرد سکالرز) کے لیے سپین ایک مہم جوئی تھی۔صدیوں تک جزیدہ نما آئبیریا پر حکومت کرنے والے دشمنوں کے کلچر کی کشش دسویں صدی میں ہی خفیہ طور پر پھیل چکی تھی لیکن بارہویں صدی میں اس نے ایک مسلک یا کلٹ کی شکل اختیار کر لی تھی۔

سپین سے مراد اسلامی مشرق کی چک دمک تھی ایک نی قشم کے علم کی کشش جو پھ معنوں میں ممنوع علم کی پر اسراریت تھی۔ اس سے مراد ایسا کلچر تھا جو باوجود اس کے شہروں کی ابتدائی خوشحالی کے میڈیول مغرب کی راہبانہ دنیا سے قطعاً متضاد تھا۔ گلیوں باغوں اور مجدوں میں عمارتوں کے رنگین ساسنے والے حصوں کی سیرا مک زیبائش کام میں دیواروں میں جو محرایوں سے مزین تھیں اور فواروں ...... (جو ان کے بنانے والوں کے بعد بھی چل رہے تھے )زیبائش کام میں اور درس گاہوں کی لائبر ریوں اور انگنائیوں میں اسلام نے اپنے نقوش چھوڑے تھے۔

میڈیول مغرب کے لیے پین ایک دریے کی طرح تھا جو ایک مختلف دنیا کی عجیب دغریب زندگی پر اچا تک وا ہو گیا ہو۔ ایسے کلچر کے لیے جو اپنی تنگ حدود میں رہنے کا عادی تھا سپین کی دوسری فتح (ریکو کو یہ ا) ایک بیرونی دنیا کی دریافت تھی۔ صلیبی جنگوں (اور چند کم حمیعت والی فوجی کارروا ئیوں) میں مشرق قریب اور جنوبی اٹلی سے سلی اور شال افر ایتہ میں اسلام سے منتشر را بطے پیدا ہوئے فوجی کارروا ئیوں نے تجارت کے رائے کھول دیتے لیکن سپین میں مسلم فوجوں کی پسپائی نے ایک غیر ملکی متحرک تہذیب میں رچاب اغربی یورپ کا ایک ملک انہیں پیش کر دیا۔

اس کا نتیجدایک بے نظیر قکر ودانش کی انگیخت تھی۔ مذہب فلسفۂ حکومتی ادارے فن تعمیر نجی طور طریقے اور رومانو کی شاعر کی غرض یور پی زندگی کے تمام شعبے اسلام سے شد ید طور

84

پر متاثر ہوئے۔میڈیول سائنس کے بیپن کا مطلب تجریدی فلفے سے قابل محسوں تجربے کی طرف ایک بہت بڑا قدم تفا۔اسلام کے پیش کردہ اعدادہ شار کی فرادانی نے مغرب کو نے فلسفیانہ کو سوس کے خاکے میں اس سے پہلے کی ترقی یافتہ خصوصی سائنوں کو (جن میں سے ہر سائنس بذات خود نیچر کے مشاہدات کا تجرپور ذخیرہ تھی)لا تعداد تفسیلات سے پر کرنے کے قابل بنا دیا۔

اسلامی سائنس اس سے بھی کچھ بڑھ کرتھی۔اسلامی کلچر کی جنع شدہ تھوں معلومات کی بہتات میں جو نیچر کی تفصیلات کے شوق میں اکٹھی کی گئی تھیں نیچر کی اس وحدت ابو جودی وژن کی پیچیل دکھائی دی جس کی شارت کے نظریہ سازوں نے پرورش کی تھی گویا اسلامی سائنس نے وہ خواب پورا کر دیا جو شارت کے اسا تذہ نے دیکھا تھا۔

پین کی درس گاہوں اور کیتھیڈرل سکولوں میں جن میں سے کئی سابقہ اسلامی درس گاہیں تھیں عیسائی سکالرز نے قدموں کی چاپ سنائی دینے لگی مشی بحر سکالرز پورے جوش کے ساتھ عربی مطالعہ میں جٹ گئے۔ان کی امداد پین نے یہودیوں نے کی جو خود عربی زبان اور سائنس کے کچھ شعبوں پر حاوی تھے۔ ہپانوی شمال اور شمال مشرق میں بارسلونا تارازونا میگو یا کی پاؤ نائی آون اور ان سب سے بڑھ کر تولیدو میں عربوں کی چھوڑی ہوئی سائنس کی کتابوں کے ترجہ ہونے لگے۔ایک نسل سے قدرے زیادہ وقت میں اسلامی سائنس کے مغز کا مغرب کی مشتر کہ ملمی زبان لاطین میں ترجمہ ہو چکا تھا۔سوسال کے عربوں سے کم عرب نے اسلام کا سائنس علم جذب کر لیا تھا اور چودھویں صدی کے الح سو برسوں سے کم عرب نے اسلامی دراشت کو بنیاد بنا کر سائنس کے اسرارورموز پر اس نے بلہ بولااور نیچر پر دسترس میں فیصلہ کن طریقے سے اسلام پر سبقت لے گیا۔

حقیقت بیہ ہے کہ اسلامی سائنس ان تمام تہذیبوں کے علوم کا لب لباب تھی جو مشرق و مغرب میں اسلام سے پہلے گز ریچکی تعیس ۔ اس طرح تاریخ پر اور قدیم دنیا پر ایک در پچہ وا ہوگیا ۔ مشرق کی خوشہو کیں اور رنگ بیرونی دنیا اور ماضی کے مناظر یہاں تک کہ نیچر کی اپنی خوشہو کیں اور مناظر سیلاب کی طرح کیتھیڈرل سکولز کے راہبانہ مطالعات میں الڈ پڑے۔

تہذیوں کی تاریخ میں اسلام ایک حیرت انگیز مظہر ہے۔ساتویں صدی کے وسط

اور آتھویں صدی کے وسط کے درمیانی عرصے میں جزیرہ نمائے عرب کے بدو قبائل تقریباً تمام پرانی دنیا پر حکمرانی کرنے کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے تھے اور انتہا تی قلیل مدت میں خانہ بدوشی کی سطح سے ملند ہو کر وہ پرانی تہذیبوں کے شاندار وارثوں کی سطح پر پیچنج گئے تھے۔انڈو یورو پین (یا جرمن) قبائل کی طرح وہ بھی روم کی بربادی میں شریک ہوئے جو قد یم دنیا کو متحد رکھے ہوئے تھا لیکن جرمنوں کے برعکس انہوں نے اپنی فتو حات کا آغاز تھوں مشرق بنیادوں سے کیا جن میں پرانی تہذیبوں کے مراکز شامل تھے۔مسلمانوں کے تاریخی

ان کے شاندار تہذیبی کردار میں تین عناصر بڑے اہم تھے۔ پہلا عضر لوگوں کی مقامی قوت تھی جو اس وقت تک تہذیب کے ہاتھوں خراب نہیں ہوئی تھی۔ان میں اس تہذیبی وراشت کو جذب کرنے کا اشتیاق تھا جو انہوں نے اپنے تازہ مفتوحہ علاقوں میں دیکھی۔وہ سابق گردہ جو کافی عرصے تک تعلیم سے محروم رہا ہوموقعہ ملنے پر اس خلاء کو پر کرنے کے لیے غیر معمولی توانائیاں اپنے اندر پیدا کرلیتا ہے۔موجودہ مثال میں کھچر سے باہر رہنے دالے لوگ قبل از تاریخ کی سطح سے اوپر کی طرف ایکے۔قدیم تہذیبوں کے تقریباً مراکز ان کے ہاتھ لگے۔ان کے سیکھنے کی استعدادان کا تہذیبی خلا پر کررہی تھی۔

دوسرا عامل قرآن تھا۔ مسلم تاریخ اور کلچر نے (بشمول سائنس) اس کتاب کی تعلیمات سے فیصلہ کن طریقے سے فیضان حاصل کیا۔ اپنی شدید وحدانیت کی بنا پر قرآن نے ان کوالی افواج میں تبدیل کر دیا جوالوہی مشن کی یحیل سے لیے لاتی تعییں۔ انہیں ایس برادری میں بدل دیا جس کی روز مرہ زندگی کا ہر پہلو فد ہی قوانین کے تابع تھا اور الی تہذیب میں ڈھال دیا جو تاریخی لحاظ سے دوسری تہذیبوں کے لیے اپنی دستی القلمی میں ممتاز تحقیق کے میں ڈھال دیا جو تاریخی لحاظ سے دوسری تہذیبوں کے لیے اپنی دستی القلمی میں ممتاز تحقیق کہ میں ڈھال دیا جو تاریخی لحاظ سے دوسری تہذیبوں کے لیے اپنی دستی القلمی میں ممتاز تحقیق کی دیا ہے میں مسلم برادری کو فیر مسلم ثقافتوں سے روبر دائی فیر معمولی لیے فین عردج سے زمانے میں مسلم برادری کو فیر مسلم ثقافتوں سے روبر دائی خیر معمولی

اسلامی سائنس کی تخلیق میں اہم ترین عامل عربوں کا کوسمو پولیٹن کیر یکٹر تھا۔ دریائے گنگا سے بحراوقیانوں تک چھائی ہوئے اسلامی تہذیب نے ہندوستان ایران

میسو پیچیکمیا مصر بازنطینی سلطنت کے کچھ حصوں اور مغربی بخیرہ روم میں رومن سلطنت کی پیدا کردہ گر یکورومن وراث کو اپنے اندر سمیٹ لیا تھا۔ عرب ان مختلف ریشوں کو ایک ہی ساخت میں بننے کے ماہر نظے مشترک زبان مشترک مذہب اور مشتر کہ طرز زندگی اس نئ تہذیب کو متحد رکھے ہوئے تھی۔ تاہم اپنے عروبت پر ان اصلی اور مختلف النوع عناصر کے آزادانہ لین دین میں اس کی ہیئت میں زبردست عمومیت اور فراخ دلی تھی۔ ہندوستان سے کے کر مشرق قریب مشرقی اور شالی افریقہ سے پر تکال کے ساحل تک تمام علاقوں میں اس مختلف النوع تہذیب کے نقوش آج بھی نظر آتے ہیں۔

اس عظیم قوس میں تقریباً تمام قدیم تہذیبوں کی سائنسی وراثت دنیائے اسلام میں مدغم ہورہی تقلی ۔ وہ فعال کاردباری زندگی اور تجارت کے ذریعہ خیالات اور علم کی گردش اور لین دین میں مدد دے رہی تقلی ۔ ہندوستان بابل اور مصر کاعلم الافلاک 'ہندوستان اور ایران کا علم ریاضی یونان کے فلسفیانہ تصورات 'سیکنی عہد کی طب ' جغرافیہ اور ریاضی اور قدیم دنیا کا علم نباتات 'علم الادویہ اور علم حیوانات سب کچھ ایک مسلمان اپنے ملک میں محفوظ کردہ کتابوں سے ہی پڑھ سکتا تھا۔ مشرق بعید کو چھوڑ کر سائنس کی ابتداء نیل کی وادی دجلہ و فرات کے درمیانی علاقے اور دریائے سندے کے کناروں پر ہوئی۔ اسلامی سائنس اس تمام میراث کے ادغام سے شروع ہوئی۔چین کی سائنس اور نیکنالو جی کی فراواں وراثت اور مغرب کے درمیان بھی تجارت کے رائے اسلام نی ایک واسطہ ثابت ہوا۔

پیرینیز کو عبور کر سے میڈیول سکالرز نے اپنی پیشر و سائنس کے اس رس کو دیکھا جس کی کشید اسلام کے نظریہ سازوں اور اس پڑ عمل کرنے والوں نے کی تھی۔ گویا تاریخ کے نقطہ نظر سے اسلامی تہذیب کے علاقوں میں داخل ہونے سے وہ ماضی کی پوری مرتعش دنیا میں داخل ہو گئے۔

تاحال دیباتی 'جا کیرداراند اور شدید طور پر راہباند تہذیب کے برعکس (جس سے بیہ سکالرز متعارف شیخ) اسلام شہری نتاجراند ثقیف حسن میں نمایاں اور وسیع المشر ب تھا۔ یہ سراسر دنیاوی مذہب تھا۔ قرآن کے مطابق اسلام پر عمل روز مرہ کی ساجی اخلاقیات کے دائرے میں رہ کر ہی کیا جاسکتا ہے۔ اسلامی سائنس میں بیہ سب کلچرل کی خصوصیات نظر آتی تھیں: سائنس پر اسلام

کے سابق شعور شجارتی زندگی کی عملیت مسلم سوسائٹی کی شہری ہیئت اور ان تمام مختلف کلچرز کے شوع کی مہریں شبت تعییں جو اسلام کی ہیئت ترکیبی میں داخل ہوئے۔ جہاں مغربی سائنس نے یورپی لوگوں کے عیکنالو بتی کے مضبوط ربحان سے رابطہ پیدا کیا وہاں اسلام پر تجارتی اور سابق مفادات کا رنگ غالب تھا۔ مغربی سائنس نے ابتداء سے ہی نظری فکر کے تخت فریم ورک میں ترقی کی دہاں اسلامی سائنس میں فلسفیانہ خیالات کا ڈھیل ڈھالا شوع نمایاں تھا۔ اس سے مختلف تہذیبوں کے اجزاء سے مرتب شدہ ایک النا سیدھا پیڑن منعکس ہوتا

بوعلی سینا جیسے فلسفیوں کی عظیم الشان فکر او رارسطو کے بے پناہ اثر کے باوجود اسلام سائنس میں ایک ہم آہنگ اور مضبوط فریم ورک کی کمی موجود رہی۔ مغرب کو یہ فریم ورک روایتی میڈیول فلسفے سے ورثے میں ملا تھا۔ نیچر کے تنوع پر خوشگوار مشاہدات اور زندگ کو بہتر بنانے کے لیے سائنس کی فیاضی کا استعال مسلم سائنس کے اصل محرکات تھے۔ مضبوط فلسفیانہ نظام کے ذریعے نیچر پر انسانی ذہن کو قدرت حاصل کرنے یا قدرتی گردو چیش کی کمیکولوجیکل ثقلیب کے ذریعے انسانی طاقت کی برتر کی قائم کرنے سے اے کوئی مروکار نہ تھا۔ وراصل اسلامی سائنس نہ ہی تہند یہ کی مملی و افادی پیدادارتھی جس کے لیے

ان تمام حقائق سے ماورا فطرت کی رنگا رنگی سے لطف اندوز ہونے اور اسے معاشرہ کے لیے استعال کرنے کا سلیقہ مغرب کے قرون وسطٰی نے اسلام سے ہی سیکھا۔ سائٹوں کی نشودنما کی طرف ای میل جول کے زیر اثر مغرب نے اصلی فلسفیانہ نبیاد سے مخصیصی (Specialized) قدم اللھائے مغرب کی ہر شخصیصی سائٹس کی ابتداء اسلامی وجدان ہی کی مرہون ہے یا کم از کم اس کا رخ ای زمانے سے متعین ہوا۔ ایک فلسفیانہ خیال کے بچائے نیچر کو ایک لامحدود متنوع حقیقت میں دیکھنا مغرب نے اسلام سے ہی سیکھا۔ اس وقت تک مغرب نے سائٹس کو ایک قسم کا فلسفیانہ تفکر ہی سمجھا تھا۔ (چنا نچہ دلیم آف کو نچز نے اسے بہا طور پر فلوسوفیا کہا)۔ اسلام سے رابطہ نے اس تصور کو جدید بنایا یعنی سائٹسوں کا مختلف النوع مجموعہ۔ اس طرح فلوسوفیا ترقی کر کے سائٹیا بن گیا۔

یہ اسلامی دنیا ہی تھی جہاں مغرب پہلی مرتبہ انتہائی ترقی یافتہ طبی سہولتوں سے متعارف ہوا۔خانقا ہوں کے دواخانوں کے بجائے خود مختاراند طور پر چلتے ہوئے سپتال یورپی لوگوں نے سیس دیکھے۔ یہ ادارہ اپنے دارگھومت بغداد میں پہلی بار ہارون الرشید نے قائم کیا تھا۔ قرون وسطی کے زمانے میں عرب دنیا میں ہر لحاظ سے کمل اور تمام سہولتوں سے لیس تمیں سے زیادہ سپتال کام کر رہے تھے۔ ان میں عورتوں کے دارڈ اور زچہ خانے علیحدہ تھے جو وسیع صحن کے ارد گرد بنے ہوئے تھے گھن کے وسط میں ایک چلتا ہوا فوارہ یا کھجور لی رونت ہوا کرتے تھے۔ ان کے ساتھ جراحت خانے دوا خانے اور کہیں کہیں طبی لائبر ری اور طبق مدر ہے بھی تھے۔

مغرب کے مشاہدہ کرنے والوں نے دیکھا کہ مسلمانوں نے طبی تعلیم کا ایسا نظام وضع کیا ہے جہاں امتحانوں کے ذریعہ عطائیوں کو نکال باہر کیا جاتا ہے۔ مسلمان شہروں کی گلیوں کے کلڑوں پر انہوں نے پہلی دفعہ عطاروں کی دکانیں دیکھیں جہاں مشرقی مسالے اور جڑی بوٹیاں ملتی تھیں۔ان دکانوں میں ہر طرح کا سامان مختلف رنگوں کی بوتلیں مرتبان باون دستے وغیرہ الماریوں میں قرینے سے رکھے ہوئے شخ آج بھی ایسی دکانیں ماضی کا ماحول پیدا کرتی نظر آتی ہیں۔

ان دوا خانوں میں عطار فاما کو پیا کی مدد سے اپنی مہارت کا شبوت دیتے۔ قصر فارما کو پیا (یا کتاب الادویہ) ایسی کتاب تھی جس میں جڑی یو ٹیوں اور طبی تسخوں کا ہیان ہوتا تھا اور اے اپنے زمانے کے سب سے بڑے مسلمان سائنس دانوں کی سند پر تیا ر کیا جاتا تھا۔ یہ بنیادی حوالے کی کتاب مختلف اضافوں اور تر میموں کے ساتھ آج بھی زیر استعال ہے۔ اس قسم کی سابتی بھلائی کا کام جے قرآن سے فیضان حاصل تھا ایک قسم کی رورل ہیلتھ سروں تھی جس سے دیمات بھی فائدہ اٹھاتے تھے۔ مسلمان طبیبوں نے جیلوں میں قیدیوں کے معاکنے کا رواج بھی ڈالا تھا۔ قرآن بیاروں کی دیکھ بھال کی تلقین کرتا ہے۔ مسلمان طبیبوں نے خصوصاً انہوں نے جن کا تعلق ایران سے تھا سرجری میں بھی مسلمان طبیبوں نے خصوصاً انہوں نے جن کا تعلق ایران سے تھا سرجری میں بھی قرار دیا جاتا ہے 2000ء کے قریب بغداد میں طبیب اول تھا۔ اسلام کی جن منداندا ختر اعات کا قرار دیا جاتا ہے 900ء کے قریب بغداد میں طبیب اول تھا۔ اسلام کی طب میں ایک اور قرار دیا جاتا ہے 2000ء کے قریب بغداد میں طبیب اول تھا۔ اسلام کی طب میں ایک اور

نمایاں شخصیت بوعلی سینا کی ہے جن کی تصویریں پیرس یو نیورش کے سکول آف میڈین میں نظر آتی ہیں۔ ابن سینا بھی ایران میں پیدا ہوا تھا۔ الرازی نے یونانی ، سیلینی 'ہندوستانی 'ایرانی اور عربی ادویات کا ایک قاموی مخص الحادی فی الطب تیار کیا تھا۔ لائبر کے ساتھ ابن سینا ک کتاب القانون فی الطب عبد جدید کے اواکل تک یورپ کے طبی نصاب میں شامل تھی۔

ال قتم کی کتابوں نے جو عیسا ئیوں کو سین میں ملیں اور ترجمہ ہو گئیں (الحاری کا اس قتم کی کتابوں نے جو عیسا ئیوں کو سین میں ملیں اور ترجمہ ہو گئیں (الحاری کا مرتبین نے پندرہ سو برس میں جنع ہونے والے طبی علم سے پوارا ستفادہ کیا کیا نچو یں صدی قبل متح کے بقراط سے دوسری صدی عیسوی میں جالینوں سے ہوتے ہوئے اسلام کی مجموع خدمات اور مزید جو کچھ پہلے کی معلومت تحصین اس طاقتور رو میں شامل ہو گئیں قرون وسطی میں مغرب کے سکالرز کو اپنے مقامی علاقوں کی کچھ بھونڈی تج باتی اود دیات کا پتہ تھا جن میں جادو اور ٹو تکے بھی شامل ہوتے تھے۔اسلام نے انہیں نہ صرف اس طویل اور وافر ارتفا کا محمل اور واضح طخص مہیا کیا بلکہ اس کے تمام لازمی پہلوؤں پر قابل فہم مباحث بھی چین کیے جن کی خود انہوں نے اپنے حمیق تج بے سے تعام اور اور تنقیح کی تھی۔

نے صحت مند اور قابل علاج 'دونوں حالتوں میں انسانی جسم کا گہرا مطالعہ کیا تھا۔انہوں نے صحت مند توازن کی بحالی کے لیے مختلف اقسام کی خوراک درزش یا جڑی ہو ٹیوں کے متعلق صدیوں پر محیط تجربہ حاصل کیا۔

تقریاً 900ء کے قریب بد ساری ردایت اسلام میں مدغم ہوگئی۔آسندہ صدیوں میں بیر خوب پھلی چولی۔ بید اسلامی طب کا سنہری دور تھا۔ سپتالوں میں بیار یوں کے مختلف اقسام کے مطالعہ کی اجازت تھی۔الرازی نے بغداد کے ہپتال میں سربراہ کی سود مند حیثیت میں مختلف اقسام کے امراض جیسے چیک اور خسرہ گردے کی پھری یا مثانے کی پھری اور دوسری اقسام کے امراض کا ترتیب وار مطالعہ کیا اور متقبل میں مزید تفہیم کے لیے متائن کیس ہٹر یز یا رسائل کی صورت میں انہیں مرتب کیا۔سلطنت کی وسعت بھی ایک ا یھا محرک ثابت ہوئی۔ادوب کی کثیر اقسام کے متعلق مشاہدات میں اضافہ ہوا۔ ایک طرف تو دور افتادہ فکری اور عملی مراکز میں یونانی طبی ادب کے تبادلے میں سہولت ہوئی اور دوسرى طرف مخلف اقسام کی آب دہوا میں دوران سفر خوراک کے متعلق مقالات تصنیف کیے گئے۔ تراجم کی سرگرمیاں عروج پر پینچنے ہے تقریباً ایک سوسال پہلے ہی مغربی یورپ نے حرب کے طبی کلچر کا اثر محسوں کر لیا تھا کیونکہ قرون وسطی کی سائنس کی ایک انتہائی اہم شخصیت کانسٹن ٹاین دی افریقن نے عرب طبی لٹریچر کا ایک بڑا حصہ لاطینی میں منتقل کردیا تھا۔اس کے تراجم میں الرازی کی کتابوں کے علاوہ ایک ذہین یہودی مصری طبيب آئزک دی جیو کے مطالعات بھی شاتل تھے۔سالرنو میں ابھرنے والے نے طبی سکول کے لیے کانسٹن ٹاین کے تراجم بڑے مفید ثابت ہوئے۔ان اثرات کے تحت جنوبی اٹلی اور سلی

ہ من ناین سے سراہم برح سطیر تابت ہوئے۔ ان اسرامی سے سے جوب ان اور من میں قرون وسطی کی طب بڑی جلدی ترقی کرگٹی۔ تاہم عرب طبی کلچر ہے اصل رابطہ بارہویں صدی میں سپین میں ہی ہوا۔ یہاں اس زمانے میں بند ٹوٹ گئے اور صدیوں میں انحضے کئے گئے تجربات میڈیول یورپ میں امڈ پڑے۔

الکیمیا کے تصورات بحجر بدگاہوں کا ساز دسامان اور طریقہ کار کے متعلق معلومات مغرب کو اسلام ہی نے فراہم کیں۔الکیمیا ایک نیم پر اسرار اور نیم تجرباتی روایت تھی جس پر یورپ متوقع انداز میں جھپٹ پڑا اور جس نے بالآخر جدید کیمسٹری کی صورت میں عروج حاصل کیا۔

اسلامی سائنس مسلمانوں کی دنیا ہے محبت یعنی اس دنیا کے حقیقی خدوخال کی دوبارہ تخلیق کے جذب سے پیدا ہوئی۔ اس اشتیاق کی وجہ سے پیائش کی وجہ سے پیائش کرنے والے بہت سے آلات ایجاد ہوتے اور قابل مشاہدہ تفصیلات مرتب ہوئیں۔ دمشق اور بغداد میں خلیفہ مامون کی رصد گاہوں کے بعد عرب دنیا میں اور بھی رصد گاہیں تقمیر ہوئیں۔ عربوں نے ستاروں کے مشاہدوں کے ریکارڈ پر مینی علم فلکیات کے گوشوارے مرتب کیے۔ انہوں نے اسطرلاب دھوپ گھڑی اور افلاک کے دائروں کی تشریح کرنے والا (Amillary Sper) جیسے آلات ایجاد کیے یا ان میں تر سیمیں کیں۔

مسلمانوں نے یونانی اور ہیلینی مطالعات پر مینی جڑی بوٹیوں اور پودوں کی فہرستیں مرتب کیس بھری انتشار کی پیائش کے لئے آلات وضع کے اور ڈگری کی طوالت ناپنے کے لیے جیرت انگیز حد تک درست حساب بڑی احتیاط سے مرتب کیے۔ تجر باتی مطالعات سے روز مرہ استعال میں آنے والی ایجادات وجود میں آئیں چھوٹے کاروباری حسابت کی ضرورت ہند سوں کے انتہائی سہل نظام نے پوری کی جو صفر کے استعال پر مینی تھا۔ حسابت کے اس نظام نے تاجروں کی بڑی مدد کی۔ عرب سائنس کی انتہائی اہم خدمات میں ہے تھی شامل ہے ۔ سائنس اور دوسرے علمی شعبوں میں سرگر میوں کی تیزی نے لکھنے پڑھنے کے سامان کی قلت کا احساس دلایا تو اسے پورا کرنے کے لیے عام استعال اور تعیش کے لیے کاغذ سازی کی صنعت وجود میں آئی اور طبی گھہداشت جراحت کے سامان کی ایجاد کا موجب بتی۔

ید سب پکھ روز مرہ کی زندگی میں نظر آتا تھا اور ایک غیر ملکی سین کے سی شہر میں چل پھر کر یا کشی ہپتال یا سابقہ کاروباری مرکز کا معائنہ کر کے اسلام کے سائنسی کلچر کے متعلق ایک تاثر قائم کرسکتا تھا۔اس کے مقابلے میں عرب تھیوریز اور قکر کے بارے میں معلومات لائبر پریاں فراہم کر سکتی تھیں۔تاہم مغرب کے لیے زبان پر حادی نہ ہونے کے علاوہ کھی کٹی اور مشکلات پر قابو پانا اجھی باقی تھا۔

ظاہر ہے قرون وسطٰی کے آخری سکالرز میں تحقیق سائنس کا کوئی تصور نہ تھا کیونکہ مغرب اس مقام تک ابھی پہنچا ہی نہیں تھا چنانچہ متر جموں کے لیے سائنس کے ابتدائی سڑیکی اور طریق کا ر پر گرفت حاصل کرنا ناگریز ہو گیا۔انہیں سائنس روش کے بارے میں

یہ بھی سیکھنا پڑا کہ اس کا مقصد کیا ہے اور بھی بھی چیچدہ ریاضیاتی اور فلکیاتی حساب کتاب میں بھی داخل ہونا ضروری تھا حالانکہ وہ ابھی تو عربی حردف میں ہی تھوکریں کھا رہے تھے اور فقرہ فقرہ کرکے لفظی ترجمہ کررہے تھے۔ زبان اور نفس مضمون کی بنا پر انہیں دوہری مشکلات کا سامنا کرنا تھا ۔ یہ بات حیران کن نہیں کہ اس کے نتائج استے ناقص تھے بلکہ یہ امر حیران کن ہے کہ ان تمام مشکالت کے باوجود رہ اتن ہیت انگیز خدمات انجام دینے میں کا میاب ہو گیے جنٹی کہ انہوں نے دیں۔

تراجم میں اغلاط کی تجر مارتھی۔مورخ تو یہ سوچت میں کہ مسلمانوں کی پوری کی پوری دراخت انہوں نے کتابوں سے اٹھا کی ادر مغربی قکر کے سیاق و سباق میں اسے بردی نفاست سے داخل کردیا لیکن حقیقت یہ ہے کہ کسی بھی معیار سے متر جموں کا کام بے ضابطہ اور اکثر بے سلیقہ تھا۔ اس میں ایک ہمہ گیر جہت کی کم تھی۔ کتابوں کا انتخاب محتاط جامعیت کے بجائے وقتی دلچی کی بتا پر کیا جاتا تھا۔ اس غلط ربحان کا بھی پید چلتا ہے کہ ایک ہی مترجم بیک وقت کئی کتابوں پر کام کرتا تھا۔ اس مناء پر اکثر نقل اور بھی بھی فاش غلطیاں سرزد ہوجاتی تھیں۔ نیتج میں ایسے نازک خلا رہ گئے جو نشاۃ ثانیہ تک پورے نہ ہو سکے۔ ہم حال اس وقت تک پر نش کی بیا نی ایجاد ہو چکا تھا۔ اس مناء پر اکثر نقل اور بھی بھی فاش غلطیاں سرزد کے علاوہ قرون دسطی کے ایسان دوست مقکروں کے بہتر تر اجم چھا ہے میں مصروف تھا۔ ای طرح بارہویں صدی کے تراجم کے نقائص رفع کیے جارہے تھے۔

عہد منتیق کے آخری دھند کے میں بطلیوں نے کوسولوجیکل معلومات کا خلاصہ تو پیش کر دیا تھا اور بارہویں صدی میں اس کو الجسطی اور آپنکس کا ترجمہ بھی ہو گیا لیکن اس کی جیو گرافی کو نظر انداز کر دیا گیا باوجود اس کے کہ دریافتوں کے دور میں اس کی اہمیت فیصلہ کن تھی جیسا کہ 1410ء میں اس کے ترجمے نے واضح کر دیا۔ المسطی کا قرون وسطی اور نشاۃ ثانیہ کے خیالات و افکار پر بہت گہرا اثر تھا گر اس کا ترجمہ اس لا پرواہی سے کیا گیا کہ پندرہویں صدی میں ریجو مونٹانس اور جرمان اسرانو مر پور باخ کے شاگردوں کو اسے یونانی سے دوبارہ ترجمہ کرنا پڑا۔

بعض ادقات اصل متن کو ان کے حواثی ہے جدا کرنا متر جموں کے لیے مشکل تھا۔ چنانچہ وہ دونوں کوایک ہی شخص کی تصنیف بچھتے تھے اور اے کشی قدیم عرب مصنف سے

منسوب کر دیتے تھے۔ بسا اوقات کسی مخطوط کے اوراق پر کسی دوسری کتاب کا متن بھی لکھ دیا جاتا تھا۔ (کاغذ پر ایک تحریر کو مٹا کر دوسری تحریر ککھنا ایسے معاشروں میں ہوتا تھا جہاں لکھنے کے سامان کی کمی ہو) چنانچہ دونوں منتوں کا ایک ہی مصنف کی تحریر بجھ لیا جاتا تھا۔ نتائج خود مترجم کو چکرا دینے والے ہوتے تھے۔

ترجی کی ظیلنیک بھی ابتدائی قشم کی تھی اکثر مترج "طیئر ترجم" کرتے تھے جو بجائے مفاہیم کے لفظی ترجمہ ہوتا تھا۔ چنانچہ بجائے ترجمہ کے پیرا فیزیا اقتباسات کا انٹ شد مجموعہ ہوتا تھا جس میں مترجم کی اپنی توضیحات بھی شامل ہوتی تھیں۔ بعد کے مترجوں نے ثابت کر دیا کہ کچھ صورتوں میں بارہویں صدی کے درشن بالکل ناقص تھے۔ اکثر مترجموں کی گم نامی (یا اکثر مترجموں کے ناموں اور ان کی کتابوں کے بے انتہا ہے قاعدہ تشخص) کے نتیج میں ایسے مخطوطات وجود میں آئے جن میں ترجمہ شدہ متن اور اصل مقالات.....بعض اوقات مختلف مصنفوں کی تصنیف آلیں میں یوں غلط ملط کر دیئے گئے کہ اس انتشار سے نظنے کی کوئی امیدنہیں رہتی تھی۔

ترجوں کا زیادہ کام ختم ہوجانے کے ایک صدی بعد راجر بیکن نے مترجموں کے بارے میں نفرت سے کہا کہ انہیں'' اتنا تکبر تھا کہ انہوں نے بے شارتح ریوں کا ترجمہ کر ڈالا''۔اگر چہ''انہیں نہ سائنس کا پنہ تھا'نہ زبان کا اور نہ لا طینی کا اور کنی جگہ تو انہوں نے اپنی مادری زبان کے الفاظ ان میں داخل کر دیئے'۔اگر چہ راجر بیکن کے پاس میہ خت الفاظ استعال کرنے کا جواز تھا لیکن اس کا فیصلہ اس بیٹے کی طرح ہے جو اپنے باپ کے بنیادی کام کا کتنا مرمون احسان ہے۔ حقیقت میہ ہے کہ بیکن کا سائنڈیفک وژن اور منتقبل کے لیے اس کے انقلابی امکانات ان اکثر بے ڈھنگے پہل کاروں کے کام کے بغیر نا قابل تصور تھا۔ مترجم کا کام عروج پر چینچنے سے تقریبا ایک نسل سے قدرے زیادہ عرص کے بعد

مشربہ 6 6 م مرون پر میلی سے سریا ایک ل سے لدر سے ریادہ مرتب سے بعد شارت کے اساتذہ نے قدیم سائنس کی ایک لا تبریری قائم کرنے کی کوشش کی۔ یہ بڑی کم مایہ ی شیلف تھی۔ چالیسی ڈیکس کے نامکسل ورشن میں افلاطون کی میمکس (اور سب معلومات جو ٹیمکس نے پرانے یونانی فکر سے اکٹھی کیس) کے علاوہ پلائی کی نیچرل ہسٹری کے لیکھ حصے کلاسیکل سائنس اور توجمات کا ایک مغلوبہ جو روم کے آخری دور میں ایک نیک نیت آرج بشپ نے مرتب کیا تھا آتنو ڈور کی ایٹی مولوجیز اور کچھ دوسرا کا ٹھ کہاڑ تھے۔ اگر چہ شارت

کے اسا تذہ نے اس حقیر لائبر ریک کو اکثر متنوں کی تعبیر نو کر کے بڑھایا لیکن بیتھی کل دراشت جو سقوط ردم کے بعد نیچ سکی۔ تیرہویں صدی کے آخر میں جب بیکن اپنا سسٹم وضع کررہا تھا تمام کلا لیکی سائنس اس کی انگلیوں پڑتھی.....ارسطوٰا قلیدس ارتمیدس جالینوں ادر بطلیوں ..... پانچ سو سال کی قدیم سائنس عین اپنے عروج پر.....ادر اس پر مستزاد اسلام کی اصلی وسیع خدمات۔

بارہویں صدی اور تیرہویں صدی کے اوائل میں عربی سے تراجم نے (اگرچہ بیکن کے زمانے سے یونانی سے پھھ متراجم بھی شامل ہو گئے تھے)خلا کو پر کردیا۔دونسلوں کی کوششوں نے میڈیول سائنس کو بنیاد فراہم کی اسے تاریخ کے بڑے دھارے میں شامل کر دیا اور الگ تھلگ فلسفیانہ قیاسات کو ایک ہم آ ہنگ قکر کے طویل سلسلے کے لازمی جزمیں تہدیل کر دیا۔

یہ ایک یادگار کا میانی تھی جو سائنس کی حدود یہاں تک کہ انفرادی متنوں کے نقائص اور اغلاط کو بھی پار کر گٹی۔ بلاشبہ راجر بیکن کی طرح متر جموں کی غلطیوں پر ناک بھوں چڑھانے والے اکثر سکالرز نے فکری زندگی کی ضرورت کی نسبت زور متنوں کی صحت پر دیایا انہوں نے افکار کی اس آزادانہ آمریت کی اہمیت کو نظر انداز کیا جس سے تحریروں کا کوئی مجموعہ کسی کلچر کو شدت سے متاثر کرتا ہے۔

عربی سے تراجم نے قرون وسطی کے انسان کی آنکھوں کے سامنے ایک بیجان انگیز اور پند تہذیب پیش کر دی جس میں سائنس اہم کردارادا کر رہی تھی۔ اس تہذیب سے ورا پہاڑوں کے مسلسل سلسلوں کی طرح کے پس منظر میں انہوں نے یونان کے المیلیچ یل لینڈ سکیپ کو دیکھا۔ ترجمہ شدہ کتابوں سے معلوم ہوا کہ یونانی قکر خالص مجرد خیالات میں رہنے کے بیجائے بوٹے قطعی انداز سے سائنڈیفک مسائل سے نبرد آ زماتھی۔ چنانچے کا سیعک دنیا کی دوبارہ انجرنے والی تصویر اور اس کے ساتھ تاریخی شعور کی کرونیس یور پی ذہن میں سائنس بن کرآ تمیں۔

ان نقائص اور اغلاط نے بھی .....جو بذات خود اور خصوصاً سائٹیفک متنوں میں بڑی اہمیت رکھتے ہیں..... یور پی کلچر پر دوررس اور خوش آئندہ نتائج مرتب کیے۔آنے والی صدیوں میں سکالرز کو متنوں کے نقائص کی تھیے بتدریج مجبور کرکے انہی اغلاط اور نقائص نے

انسان دوستوں کی آنے والی نسلوں میں زبان کی صحت کا شعور پیدا کرنے میں مدد کی۔اگر نیم بربری معاشرے سے اٹھ کر یورپ ایک متحرک تخلیقی کلچر کے مرکز میں پینچنے میں کا میاب ہو گیا تو اس میں سائنیفک کتابوں کے ان بھونڈ پر آجم نے بھی اہم کردار ادا کیا یعنی طکڑ بے کلڑے جوڑ کا کلا یکی دنیا کے امیج ادر کلچرل تسلسل کے شعور کی بحالی دونوں میں انہوں نے مدد دی۔

دسویں صدی کے آخریں ہی جب جریر ن آف ریمز جو بعد میں پوپ سلولیٹر دوئم بنا ریاضی اور فلکیات پڑھنے کے لیے کیٹیلو نیا گیا۔اسی زمانے میں سکالر عربی مخطوطات کی تلاش میں جانا شروع ہوگئے تھے۔ پہلے پہل تو وہ اکادکا آتے تھے لیکن بارہویں صدی کے اواکل میں وہ ریوڑوں کی صورت میں آنے لگے اور ای صدی کے دوسرے حصے میں گو غیر منظم مگر موثر جماعتوں کی صورت میں وہ آنے لگے اور بڑے اشتیاق سے ترجے کے کام میں جٹ گئے تا آ مکہ سب سے اہم مخطوطات کا ترجمہ ہو گیا۔ مسلمانوں کے بتدریئ مگر بے قاعدہ چیچے ہٹاتے جانے کے بعد سین پر عیسانی کنٹرول کے استحکام کے ساتھ ساتھ متر جموں کی تعداد میں بھی اضافہ ہوتا چلا گیا۔

تراجم کی ضخامت اور یوں مغرب کو اسلامی سائنس کی دستیابی ای خاسب سے بڑھتے رہے اور جیرارڈ آف کر یہونا کے کام سے میہ اپنے معراج کو پہنچا۔ میڈ مخص اپنی ادبی تخلیقات میں جن تھا جن نے 1160ء میں اپنی تولیدو میں آمد سے لے کر 28 سال بعداپنی وفات تک ستر سے زیادہ کتابیں عربی سے ترجمہ کیں۔ جیرارڈ کی سپین میں آمد سے پہلے ابتر بیے کا اتنا کام ہو چکا تھا کہ اس نے خلا تلاش کرکے اس کو پر کرنے کا فیصلہ کر لیا۔ ان میں

الجسطی اور ارسطو کی تحریروں کا مغز شامل تھے۔ یہ دونوں جرارڈ کے تراجم میں شامل ہیں۔ جیرارڈ کے کام کا اندازہ اس کی ترجمہ کی ہوئی کتابوں کی فہرست سے لگایا جاسکتا ہے جسے سمی معاون یا'' طالب علموں' نے تیار کیا تھا اور جواب بھی حوالے کے لیے دستیاب ہے۔ جو ہدف اس نے اپنے لیے مقرر کیا وہ تمام یونانی۔ اسلامی سائنس کی وسعت اور عمق پر محیط تھا۔ الجسطی اگر قدیم سائنس کی بیلنس شیٹ تھی تو جیرارڈ کا مزید کتا یوں کا انتخاب یہ واضح کرتا ہے کہ وہ ہر اہم نسخ سے مختلف علمی شعبوں کی بنیادی معلومات اخذ کر لینا چاہتا

الکندی کی دو بنیادی اکو عکس پر ایک کتاب (ارسطو کی لائمردی نیچورالی آڈیڈ پر الفارابی کے تشریحات) سیمیکل سیٹینز پر کثیر اتصانیف رازی کی ایک کتاب اور دوسرے شعبوں جیسے جولو جی فزئس بیکھمیکل میلڈیکس بیٹمول اقلیدس کی مبادیات اور ارشیدس کی آن دی میور منٹ آف دی سفیر پر کتابیں۔ جب ہم ارسطو کی اہم کتابیں جیسے اس کی فزئس آن ہیون اینڈ ارتھ اور اس کی جزیش اینڈ کریشن اور میڈو رولو جی پر پہلی تین کتابیں شامل کرتے بیں تو جرارڈ کے بلند مقاصد داضح ہوجاتے ہیں۔ اپنی تن تنہا کو ششوں سے دہ ایک ہی زور دار و حکے میں میڈیول سائنس کو قیاساتی مرجلے سے دحکیل کر تخصیص کی اس سطح پر لے جانا چاہتا تھا جس پر یونان اور اسلام پہنچ تھے۔

غیر معمولی بات مید کہ جرارڈ کا میاب ہوا۔وقت نظر ے کتابوں کے بنف بہترین اور انتہائی با مقصد انتخاب سے جرارڈ آف کر دمونا نے جواطالوی نشاۃ ثانیہ کے انسان دوستوں کا پیشرو تھائیہ خوفناک خلاء اکیلے ہی پورا کردیا۔دوسروں نے بھی جن میں اگریز کاٹ لینڈ والے جرمن یا قلیمش میانوی عیسائی یا ہیانوی یہودیوں نے ممکن ہے اس کے کام کو بہتر بنایا ہو یا اس میں اضافے کیے ہوں یا بعد میں اس کی تھیجے کی ہوئلیکن پور پی قکر پر اتنا دیر پا ادرا تنا گہرا اثر چھوڑ نا جرارڈ کے ہی ترجم کا مقدر تھا۔

آنے والی پانچ صدیوں میں اس کی ماڈل تحریر یں یورپ کی طبی تربیت کی بنیاد بنی رہیں۔ الکندی کے آپٹیکل مطالعات جن کا اس نے ترجمہ کیا اور جو قدیم آپٹیکل سائنس پر معقول پیش رفت شخ بھری علوم کی تعیوری کی بنیاد بنے جنہوں نے نشاۃ ثانیہ کے دوران بھری تناظر کے قوانین کی تشکیل کی۔ اقلیدس کی مبادیات کے پندرہ سو مطبوعہ ایڈیشن شائع ہوتے۔ یہ غالبًا بائبل کے بعد مغربی تہذیب میں سب سے زیادہ تقسیم ہونے والی کتاب تھی۔ مغرب کو بانانی فلسفی کے موجودہ کام مے مغرب کو متعارف کرنے میں ارسطو کے کام پر جیرارڈ کی مضبوط گرفت بہت فیصلہ کن ثابت ہوتی۔ اگر سائٹیفک انقلاب کا آغاز بطیموی فکر کے اندر بی سے اس کی فلکیات پر نظر ثانی سے ہونا تھا یا جدید سائنس کے پہل کاروں کے پچھلے تین سو برسوں سے مہذب سے ہوتے اقلیدی ریاضی کے اوز اردوں کو سے ہونا تھا یا ارسطو ہی کی منطق اور طریق کار کو استعال کرنے پر ارسطو ہی کے کو موں کے بھرنے سے ہونا تھا یو ان لوگوں نے لیے جیرارڈ بی نے دسائل مہیا ہے۔

97

تاہم ترجم بہر طور ایک مشتر کہ مہم تھے۔ان کا زیادہ حصہ کسی ایک شخص کسی ایک وقت یا کسی ایک ملک تک محدود نہیں تھا۔اس کا پورا منظر نامہ برّہ روم کے اطراف پیلی ہوئی اسلامی تہذیب تھی۔ستقبل پر نظر رکھنے والے افراد کے ذریعے عرب سائنس مغرب کو پینیچ رہی تھی۔

شام میں تیرہویں صدی کے آغاز ہی میں فلپ آف ٹریپولی نے سیرٹ آف سیکرٹس (سرالاسرار) کا ترجمہ کردیا تھا۔ یہ ایک مشہور عرب کتاب تھی جس نے بیکن کو نیچر کے اسرار چیکے چیکے دریافت کرنے کا طریقہ کار سکھایا اور مغرب کی سائنسی فکر میں موجود تصوف کی رو کو شدید طور پر متاثر کیا۔ گیارہویں صدی کے شروع میں افریقہ میں صرف کانسٹن ٹاین ہی کا کام نہ تھا بلکہ 1200ء کے قریب لیونارڈو آف پیسانے اسلام کے الجرا کے نظام پر عہد ساز حواش لکھے۔ یہ نظام ہندواریانی اور عربوں کی دین تھی اور عربی ہندے عربوں ہی نے مغرب میں متعارف کروائے تھے۔

سین کے بعد اہم ترین مقام اتصال سلی تھی۔دسویں اور گیارہویں صدی میں اس پر عرب حکر ان تھے۔بارہویں اور تیرہویں صدی میں بالخضوص دو حکمر ان ...... نار من بادشاہ اور راجر دوم اور فریڈرک دوم .... کے دور میں عربوں کا دہاں بڑا گہر ااثر تھا۔عرب دنیا اور سائنس کے لیے بید دونوں بہت کشادہ دل تھے۔اسلامی جغرافیڈ فلکیات ڈرودلو جی اور آ پھک کی پرورش پالیر مو کے دربار میں ہوتی تھی۔ شمالی افریقہ کے ایک مسلمان جغرافیہ دان الا در لیی نے شاہ داجر کے لیے اپنی کتاب جغرافید کھی اور سائنس کے مسائل پر فریڈرک عرب حکما سے خوشگوار خط و کتابت کرتا رہا۔جنوبی اٹلی اور سلی جہاں آج بھی عربوں کے آ خار پائے جاتے ہیں اسلامی تہذیب کا دروازہ تھے۔

مسلی کے دارالحکومت کی گلیوں میں فریڈرک ایک یتیم بچ کی طرح برا ہوا اور اس نے عربی زبان اپنے اندر جذب کر کی تھی جو اس دقت بھی گلیوں میں بولی جاتی تھی۔بالغ ہونے پر دہ ایک ایسا عیسائی تحکمران بنا دے اسلامی کچر پر پوری دسترس حاصل تھی ادر عیسائی برادری کے خلاف اس کا رومیہ طنز یہ ادر ناقدانہ لاتعلقی کا تھا۔ یہ بلاشبہ پالیر موک گلیوں میں پردرش کا نتیجہ تھا۔

جوانی میں سائنسی مسائل سے شدید دلچیں اس پس منظر کا شاخسانہ تھی۔ اپنی طوفانی

بای زندگی کے دوران بھی اپنے محبوب مشغل باز کے شکار پر اس نے ایک دلچپ کتاب لکھی جونشاۃ ثانیہ کے زمانے میں حیوانات کے مطالعات کے لیے ایک ماڈل تھی۔ اس نے لیونارڈو آف پیسا کو اپنا دوست بنایا اور اس کی ریاضی کی انقلابی تھیوریز کو جذب کیا۔ اس سے بھی زیادہ اہم کام اس کا عظیم مائیکل سکاٹ کو اپنے دربار میں حیوانات و فلکیات کے مباحث کے لیے بلانا تھا جس میں سکاٹ لینڈ کے اس ذہین باشندے کو دلچپی تھی، یہاں تک فریڈرک نے اپنی سلی کی اقلیم میں اسلام کی طرح ڈاکٹرول کی تعلیم کے لیے ایک مدت بھی مقرر کر دی تھی۔

جب 1227ء میں سکاٹ پالیرمو کے دربار میں پہنچا تو اسوقت تک وہ سائنس پر کئی کتا میں تصنیف کر چکا تھا ادر کئی کتابوں کا مترجم بھی تھا۔ دس سال پیشتر اس نے تولید و کے مترجموں کی جماعت سے اس کا آغاز کیا تھا۔ جیرار ڈ آف کر یہونا کے پیچھے آنے والی نسل سے متعلق ہونے کی بناء پر اس نے پہل کاروں کے کام سے فائدہ بھی اٹھایا۔ سائنس کی افزوں تر تفہیم نے اس کی تحریروں کو غیر معمولی تاثر کا حامل بنا دیا تھا۔ دہ صرف جیرار ڈ سے دوسر نبر پر تھا۔ البطر وہتی کی کتاب آن دی سفیئر کا جو ارسطو کو سمولو ہتی کی تشریح تھی اُس نے ترجمد کر کے ارسطو کی فلکیات کو بطلیموں کی الجسطی کے اثر سے باہر نکالا ادر مغرب میں ارسطو کے اصلی نظام کو بیش کرنے میں کا میاب ہوا۔ اس طرح اس نے ارسطو کے نظام ادر بطلیموی نظام کے حامیوں میں ایک الی بحث کا آغاز کیا جس نے مغربی سائنس کو سائندیفک انتظاب تک پریثان رکھا۔ یہ بڑی سفید بحث تھی کیونکہ دونوں طرف ریا ضیاتی مسائل بڑے بیچیدہ تھے جن میں سے انتخاب کیا جانا تھا۔ ان چیچید گیوں نے مغرب کے ریاضیاتی قکر کو

علادہ اس کے سکاٹ نے ہمپانوی عرب فلسفی ابن رشد کی ارسطو کے فلسفے پر تشریحات کا ترجمہ کیا جس سے مغربی فکر پر ارسطو کی منطق کا بڑا گہرا اثر مرتب ہوا۔ اس سے بھی اہم یہ امر تھا کہ اس سے ''ابن رشد کی تحریک'' وجود میں آئی جو اگر چہ اپنے فلسفیانہ مواد میں قدرے مہم تھی تاہم آنے والی دو تین صد یوں تک ''ابن رشدی تحریک'' نے انقلابی قسم کے سائٹیفک ریشنل ازم کے لیے ایک مرکز فراہم کیا جس کے اثرات ٹامس اکوائنس کے زمانے میں چرس کی یونیورٹی تک پہنچ۔

سب سے پہلے سکاٹ نے مغرب کو ارسطو کی حیوانیات سے متعارف کرایا اور حیوانات کی دنیا ہے متعلق بہت ابتدائی قشم کے میڈیول خیالات کو یونانیوں کی وسیع اور واضح درجہ بندی سے بدل دیا۔چند برسوں میں جو کتابیں اس نے ترجمہ کمیں ان میں ارسطو کی آن اہنیملز کا معیاری لاطینی ترجمہ اس نے 1120ء میں ختم کیا۔ یمین اہم یونانی کتابیں تھیں (دی ہرٹری دی پارٹس اور دی جزیشن آف اپنی ملز) عربی سے انیس کتابیں اس نے ترجمہ کمیں۔ ایک دفعہ پھر متائج حیرت انگیز فلط۔ سکاٹ کے تراجم کو بنیاد بنا کر البرٹس میگنس نے مغرب میں وسطی اور شالی یورپ کے حیوانات پر ارسطو کی درجہ بندی کا اطلاق کرکے زودلو جیکل سائنس کا آغاز کیا۔

پالرمو کے دربار میں شہنشاہ نے اے بھی اپنی دلچیپوں میں شریک کیا۔مائیک سکاٹ نے علم نجوم پر بھی لکھا اور اس پر عمل بھی کرتا تھا اس لیے فریڈرک نے اسے دربار میں بطور نجومی مقرر کیا تا کہ دہ اس سے افلاک کے اسرار کے بارے میں مشورہ کر سکے بعد میں دانتے نے علم نجوم برعمل کرنے کی یاداش میں بطور ایک جعلی پنجبر کے جو ہر قتم کے مکروفریب کا مرتکب تھا کاٹ کو جنم میں دکھایا ہے۔ اس زمانے میں جب میڈیول زمانے کے بیہ دونون مخص ..... بد جادوگر سائنس دان اور شهنشاه جس کے متعلق خیال بد تھا کہ دہ جہنم کا اجرتی ب .... سلی کے شاہی محل میں راتوں کو باہمی بحث مباحث میں مصروف رہے تھے۔اس زمانہ تک فلکیات کو متقلل کے متعلق غیب کی باتوں کے ساتھ گڈ ٹد کیا جاتا تھا یعنی الی سائنس جس میں تصوف کی آمیزش تھی۔ کچر مشتر کہ سرحد کے ساتھ ساتھ عرب سائنس یور پی مغرب میں نفوذ کررہی تھی ادر اس کے ساتھ ہی مسلم طرز زندگی ادر حکومتی ادارے عربی اصطلاحات کی کثیر تعدادر تلین نقش و نگار کے نمونے اور عربی طرز تعمیر کے خوشنا فیچر ز اور اس نے ترقی بیافتہ تہذیب کے ثقیف طریقوں کو اپنانا شروع کردیا تھا گوکلچرل ردایت الٹیلیجویل روش ادربعض ادقت مقامی توہمات کو اس نے طرز زندگی میں ابھی ترمیمیں کرنی تھیں۔

شام سے لے کر پرتگال تک کی مطالعہ گاہوں میں اور سب سے زیادہ سپین کی لائبر سیوں میں سکالرز کی نسلیں عربی تحریروں اور غیر ملکی علامتوں کو پڑھنے میں مصروف

رہیں۔خانقاہوں سے باہر یا اندرخواہ ہپانوی سورج انسانوں کو کتنا ہی چھکسا رہا ہوان ایوانوں کے اندر جو بالالتزام ختکی کے لیے تعمیر کیے گئے تھے سوائے صفحات پلٹنے کی سرسراہٹ یعنی عالمانہ مطالعہ کی موسیقی کے کوئی اور آواز سنائی نہیں دیتی تھی۔اسلام کی عظیم یا ترا لفظ ک خاموش خدمت میں ایک وقفہ ارتکاز کی صورت میں نقطہ عروج تک پیچی۔

اس طویل اور پر خلوص محنت کے بعد ان مخطوطات کا آخری پھل کیا تھا؟ علم طب کی طرح عربوں نے ہر جگہ ایونانی اور ہیلینی سائنس کی تر سیل کے علاوہ بھی بہت کام کیا ہے۔انہوں نے کلاسیکل سائنس کے پورے مواد کو قاموی اور اکثر زود فہم خلاصوں میں سمیٹ لیا اور پھر ان پر اپنی نشرح کی جو بالعموم ان کی مخصوص تجرباتی واضح اور تا کیدا تھوں طرز قکر کی غاض تھی نظری سائنسز جیسے ریاضیٰ فرنس یا ایسٹردنومی کے لیے میہ اتنا ہی صحیح تھا

تاریخی حالت کی ایک بجیب گردش کی وجہ سے ہر جگہ ایرانی رسوخ برا گہرا تھا۔ ماضی میں جب چھٹی صدی میں ہملینی کلچر کے بازنطینی وارثوں نے آزاد جبتجو کی یونانی روایت کا گلا گھونٹ دیا تھا۔ (بازنطینی شہنشاہ جسٹین کا 529ء میں ایتھنٹر کے یونانی سکول کو بند کرانا ای تحس ر بتحان کا حصہ تھا) تو سکالرز اور سائنس وان خصوصاً وہ جن کا تعلق نسطوری فرقے سے تھا' ایرانی مشرق کی طرف ہجرت کر گئے۔ ان کا جندی شاپورا ٹد سیا اور انطا کیہ میں بڑے تپاک سے خیر مقدم کیا گیا۔ یہی مراکز تھے (اور قدرے کم درج پر سکندر سے) جہاں سے یونانی ہیلیتی روایت اسلام میں پھلی پولی۔ یونان کی آخری چنگاریوں اب عرب کلچر کی آگ کو بھڑکا رہی تھیں ۔ قکری آزادی کے نشیب و فراز بی سائنسی ارتقا کے رائے کا تعین کرتے ہیں جن پر چل کروہ اپنے مراحل طے کرتا ہے۔

تہران کے جدید شہر کے قریب شہر سے کا اس رصد گاہ کی طرز پر جو شاعر اور سائنس دان عمر خیام کی سر براہی میں تھی قریبی علاقوں میں رصد گا ہیں تغییر ہونے لگیس جیسے سر قند میں آج بھی اس رصد گاہ کو اس کے حیرت انگیز ساز د سامان کے ساتھ دیکھا جا سکتا ہے۔درست پیائش کا آلہ اسطرلاب جو ستاروں کے زادیے ناپنے کے لیے استعال ہوتا تھا تاکہ ان کے مداروں کے نقشے تیار ہو سکیں اب بھی وہاں موجود ہے۔اس قسم کے مختاط اور بار یک مین مشاہدات سے اور ان کے (ذہین شارل ہینڈ میں عربی اعداد کے استعال سے )

جدولوں کی صورت میں اندراجوں سے اسلام نے ہمارے علم الافلاک میں اضافہ کیا۔ ہمارے رات کے آسمان میں عربی ناموں والے ستارے بکھرے پڑے ہیں جیسے المز ارُالکورُ الدبیران یا بیت الجوس یہ ایک ہزار سال قبل مشاہدات کرنے والوں کے ساوی شاہد ہیں مسلمان ماہرین فلکیات ارسطو اور بطلیموں کے موجز نظاموں میں رہتے ہوتے اپنا کام کرتے تصرید علم الافلاک میں مسلمانوں کی خدمات یونان کی اور پھر اپنے مختاط مشاہدات سے مالامال علم کی تر سیل پر مشتمل ہیں۔

فزس میں ان کی خدمات نسبتا اس کی زیادہ مادی شاخوں لیمن ملینکس اور آپنکس میں تھیں۔ان میں عربوں نے شیکنیکل حقائق کا قدرے اضافہ کیا۔اس کے برعکس تھیور میٹیکل فزکس کے محقف پہلوؤں پر عربوں نے کوئی خاص کام نہیں کیا سواتے اس کے کہ ارسطو کا پورا وضاحتی نظام انہوں نے مغرب کو پہنچایا تا کہ وہ اس میں اضافہ کرے اور یونانیوں پر سبقت لے جائے۔

مختصراً 'مشاہدات پر یونای طریق کار اور تصورات کا اطلاق کرنا اور کچھ صورتوں میں جمع شدہ شہادت سے نظریات مرتب کرنا عربوں کا عومی ربتان تھا۔''و کچھنا''اور دیکھی جانے والی شے کا درست درست تشخص اور مزید برآن بھری مشاہرے پر منطبق ہونے والے قوانین کی ردیافت۔یہ تھا اسلامی روش کا زورا سلام کی اصلی تخلیقی قوت کا سرچشمہ۔آخری تجزیبے میں اس کا نتیجہ یہ ہے کہ میڈیول مغرب نے جس کی بصارت کو صرف روحانی چیزیں دیکھنے کی تربیت دی گئی تھی آتکھ کا صحیح استعال مشرق سے ہی سیکھا۔ جس طرت سرت کی نشوونما میں جرما تک قبائل نے اپنی سیکھارت اور میڈیول کل کچر نے مجرد قلر کے لیے اپنی خصوصی اہلیت صرف کی اس سے مشرق کے تیز آتکھ رکھنے والے خانہ بددش

مترجموں نے دوطلسماتی نام دریافت کیے۔الکندی ادر الحزن جس کا عربی نام ابوالہیشم تھا۔الکندی نے جس کا ترجمہ جیرارڈ آف کر یمونا نے کیا تھا اقلیدس کی آپلکس کو لطیف تر بنایا۔قاہرہ میں 1000ء کے قریب ابوالہیشم نے یونانیوں کی آپلکس کی دسیع روایت جاری رکھی جوارسطوادر اقلیدس سے شروع ہو کر بطیموں تک چلی گئی تھی۔قرون وسطی ادر نشاۃ ثانیہ میں الکندی 'ابن رشد ادر ابن سینا سے بھی بڑھ کر ابوالہیشم بھری علوم کا سرچشمہ تھا۔

راجر بیکن کینارڈ ڈداد پنچی جو ہانز کمپلر جیسے لوگوں نے ای کی بصیرتوں سے فیضان حاصل کیا تھا اور اس کی طریقیاتی روش سے متاثر تھے۔اگر اسلام مغرب کو ؓ دیکھنا''سکھا رہا تھا تو ابوالہیشم نے بصری پر لیکی وژن میں داضح سبق دیا اور اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے کہ سائنس دان فن کار لیوناردو داو پٹی اس کا خصوصی مداح تھا۔

آ پیڈیکل تحقیق میں جیومیٹری کے طریق کار(اور ایگزیک پیائش) کا اطلاق کرکے ابوالہیٹم ریفلیکٹن (انعکاس)اور ریفریکٹن (انعطاف) کے مطالعات کو اس مقام تک لے گیا جس کی مثال جدید سائنس کی آمد سے پہلے نہیں ملتی (دوسرے الفاظ میں سائنسی لحاظ سے بید درست تسلیم کیے جاچکے تھے)۔ مثال کے طور پر اس سے پیشتر جہاں اقلیدس اور بطلیموں نے کرنوں کو روشن کی تر ٹیل ذرایعہ قرار دیا تھا۔ ابوالہیٹم نے ثابت کیا کہ کر نیں خود محص کمی منور جہم سے پیدا ہوتی میں نہ کہ آ تکھ سے جیسا کہ یونانیوں کا خیال تھا۔ ریفلیکٹن (انعکاس) کے مطالعات کو ایک ہموار سطح سے آگ بڑھا کر دو پیچیدہ جیومیٹریکل اجسام تک چیے بحوف اور پیرابولک (شلجی شکل) سطحوں تک لے گیا۔ اس نے ریفریکش (انعطاف) سے نگل کر منعکس ہوتی ہے (بشمول کرہ ہوائی کے) رشتے کا تعین کیا۔ ان سب سے معلوم ہوتا ہے کہ جبلی طبعی ادراک (خصوصاً حرکت کے قوانین) ' تجرباتی تجس ذہین جیومیٹریکل ہوتا ہوتا ہے اور پی اور کرہ ہوائی کے) رشتے کا تعین کیا۔ ان سب سے معلوم موتا ہے کہ جبلی طبعی ادراک (خصوصاً حرکت کے قوانین) ' تجرباتی تجس ڈیوں کا دیل دیوں کا

جیرارڈ آف کر بیونا اور اس کے ہم عصروں نے اس کے پچھ حصوں کا ترجمہ کیا لیکن سولہویں صدی میں اس کا مکمل تر ترجمہ ہوا جس سے پید چلتا ہے کہ ابوالہیشم سائنس کے ارتقاء میں اسلام کے تخلیقی کردار کی ایک درخشاں مثال ہے.....جس طریقے سے میہ کردار یونانی اور ہمیلینی بنیادوں سے نامیاتی طور پر او پر اٹھا اور پھر اپنی باری پر دنیا کو ٹھوں البعا دمیں و کیھنے کی صلاحیت کے ذریعے اس نے مغربی یور پی فکر کو نیوٹن کے زمانے تک متاثر کیا وہ اپنی مثال آپ ہے۔

عربی سائنس میں آپطس کی برتری ایک گہری کلچرل خصوصیت کا اظہار معلوم ہوتی ہے۔ یہ جبرت کی بات ہے کہ ریاضی جیسی مجرد سائنس بھری طور پر خصوس شے کی طرف

ر بتحان کا حصد کس طرح بن سکتی ہے۔ لیکن معاملہ کچھ ایسا ہی تھا۔ اسلام کے تاریخی کردار اور کلچرل مزاج دونوں نے مل کر سائنس کو اپنے عہد کا مزاج دیا۔ قدیم دنیا میں ریاضیاتی فکر کے دو دھارے تھے لیعنی اپنی مخلف ذہنیت اور انداز فکر کے مطابق دو مختلف روین اور بید دونوں اسلام کو ورثے میں ملیس۔ یونانیوں کا فطر تا فارم کو اولیت دینا اور ان کی بھری تجرید بیت کی بنا پر ایسا مکتبہ فکر کے عظیم امتزاج نے بھی نمایاں طور پر الجبرے کے مسائل کو جیومیٹری کی اصطلاحوں میں بیان کیا۔ جارج سازتی اے بھی نمایاں یادگار کہتا ہے جو اپنی سمز کی (تناسب داخلی حسن اور اپنی وضاحت میں اتن ہی جبرت انگیز ہے جنتی کہ پار تھینان) ای طرح دوسری طاقتور رو جو بابل اور ہندوستان سے چلی حسابی تنخیل کی طرف زیادہ مائل تھی شاید اس لیے کہ تھارتی محرکات کی بناء پر میہ ہندوں ک

قدیم تاریخ میں بیدونوں دھارے کئی موقعوں پر باہم مل چکے تھے لیکن تحض اضافی طور پر یہیلینی سکندر بید میں یونان اور مشرق کی سائنس کے میل جول سے اقلیدس نے بھی بلاشبہ استفارہ گیا۔ پورے آٹھ سو سال بعد چھٹی صدی میں بازنطینی ظلم و تشدد سے بھا گئے والے نسطوری عیسانی یونانی روایت یعنی ریاضی اور فلکیات اور روثن خیالی کو مشرقی ایران لے گئے۔ بالآخر مسلمانوں کی فتوحات کے بعد ابتدائی دور کے خلفاء کے دجلہ کے کنارے واقع دارالحکومت بغداد میں ایک نے تہذیبی مرکز کا ظہور ہوا جس کا رخ مشرق کی جانب تھا اور مندوستانی اور ایرانی اثرات اور صدیوں میں انٹسی کی جانے والی حکمت کے لیے اس کے دروازے کیلے تھے۔خلیفہ المعصور سے ہارون الرشید اور اس کے میٹے الما مون تک جو سائنس کا برا سر پرست تھا بخداد واقعی اسلامی دنیا کا انٹیلیچ کی مرکز رہا۔ ہندوستانی اور ایرانی روایات دروازے کیلے تھے۔خلیفہ المعصور سے مارون الرشید اور اس کے میٹے الما مون تک جو سائنس دروازے کیلے تھے۔خلیفہ المعصور سے مارون الرشید اور اس کے بیٹے الما مون تک جو سائنس دروازے کا برا میں ایک اختیابی والی کے خلی ہوں جس کا مرکز رہا۔ ہندوستانی اور ایرانی روایات دروازے کیلے تھا۔خلیاد واقعی اسلامی دنیا کا انٹیلیچ کی مرکز رہا۔ ہندوستانی اور ایرانی روایات اور بابلی اور یونانی وراشت کے لیے جس کی وہ حال تھیں نی ہو ایک کٹھالی تھا۔ دونوں عظیم دھاراؤں کا اختلاط اس عظیم ادغا م کا حصہ تھا۔ اسلام نے نہ مرف اس کو تھیں تک پڑچایا بلکہ ای مستقبل کو بھی سونیا۔

جو پکھ ہم نے ابوالہیشم کی آپٹیکل کے بارے میں کہا ہے اس سے دضاحت ہوجاتی ہے کہ یونانیوں کی جیومیٹری کی میراث کو کیسے تھینچ کر فزنس کے قابل محسوس مسائل کے حل کے لیے استعال کیا گیا۔اسلام کی جو بحیثیت مجموعی ایک اور تجارتی کلچر تھا' پائیدار

ترین خدمت ارتھمیٹیکل میتھیمیلیکس میں تھی ۔اس شعبے میں اسلام کا اتنا گہرا اثر ہے کہ ہمارا ہندسوں کا نظام آج بھی <sup>دو</sup>عربیٰ' کہلاتا ہے جس سے اس کا ہندوستانی اور مکنہ طور پر بابلی مخرج دھندلا جاتا ہے۔

دراصل یہ واضح نہیں ہے کہ بابلیوں کے ارتصمیف نے اپنے ہندوستانی متقابل کو متاثر کیا۔ یہ امکان ذرا کم ہے .....دونوں تہذیوں نے علیحدہ علیحدہ اپنے اصول ایجاد کیے۔ یہ امریقینی ہے کہ دونوں سٹم ترقی کر کے'' مقامی''یا ''پوزیشنل''اعداد کے انتہائی سادہ سٹم تک پنچ جس میں اعداد کے انتہائی سادہ سٹم تک پنچ جس میں اعداد اپنی اضافی پوزیشن سے پتہ دیتے ہیں کہ دہ کون سے یونٹ کی نمائندگی کرتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ دونوں نے زریدو یا صفر کے تصور کے لیے ایک علامت وضع کر کی جس میں مادا افظ سائفر ''خالی''یا ''خلا'' کہتے ہیں۔ (عربوں نے اس تصور کا ترجہ صفر کیا جس سے ہمارا لفظ سائفر مشتق ہے۔)

عالباً بابل کے کلچر نے جس کی سرگرم تجارتی زندگی حمورانی کے قانون میں منعکس ہوتی ہے قیتوں نشرح سود اور شرح تبادلہ کی اشد ضرورت کے تحت جلد اور سادہ طریقے کی نومیشن لیعنی ترسیم کی ضرورت محسوس کی ہوگی۔ہندوستانیوں نے حمورانی کے زمانے میں تقریباً 1700ق م کے قریب بیہ سٹم اپنی مصروف تجارت کے دوران دیکھا ہوگا۔

اس تاریخی تبادلے کی تاریخ خواہ کوئی بھی ہو ہندوستان نے بابلی نظام کے اعداد کو مختلف طریقوں سے ترقی دی۔ ہندو مذہب کے مابعد الطبیعیاتی ربتان کے زیر اثر ہندوستان نے ارتھ میٹیکل (حسابی) پہلو کو نظریاتی اعتبار سے بڑی ترقی دی۔ یوں زیرد یا صفر کا تصور جو بابلیوں کے لیے محض ایک بلینک یا خالی جگہ کی علامت تھا ہندوستا ن میں گنتی کے لیے با قاعدہ استعال ہونے لگا جس میں بڑے بڑے ہندے اور مشکل قضئے بھی ہوتے تھے۔ بابلیوں کے ساتھ کے نسب نما کی کسروں پر منی (سیکسا حیسیمل) نظام کو (ہمارا سیکنڈ منٹ اور مشتق گننے کا طریقہ ای قدیم رواج سے مشتق ہے) ہندوستان کے ریاضی دانوں نے صفر کو

ہندوستان نے کٹی خدادا ذہانت والے ریاضی دان پیدا کیے ہیں جنہوں نے اس شعبے پر کٹی طبع زاد کتابیں تصنیف کیں۔ان میں سے ایک کتاب''سدہانت''ہارون الرشید

کے زمانے میں بغداد بھی پیچی اور یوں اسلام اس ریاضیاتی روایت کا دارث بنا۔ اس روایت میں علامتوں کا گوشوارہ ایک پر اسرار (یاجادوئی) نیو میر یکل کوڈ جس میں ڈھائی ہزار برسوں پر محیط ثقیف سوچ اور عملی تجربہ موجود تھا شامل تھے۔ ایک دفعہ پھر مسلمان اس عظیم تاریخی وراشت کی ترسیل کا ذریعہ بنے۔ ایک بار پھر انہوں نے اپنے کارہائے نمایاں اس میں شامل کیے لیکن اس دفعہ ان کا یہ کام زیادہ وقیع اور مہتم بالشان تھا۔

اس کا فوری اعزاز الخوارزی کو جاتا ہے جو بغداد میں المامون کے دربار سے وابستہ تھا۔ یہ وہ شخص ہے جس نے الگورزم(جو ای کے نام سے مشتق ہے)اور الجبرا جیسی اصطلاحیں اور تصورات وضع کیے۔

ہندوستان کے سکالرز ریاضیاتی ادراک میں خاص طور پر انفینٹی (لامحدود) کے تصور پر ریاضیاتی گرفت میں اور انفنٹسمل کے استعال اور معنوں میں بڑی دور تک چلے گئے تھے اور ہی شبہ ہوتا ہے کہ مطلق یا انفنٹ کے کردارنے ہندد فلسفے میں ایسے قیاسات کو برا پیچنہ کیا ہوگا۔زیرو لیعنی خلا پر بنی گنتی ای رجحان کی عکامی کرتی ہے۔

شاید ریاضی میں اسلامی خدمات کو سیجھنے کا بہترین طریقہ ہی ہے کہ اس سے جبل بھری اصرار پر توجہ مرکوز کی جائے یہ مشکل نظر آنے والے فرق اور نازل درجات کو نظر انداز کرکے ایک تسہیل کے ذریعے بابلیوں نے تجارت کی اشد عملی ضرورتوں کے تحت ایسا سسٹم ایجاد کرلیا تھا۔ ہندوؤں نے ریاضیاتی امکانات کو مقامی فلسفیانہ ربحان کے رخ پر ترقی دی اور مسلمانوں نے اس کے بھری مضمرات کو پہچانا اور ایک جیران کن گنتی کی ترکیب کی صورت میں اس کی یحیل کی جس کے ذریعے مغرب نے عظیم ریاضیاتی اقدامات کیے۔

الخوارزمى كى كارگزارى جس كى دوسر ، سلمان رياضى دانوں فے (جن ميں ہمه وقت موجود الرازى ابولہيشم اور الكندى غير حاضر نہيں) مزيد توسيع كى بيد توسيع بابلى و ہندو ہندسوں كو اپنا كر انہيں ايك فورى قابل عمل كوؤ ميں تبديل كرنے پر مشتل تقى جو اتنا سادہ تقا كه ايك بچه بھى اے استعال كرسكتا تقا اور اتنا لچك دار بھى كه ايك رياضى دان كے ہاتھوں ميں وہ ايك اليى لغت كى طرح ہے جس كے ذريع بڑے بڑے عددوں كے انتہائى ييچيدہ تناسبات كا اظہار كيا جا سكتا ہے مختصر بيدكہ اس كے بنيادى طريقوں كى تشريح كر كے اور اس

استعال ادراس کے ترقی یافتہ استعال کے لیے راہیں ہموار کر دیں۔ عربی اعداد کا دارومدار ایک بھری اصول پر ہے جس کی بناء پر ان کا استعال لامحدود ہے۔ ریاضی کا ایک امید افزا ر بتحان جو بعد میں یو نیور سل تصمیط کے تصور میں ایج عرج کو پنچا نویڈ غورت کے اس مفروضے ہر شروع ہوا کہ تمام کا نئات ایک ریاضیاتی تنظیم پر چلتی ہے ادر اس لیے اس کی روح کو ریاضی کی اصطلاحات کی گرفت میں لینا عین ممکن ہے۔ اس خیال ہے تو ہم خوب دافف ہیں لیکن میتھ میٹیکل ایک پریش ہے کیا مراد ہر ان خیال ہے تو ہم خوب دافف ہیں لیکن میتھ میٹیکل ایک پریش سے کیا مراد ہر ان جاتی ہے دوالے سادہ عربی عددوں کے سٹم کی اہمیت صرف اس سوال ہے روش ہو جاتی ہے کہ ستاروں کی حرکت جس میں فاصلوں اور زادیوں کی بے شار پیاتیش ہیں یا جسمانی حرکت سے عمومی قوانین یا کسی اور کا نتاتی مظہر کو بھدے روش عددوں میں کیے بیان کیا جاسکتا ہے۔ سے اتنا ہی بڑا انقلاب تھا جتنا کہ کمپیوٹر کی ایجاد۔ اس سے پوری کا نتات

عربی ہند نظر کوفوری طور پر دوطرح سے متوجہ کرتے ہیں۔رومن ہند سول کے برعکس ان دس میں سے ہر علامت جس پر میہ بنی میں ایک ہی دفعہ دیکھنے پر اپنی مقدار ظاہر کر دیتی ہے۔ یوں میر حروف تبخی کی مدد سے لکھنے کے اصول کے مترادف ہے ۔ مزید برآں کسی بھی بہت سے ہند سول دلی رقم میں ہر ہند سہ اپنی پوزیشن کے اعتبار سے اپنی مقدار کی وضاحت کردیتا ہے کہ اس سے مراد اکائی دہائی سینکڑہ یا ہزار ہے۔ ابتدائی سسٹرز پر اس ک تہہ در تہہ برتری فورا آتھوں کے سامنے آجاتی ہے جو اس کی انتہائی ترقی پذیری اس ک بنیادی سادگی اور ان کے ساتھ ہی بطور ایک بھری علامت کے اس کی اختراق کچک پر دلالت کرتی ہے۔

صرف ای ایک مسلسل روایت نے اس مقام تک ترقی کی۔ اس کے برعکس جنہیں ہم رومن ہندے سے کہتے ہیں وہ ہندسوں کی ترسیم کی بھونڈی سطح کی نمائندگی کرتے ہیں جو مصر سے لے کر یونان اور رومن سسٹم تک قدیم دنیا کے ہر ابتدائی معاشرے میں نظر آتے ہیں۔ یہ لازمی طور پر اییا سسٹم ہے جو گفتی کے لیے ایک ہاتھ کی انگلیوں 'بعض اوقات دسوں انگلیوں (اور کٹی ابتدائی معاشروں میں پاؤں کی انگلیوں) پر بنی تھا۔ اس قسم کی گفتی میں بظاہر ایک اطمینان بینظر آتا ہے کہ گفتی کے لیے ابتدائی قبائل میں انگلیوں کی تعدی ہی جدودتھی

جتنی کہ مہذب رومن لوگوں میں۔اس کا یہ مطلب ہوا کہ جب تمجمی پانچ 'دس یا بیس کی جمع سامنے آتی ہوگی تو اس قدرتی تجدید کے مطابق کوئی علامت وضع کر کی جاتی ہوگی۔کسی ہندے کے لکھنے کے لیے جو کیا جاسکتا تھا وہ یہ تھا کہ انگلیوں کے لیے فردا فردا یا ان کے ٹوٹل کے لیے ایک نشان لگا دیا جائے یعنی دو مختلف سطحوں پر گنتی کا نظام جن میں سواتے انسانی جسم کی ساخت کے اور کوئی امتیاز نہیں تھا۔

پایٹی کے ہند سے لیے رومن نشان جوان شروعات کو منعکس کرتا ہے یقیناً ہاتھ کی ۷ شکل کی علامت ہے جس میں حیار الگلیاں تو ملی ہوتی ہیں اور انگوشا باہر کو نگلا ہوا ہے اور شاید دس کا ہندسہ دو کے نشانوں کے راسوں کو ملا کر بنایا گیا تھا۔ان سے کم رومن ہندسوں III,II,II اور شاید اپنی پرانی شکل میں IIII صرف ابتدائی نشانیوں (یا انگلیوں) کو ظاہر کرتے ہیں لیتن ایسے نشان جو ایک چھوٹے سے انتخاب میں جلدی جلدی گنتی کے لیے بلیک بورڈ پر لگائے جا کیں۔ بیہ سارا نظام نشانوں کو اکٹھا کرکے یا انہیں بنڈلوں میں باند ھنے سے زیادہ نہیں تھا اور ان کو گنے میں نظر پر بیٹان ہوتی رہتی تھی۔ (زیادہ تر تی یا فتہ مراحل میں ہوتا تھا جسے سینکڑ نے (میٹم) کے لیے ترف وار کھا جو اکثر ہند ہے کے لفظ کا ابتدائی ترا ہوتا تھا جسے سینکڑ نے (میٹم) کے لیے ترف کا اور ہزار (ملی) کے لیے ترف ایم رکھن ایک دفعہ اس مقام پر چینچنے کے بعد نظر کو الجھا دینے والی گنتی پھر شروع کرنی پڑتی تھی۔)

جب عربی ہندسوں کے ایک کالم کا موازنہ ہنددوں کے ایک سٹ سے کیا جاتا بو فرق برائے نام ہی نظر آتا ہے اور یہ ہندوؤں کی اس معاملے میں اولیت کی توثیق کرتا ہے۔ہندوسٹم کی ابتدائی بھری سادگی کوشلیم کرنا اور پھر اس کی عملی افادیت کی وضاحت

کرنا الخوارزمی کا کارنامہ تھا۔ ہندوستان کے ریاضی دان جس طرح ہندسوں کو برتے تھے اس عمل پر پر اسرار تجریدیت کے پردے پڑے ہوئے تھے۔ان کتابوں میں اکثر ابہام ہوتا تھا۔ یہ اکثر نظم یا خطابت کے انداز لیے ہوتی تھیں۔ بعض کتابیں تو بڑی خوبصورت شعری زبان میں بھی تھیں ایک نمایاں استثنا بھاسکر کی واضح اور منظوم لیلا وتی ہے جو الخوارزمی کے تین سوسال بعد لکھی گئی۔ یہ بلاشہ عربوں سے متاثر ہو کر لکھی گئی تھی۔

الخوارزمی نے (جس کا نام ایران کے صوبہ خراساں سے مشتق ہے جہاں وہ آٹھویں صدی کے آخر میں پیدا ہوا تھا) پوزیشن سسٹم کی مثالوں کے ذریعے مساوات ضرب اور تقسیم چیسے بنیادی طریقوں کی (جن پر پیچیدہ کنتی بنی ہے)اور مربع اور جذر کے اصولوں کی بھی اپنے الجبرا میں بڑی قابل فہم وضاحت کی ہے۔چونکہ یہ ہندووں کے سدھانت کی تفسیر تھی۔ تھا۔

این حرکی امکانات کی بناء پر مساوات الخوارزی کے لیے خصوصی تخش کا باعث تقیمی۔ الجرے (یعنی اجزا کا تم کرنا اور دوبارہ اکٹھا کرنا) کے استعال سے اس نے بید حقیقت تشلیم کرلی کہ اگر مساوات کے دونوں طرف برابر مقداریں جنع کی جا تمیں یا منفی کی جا تمیں تو مساوات تر از و کی طرح برابر رہتی ہے۔ بطور ایک انتہائی حساس شاریاتی (یا تحقیق) کے اوزار کے اس نے مساوات کے امکانات کو بڑے واضح انداز میں دیکھا۔ مثال ترکیزی کے دونوں کی تقسیم کے متعلق بڑے دلیرانہ تجربات کی منصوبہ بندی کی۔ بیر کے بڑے دزنوں کی تقسیم کے متعلق بڑے دلیرانہ تجربات کی منصوبہ بندی کی۔

یہ جہا کہ ان سے ترمین سے یون یں اتر سیا اور استعمال یا المقارویں صدی کے مسائل ڈیفرنشل اور اعلیگر ل کیلکولس میں نیوٹن کا مساوات کا استعمال یا المقارویں صدی کے ریاضی دان دالمبرٹ کیا سیال مادوں اور ہوا کی حرکت کے تعیین کے لیے مساوات کے استعمال کو بیسے ایڈوانسڈ تصمیم ٹیکل مسائل میں مساوات کا کردار محسوں کرلیا تھا شاید مبالغہ ہو لیکن سے یفین سے کہا جا سکتا ہے کہ اس نے جبلی فلسفیانہ اصول کو تسلیم کرلیا تھا تعنی لائحدود وسعت کی مقداروں میں توازن قائم کرکے چیدہ تناسبات کا تعین کرنے میں مساوات کی استعماد اور ''توازن' کے اصول کے ذریعے نا معلوم اجزاء (ایکس) کے تعین کرنے میں

مسادات کی اہلیت۔ الخوارزمی نے اس اصول کو اپنی گرفت میں لینے کے علادہ بھی مزید کام کیا۔ اس نے مغربی قکر کو اساسی مسائل کے مطابق نفاست سے تر تیب دی ہوئی مسادات کی مثالوں سے روشناس کردایا جن کو منتقبل میں زیادہ ثقیف استعمال کے لیے بطور ایک نقطہ آغاز کے استعمال کیا جاسکتا تھا۔ ان مثالوں میں اس نے اقلیدس کے خطوط پر جیومیٹریکل استدلال کو بھی شامل کیا جس سے یونانی اور ہندو ریاضیاتی روایات کا وہ تاریخی امتزاج نمایاں ہوتا ہے جس کا لب لباب اسلام نے پیش کیا۔

ان میں ہے کوئی سبق بھی راتوں رات نہیں پڑھا گیا۔اییا نہیں کہ قرون وسط میں یورپ کے لوگ مسلمان اسا تذہ کے پاس پڑھنے کے لیے گئے ہوں یا یور پی لوگوں نے صحیح قشم کی کتابوں کو(غلط تر جموں کی صورت میں) پڑھ کر ادر ایتھے بچوں کی طرح ہوم درک کرکے سائنس کو ترقی دی ہو۔گومورخ لکھے ہوئے لفظ کی اہمیت پر اپنی پیشہ درانہ مبالغہ آرائی سے کام لے کر خیالات کی تر سیل کے لیے کتابوں کو داحد عامل قرار دیتے ہیں لیکن بظاہر ایک کچر دوسرے پر اس طرح اثر انداز نہیں ہوتا۔

حقیقت ہیہ ہے کہ ایک ترقی یافتہ کلچر ہے لیس ماندہ تہذیب کی طرف ایسے انرات ایک وسیع اور پھیلے ہوئے سیل کی شکل میں آتے ہیں اور پانی کے ساتھ کیچڑ اور ملیہ بھی لاتے ہیں۔اگر تراجم میں بہت سیجیدہ تحریفات اور غلط فہمیاں تعین تو دوسری طرف اور مزید غلط فہمیاں بھی پیدا ہو میں سیمین کے بارہویں صدی کے نسبتا ایک غیر معروف مسلمان فلسفی اب رشد نے (جس کا مغربی نام متر جمون نے ایوروز لکھا) یورپی دانشوروں میں ایک بڑا انقلاب برپا کر دیا۔اس کے فلسفے نے جس کا مرکزی خیال عالمگیر'' ڈپنی وحدانت' تھا کلیسا دشنی کی مزاحت کے لیے ایک پلیٹ فارم (نظام العمل) کی صورت اختیار کرلی لیمی نہ ہی عقاید سے مزاحت کے بغیر آزاد ناقد اند فکر کا پردگرام ۔ اس کی تحریر ۔ تقریباً سوسال بعد 1270 ء میں مزاحت کے انقلابی انتہا لیندوں اور معلموں نے اس کے نام سے روایت تعلیمات کو للکارنا مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے تقریباً سوسال بعد 1200 ء میں مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے تقریباً سوسال بعد 1200 ء میں مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے توا (گو وہ فلورنس میں پڑھتا مزوع کر دیا۔دانتے کے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے توا (گو وہ فلورنس میں پڑھتا تقریباً سوسال بعد 2010 ء علی خطیم نوں کے میں میں میں مگر اس کے اعراف کے تی تھر پڑھتا مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے توا (گو وہ فلورنس میں پڑھتا مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے توا (گو وہ فلورنس میں پڑھتا مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے توا (گو وہ فلورنس میں پڑھتا مزوع کر دیا۔دانتے نے جس کا تعلق اس نوجوان نسل سے توا (گو وہ فلورنس کے توان

لیا۔''وہ جس نے عظیم تشریح لکھی''یعنی ارسطو کے فلسفے پر۔ چرچ اور تعلیمی اداروں کے حکام مجاز خوفز دہ ہو کر اس ربحان کو روکنے کے لیے ادھرادھر بھاگتے پھرے۔ابن رشد کی تغلیمات کو ملامتی قرار دے کراہے دوسوانیس باطل التباسات کی واضح فہرست میں شار کیا گیا۔ ڈومینکن مسلک نے ٹامس اکوائنس کو کلیسا دشنی کی اس لیرکوایے مصالحانہ فلسفے کے ذریعے رد کرنے کی غرض ہے پیرس ردانہ کیا۔لیکن چونکہ متضاد رجحانات مزید شدید ہوتے گئے اس لیے قدامت پسندوں کو اکوائنس کا معقول موقف بھی زیادہ آزاد خیال ادر ارسطو کے لیے (جس پر این رشد نے اشتعال انگیز شرح ککھی تھی) زیادہ ہمدردانہ نظر آنے لگا۔ یہ ''فرشتہ صفت ڈاکٹر'' بھی ای طرح اس ابدی خطرے کا شکار ہونے لگا جس خطرہ سے عقل درس دینے والے اس وقت دو چار ہوتے ہیں جب دومتحارب گروہ بڑھتی ہوئی اشتعال انگیزی میں آمنے سامنے ہوں اور مصالحت کرانے والے فریقین ے خود کلڑ ے کلڑے ہوجانے کا خطرہ ہو۔ اکوانٹس پیرس بے ردانہ ہوالیکن اس پر اس وقت اوراس کی موت کے بعد بھی کلیسائی ملامت کا سابد منڈ لاتا رہا۔اس کے بوڑ ھے استار البرش میکنس کو اپنا جرمن گوشند تنهائی چھوڑ کر پیری بھا گنا بڑا تا کہ وہ اکوائنس کی شہرت اور اپنے مشتر که عقاید کا دفاع کر سکے۔ چودھویں صدی میں بھی کانی عرصے تک اکوائنس چرچ کی نظر میں نا قابل شخصیت رہا اور اس کی تعلیمات پر بڑی واضح ملامت کی گئی۔

لیکن وہ کم از کم ان باغی لیڈروں کی سزا ہے بنی گیا جنہیں زندہ جلا دیا جاتا تھا یا وہ ایک ذہین جوان فلسفی سائیگر آف براین کے انجام سے بنی لکلا جو لاطینی ابن رشدی تحریک کے حامیوں کا سب سے بڑا تر جمان تھا ورجس کا تعاقب کرکے پیرس سے نکالا گیا اور جو پر اسرار حالت میں جنوبی فرانس میں قتل کر دیا گیا۔

آ سندہ دو تین سو برس میں ابن رشدی تحریک بطور ایک مبہم تحریک کے پھیلتی رہی اور اس کے ساتھ خصوصاً سائنس کے معاملات میں انتہا پیند قکر کا روثن ہالہ قائم رہا۔

مرور می می مروس می می می می می می می می مروس بود مروس بود می مروس غلط فہمیاں غلط اصرار اور حد سے زیادہ بڑھا ہوا رد حمل کی طجرز آخر کار افراد کی طرح ہی ایک دوسرے کو متاثر کرتے ہیں۔اسلامی سائنس کو صرف اس کی سبحیدگی کی بناء پر قبول نہیں کیا گیا تھا لیحنی لفظ بلفظ کتاب یا ناقص ترجمہ شدہ کتاب اور مضمون یا مزید ویچیدہ مضمون کو۔اس کے برعکس اس میں گہر نظری مضمرات متھے جو اس کے مواد اور مضمرات کے حق

میں یا اس کے برخلاف جذبات کو بڑے گہرے طریقے سے ابھارتے تھے۔ صوبائی سائنوڈ کے ایک فتوے کے تحت 1210ء میں ارسطو کی کتابیں پر س یونیورٹی میں ممنوع قرار دے دی گئی تھیں۔ تیرہویں صدی کے دوران مخلف کلیسائی اداردں نے اس فتوے کی تائید کی۔شاید اسی بناء پر ارسطو کے مغربی مدوح اس پر صرف بطور فلسفی ہی اپٹی توجہ مرکوز کرتے رہے۔(ٹامس اکوائنس نے بھی ارسطو کے ساتھ فلسفی کا سلوک ہی روا رکھا گو وہ بلاشبہ ارسطو سے بطور سائنٹ دان بخوبی واقف تھا۔)

تقریباً ایک نسل بعد راجر بیکن بیسے دلیراسا تذہ نے ارسطو کی سائنس کے چھوٹے چھوٹے حصے چوری چھپے اپنے کلاس ردم نصاب میں شامل کرنے شروع کردیے۔ بیا ایک بڑا اشتعال انگیز اقدام تھا جو اتن طویل ممانعت کے بعد ابن رشدی تحریک کے طوفان میں جارحیت کا مزید عضر داخل کر سکتا تھا۔

اگرچہ پیرس یو نیورٹی میں شروع میں سائنس ممنوع تھی لیکن تازہ تازہ قائم ہونے والی تولوز یو نیورٹی نے اپنی کتاب (جے ہم کیٹیلوگ کہہ کتھ ہیں) میں بڑی خوشی سے پیرس میں ممنوع نیچرل سائنس کی کتابوں کی تدریس کا اعلان کیا۔ارسطوابن رشد کیونانی اور اسلامی سائنس ایسی طلسماتی اصطلاحیں تھیں جو اگرچہ کچھ لوگوں کے لیے ڈراؤنے خواہوں کا باعث محصی لیکن بعض افراد کے لیے پر مست ہیجان کا ذریعہ۔اس کا انحصار اس پر تھا کہ نے خیالات کے بارے میں اور ان کے مقررہ انٹیکوئل طریقوں پر پریشان کن اثرات کے باے میں کوئی کیا محسوس کرتا ہے۔

حقیقت مد ب کد عربی مند اور ان کا پیدا کردہ عربی علم ریاضی صرف اس وجہ ے یور پی منظر پر فاتحاند انداز ے داخل ند ہوئ کہ کسی نے ان کتابوں کا ترجمہ کیا تھا اور دوسروں نے ان کا بالاستیعاب مطالعہ کیا۔ کم تعقل پند طریقوں پر شفاف اور خوبصورت تعقل پندی کی فتح میں تا خیر محض مایوں کن غیر تعقل پندی کی وجہ ہے ہوئی۔ عربی علم ریاضی نے رفتہ رفتہ غیر مسلسل اور حیران کن ست روی نے نفوذ کیا اور اے جذب ہونے میں صدیاں لکیں گواس صورت میں ایک تعبیر کنندہ کی طریقیاتی وضاحتوں نے فیصلہ کن کردار ادا کیا۔ تر ور معلوم ہوگا کہ ان کے بہترین گا کہ اپنے حسابات کیے رکھتے ہیں۔ کسی سارٹ تاجر کا ضرور معلوم ہوگا کہ ان کے بہترین گا کہ اپنے حسابات کیے رکھتے ہیں۔ کسی سارٹ تاجر کا

عربی سسٹم نداپنانا دافتی عجیب ہوگا ادر نہ ہی بارہویں صدی کے متر جموں کی باریک بین آنکھ ے عربی علم ریاضی بچا ہوگا۔ جیرارڈ آف کر یمونا نے ایک مختصر رسالہ الگوارزم پر تکھا تھا (اس کا قلمی کنٹے بوڈلین لائبر یری آسفورڈ میں اب بھی موجود ہے) لیکن ان عظیم متر جموں کی بیہ کوشش کوئی خاص نتیجہ خیر ثابت نہ ہوئی۔ایک واقعی باضابطہ وضاحت اور اس کے ساتھ یورپی سائنس دانوں کا عربی علم ریاضی سے موثر تعارف لیونارڈو آف پیسا کے لائبراہا تی کے ذریعہ ہوا جو الخوارزمی کی بڑی مختاط توضیح تھی اور اپنے لاطینی عنوان کے ساتھ پہلی دفعہ 1202ء میں شائع ہوئی۔

لیونارڈو شالی افریقہ میں پلا بڑھا جہاں اس نے عرب سسٹم سیکھا(اس کا والد دہاں سٹرز آفیسر تھا)وہ بڑی وفاداری سے الخوارزی کے خطوط پر چلا۔ مساوات کی مثالیں دیں چومیٹرک وضاحت کی ضرورت پر زور دیا اور (اس طرح یورپ میں چیومیٹریکل اور میٹھیمیٹیکل ایک پریشن میں مبادلے کے پہلے بیچ ہوئے جو ہندواور یونانی روایت کے امتزاج کا نتیجہ تھا'جس کی پیچیل اخوارزی نے کی)عوی طور پر ارتھ میٹیکل ہندسوں کے اصولوں اور امکانات کو پیش کیا۔

عرب سسطم تجارتی اور ریاضیاتی استعال میں بڑی آ ہستگی نے نفوذ کر گیا۔ تیرہویں صدی کے ادائل میں ریاضی دان جو ر ڈانس نیمور سریس ان کو استعال کرتا رہا۔الفانسو دهم جے''دی وایز'' کہتے ہیں کی فلکیاتی جدولوں میں عرب مشاہرت کے اعدا شار عرب سسٹم میں ککھے گئے اور راجر بیکن جیسے سائنس دان نے جے طریقیاتی سوالات میں از حد دلچیسی تھی عرب نوٹیشن کے بارے میں لکھا اور ان کے استعال کی پرزور تا کید کی۔ بی سب بہت ہی آہتد اور بتدرتے ہوا۔نشاۃ ثانیہ تک عرب ہندے رومن ہندسوں کی جگہ ند لے سکے۔نشاۃ ثانیہ کے مصوراب بھی اپنی تصویروں پر آ رائش رومن ہندسوں کو ترجیح دیتے جو بلا شبہ ان کی کلاسیکل عہد کی ترجیح کے لیے زیادہ مناسب لگتے تھے۔

سائنس صفائی سے لگے لیبل کے ساتھ ایک داحد بنڈل کی صورت میں بھی نہیں آئی۔یہ ایک زیادہ نقیس تہذیب کے حصے اور علامت کے طور پر آئی اور عمومی کلچرل سیاق وسباق خود سائنس کے معنوں پر اثر انداز ہوا۔اس وقت لفظ سائلا کی تعبیر اس سے مختلف تقلی جو آج ہم اس سے لیتے ہیں۔اس سے مراد شہری ثقافت تھی لیعنی تازہ ترین تعلیم یا پھر ایک

لفظ میں علم \_ بہت زیادہ تحصص کے ہمارے دور ے صدیوں پہلے سائنس ایک دانشورانہ فیشن مانی جاتی تھی۔ پندر ہویں صدی کے انسان دوست سائنسی یا مصنوعی سائنسی مسائل سے دل بہلانا پسند کرتے تھے خواہ وہ ایسرونومی یا اسر الوجی جیو گرافی متر الوجی زودلوجی بوٹونی یا پچھ اور ہو۔ان کو وہ فلسفیوں مورخوں اور شاعروں کی محبت سے ملا دیتے تھے۔ایسے یورپ کے لیے جو زمین کی دوبارہ دریافت کی مہم میں جتا ہوا تھا نیچر کا مطالعہ ایک ذہنی مسرت تھی نہ کہ ایک بے کچک سبحیدہ علمی جبتو۔

علادہ بریں سائنس عرب مشقیہ شاعری اور نثر کی رفاقت میں پہنچی تھی جس میں دونوں جنسوں کے درمیان عاشقانہ تصورات کو سراہا جاتا تھا۔ یہ عورت اور جنس کے ساتھ رشتے میں جا گیردارانہ طرز فکر کو بیجان انگیز دعوت دیتے تھے۔ یورپی آداب واحتر ام اور تخلیقی تصانیف اسلام سے اتن ہی متاثر ہوئیں جتنی کہ یورپی سائنس نزیمنی فنون قلمی تسخوں ک نزئین شیسٹر کی فرنیچر فن تغییر کے خدوخال نیہ زندگی کی سب خوبصورت چیزیں جو مراعات یافتہ طبقے کی لطف اندوزی کا باعث تھیں مسلم اثرات کو منعکس کرتی تھیں۔

عرب سائنس کو یورپ نے صرف اس کی ہوش مندی کے لیے نہیں بلکہ ایک کلچرل تحریک کے حصے کے طور پر اپنایا جس کے لیے یورپ تیار تھا اور اس کی تمام توانا ئیاں اے اپنانے کے لیے ہم آ ہنگ ہو چکی تعیس آ خری میڈیول یورپ میں اسلامی مما لک سے پھوٹتی ہوئی تابانی دل فریبیاں اور چک دمک تمام یورپ پر چھائی ہوئی تعیس سائنس کا تعلق آ ہلکس اور ریاضی کے سرگرم مطالعہ کے مقالب میں حواس کی آزادی ہے کہیں زیادہ تھا۔ تاہم چند الگ تھلگ اور اکثر تنہا ذہنوں کے لیے سائنس کا عین بعین وہی مطلب تھا جو اسلام کے سائنس دانوں کے لیے تھا یعنی ایک انتہائی خصوصی مطالعہ جو یورپ کے لیے وہاں سے شروع ہوتا تھا جہاں اسے مسلمانوں نے چھوڑ اتھا اور وہیں سے اسے مزید آ گے



متكلمين ْعارف اوركيميا گر

نیچر کے تقاضون پر عمل کرنے ہے ہی ہم نیچر کوزیریکین کر سکتے ہیں۔ (راح بیکن)

ہماری نصور میں کہیں نہ کہیں کوئی بے ربطگی ضرور ہے جو کانی حد تک مبسوط بھی معلوم ہوتی ہے۔زمانہ قدیم میں سقوط روم کے بعد مطالعہ فطرت سے ہٹ گئی اور ابتدائی ازمنہ وسطّی کے تناظر کے مابعد الطبيعياتی جہات میں ڈوب گئی تھی۔بعد میں جیسے ہی ٹیکنیکل مہارت میں ترتی ہوئی تو زرعی پیدادار میں اضافہ ہوا۔اس سے تجارت کوفر درغ ملا ادر تجارت اپنے ساتھ ابتدائی سرمایہ داری لائی۔ابتدائی سرمایہ دارانہ شہر اس فضا میں پھلنے بچو لئے گئے جو ابھی تک قرون وسطی سے متعلق تھے۔آہتہ تیکن متحکم طریقے سے اس دنیا کے لیے کشش پیدا ہوئی جو بڑھتی چلی گئی۔

منطقی اعتبار سے ان دور ری معاشرتی تبدیلیوں نے مناسب ذہنی مطابقت کی راہیں کھول دیں اور پھر آہتہ آہتہ ذہن انسانی نے مادی دنیا کے بارے میں سوچنا شروع کردیا۔شارت نے مطالعہ فطرت کا اعلان کیا'اس کا بنایا ہو کا تنات کا خاکہ اسلام سے دراشت میں ملی تفصیلات سے پر ہونے لگا اور قدیم دنیا کی سائنسی میراث سے تاریخی ربط

پدا ہوا۔

اپنے سے پہلے کلچرز کے جع شدہ مواد پر کام کرتے ہوئے آخر کارخود مختار مغربی سائنس کا آغاز ہوالیکن الے مہمیز دینے کا کام اس کا اپنا ہی تھی۔۔۔۔مبتحس دہنی پھرتی 'ناقداند سرعت ادراک ایک طریقیاتی خود اعتمادی۔۔۔۔لیعنی از منہ وسطی کے ابتدائی زدر دار انضباط کے تمام شرات اس میں موجود تھے۔

نوزائیدہ مغربی سائنس نے منظم کرنے 'تقید کرنے اور بخش کرنے سے بھی زیادہ کام کیا۔ بڑے مختلط منطقی مراحل کے دوران اس نے کا نکات کے متعلق انسانیت کے قدیم ترین تصورات کو واضح کیا 'ان پر نظر ثانی کی اور بالا خر ان کو مستر و کردیا اور ان کی جگہ تمشی کا نکات کو مرکز بنایا جس پر سائنس آج بھی انحصار کرتی ہے۔ جیسے جیسے شارت کے نظرید کا نکات کے دھند کے نقوش واضح ہونا شروع ہوئے اور جیسے چیسے زمین کے او پر کا نکات اجرام فلکی ہے (جن کی پیائش بھی ہو سمتی کی مزین حیصت کی طرح روثن ہوتی گئی و یے ویسے سائنس کی توجہ کرۃ ارض کی طرف مبذول ہونی شروع ہوئی۔ دریا فتوں کے دور میں دنیا اجرام فلکی ہے (جن کی پیائش بھی ہو سمتی کی مزین حیصت کی طرح روثن ہوتی گئی و یے کہ تمام دور دراز علاقے دریافت ہو چکھ تصاور یہ معلوم ہو چکا تھا کہ زمین کی شکل کم و بیش ایک گیند کی طرح گول ہے یوں نئی زمین سورج کی مرکزی حیثیت کے ساتھ کا نکات کا ایک تصوراتی بلڈنگ بلاک بن گئی جس کے ذریعے سائنسی انقلاب نے شمنی مرکزی کا نکات تاریخی اعتبار سے زمین جیسے کئی ساز سے تصور نے لا تعداد امکانات اور مطمرات کو جنم دیا۔ تاریخی اعتبار سے زمین جیسے کئی ساز سے تصور نے گردش کر کہ میں انقلاب دین کے مرکزی کا نکات

قدرتی طور پر ان اہم نظریاتی پیش رفتوں کے ساتھ از منہ وسطی اور نشاۃ ثانیہ کے دور کے نقطہ نظر میں بھی بڑی بڑی تبدیلیاں رونما ہو سی جن سے انسانی سوچ کی نئی را ہیں تھل گئیں۔ یہ ایک گہرا فلسفیانہ انقلاب تھا جس میں سوچ کے بنیادی رخوں کے متعلق اہم تبدیلیوں پر کڑی نظر ثانی کی گئی۔شاعری اوب اور فنون میں بڑھتی ہوئی حقیقت نگاری نے قدم جمائے اظہار کے دوسرے طریقوں پر بھری فنون کو سبقت ملی جو بھری تجربے میں محض ایک مرحلہ تھا جس نے بعد میں آئیڈیالوجی سے صورت اختیار کر کی اور جس نے ان تمام روحانی محوروں کی مزاحمت کی جن کے گرد قرن وسطی کا ذہن گردش کرتا تھا۔نظری سائنس

میں کرءَ ارض کی دریافت ایک مرحلہ تھا جس کی آمد کے ساتھ ادراک اور فکر میں بردھتی ہوئی حقیقت نگاری بھی درآئی۔

سائنس کے ساتھ ساتھ فیکنولوجی میں ترقی ہوئی جس کا مقصد شروع شروع کی سرمایہ دارانہ ضروریات پوری کرنا تھا۔ مثلاً تونائی کے نے ذرائع دریافت کرنا اور طرح طرح کی مشینوں کی ساخت۔ان سب چیزوں کا مقصد انسان کی پیداداری صلاحیتوں کو بردھانا تھا تاکہ وہ زمین کی پوشیدہ طاقتوں ہے اپنی مرضی کے مطابق فائدہ اٹھا سکے۔ قرون وسطی کے بعد کے دور میں سائنس نے جوتر تی کی وہ بلاشہہ جا گیردارانہ نظام کی سرمایہ دارانہ نظام میں تبدیلی کا ایک حصہ تھی۔ اس کے نتیج میں جو اتی بردی معاشرتی تبدیلی ہوئی اس سے انسان کی اپنی خود آگادی میں اضافہ ہوا۔

بنا الظاہراس بردی غیر متغیر اور منطقی تصویر میں نقص صرف یہی ہے کہ یہ قدرت زیادہ ہی منطقی ہے۔ از منہ وسطی کی اصل دل فریبی اس زمانے کا جادد اور باطنی علوم ہیں۔ ان شیر ص اور تلک طلیوں کی اپنائیت ، جوضح کی دھوپ میں خاموش اور اس کے بعد کام پر آنے جانے والوں کے شور سے گوشی ہوئی مے خانوں سے اتحقی ہوئی شراب اور خوردونوش کی ممبک میں ر پری ہوئی ایک ایسی زندگی کی خبر دیتی ہے جو مادی بھی اور پر اسرار بھی۔ گرجوں کے گھڑیوں کی آواز 'ختک اور دھیمی روشی والے گر ج ، جن میں داخل ہوتے ہی ایک دوسرے جہان کی حرمت کا احساس ہوتا ہے ایسا جہان جس میں کوئی تبد یلی نہیں ہوئی ہے اور جو ایک بلند پایہ عالم کا امین ہے ، جس کا ہم نام تک بھول چکے ہیں۔ ان باتوں کا ایک باہوش سائنسی ذہن اور علت و معلول پر مینی معاشیات سے کوئی تعلق نظر نہیں آتا۔ ایسا لگتا ہے کہ ہمارے ذہن میں قرون وسطی کی جو تصویر ہے اس میں نظم وضبط اور خرد پندری کا اثر نظر نہیں آتا ہوتی ہی ہوئی سائنسی ذہن میں اور قرون وسطی کی جو تصویر ہے اس میں نظم و صبط اور خرد پندری کا اثر نظر نہیں آتا ہو تا ہے کہ ہمارے دہن میں اور

تاریخ دانوں کے مکنہ تشریحی اختلاف سے قطع نظراز منہ وسطی اور نشاۃ ثانیہ کے دور کے سب کے سب سائنسی مسودات اس امر کا بین ثبوت فراہم کرتے ہیں کہ اس دور میں جو بھی تخیل ابھرا وہ ایک مخصوص باطنی وضاحت اور زوردار منطق کا پہلو لیے ہوئے تھا اور یہ بات جدیدتاریخ دانوں کے لیے مسلسل جیرت کا باعث بھی بنی ہوئی ہے۔تاریخ کے پس منظر میں ان مسودوں کا تواتر سے مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ خیالات کے ایک مر بوط سلسلے کی کڑیاں ہیں۔ یونانی و اسلامی وراخت کے اثر ات چودھویں صدی کے ماہرین کے

طبیعیاتی نظریات اور فلکیاتی اندازے اور اس کے بعد سائنیفک انقلاب کے کر شم یہ سب ایک سید تھی قطار میں کھڑ نظر آتے ہیں۔قرون وسطی کے سائنس دان نے جس تند بی اور کاوش سے اپنے مسائل پرذ بن لڑایا اور ان کولتکسل کے ساتھ حل کیا وہ آج کے قاری کے لیے ایک مثال ہے۔

اس تمام استدلال کے باوجود قردن وسطی کی زندگی میں باطنی اثرات کی اہمیت ے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ اس زمانے کی باقیات بتار ہی ہیں کہ اس دقت کی زندگی آن کل کی دنیا داری سے قطعی مختلف تھی۔ وہ معاشرہ روحانی معاملات میں مشغول تھا۔ ایسا زمانہ جب زمین پر روزما ہونے والے واقعات کو معمولی سیجھنے کے بجائے ایک مابعد الطبیعیاتی ڈرامے کی علامات سمجھا جاتا تھا..... ایسا ڈرامہ جوانسانی ذہن کی محدود دنیا میں کھیلا جا رہا ہوئیہ سمجھتا مشکل ہر کہ تو پر ایر انداز ہونے والی مادی ادر شیک یک افادیت پسندی اور تھیور یشکل سائنس کا باطنی تشکس عقلیت ادر خوابیدہ صفت معاشرے جیسی غیر مماثل چڑیں مس طرح سائل ساتھ ساتھ دندا پا رہی تھیں۔

ہم کلچرل تاریخ کے ایک مسلے سے دوچار ہیں۔ کلچرکو کبھی ایک غالب عامل کنٹرول نہیں کرتا۔ آج تک کوئی کلچر سیدھی سادی وجوہ سے وجود میں نہیں آیا اگر چہ ماضی پر نظر ڈالنے سے کٹی بار داقعی ایسا دکھائی دینے لگتا ہے کیونکہ بیٹل حقیقی زندگی کے لیچ اور اس کے لطیف فرق کو دھند لا دیتا ہے اور ان کو مدھم کر دیتا ہے۔

ای طرح کلچرل سیاق و سباق کے باوجود سائنس بھی ہمیشہ قائم و دائم قسم کے عقلیت پیند فکر کا نتیجہ نہیں ہوتی مختلف تہذ یوں نے مختلف زمانوں میں ہمارے علم میں اضافہ کیا بلین اس علم کی طریقیاتی اور فلسفیانہ بنیادیں اکثر غیر منطقی ہوتی ہیں اور شاید آج کل کے سائنس دانوں کے لیے نہ صرف نا قابل قبول بلکہ مصحکہ خیز بھی ہوں۔ ہم حال سائنس کی ترقی میں جو با تیں اہم ہیں وہ معیار اور خدمات کی نوعیت ہے۔ بد لتے ہوتے کلچرل سیاق دسباق جن کی وجہ سے بیرتر تی ہوئی استے اہم نہیں۔

یج توبیہ ہے کہ سائنس کی ترقی میں از منہ وسطی کی روشن خیال روایات اور ثقافتی رجحانات کا کافی ہاتھ ہے۔اس زمانے میں باطنیت اور جادونے اتنی ہی زرخیز زمین مہیا ک

جتنی کہ منطق سوچ نے۔اگر ہم بغیر شوت کے بید تعلیم کرلیں کہ سائنس عقلیت پند روش کی ہی امتیازی پیدادار تھی تو ہم اپنا جدید تجربۂ جس میں سائنس اور عقلیت سیای توام لگتے ہیں فیصلہ کن طریقے سے ماضی سے ایک مختلف کلچرل سیاق وسباق میں دھکیل دیں گے۔ اس ذہنی زندگی کا'جس میں قرون وسطی کی سائنس نے ترقی کی اصل چرہ ہر اس

اں دوں رمدی کا جس یک حرون و کی کی سامی کے حرق کی سامی سے حرف کی سامی پرہ ہراں چیز سے فیصلہ کن حد تک مختلف ہے جسے ہم سائنسی فضا سے متلازم قرار دیتے ہیں۔وہ ہماری سمجھ سے اس وقت تک باہر رہتا ہے جب تک ہم یہ سلیم نہ کر لیس کہ ہر کلچر جدا گانہ طریقے سے کام کرتا ہے اور اپنے مخصوص فلسفیانہ قضیوں کے تحت اپنی سائنس خود پیدا کرتا ہے۔اس مقد سے کو تشلیم کرنا کافی سود مند ہو سکتا ہے کیونکہ اس کے بغیر ہم ان تمام مابعد الطبیعیاتی' باطنی اور جادود کی عناصر پر اپنے تمام درواز سے بند کرلیں گے جو قرون وسطی کی سائنس کو اس کے مخصوص ذائعے' فضا اور اس کے فیر تعقل پندانہ ماحول (اور ای وجہ سے اس کی شدید رنگینی ) سے منسلک کرتے ہیں۔

قرون وسطی کے ذہن کے لیے ریشن قکر کی صلاحیت اجنبی نہیں تھی۔ صرف اپنی اس پنتہ طویل عادت کی بنا پر وہ سائنسی علوم میں اسلام پر سبقت لے گیا۔ اس نے شروع سے ہی اصل اسلامی علوم وفنون کی طرف افضل تر دہنی وسیلن اور طریقیاتی تنظیم کے ساتھ قدم آگے بڑھاتے۔ قرون وسطی کے ذہن نے شروع سے ہی چرچ کے الہیاتی مباحث کے دوران منطقی مباحث تطعی درجہ بندی اور مجرد تصورات کے استعال میں نمایاں مہارت حاصل کر لیتھی۔

عقاید کے متعلق ابتدائی تنازعات کی نزائتیں.....اریان(Arian) فلوکوئٹ (Flioquist) اور ڈونانٹٹ(Donatist) تنازعے یا دوسرے مختلف النوع ناموں والے مباحثہ.....قرون وسطی کے منطقی فکر کی اصل تربیت گاہیں تھیں۔

از منہ وسطی کے عین عروج کے دوران انتہائی منطقی فکر کے اہل ایک بڑے سائنس دان کا غیر ارضی اور پر اسرار دنیا میں دکھائی دینا ایک عام ہے بات تھی۔ان میں ہمیں راجر بیکن بھی ملتا ہے جس کی از منہ وسطی کی سائنس پر گرفت بڑی مضبوطتھی محقلیت پسند فلسفے سے اپنی مضبوط کو مثن کے اعلان کے باوجود کئی سائنس دان کیمیا گرئ نجوم وغیرہ قتم کی دسیہ کاری سے بڑی گرم جوشی سے شخل کرتے تھے۔ان فنون کو شرف زمان حاصل تھا اور ان

ک گرفت اتن مضبوط تھی کدان پرنشاۃ ثانیہ کے روثن خیال انسان دوست بھی اپنی بردی عضیلی تقید کے باوجود عمل کرتے تھے۔

ای طرح عقلیت نے بھی لازمی طور پر درست سیدھا اور راست روفکر کے منبع کا کردار بھی ادانہ کیا۔ تیرہویں صدی کے آخری نصف جھے کے دوران متکلمین اساتذہ کے زیر اثر جنہوں نے تدر لیمی سرشتے پر اقتدار حاسل کر لیا تھا عقلیت نے نمائتی نے لچک اور بے حد مجرد روپ افتیار کر لیا تھا جو سائنسی خیالات کا گلا گھونٹ دیتے تھے لیکن عارفانہ حلقوں میں کئی نئے خیالات پیدا ہوئے تھے۔ پیرارک سے لے کر ارائمس تک نشاۃ ثانیہ کے انسان دوست حضرات ماورائیت پر اپنے غیظ وغضب کا اظہار کرتے تھے اور سکولوں کی تدر لیمی بیئت حاکمہ کا جو متکلمین اساتذہ کے تحت تھی نداق اڑاتے تھے۔ دو اس مکینیکل قشم کی عقلیت پر ملامت کرتے تھے جو نیچر کے مطالعہ کو بھی ایک ناقص ذہنی کھیل میں تبدیل کر دیتی مقلیت

الیی عقلیت جو متند زئی ترقی کو ناکام بنا دے ایک ایس عارفانہ روایت جو نہ صرف واضح سائنیفک فکر میں مداخلت کرے(جیسا کہ اس نے اکثر کیا)'ایک ایسا کلچر جو پریشان کن عارفانہ اور عقلیتی تانے بانے سے بنا ہو.....یہ میں ازمنہ وسطی کے عین عروج کے دوران معے۔ایسی متنا قضانہ صورت حال کیے پیدا ہوئی؟

ایے بر ہند تصادت اور متضاد عناصر کے ساتھ از مند وسطّی کی تہذیب معقول حد تک ارتقا کے ان دو مختلف ربحانات کا متیجہ تھی۔میڈیول سائنس ان دونوں کی مرہون منت ہے۔

تیز رفتار ترقی کی فضا بھی نے لیکولو ہی کے تجربات کی پرورش کی ابتدائی صنعت کو ترقی دی شہروں میں ابتدائی تقییراتی عمل میں سرگری پیدا کی اور تحریر آرٹ اور فکر پر اپنے نشانات تھوڑ نے ابتدائی سرمایہ دارانہ تہذیب کا یک فطری شاخسانہ تھی۔ جہاں تک سرمایہ دارانہ نظام کو تعلق ہے تو یہ ابتدائی ازمنہ وسطی کی متحرک سرحدی سوسائی کی پیدادار تھا بھے غیر معمولی کو ششوں کے لیے زبردست تفادت نے ایڈلگائی۔ اس کی حقیقت پسندانہ سطح اور اس کے فوری اثرات کا معاملہ خوشگواری کی حد تک واضح ہے لیکن ہمارا موضوع زبردست

رکادولوں کے باوجود اس دور کی کامیابی سے بچھ زیادہ متعلق ب۔ ہمارا موضوع صدیوں کے انتشار اور مایوس کن خشتہ حالی سے شہروں کی خوشحال زندگی کی طرف حرکت ہے۔ از مند وسطی کا مطالعہ کرنے والوں کے لیے خوشگوار عضر یہ ہے کہ یہ زمانہ ایک شاندار کامیابی کے برد گھومتا ہے یعنی ایک سرحدی معاشرے سے شہری معاشرے کی طرف بڑھتے ہوئے قدم نظر آتے ہیں۔

اس صورت حال کو بیصنے میں پیچید گیاں اس حقیقت سے پیدا ہوتی ہیں کہ یہ ابتدائی اقتصادی ترتی ایک سوش تنظیم کے حیران کن پیچیدہ وسٹر پجر اور ایک کلچرل وراشت کے اندر سے پیدا ہوئی۔ یہ ددنوں پہلے تجربات کا منتیجہ تھے جن کا تعلق اس زمانے سے ہے جب اقتصادی بحالی ابھی شروع نہیں ہوئی تھی اور جب ذہن نے سقوط ردم کے بعد سینٹ آ گسٹائن کی ''ٹی آف گاڈ' کے مابعد الطبیعیاتی اقلیم میں پناہ تلاش کر کی تھی اور جب مغرب کو آلام اور اذیتوں کے بعد ایک حیران کن جا گیر داراند معاشرہ قائم کر کی تھی ادنی فرجی طبقے نے انتشار میں ڈو بے سے بچایا تھا۔ سوش تنظیم اور کلچرل ذہذیت دونوں تاریخی کی لاظ سے متاقض نظر آتی ہیں کی تین اس کا یہ مطلب نہیں کہ وہ کم طاقتور اور کم لچک دارتھیں۔ میڈ یول ہوا اور تھے۔ قدیم ردم کی کلچرل ردش اور سوش تنظیم میں تعطل کا صدمہ اور اس کے اخرات پیداوار تھے۔ قدیم ردم کی کلچرل ردش اور سوش تنظیم میں تعطل کا صدمہ اور اس کے اثرات پیداوار تھے۔ قدیم ردم کی کلچرل ردش اور سوش تنظیم میں تعطل کا صدمہ اور اس کے از اور پیداوار تھے۔ قدیم ردم کی کلچرل ردش اور سوش تنظیم میں تعطل کا صدمہ اور اس کے از ا

ان تخلیقی کارناموں کے پیچھی جن سے میڈیول کلچر بھرا پڑا ہے صرف تضاد تک ایک حقیقت ہے۔ یہ تضاد تاریخ کی متضاد قوتوں کی پیدادار تھا ادر ایک مکمل جو ذاتی تجربے سے

بلند ترسطح پر تھا۔ تاہم فرد کو خواہ مرد ہو یا عورت دینی یا روحانی طور پر اس تجرب سے گزرتا پڑا۔ اس اذیت کو برداشت کرنے میں خواتین بھی شامل تھیں۔ ہمیں اس کا پتہ ہیلیوی کے خطوط سے چلتا ہے جو اس نے اپنے بے حس عاشق ابیلا رڈ کو لکھے جو خود بھی فلسفیانہ فکر کے پیشر دوک میں سے تھا۔

اس سنتکش کے ایک طرف تو شرف زمانی سے مشرف ترک دنیا کی میڈیول روایت تھی جو سقوط روم کی نفسیاتی وراثت تھی تو اس کے دوسری طرف دہ سوشل تقائق تھے جو وہیں اور اسی وقت زیادہ سے زیادہ تر خوش حال دنیا کی جھلکیاں دکھاتے تھے اور نیچر کی دنیا کے وسیع تناظر پیش کرتے تھے۔ یہ کشکش ان دونوں کے درمیان تھی۔ سینٹس کے مجتموں کے چہروں کے تناؤ اور تھینچی ہوئی رگوں کے پیچھے ایک کلچر کے ماضی اور حال انسانی فطرت کی بنیاد کی ضروریات اور ایک درشگی سے محدود کرنے والی روایت کی خوفناک اذیت ہے۔ اگر کسی کو حال نے صدا دی تو اس کی پرورش اس کو المناک ماضی کی یاد دلا کر اس کے دفور پر اوں ڈال دیت تھی۔

اس نا قابل برداشت مخمص ہے جسے برطق ہوئی خوشحال زندگی کی کشش شدید تر بنا ویتی تقلی فرار کی مختلف صورتیں اختیار کرکے قرون دسطی کے ذہن نے اپنی نمایاں خوش تدبیری کا ثبوت دیا۔ان میں سے ایک فرار تخلیقی فن تھا جس کے ذریعہ متاخر از منہ وسطی کی فیتی دراشت ہمارے ہاتھ لگی۔دوسرا فرار بلند و بالا دہنی تخلیقات تھیں یعنی عظیم فلسفیوں کی مضمر مسائل کوتعقل کے ذریعے حل کرنے کی تھن کوششیں۔(ٹامس اکوائنس کے عظیم عالمگیر نظام میں اس زمانے میں اٹھائے جانے والے مابعد الطبیعیاتی سوالوں کے عمیق جوابات سلسلہ وار موجود ہیں)۔

قرون وسطی کا مخصوص رجحان باطنیت میں نظر آتا ہے۔ اس کے مطابق اس مخصے کا حل مافوق الفطرت حلقے کی طرف فرار تھا، جس سے قرون وسطی کا ذہن اچھی طرح متعارف تھا اور جہاں متضاد طاقتیں پوری ہم آ ہنگی سے انتھی رو تکی تھیں قرون وسطی کی باطنیت'جو تیر هویں صدی میں بڑی مقبول تھی ایک مشترک نسب نما یا احساس اور فکر کی ایک ایسی مشترک جہت بن گئی، جس میں حقیقی ونیا کے تمام کر بناک کھنچاؤ اور تضادات پر مسرت طریقے سے میکدم بے ہو جاتے تھے لیے کی ماضی کی روایات اور حال کی پر کشش تر غیبات

فلسفیانه فکر اور تخلیقی فن ترک دنیا دالی روحانیت اور نیچر کی کشش نیهاں تک که سائنس اور ایمان بھی!

قرون وسطلی کی باطنیت سے مراد غیر مرئی قوتوں کی (جن کی جڑیں مادرا الفطرت میں تفیس) روز مرہ کے قابل محسوں تجربات پر حاکمیت کو تسلیم کرناتھی۔باطنیت نے واضح عملی فکر کا توڑ شاعرانہ احساس سے کیا اور چیز دل کو عملاً ایسے ہی قبول کرنے کا (جیسے وہ حواس کے ذریعے نظر آتی ہیں) توڑ خدا وند تعالیٰ کے پر اسرار نقشے میں ان اشیا کے کردار کے سامنے ایک گہری تحسین واحترام سے کیا۔

ایک عارف کے لیے درخت کے چوں میں سے گزرتی ہوئی ہوا عالم نباتات کے ارکان پر نیچر کی محض ایک طاقت نہیں تھی بلکہ وہ خدا تعالی کی انگلی تھی جو مجزاتی ہارپ کی تاروں پر چل رہی تھی۔آسان میں اڑتا ہوا پرندوں کا جھنڈ عارف کے دل میں بیہ سوال پیدا کرسکتا تھا کہ ایک ادنی مخلوق کی حرکات میں نا قابل فراموش حسن جو اکثر لطیف ترین فنی شاہکاروں کے حسن سے بھی زیادہ ہے کیونکر ودیعت کردیا گیا ہے۔ایک عارف گھاس کے چوں کو زمین کی تہہ میں سے نظلتے دیکھ کر زندگی کی طاقت کے بارے میں جیرت زدہ ہو جاتا تھا اور یوں وہ کی مخصوص ساول نظر انداز کر دیتا تھا۔

زندگ کے متعلق عارفاند نقط نظر کی اتن مخالفت تعقل پسندی نے نہیں کی ..... کیونکد موثر منطقی دلاک جن کا انحصار کمی شخص کے قائم کردہ مقدمات پر ہو کئی بھی نقط نظر کی حمایت میں چیش کیے جا سکتے تھے .... جتی کہ ایک حقیقی تج باتی روش ایک بے کچک مثبیت یا تج با تیت نے کی جس نے بغیر کمی فلسفیانہ شخصیق کے بید فرض کرلیا کہ جو پچھ ہم اپنے حواس کے ذریعے محسوں کرتے جین انہیں غیر مرئی مادرائی دنیا کی نظر نہ آنے والی طاقتوں پر سبقت حاصل ہے۔(جہاں ریشنل فکر تج باتی روش سے ہم آ ہتک ہوتی ہو ہمیں جدید معنوں میں عقلیت نظر آتی ہے۔ بیرالی ہی عقلیت ہے جو سائنس سے منسوب ہے)۔

باطلیت نے خواہ کتنی ہی غیر معقول اور فطری طور پر ''غیر سائنس'' لگے نہایت قیمتی سائنسی بصیر تیں فراہم کی ہیں۔اس کی جزوی وجہ شاید سے ہو کہ سائنس بھی تو بالآخر تخلیق ہی کی ایک صورت ہے اور عارفانہ روش تخلیقی تو توں کو بہت برا عیجنۃ کرتی ہے اور تمام تخلیقی سر گرمی کے آخری تجزیے میں محرکات غیر متعلق ہو جاتے ہیں۔مزید برآں قرون وسطی کی باطلیت

نے اپنی شاعراندردش کی بنا پر نیچر کے مطالعہ کے لیے واضح محرکات فراہم کیے ہیں خواہ ایک عارف کی حیرانی کے جبلی احساس اور شاعراند محبت کو معقول سائنسی متائج برآ مد کرنے کے لیے صبر آ زما تجربات کے ساتھ ساتھ جزو دی اتحاد بھی کرنا پڑا ہو۔

اس سے بھی نمایاں ایک اور عال ہے۔ فلسفیانہ مقدمات کے گرد غیر یقینی کی ایک فضا موجو درہتی ہے جو اس امکان کو قبول کرتی ہے کہ غیر مرئی طاقتیں ہو اکثر نا قابل تصدیق ہوتی ہیں حقیقت میں موجو دین اور جارے روز مرہ کے ماحول پر اثر انداز ہوتی ہیں۔ جدید سائنس بین طور پر انو کے مظاہر قبول کرنے کو تیار ہے جنہیں اندسویں صدی کے لفظ کی پیردی کرنے والے سائنس دان خرافت تجھ کر بنی میں اثرا دیتے تصلیکن قرون و حلی کا عارف بغیر کی تکلف کے انہیں قبول کر لیتا ہے جیسے خارج از حواس بصیرتوں کے مظاہر تحلیل نقس میں لاشعور کے مخلفہ تم این راد ماحات ( یہاں تک کہ کارک کسٹاؤ یونگ کا اجتماعی لاشعور کے مخلفہ تم کے اشارے اور مداخلت ( یہاں تک کہ کارک کسٹاؤ یونگ کا مروجہ مقدمات اور انداز قکر ہو تاحال چند نا معلوم طبعیاتی مظاہر کے سامنے بی پڑوں کے مطاہر تحلیل مروجہ مقدمات اور انداز قکر ہو تاحال چند نا معلوم طبعیاتی مظاہر کے سامنے اور کے بین قرون اٹا مک ہوں یا سر کیلیک سنہ ہاری روش میں خامیوں کی نشاندہ کرتے ہیں ٹوٹ پھوٹ جائل کہ جوں یا سر کیلیک سنہ ہاری روش میں خامیوں کی نشاندہ کرتے ہیں ٹوٹ پھوٹ ساتر کی تکاف کے عارفوں نے بغیر کی شوت کے یہ قبول کر لیا تھا کہ انجانی قوتوں باہر (یا واقعتا ہمار اندر) سے ہمارے اور کام کرتی ہیں۔ دنیا کے متعلق اپنی گر کی تعوی کو توں سام حال مارے اندر) ہیں تقلیت کو ڈرگھاتے دیل کی شوت کے یہ قبول کر لیا تھا کہ انجانی قوتوں سامنے ہماری گونا ہو تو تھی کے عارفوں نے بغیر کی شوت کے یہ قبول کر لیا تھا کہ انجانی قوتوں

یہ اور ہزاروں ایسے عنوانات ہمیں مطلع کر سکتے ہیں کہ جدید عہد کی زیادہ پر اعتماد مرحلے کی تجرباتی عقلیت (یا پوزیٹو عقلیت) اپنے اختتام کو پیچنچ چک ہے اور قرون وسطی کی باطنیت میں تجربے کی زرخیز جہت کے علاوہ شاید اس افضل تر حکمت کے پچھ مرکز ہوں ،جس کے دروازے اس زمانے سے ہمارے لیے لازماً بند ہو چکے ہیں۔سائنس میں قرون وسطی کے ذہن نے ضرور ایسا کام کیا ہے جس سے عارفانہ اور تجرباتی روش باہم مخلوط ہو کیں کیون غیر تقسد یق شدہ جادوئی اعتقادات اور تجربات و مشاہدات باہم مل گئے۔

اس مخصوص امتزاج کوجس میں امید افزا مشروعات پرانے توہات کے ساتھ افسوسناک طریقے سے مخلوط تقین عارضی تجھنے کے بجائے ہمیں اس انو کھے کچرل ماحول کو سجھنا چاہیے جس نے دونوں رویوں کو معقول سائٹیفک نتائج مرتب کرنے کا اہل بنا یا۔سائنس

انقلاب کے دوران اپنے اثر کو قائم رکھنے کی وضاحت باطنیت کو اپنی تخلیقی قوت عطا کرتی ہے(نہ کہ پرانے طور طریقے رد کرنے میں لوگوں کی ستی) جو ہائس کیپلر اور یہاں تک کہ نیوٹن بھی جب باطنی حلقوں کی طرف اچا تک حیران کن پرواز کرتے ہیں تو وہ جدید قاری کو چونکا دیتے ہیں حالانکہ حقیقت سہ ہے کہ وہ اپنے پیشروؤں کو ان کی ذہنی انگیخت کے لیے خراج پیش کرتے ہیں۔

اں قسم کا انوکھا امتزائ ہر موڑ پر موجود تھا۔ تیر هویں صدی ہمیں البر یہ میکن ملتا ہے جس نے بردی رعونت سے اوکلت ازم اور جادو کو مستر دکر دیا تھا۔ وہ تجرباتی مشاہدات میں ایک پہل کارتھا۔ ڈو میکین مسلک کے پر ووشل کی حیثیت سے اس نے جرمنی میں اپنے سفر کے دوران پودول اور جانوروں کا بغور مشاہدہ کیا تھا۔ ہر قسم کے جادو پر یقین رکھنے والے زمانے میں وہ ایک مجسم شفاف ذہن تھا۔ کیکن حیران کن بات سے ہے کہ البر یہ کھی جیب وغریب خیالات کا اظہار کرتا تھا جیسے بچ کے پہلے دانت کرتے سے پہلے اگر شیر کا دانت اس کے لیے میں لنظ دیا جائے تو وہ آئندہ دانت نکلنے کی تکلیف سے محفوظ رہے گا۔ شیر کی چربی کسی مرہم میں ملاکر استعال کرنے سے چہرے کے دھے دور ہو جاتے ہیں اور شیر کا مغز کسی طاقتور تیل سے ملاکران میں ڈالنے سے ہمرہ پن جاتا رہتا ہے۔

شاید تیرہویں صدی میں اس قتم کے تصادات کی توقع کی جاسمتی تھی کی تکن تقریباً ساڑھے تین سوسال بعد عین سائنڈیفک انتلاب کے زمانے میں جب خرد مندی کا دور خاصی ترقی کر چکا تھا جوہانس کمپلر نے سیاروں کی حرکت کے بارے میں دنیا کو جھو نچکا کردیے والے نظریات باطنی زبان ادر ذہن کے ایسے سانچ میں چیش کیے کہ اس کی کتابیں قرون وسطیٰ کی تصانیف گلتی ہیں۔ ستر ہویں صدی کے قریب سرآ تزک نیوٹن نے اپنی کتاب فلوسوطی نیچر آکس پر نسپیا میتھیمیٹیکا ( Philosophy Naturalis Pdincipia کو سوچی کا کرونے انتلاب آ فرین خیالات چیش کیے لیکن کسی اور سباق میں اس نے بتایا ''اگر کیمیا گر مصنفین میں پچھ چپائی ہے تو اس کتاب کی تیاری کے دوران اس نے سی بہتر چیز کی خلاش میں کئی سائلیفک کا نتات کا جد امجد ہوئی زندگی کا بہترین حصہ الکیمیا کے مقصد کے حصول میں

صرف کیا،جس میں باطنی کتابیں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں۔ نیوٹن کے طنیم غیر مطبوعہ کا م کا بڑا حصہ ای باطنی مے متعلق ہے۔

کیا قرون وسطی کا ایک افسوسناک خمارتھا ہے ایک مسکر اجٹ سے مستر دکیا جاسکتا ہے؟ لیکن معاملہ اتنا سادہ نہیں۔ نیوٹن کا رابرٹ بائل سے جو جدید کیمیکل سائنس کے بانیوں میں سے تھا' گہر اتعلق تھا اور کئی اہم تصورات میں جو از منہ وسطی کی باطنی کیم شری کو جدید تجرباتی سائنس میں تبدیل کرنے کے لیے بڑے اہم تھے نیوٹن بائل کا ہم خیال تھا۔ معاملہ یہ نہیں تھا کہ باطنیت اور جادو کوختم کرنے میں اتنا لہنا عرصہ لگا۔ اصل بات یہ تھی کہ جادو اور بلایت نے اپنی پوری شبت دولت جدید سائنس کو بطور وراثت اور فیضان کے اہم سرچشتے کے طور پر دولیت کر دی تھی۔ یہ تسلسل اس حد تک بلاد اسط ہے کہ کئی مورخ جدید کیم شری کے طور پر دولیت کر دی تھی۔ یہ تسلسل اس حد تک بلاد اسط ہے کہ کئی مورخ جدید کیم شری کے کٹی پہلوڈن کے آغاز کو کیمیا گردن میں ہی تلاش کرتے ہیں۔ نیوٹن کیمیا گری ۔ شغف رکھتا تھا کیونکہ اس امر کے باوجود کہ وہ جدید نوئس اور جدید سائنس کے مود میں سب سے زیادہ چیش چیش تھا دہ فطر تا قرون وسطی کی روایت کی جدید کیم شری کی تھلیب میں اپنا حصہ ڈالنا چاہتا تھا۔

قرون وسطی کے سائنس دونوں نے فلکیات میں تفوی خدمات سرانجام دیں۔ انہوں نے پرانی دنیا سے (بیشتر اسلام کی وساطت سے) اخذ کیے گئے نظریات کو پر کھنے کے بعد انہیں اپنایا۔انہوں نے ستاروں کے مداروں پر اس مشاہداتی گوشوارے میں مزید اضافے کیے جو جہاز رانوں ادر سائنس دانوں کے مشاہدوں کے لیے ضروری تھا۔ یوں الفانسین ٹیبرکر(Alfohsine Tables) کی توسیع ہوتی۔ یہ ایک اجتماعی مہم تھی جو اسلامی ماخذ کی بنیاد پر بادشاہ الفانسودی دائز نے شروع کی۔ تیرہو یں صدی اور سولہو میں صد یوں کے درمیان کوئی شخص ان تجرباتی مشاہدات ان مک توسیع اور ماہرین فلکیات کے ذریعے ان کو شستہ تر کیے بغیر شمی مرکزی نظام کے بارے میں سوچ بھی نہیں سکتا تھا۔

پھر بیعقیدہ بھی موجود تھا کہ ستارے انسانی زندگی اور بیاریوں پر اپنا اثر ڈالیے میں ۔ وہامعد نیات حیوانات ٔ نبا تات اور فطرت پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ ہزاروں برسوں سے علم الافلاک اورعلم نجوم بڑے آرام سے ایک ساتھ رہ رہے تھے۔ تیرہویں صدی میں عقلیت

ادر مذہب پر مینی دلائل سے تعقل پندوں کا ایک نیا گروہ پیدا ہوا جیسے البرش میکنس ۔ بیدلوگ علم نجوم پر ماہرین نجوم کے بہت زیادہ اعتماد کی بنا پر ان کے خلاف ہو گئے ۔ بید بھی ایک معمد ہے کہ سائنس دان ماہرین فلکیات بھی وہی ڈیٹا استعال کررہے تفے جو جادو گروں نے جن کیا اور پھر مرتب کیا۔ وہ جادو گرجن کے نو کدار ہیٹ کیے گاؤن جن پر ستاروں کی علامتوں کے چیٹے ہوتے تفےزا کچہ تیار کرنے یا مبارک پھر موافق پھول صحت آدر بو ٹیوں کا تعین کرنے کے لئے بڑی باریک بینی سے ستاروں کے مداروں کا حساب لگاتے تفے۔ البرش میکنس نے بھی جس کی تعقل پندری کا جوش کسی مخصوص میتھو ڈولو جیکل استواری کا ساتھ نہ دے سکا علم نجوم کے گوشواروں کے استعال کی پر ذور سفارش کی اور ایسا کیوں نہ ہوتا؟ اس فرادان علم کو ترک کرنے کا مطلب تھا قرنوں کے مشاہدات کے حض اس لیے ضائع کر دینا کہ اس کے مقدمات جدید اور زمانے کے زیادہ ریشنل اور سائٹیفک مقاصد سے ہم آہتک کہ اس کے مقدمات جدید اور زمانے کے زیادہ ریشنل اور سائٹیفک مقاصد سے ہم آہتک خوس تھا۔

اب ہم سائنوں کو الگ الگ ہونے کے عمل کے آغاز کا مشاہدہ کررہے ہیں۔ روایتی باطنی جڑوں سے جدید تجر باتی شعبوں کی شاخیں پھوٹ رہی تھیں فلکیات اپنی ماں علم نجوم سے جدا ہورہی تھی تیسٹری روایتی کیمیا گری سے الگ ہورہی تھی اور کسی موقع پر جدید فلکیات کی پیدائش اکسامٹ اور کیسٹری کے ظہور کے درمیان ......جغرافیہ کوسولو جی سے (جس کے ساتھ ارسطاطالیسی فرکس سے پیدا شدہ قدرے منتشر تصورات کے تحت وہ پندرہویں صدی میں نشاۃ ثانیہ تک اکٹھا رہ رہاتھا) اب علیحدہ ہور ہا تھا۔

ید درست ہے کہ اپنی شناخت میں آزاد ہونے کے بعد بھی ابتدائی جدید سائمسیں اکثر قدیم ماڈلز کی پیروی کرتی تھیں میلینی سائنس نے ارسطو کے زمانے سے ہی علیحد گی کا ایک واضح ربحان اختیار کرلیا تقارع بد قدیم کے اختیام کے قریب بطلیموں کی تحریروں میں فلکیات کے واضح تصورات ملتے ہیں جو نہ صرف اپنے پیشرو ماہرین علم نبحوم سے مختلف میں بلکہ علم جغرافیہ کے ان تصورات سے بھی الگ ہیں جن پر بطیموں نے اپنی جیوگرافی کی بنیاد رکھی لیکن اسلام کے زیر اثر قردن وسطی کے ذہن نے جب بتدریج علیحدہ ہونے کا از سر نوآغاز کیا (اس میں بھی نشاۃ ثانیہ کی پیش بنی شامل تھی) تو اسلام نے بوے واضح پیزن مہیا

کردیے اور ایسی خصوصی سائلسیں پیدا کیں جو بعد میں اپنے پیروں پر خود کھڑی ہوگئیں۔ روایتی بنیادی (اور اکثر بالخصوص باطنی)سائلسوں نے علیحدہ ہو کر داضح اور معروف ڈسپلنز کی موجودہ صورتیں اختیار کرلیں۔

باطنیت کے خلاف اس بغاوت کے اندرونی منطق کا اطلاق ماہتیت کے بجائے اس مخصوص موضوع کے طریق کار پر ہوتا ہے۔جادو اور اس پر عمل کرنے والوں کے خلاف تمام خصیلی ملامت کے باوجود سائنس کے متبول رجحان نے بہت سارا باطنی مواد اپنے ابتدائی زمانے سے لے کر اپنے جدید دور کے آغاز تک اپنے اندر محفوظ رکھا۔ باطنیت زیر زمین چلی گئی اور جدید سائنس روپے نے اپنی روش دماغ عقلیت پر ناز کرنا شروع کر دیا۔اصل معنوں میں سائنس کے جدید تصور نے (اور دو جس کوہم غیر سائنسی یا دوسرے الفاظ میں غلط کہتے ہیں) اس دفت ترقی کرنی شروع کی جب ان کی شوت اور فراواں خدمات کے باوجود نجو میوں اور کیمیا گروں کے رویوں پر قابو پالیا گیا۔باطنی دنیا کی ترجیح کے خلاف بعاوت

قرون وسطی کے طب کے علم اور اس کے ابتدائی جادو میں کافی باطنیت موجود میتھی۔ جیسے کہ اکثر نصابی کتابوں میں نظر آتا ہے۔ یہ کہنا بہت آسان ہے کہ یور پی لوگوں نے نشاۃ ثانیہ کے قریب طب عربوں سے سیھی۔انہوں نے بقراط اور جالینوں کی کتابیں اور ان پر عربوں کی شرحیں پڑھیں۔اس وقت یور پی لوگوں نے جراحت (ڈائی سیشن) کا عمل اور فزیالوجی کا سجیدہ مطالعہ شروع کیا در یوں میڈیکل سائنس کا آغاز ہوا۔ایسے خاک آسانی سے مرتب ہو بچتے میں اور ان سے سہ تاثر ملتا ہے کہ سارا کام ایک طلسماتی کہانی کے خواب جیسی آسانی سے پورا ہو گیا اور سہ تاثر ملتا ہے کہ سارا کام ایک طلسماتی کہانی کے خواب کتابیں پڑھنے کے سوال سے زیادہ نہیں تھا۔

لوگ بیار ہوتے تھے اور تندرست بھی ہوتے تھے۔ جڑی بوٹیوں کے خواص کی تلاش جاری رہی۔ اس ادارے کو اسلام سے حاسل کرنے سے پہلے خانفا ہوں کے مریض خانے بطور ہپتال کام کرتے رہے۔ راہب اور راہبا کی طبیوں کے طور پر اور تجام سرجن کے طور پر کام کرتے رہے۔ رفتہ رفتہ اور یقینا اسلام کے زیرا ثر عام آ دمیوں کی ایک جماعت

دوا سازوں کی صورت میں وجود میں آئیں۔ قرون وسطی کے زمانے کے شہروں میں دوا سازی کی دکانیں کھلنا شروع ہو گئیں اور دوا ساز تنظیموں ( گلڈز) میں منظم ہونے لگے۔ بقراط یا جالینوں؟ سیلر نو کی قدیم یو نیورٹی میں جو ہماری دانست میں قدیم ترین ہزان کو بطور نصاب پڑھایا جاتا تھا۔ کچھ دیر بعد (بارہویں صدی میں) جنوبی فرانس میں نی نی قائم شدہ یو نیورٹی آف موں پلار میں بھی ان کی کتابیں پڑھائی جاتی تھیں کین انہیں سید سے اور مجرد نظریاتی طور پر پڑھایا جاتا تھا۔ ڈیمونسٹریشن اور ڈائی سیکٹن اس پڑھائی میں شاد تھیں کی مریض کا علاج کرنے کے لیے بی صرف ایک بین دار لابا راستہ تھا کو بلور شاد تھیں کی مریض کا علاج کرنے کے لیے بی صرف ایک بین دار لابا راستہ تھا کیونکہ یونانی میں اور ان کی عرب تشریحات تضادات سے پڑتھیں۔ مزید برآں ان کے نظریات فلیفیانہ مقدمات پر مینی شخص اور مغرب ان سے نا آشنا تھا۔ چیشر اس کی خریل کا طلاق مریضوں پر کیا جائز قرون وسطی کے طبیب کو ڈکشٹریوں کی ضرورت پڑتی تھی جو اجنی اصورات اور محکل معنوں کی تشریحات نے باخلف آرا کو ہم آ ہیں کر کیں کر تشریکیں۔ اس تشریحی اوب بے تحاشہ پر اہوں نے میں نے یونانی طور اور بروز کی جنگ کے درمیان نہ صرف ایک فلوں اور اس کی کہ ہوں کا طلاق

رور رور کی جنگ سے درسیان ند سرف ایک طل و سرید ممایا کی بی جدن کی طلاح و پر کی سیار پھر قرون وسطی کے طبیب اپنا پیشہ ورانہ کام کیے چلاتے تھے؟ اکثر ابتدائی تر باتیت اور باطنی حکمت کے امتزائ سے کام لیا جاتا تھا۔ یعنی بیاریوں کی نوعیت کے بارے میں چھٹی حس سے اور اس سے بھی زیادہ اہم انسانی جبلت میں صحت مندی کی فطری قوتوں سے مسلجن کو بقراط نے قدرت کی خلقی صحت مندی کی قوتیں کہا ہے۔ مختصراً طبیب وہی جبلی چھٹی حس استعال کرتے تھے جو آج بھی ایک ایتھے ڈاکٹر کو ایک متوسط ڈاکٹر سے جس نے اپنا بخوزہ نصاب کلمل کر لیا ہو متریز کرتی ہے۔ یا ہم کہہ بی متوسط ڈاکٹر سے جس نے اپنا بخوزہ نصاب کلمل کر لیا ہو متریز کرتی ہے۔ یا ہم کہہ جلتے ہیں کہ دوہ بیاری مائنس کے پیرو آج بھی انحصار کرتے ہیں یا جو زیادہ داختے سائیکو سو مینک مفروضوں پر انحصار کرتے ہیں۔ قرون وسطی اور جدید پریکٹس میں فرق صرف یہ تھا۔ میڈ یول کچر میں اس قسم کی جبلی حس کی دانستہ پرورش کی جاتی تھی (بجائے اس کے کہ اس کی غیر سائنسی نوعیت پر ایک خوالت آمیز خاموشی اختیار کی جاتی تھی (بجائے اس کے کہ اس کی غیر سائنسی نوعیت پر ایک خوالت آمیز خاموشی اختیار کی جاتی تھی (بجائے اس کے کہ اس کی غیر سائنسی نوعیت پر ایک خوالت آمیز خاموشی اختیار کی جاتی تھی کہ ہوں جو بالکل ای قیم کا رویہ تھا، جس پر کرچین

وقت کے ساتھ سلرنو کے سلول کی شہرت باہر گلف آف نیل ز تک پھیل گئی جس کی وجہ اس سلول کے اسا تذہ سے منسوب طب خوراک اور حفظان صحت کے متعلق کہانیاں تحصیٰ جن میں ان اسا تذہ کے سلرنو میں تج بات کے خلاصے بھی شاہل تھے۔ راہنمائے صحت معنم کی ان ابتدائی نصابی کتابوں میں رنجیمن سینیٹا ٹس سلر میٹا نم ( Regimen Sanitatis ) حقم کی ان ابتدائی نصابی کتابوں میں رنجیمن سینیٹا ٹس سلر میٹا نم ( Salernitanum کی منظوم بیاض تھی جو عالباً تیرہویں صدی کے عملی تج یوں کی منظوم بیاض تھی جو اپن تمام غلط معلومات کے باوجود قرون وسطی میں تمام کلا سیکل کتابوں سے بحشیت مجموعی لوگوں معن علیحدہ طبی علامت اور اس کی بیتھا لو بھی تمام کلا سیکل کتابوں سے بحشیت مجموعی لوگوں معن علیحدہ طبی علامت اور اس کی بیتھا لو بھی تمام کلا سیکل کتابوں سے بحشیت محموعی لوگوں معن علی منظر عالی میں زیادہ مفیدتھی۔ (زور صحت کی بحالی پر تھا نہ کہ مرض کے علاج پر۔ اس میں علیحدہ طبی علامت اور اس کی بیتھا لو بھی کہ مام کلا سیکل کتابوں سے بحشیت محموعی کو گوں معن علیحدہ طبی علامت اور اس کی بیتھا لو بھی کہ مام کلا میکل کتابوں سے بحشیت محموعی کو تعلی سے خلاص ایسے ہی ہولناک غلط تصورات سے پر تصے محماط اور باضابطہ تج بات سے اخذ کی ہوئی معلومات کی حد تک بیا ان کے مملی اطلاق کے میش نظر ان کو بدلنا ضروری تھا۔ تاہم ان جیب و غریب کتابوں نے حفظان صحت طب اور ادویات کے بارے میں اپنا تھا۔ تاہم ان جیب و غریب کتابوں نے حفظان صحت طب اور ادویات کے بارے میں اپنا تھا۔ تاہم ان جیب وغریب کتابوں نے حفظان صحت طب اور ادویات کے بارے میں اپنا

قرون وسطی کی طب زیادہ تر مقامی تجرب اور ضرورت کا امتزاج تھی جس میں رفتہ رفتہ ہمیلینی اور اسلامی تعلیمات مدغم ہوگئی تحیس طب کی ترقی کا یہ پہلو قرون وسطی کی سائنس سے ارتقاء کے بہت مماثل تفار ایک خوفناک جنگجو اور تیزی سے بدلتے ہوئے معاشرے کے پاس قد یم طبی کتب سے علم حاصل کرنے کا وقت نہیں تفارات مقامی وسائل اور تجرباتی ذہانت پر ہی انحصار کرنا پڑتا تھا۔ میدان جنگ کے کنارے ایک سپاہی پر جراحی کا عمل کرنے ولے ایک سرجن یا دباؤں کے زمانے میں ایک عنجان آباد شہر میں طاعون سے نبرد آزما ہونے والے ایک طبیب کو وہ سب پڑھ بردئے کار لانا تھا یا جو اس کے ہاتھ لگ سکتا تھا یا قدیم اساداس صورت حال میں جو بھی مدد فراہم کر سی تھیں۔ (وباؤں کی صورت میں یہ پڑھ بھی مدر نہیں کر سکتی تھیں)۔

سیلر نو میں طب مقامی طور پر حاصل کیے جانے والے تجربے سے پیدا ہوئی اور اس سرگرم تجارتی مرکز کی وجہ سے اس میں بین الاقوامی عناصر بھی شامل ہو گئے۔ یہاں یونانی

زبان گلیوں میں بولی جاتی تھی۔عربی سے تراجم کا (جن کی بہت تو صیف ہوتی تھی ) خیر مقدم کیا جاتا تھا اور انہیں ایک بوٹس خیال کیا جاتا تھا۔

گیار صوی صدی میں جب طبی کتابوں کا وافر ذخیرہ (جس میں بقراط اور جالینوں کی کتابوں کے ترجم شامل شے ) سیکر نو پینچا تو معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے میں بھی اس مین الاقوامی شہر میں طبیب موجود شے جن میں پادری اور عام لوگ بھی شامل شے۔ان کا کام دیکھنے کے لیے پورے یورپ سے طالب علم یہاں اسیٹے ہو چکے شے۔اگر میہ پھلتا پھولتا سکول سید سے طریقے سے ان منتدر کتابوں کو جن کو بچھنے کے لیے کافی کوشش کر نی پڑتی تھی پڑھانے سے زیادہ اور پچھ نہ کر سکا تو اتنا ضرور ہے کہ سیکرنو کے طبیب کلاس رومز میں اپنا تجربہ ضرور لائے۔ کبھی کبھی تو ایک خزیر یا ایک کتا بھی ڈائی سیکشن کے لیے لایا جاتا تھا۔ (انسانی جسم کی ڈائی سیکشن مستنتبل لے لیے اٹھا رکھی گئی تھی)۔

قرون وسطی کی طب میں یورپ کی اصل خدمت نباتات کے شعبے میں تھی۔ اس زمانے کے معاشرہ کو جڑی یو ٹیوں کے خواص جانے کی اشد ضرورت تھی۔ کیونکہ خوراک کا ذریعہ ارتکازی زراعت ہی تھا۔ روز مرہ کی خورات میں درآ مدی اشیاء کا استعال ایک غیر حقیق خیال تھا۔ یہ صرف شہزادوں کے لیے ہی تھا۔ یعنی اونے چے طبقے کے لوگوں کے لیے جو کسی اہم موقع پر ایک دوسرے کو ایک خنز بر کا تحفہ دے سکتے تھے۔ مسالوں کا استعال بھی امیر لوگوں

کے لیے ہی مخصوص تھا۔ مسالوں کا وسیع تر استعال تیر سو یں صدی ہی میں شروع ہوا۔ اس دوران راہب اپنی خانقا ہوں کے چھواڑے یا خانقا ہوں کے دسط میں چھوٹے چھوٹے باغیر تیز ترتے تھے۔ جن میں دہ جڑی بوئیاں اگاتے تھے جو کھانے میں ذائع کے لیے استعال کی جاتی تھیں۔ ان سے کھانا اتنا ہی لذیذ ہوجات تھا جتنا کہ مہیکے مشرقی مسالوں کے استعال سے۔یا دہ ایسی بوٹیاں اگاتے تھے جو مریض خانوں میں مریضوں کے درد میں پچھ کی کر سکیں۔ یہ لوگ اپنے تج بات نہا تات پر کتابوں یا طبی رسائل میں بڑی احتیاط سے درج کرتے جاتے تھے۔ ان میں شیر کے دانت اور چر کی جیسے چھلے بھی شامل ہوتے تھے۔

وقت کے ساتھ یورپ نے یودوں کے صحت بخش اور بعض اوقات زہر یلے خواص کے متعلق خاصی معلومات اکٹھی کر کی تھیں۔ان خواص کے ذکر نے پر یوں کی کہانیوں مقبول

ناولوں اور یہاں تک کہ ڈراموں میں بھی راہ پالی تھی۔ جیسے ''نصف شب کو اسمعی کی گئ بوٹیوں کا خوفناک مرکب' جو ہیملٹ کے اداکار بادشاہ کے کان میں پڑکاتے ہیں۔ بید ایک مقبول قشم کا علم ادومیات تھا جس سے ہماری کیمسٹری کی ابتداء ہوئی۔ پودینا 'بھنگ' پوست' سمندری پیاز' بادیان' ملیٹھی 'نرجۂ کیسٹر آئل' مردم گیاہ' سنا دھتورا لیعنی وہ بوٹیاں جو قدیم زمانوں نے لی گئی تھیں۔(ان میں سے کئی مصریوں کو معلوم تھیں)اور جن میں عربوں نے اپنا علم شامل کردیا تھا۔ از منہ وسطی میں بیہ فہرست طویل ہوگئی اور ان کا استعال زیادہ ہوگیا۔

نیچر کے ساتھ بدلتے ہوئے تعلقات کے عمومی پیٹرن کے ساتھ ساتھ لودوں کا مشاہدہ بھی بدلتا رہا اور پہلی صدی ق-م کے ہمیلینی اور یونانی دور میں ارسطو کے ایک شاگرد تھیز اسٹرٹس یا کرائٹس کی یودوں کی نباتاتی وضاحت میں (جن کی ڈرائنگر ان کے احساس حسن کے ساتھ بحال کر دی گئی ہیں)یا پہلی صدی عیسوی میں ڈائسو کرائیڈز کی مشہور میڈر یا میڈیکا کے ساتھ اپنے عروج کو پہنچا جو بعد میں آنے والی فارما کو پیاتے لیے ایک ماڈل بن گئی اور جس نے بناتاتی اصطلاحات کے لیے بنیاد فراہم کی۔

لیلنی دی ایلڈر کی نیچرل ہٹری کے نباتاتی جھے میں پودوں کے مطالعہ کو ایک ملغوبہ بنا دیا گیا ہے۔ پیخصوص رومن انتخابیت کا نتیجہ تھا۔قدیم دنیا کے نکڑے نکڑے ہونے کے بعد نباتات کا براہ راست حیات بخش مطالعہ ختم ہو گیا۔ بیعلم صرف قرون وسطّی کے زمانے کے شروع کے قدیم قلمی ننخوں کی آرائش تک محدود ہو گیا۔کونیاتی قکر میں ابتدائی قرون وسطّی کے پودوں کے متعلق خیالات اس زمانے کے ارض دسما کے تصورات کے متوازی ہو گئے۔

تاہم جیس کہ کھک (کونیاتی) تصوری میں ہوا قرون وسطّی کے کلچر کے عین عردج پر احیانو ہوئی۔ابتدائی درس گاہوں میں مختر عین اور مرسلیم کے ناموں کا ملنا اور تعلیم کے لیے نئے مراکز کا قیام نیچر کے مطالعہ کے عالمگیر ہونے کی نشاندی کرتے ہیں۔نیچر کے مطالعہ میں دہی جانے پہچانے نام اور مقامات نئی سائنس کے ہر پہلو سے وابستہ نظر آتے ہیں۔کانسٹن نائن دی افریقن نے(ہمہ دفت موجود ترغیبی طاقت) جو اسلام کے نیا تاتی علم کو جنوبی اٹلی لے گیا۔یرلزو میں مزین شخوں کو نیا تات پر کتابوں کے لیے ماڈل بنا کر قرون

وسطی کے آخری دور میں پہلی معلوم اصلی نباتاتی کتاب تصنیف کی جو عالباً 1100ء کے قریب لکھی گئی۔ یہ منظوم میسر فلوریڈیں ایک انتہائی مقبول تصنیف تھی جس کا زیادہ تر انحصار کانسٹن ٹائن ہی کی معلومات پر پاسیلر نو میں طباعت کا پیشہ کرنے والے میتھا کیس پلا ٹیرکس کی دواؤں کے ناموں کے متردِادفات کی ڈکشنری پر تھا۔

البرٹ میکنس کی کتاب آن ویجی ٹیجلز اینڈ پانٹس نباتات کے مطالعات میں ایک اہم پیش رفت سی۔ اس کتاب میں اس نے جعلی ارسطا طالیسی کتاب کی معلومات میں تازہ اور نئی معلومات کا اضافہ کیا۔ اپنی ہدایت اور وسعت کی بنا پر اس کے مشاہدات نمایاں تھے۔فرضی ارسطا طالیسی متن پر تشریحات (یا ڈا گمریشز) کے طور پر پیش کرتے ہوئے البرٹس نے پودوں پر ایک ضخیم تقابلی مطالعہ پیش کیا جو پودوں کی جڑوں تنوں پتوں نچلوں پھولوں اور چھالوں پر محیط تھا۔ اس میں پھولوں کی بنیادی ساخت کے ساتھ ان کے تفاعل

لیکن جب پودوں کے شافی خواص کا معاملہ آیا تو قدیم جادو نے ایک بار پھر اپنا سر الطایا۔ اس کتاب میں جب پودوں کے ''سادی اثرات'' کی زیادہ مفصل معلومات کا معاملہ آیا (جیسے محبت میں کامیابی کے تعویذ یا کٹی رسوں کی پپنا تک طاقت) تو البر کس نے اسے بڑے احترام نے ''مابتی' لیعنی جادو گروں کی طرف موڑ دیا۔ دوسرے طبی خواص کے بارے میں وہ بڑا واضح تھا۔ جیسے ایک خاص بوٹی گلے میں لاکانے ے عورتیں حاملہ ہونے پودوں کے شافی خواص کی اس نے حیران کن تفصیل دی مشلاً عزبر کے بارے میں اس کا بیان پودوں کے شافی خواص کی اس نے حیران کن تفصیل دی مشلاً عزبر کے بارے میں اس کا بیان کرتا ہے' سیاں ادر طلا کے طور پر استعال کرنے سے بیرز ہرباد اور پھوڑوں کے لیے مفید ہے۔ اپنے تیز اور کللے خواص کی وجہ سے پھیموٹوں کو صاف کرتا ہے اور دے کو آرام دیتا ہے۔ مقومی باہ ہے اور زہر یلے ڈعکوں کے لیے شافی ہے'۔

بو ٹیوں کے شافی خواص کی وجہ سے البرٹس نے بیہ بتائی ہے کہ بیز مین کے قریب رہتی ہیں اور''ز مین کی زرخیزی سے بہت کم دور ہوتی ہیں''۔اس کے خیال میں پودے جب چھوٹے ہوتے ہیں تواپنے خفیہ خواص ستاروں سے اکذ کرتے ہیں کیونکہ طاقتور بخارات

زمین سے اٹھتے ہیں اور گرتی ہوئی شبنم سے مل جاتے ہیں۔ البرٹس کا بیک دفت جادد تی اعتقادات کو معتوب کرنا اور انہیں قبول بھی کرنا اب حیران کن نہیں رہا۔لوگ اس بارے میں کہتے تھے کہ''جادد میں دہ پخص عظیم ہے''۔قابل توجہ سیدامر ہے کہ دہ نباتات کی زندگی کے متعلق اپنی گہری تفہیم کوُ'ارضی باطلیت''اورعلم نبوم کے ارتباط سے ملاتا تھا۔ زمین کی جبلی قوتوں کے متعلق اس کے احساس میں کیمیا گردن کی روش نظر آتی ہے۔

اس کے طریقیاتی تضادات کی کثرت کی طرف توجہ دلانا بے مقصد ہے۔ اس نے عظیم کا خطاب اس لیے حاصل کیا کہ اپنی تمام خطاؤں کے باوجود تیر سویں صدی میں وہ مجسم تحقا۔ اس کا ذہن ناقدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی ادب کو جذب کرنے کی اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی ادب کو جذب کرنے کی اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی ادب کو جذب کرنے کی اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی ادب کو جذب کرنے تحق اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی اوب کو جذب کرنے کی اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی اور نیڈی میں اس کی ذہن ناقدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفاد یونانی اور اسلامی اوب کو جذب کرنے کی اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے قاموی تفا۔ یونانی اور اسلامی اور نیڈی میں اس پر مستزاد کی اس میں بنا قدانہ ہونے کے بجائے تعاموں تفاد یونانی اور اسلامی اور نیڈی میں اس کی ذہنی دو تحقی اور زندگی میں اس کے لیے مقادمت کا باعث میں اور زندگی میں اس کے مقصد کے حصول میں اس کی مدو کرتے رہے۔ یو مقصد یورپ کے لیے ارسطو کی بحالی تعال

قدیم ماخذ اور متصل مشاہدہ ودنوں سے جس میں اس کی بصیرت کے شعلہ ہائے مستحجل بھی شامل تھے۔اس نے نیچر کے متعلق معلوما ت کا ایک وسیع ذخیرہ اکٹھا کیا تھا۔ ناقدانہ چھان پھنک کی زحمت اور تجرباتی طریق کار کا مرتب کرنا اس نے دوسروں کے لیے اٹھا چھوڑا۔ راجر بیکن کے طریقیاتی وجدان اور ٹامس اکوائنس کے نظام فلسفہ پر اس کے اثرات بڑے گہرے تھے۔اس کی باطنی اور جادوتی باقیات کے باوجود اس کا پودوں کا مطالعہ اے سائٹیفک ہوئی کے بانی تھیو فراسٹس کے بعد پہلا جیدہ ہوٹنسٹ قرار دیتا ہے۔اس کے زولوجیکل مشاہدات بھی استے ہی بنیادی ہیں۔

روایت کے مطابق عظیم البرٹ چھوٹے قد کا نہ ختم ہونے والی توانا تیوں والا انتہائی نہ بن شخص تھا جو کولون کی ایک خانقاہ میں جہاں 1280ء میں اس کی وفات ہوئی اپنی کوشنشینی کے دوران بھی اپنے آخری دتوں تک اپنی تحریروں کو زیادہ جامع بناتا رہا اور ان پر متواتر نظر ثانی کرتا رہا۔وہ بارہویں صدی کے آخر میں پیدا ہوا۔اس کا والد کا تحت آف پولیٹڈ اڈ جنوبی جرمنی کا ایک نوبل مین تھا۔جب وہ اٹلی میں تھا تو وہ ڈولیکین مسلک سے

وابستہ ہوگیا۔وہ کولون اور دوسری جرمن یو نیورسٹیوں اور پیرس میں بھی پڑھاتا رہا۔ایک وقت وہ ریجن برگ کا بشپ بھی رہا۔وہ اتنا متقی تھا کہ اپنے سرکاری معائنوں کے دوران وہ ہمیشہ نظے پاؤں سفر کرتا تھا۔اس دوران وہ نباتات اور حیوانات کے متعلق میش قیت مشاہدات بھی کرتا تھا۔اس نے تمام دنیاوی سامان کوترک کر دیا یہاں تک کہ اپنے مسودات سے بھی دست بردار ہوگیا۔

بر حماب میں جب وہ اپنی عمر کی آٹھویں دہائی میں تھا تو اے اپنی گوشہ شینی ایک بار پھر ترک کر کے سفر کرنا پڑا تا کہ وہ الوائنس کی نیک نامی کا دفاع کر سکے جس کا انتقال صرف تین سال پہلے ہوا تھا اور جس کی تعلیمات 1277ء کے تندو تیز ہنگاموں کی وجو ہات میں شامل تھیں مختصراً مبالفے کی حد تک توانا انتہائی نہ نبی دوستوں کا سرگرم وفادار اور قدیم اور متصل مواد ہے کئی اہم تجزباتی سائلوں کی تن تنہا بنیادیں رکھنے والا..... ہی تھا البرٹ فان پولسط اڈ ایسے دستی الذہن عظیم انسان جزمن اشراف نے بہت کم پیدا کیے ہیں۔

علم نجوم (جوتش) عقاید سمی جڑی بوٹی کی تاثیر کو کسی ستارے کی گردش ہے جوڑ سیح ہیں ۔ ابتدائی ارضی جادو علان حصالجہ پر چھا جاتا تھا۔ مریض کے کمرے میں کسی بزرگ کے کنواری مریم کے حضور دعا کرنے سے علان کے اثر میں اضافہ ہو سکتا تھا۔ کسی نہ کسی صورت میں نظر نہ آنے والی دنیا کی مخفی طاقتوں کے حضور صحت کے لیے دعا کی جاسکتی متحق۔ تاہم اپنی تمام تر باطنیت کے باعث قرون وسطی کے معاشرہ نے اپنے سے زیادہ تعقیف مسلمان اسا تذہ سے حاصل کیے ہوئے طبی علم پر بھی اپنے واضح نقوش چھوڑے ہیں۔

وقت کے ساتھ پودوں کی شناخت زیادہ واضح ان کا استعال زیادہ بے خطر ادر ان کی تصویر یں زندگی سے زیادہ قریب ہوتی چلی کئیں۔بالآخر پندر ہو یں صدی میں نباتات کی تصویروں میں ایک فیصلہ کن فنی حسن اور تازگی پیدا ہوگئی اور بیدنشاۃ ثانیہ کے فن کا مرکز ی موضوع بن گئے ۔لیوناردواور بوتی چیلی کی تصویروں اور لیونارڈواور دیوررکی کی ڈرائنگر سے واضح ہوتا ہے کہ نباتات کی زندگی کا مشاہدہ اہم تخلیقی موضوع بن گئے تھے۔جب کوئی لیوناردد کے پھولوں کے خوبصورت اور واضح مطالعہ کو دیکھتا ہے تو سے پند نہیں چاتا کہ وہ نباتات کی تصویر دیکھ رہا ہے یا ایک تخلیقی شاسکار۔

میڈیس اور فارماکولوجی قرون وسطی میں پرجوش تج بات سے تسلسل کی براہ راست پیداوار میں۔اس باطنی ماحول میں شدید عملی مقاصد کے تحت پرانی دراخت کی احیا ہوئی۔ای زمانے میں یورپ میں میڈیکل سکولوں نے یو نیورسٹیوں کی راہنمائی کی۔مغرب کی تاریخ میں پہلی دفعہ سکر نو کے سکول میں طالب علموں کو پرانے علم اور ہم عصر عملی تج بے کے توجیبی امتزاج سے واسطہ پڑا۔ پیشہ در طبیبوں کو قدیم ترین اور بہت زیادہ مختلف النوع عناصر کی عملی تالیف کے لیے سائنس کے ختک نصابی کتابیں اور کمیٹیکل پیشہ جادو توہم محتاط تجربیت نظریاتی تجزیدادر ڈائی سیکشن کے تازہ مشاہدات نیہ سب شدید اور سیکدل عملی ضردرت

نباتات کی تشریحی کتابیں بے بھجک جادواور موثر عملیت کے امتزان کی تائید کرتی بیں۔اپ دفتروں کے سجیدہ ماحول میں جدید ڈاکٹر اپنی تجویز کردہ کئی ادویات اور گولیوں کے خواص کے بارے میں قرون وسطی کے اس راجب سے زیادہ نہیں جانتے جس نے اپنے گھریلو باغیبے میں دریافت کیا کہ اس دوائے خواص تکلیف میں مبتلا ایک بیچارے مریض کے درد میں کمی کر سکتے ہیں۔

باطنی حکمت اور عملی تجرب کو اگر طب فار ما کولو جی اور بوئی ایک مرکب میں تالیف کرر ہی تھیں تو ذدا گوتھک کیتھیڈرلڑ کے مظہر پر نظر کیجئے کیا وہ باریک بنی سے تیار کردہ انجینئر نگ کے سائنڈیفک ڈیزائن کے مطابق ہے یا وہ خالص باطنی وژن کی پیداوار ہے جو جاود کے محصوص مخفی عمل سے جڑا ہوا ہے؟ ای ہی محرابی حصیت کے پنچا کیا ہی ہیچدار تغییری ڈھانچے کے اندر مید کیتھیڈرلڑ

بیک دفت سب بچھ ہیں۔ گوتھک کیتھیڈر لز طیکنالو، تی کے معجزات ہیں۔ بلند نو کیلی محرابی تیھیتیں بھاری حجم کے دزن کی تقسیم کے دلیراند تجربات کا منتیجہ ہیں۔ گوتھک چرچوں کے پیش رو روشک معماروں نے دریافت (یا دوسری بار دریافت) کر لیا تھا کہ ایک محراب کی شکل میں پھروں ایڈوں اور مسالے کو اپنی جگہ قائم رکھا جا سکتا ہے۔ خصوصاً جب ممارتی ڈھانچ کو شہتیر کے چو کھٹے کے ساتھ مزید قوت فراہم کردی جائے۔ بارہویں صدی کے اوائل میں شارت پیری اور دوسری جگہوں پر گوتھک کیتھیڈرلز کے ڈیز ائنز نے معلوم کرلیا تھا کہ اگر محراب چھتوں کی نوکوں کو او پری طرف ایسے نقطے تک اٹھا دیا جائے جو محراب کی قو س سے کافی او نچھ ہو جہاں شہتیر باہم ملتے ہیں اور کھنچاؤ اور تناؤ وہاں مرکوز ہوجاتے ہیں تو بھی اس پر دہی اصول نافذ ہوں گے۔

جب تجربہ بار بار دہرایا گیا تو نیتیج میں سلسلے داریا ایک دوسرے کو کائتی ہوئی نو کیلی محرابوں نے آنکھوں نے لیے ایک خوشگور جمالیاتی تاثر پیدا کیا ایک بھری رفعت کا احساس کہ انسان زمین سے بلند ہوراہ ہے۔ بغیر کسی مزاحت کے نظریں جیعت کی طرف اٹھ جاتی میں ادر یوں یہ نمایاں طور پر مذہبی مقاصد سے ہم آ ہلک ہوجاتا ہے۔ ظاہر ہے ایسا جرات مندانہ سر کچر ایک انتہائی درست ریاضیاتی کیلکولیشنز پر مبنی ہوتا ہے جن میں سلیکس نے قوانین شامل ہوں۔ گوتھ ماہر تعمیرات کے لیے یہ ناگز میتھا کہ عمارت کو گرنے سے بچانے کے لیے کام کرنے دالوں کو مفصل ہدایات دے۔

حقیقت یہ ہے کہ کیتھیڈرلڑ کے ماہر تعیرات جن کے بارے میں جدید مورخوں کا یہ سطحی مغالطہ ہے کہ وہ گمنام شخا پٹی عمارتوں کو بلند تر کرنے میں کا میاب ہوتے۔اس کے لیے وہ شوں میسنر کی کو تحص شینکس کی قوتوں سے تبدیل کرتے رہے۔ نتیجہ یہ تھا کہ گوتھک شال کے میں عروج پر یہ عمارتیں عظیم خمدار محرابوں والی میسنر کی کے بلند و بالا ڈھا نچے لگنے لگیں جن میں خالی جگہوں کو رنگین شیشے سے پر کردیا جاتا تھا یا ان میں ایک مرعوب کن خلا چھوڑ دیا جاتا تھا۔

مشہور معمار دلرڈیدی ہو رکیورٹ کی مشہور سکیچ ببک کی طرح ہمارے پاس اس زمانے کا کافی ریکارڈ موجود ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ فزنس کی کنٹی معلومات اور پیچیدہ کیلکولیشنز میں کنٹی سخت محنت صرف ہوئی ہوگی۔اصلی نقتوں سے تو خاہر ہوتا ہے بیہ حیران کن

لیکن مبتدیانہ طریقے سے تیار کیے گئے ہیں لیکن ایک ہزار سال محفوظ رہ جانے دالی ٹیکنالوجی کو سہارا دینے میں یہ طریقہ بہت کامیاب رہا۔خالصتاً ٹیکنیکل نقطہ نظر سے گوتھک معماروں کے یہ تجربات جدید دنیا کے سکائی سکر میپرز کے پیش رو تھے۔

تاہم یہ تجربات غیر جذباتی تعقل پندی پر مینی خالص ہنر مندی کے لیے نہیں تھ گوتھک سٹائل کے اولین ادوار میں پر جوش مذہبی لوگوں کے گروہ جن میں عام آ دی بھی شامل تھ معمار کی ہدایات پر ہنر مندوں کی مدد سے چھکڑوں پر اینیٹ اور گارا ایک جگد سے دوسری جگد لے جاتے ہوئے نظر آتے تھ تا کہ کنواری مریم یا دوسر بزرگوں کی شان میں ایک اور کیتھیڈرل کھڑا کر سکیں فرانس کے بہت سار کے کیتھیڈرل ای طرح فوری طور پر وجود میں آنے والی تحریکیوں سے بحنہیں <sup>دو</sup> گوتھک کردسیڈ' کہتے تھے نقیر ہوتے سے محار تیں عارفانہ جوش و جذبے سے تغیر ہوئیں نو جوان مرد اور عورتیں ایک دوسر کو ہاتھوں ہاتھ اینٹی پہنچاتے تھے اور اپنی محن کی تال پر منا جاتیں بھی گاتے جاتے یا رات کو کیپ فائر کے اطراف مذہبی گیت گاتے تھے۔

پیشہ در معمار ادر کار یگر بھی ان جذباتی محرکات سے الگ نہیں تھے۔ حقیقت یہ ہے کہ گوتھک تحریک غیر عقلی تجربہ تھا محتاط ہنر مندی جس نے پھر کی نازک نقاشی کو فز س کے شوس قوانین کے تحت باندھا عارفانہ درون ادر عملی تجربے میں ایک نایاب اتصال کی نمائندگ کرتی ہے۔ کیتھیڈر لڑمحض عمارتی نہیں بلکہ دجدان سے فیضان یافتہ فتی نمونے ہیں۔ یہ فنی تخلیق میں جن میں اعلی درج کی ٹیکنیکل مہارت شامل ہے لیکن فیصلہ کن عامل دجدان ہی ہے۔ چھوٹی سے چھوٹی تفصیل کا احاطہ کرتے ہوتے او پچی اٹھتی ہے اور اپنے بلند ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے اندر طاقت بھی اکٹھی کرتی چلی جاتی ہے اور اپنے بلند ہونے کے ساتھ

پہنچتی ہے۔اس کے کلس آسان کی طرف ایسے ایٹھے ہوئے ہیں جیسے دہ دست بدعا ہوں۔ ممکن ہے اس قشم کی قابل محسوس علامتیں اس وقت موجود ہوں لیکن عارفانہ فلسفے میں صعودی حرکت بڑی واضح روحانی معنویت کی حامل ہے۔اس سے مراد بندے کی معبود تک رسائی کی کوشش ہے لیتنی مذہبی سیاق وسباق کے اندررہ کر اصلاح ذات۔اس عمل کے

نمام اقدام اور منازل بردی بار کی سے عارفانہ فلنے میں زیر بحث آئے۔ یہ منازل کیتھیڈرل کی صعودی حرکت کی مختلف سطحوں سے مطابقت رکھتے ہیں۔ دستاویزی شہادت کی شک کی سلحج کنٹ نہیں چھوڑتی کہ یہ احساس ان کے تعمیر کرنے والوں کی نیت میں شامل تھا۔ لیکن محض ایک پہلو ہے۔ گوتھک کیتھیڈرل کسی شخص کی سادی کا تنات کی طرف ذاتی رفعت کی علامت یا نقل کے لیے ڈیزائن نہیں کیے گئے تھے۔ یہ پورے کو سموں کو شہر کی سطح پر اتار لائے ہیں۔ کیتھیڈرل انسانیت کے ساتھ الودی وصال کی علامت ہیں اور اس

جب کیتھیڈرل تغیر ہورہ تھے تو اس کا مقصد عیسائیوں کو اس قسم کے وصال کی یاد دہانی کرانا تھا، یاد دہانی کی فوری ضرورت بھی تھی۔ گوتھک شاکل ابتدائی سرماید داراند شہروں میں پردان چڑھا جہاں تجارت ادرابتدائی صنعت شہروں کی چارد یواری کے اندر ادر شہر ماحول میں موجودہ دور کی تجارتی ذہنیت پیدا کررہی تھی ادر اس کی پردرش بھی کررہی تھی۔شہری عوام کے نام چرچ کے پیغام کو کیتھیڈرلز نے پھروں میں لکھا۔ پیغام یہ تھا کہ ادنی مادی معاملات سے نظر اشا کر ادپر کی طرف بھی دیکھیں ادر یاد رکھیں کہ اصل زندگی اس دنیا

کیتھیدرل اس مادرایت کی نمائندگی کرتا ہے۔ یہ بچ ہے کہ کیتھیڈرل کا باہر روح کی تفکش پر زور دیتا ہے لیکن ایک دفعہ اندر داخل ہونے پر دیکھنے دالا (یہاں تک کہ جدید دور کا شخص بھی )سی شک میں نہیں رہتا کہ اس نے ایک نگ دنیا میں قدم رکھا ہے۔ مرعوب کن بلند محرابوں والی چھتیں دور سے بازگشت کرتی ہوتی انسانی آوازوں کی گونج ادر انتہائی شجیدہ تیرگی ساری کا ننات میں شامل کرنے کی کا میاب ترین کوشش ہے۔

تاہم کا تنات کا جلال بطور مجرد خیال کے نظر آنے والی علامتوں میں بیان نہیں ہو سکتا کیتھیڈرل ایک ایسا تصور پیش کرتا ہے جو بیک دفت نیچ ل بھی ہے اور الوہی بھی۔ مذہبی عقیدت نے اے ایک ایسے قشم کے رعب سے مربوط کر دیا ہے جو ہم تاردں بھری رات میں ستاروں سے بھرے کوسموں کی وسعت کے سامنے محسوں کرتے ہیں۔کیتھیڈرل اپٹی پیچیدہ لیکن لطیف ترین منصوبہ بندی کے ذریعے' نیچ کا آئینہ' تھا اور نیچ کی کا تنات بطور ایک کل کے خود آسانی آرکیکٹ کا کارنامہ تھا۔

کیتھیڈرالز بنانے والے کو سموں کے فطری قانون یعنی نیچر کے قانون اور ساوی قانون کا اتحاد پیش کرنا چاہتے تھے۔اییا اتحاد جس میں نیچر کے قانون کو بطور ایک الوہی اظہار کے تسلیم کرلیا جائے جیسے کہ شارت میں ہوا۔ صرف اس وقت ہی لوگ ایسی عمارتیں ینانے کا سوچ سکتے ہیں جب نیچرل کا تنات کو پورے جلال کے ساتھ علامتی طور پر پیش کر سکیں۔ یہ حقیقت کہ نیچر نا قابل تسخیر قوانین کے تحت کام کرتی ہے (جو قرون وسطی میں پوری عناصری قوت کے ساتھ منکشف ہوئی) اس وقت عیاں باالذات نہیں تھی۔اس کے برطس اے ایک مخصوص موثر حکمت المیہ سمجھا گیا۔

ایک عارفانہ یا کم از کم مابعد الطبعیاتی تصور تھا جو مذہبی احساسات کی ایک لازمی صورت تھی اور نیچر سے اس کے تعلق کا انحصار کمی اور کی بجائے ایک قتم کے پر اسرار عقائد پر تھا لیکن بیا پنے زمانے کی سائنسی فکر سے اتنا قریب تھا کہ واضح طور پر نظر آنے والے طبعی قوانین پر بینی کیلکولیشنز اور عارفانہ نیچر کے امتزاج میں کوئی خلل نہ پڑا۔ اپنے وژن کے حصول میں گوتھک معماران دونوں کو بروئے کار لائے۔

یہ پیغام روشن کی وساطت سے زیادہ پر زور ہوگیا۔عارفوں کی نظر میں سورج کی روشن زمین سے او پر اٹھانے والی مخصوص روشن ہے۔ روشنی انسان کو بلند سے بلند تر کرتی ہے اور سرفراز کرتی ہے۔ اپنے آپ کو سورج کے حوالے کرنے سے مرد دل کی گہرا نیوں کی تطہیر اور الودی کمس کے سامنے اپنی روح کو بر ہند کر دیتا ہے۔ قرون وسطی کے لوگ روشنی سے ایسے بہی ہم آ ہنگ شے جیسے ہم موسیق سے۔ جس طرح چند موسیق کے ہم آ ہنگ سر ہمیں اپنی زند گیوں کی معمولی پریثانیوں سے فوراً دور لے جاتے ہیں اور ردحوں کو ارفع تر ادر زیادہ تر اساسی معنوبیت سے معمور کردیتے ہیں اسی طرح کیتھ پڑرل میں کو اتر کے در پچوں سے تر چھی داخل ہوتی ہوتی روشنی عقیدت مندوں کو پوری کا سات سے ہم آ ہنگ کر سکتی تھی۔ پہلو میں بنی دوخل ہوتی ہوتی روشنی عقیدت مندوں کو پوری کا سات سے ہم آ ہنگ کر کتی تھی۔ پہلو میں بنی دوال روس میں سنینڈ گلاس کے در پیچ سے نیئے سرخ سبز اور دوسرے رگوں میں داخل ہوتی روشنی بنیادی موضوع میں تبدیلیاں پیدا کرتی تھی اور رگوں کو ایک ملکوتی کورس میں گانے پر

سٹینڈ گلاس کے در پچوں کا فن گوتھک سٹائل کے ساتھ ہی پردان چڑھا۔ گوتھک معماروں نے او پر کی طرف پھیلتی ہوئی سنگین تیرگ کو قربان گاہ کے عقب سے آتی ہوئی روشن

کی مدد سے ایک اشکارے میں بدلنے کی شعوری کوشش کی۔ جب ایب سوجر پیرس کے شال میں سینٹ وینس کے اندرونی جھے کو دوبارہ تقمیر کررہا تھا اور اسے نئے سائل کے ایک نمونے میں بدل رہا تھا اس نے سے التزام رکھا کہ بڑی بڑی کھڑکیاں کوائر کی جگہ کو اپنے تھیرے میں لے لیس تا کہ آسانی روشنی اس کے کام کو دوبالا کردے۔اس کا سے فخر ایک کتبے کی صورت میں ملتا ہے۔

جب طاق كوسامن ك يراف ص (ماتھ) ك ساتھ ملا ديا جات تومعبد كامركز جبك المقتاب-جے اعلیٰ طریقے ہے جوڑا گیا وہ ثان ے چک اٹھتا ہے۔ ادرنی روشن میں ڈوبا ہوا خوبصورت کام بھی چمکتا ہے۔ یہ میں ہوں سوجر جس نے اپنے دنوں میں اس عمارت کو دسیع کیا۔ اییا میری ہدایت پر بی ہوا۔ یہاں روشنی کو نٹے شائل کے ایک فیچر کے طور پر استعال کیا گیا ہے۔ معمار بیہ بھی محسوس کرتا ہے کہ وہ ایک ساوی تھم بجالا رہا ہے۔ پہلے کئی کیتھیڈرلز مقدس مریم کی شان میں ادر اس کی ہدایت کی ردشنی میں تقمیر کیے گئے کبھی سینٹ خواہوں پا معجزے کے ذریعے سمی معمار کو اندرونی جصے کی تفصیل کسی مخصوص طریقے سے مزین کرنے کی ہدایت دے دیتے تھے۔ سینٹ ڈینس کے مقبرے کے سامنے کی قربان گاہ کی پرتکلف تر مین کی وضاحت کرتے ہوئے ایب سوجر نے بیان کیا:''جب کمزوری سے مغلوب ہو کر ہم نے ایک سنہری لیکن معتدل پینل سے اس عبادت گاہ کی تختہ بندی کرنے کا منصوبہ بنایا تو مقد س شہید نے خود سونے اور قیمتی پھروں کی ایس دولت ہمیں دی جو بادشاہوں کے لیے بھی غیر متوقع اور نایاب تھی۔ایے لگتا تھا کہ وہ اپنی زبان میں کہدرہے ہول خواہ تو جاہے یا ندچاب بميں تو بہترين چاہے۔''

ہم اپنے جدید تفکیکی ذہن کی بنا پر کہہ کیتے ہیں کہ یہ نیک ایب بہت چالاک پر دموٹر تھا جے معلوم تھا کہ اپنے زاہد ہم عصروں کے سامنے اپنے اسراف کا جواز کیے پیدا کیا جائے رممکن ہے ایسا ہی ہوا ہولیکن یہ بھی ممکن ہے کہ اے واقعی یفین ہو کہ مادرائی روحانی دنیا ہے اس کا رابطہ ہے کیونکہ وہ تو وہی پڑھ تھا جو اس کے کلچر نے اے بار بار سکھایا

تھا۔ مزید برآں گوتھک کیتھیڈرل کے بنیادی اصول مرتب کرنے والا روحانیت سے مملو مخص اس کے سوااور ہوبھی کیا سکتا تھا۔

الیی دنیا جو بیک دفت نیچرل ادر مادرائے نیچر ہو یعنی ایک عارف کی حقیقی کا تنات ہوان کے مواصلت کے احساس نے کیتھیڈرل بنانے دالوں کو ان میں نیچرل دنیا کے ایسے ذبنی خاکوں سے بھر دینے پر اکسایا جو بھی انو کھے ادر بھی حقیقت پیندانہ منصور کیے گئے میں تاہم ایک عارف میں نیچری اشیا کو اکثر انو کھے ادر کئی دفعہ شاعرانہ اور روحانی معنونیت سے مملو علامتوں میں دیکھنے کا رجمان بھی ہوتا ہے۔ پھروں میں بنائی ہوئی تجیب و غریب مخلوق اس مادرا دنیا کے ایسے عجائبات کا آئینہ میں جن کی ایٹی تک براہ راست مشاہدے سے تصدیق نہیں ہوتکی مثلاً انسانی پیروں والے کتوں جیسے انسان کھوڑوں کے سوں والے اجسام انسانی چروں والے عفریت خوفناک خزیر جو آ دسے شیر ادر آ دھے عقاب میں اور زمین کے خزانوں کی حفاظت کرتے ہیں یا گارگوئیلو جو انسانوں اور بڑی بڑی

ان میں ۔ اکثر عفریت ابتدائی میڈیول زمانے کی ان ایکلو پیڈیا ز جیے آسوڈور آف سیول ISIDORE OF SEVILLE یا هونور لیس آف آشن HONOURIUS OF ATUN کی ان ایکلو پیڈیاز یا تیرہویں صدی کی مشہور کتاب پولی ہٹر POLYHISTOR لیے گئے ہیں۔لیکن ان ایکلو پیڈیاز کا کام (جس کی نقل مجمعہ سازوں نے کی) زمین کے انجانے حصوں کو عمومی حدود ہے متجاوز لا شعور کی پیدا کردہ بھدی گلوق ہے آباد کرنا تھا۔ عارفانہ واڑن حقیقت کو سخ کر کے ماورائے فطرت کی حدود کو دھند لا افتیار کر لیتی ہے اور تخیل کی پیدا واراس دھند کے میں مندلا رہی تھی جہاں حقیقت تو انو کھی صورت افتیار کر لیتی ہے اور تخیل کی دنیا حقیقت بن جاتی ہے۔

لیکن مجسماتی تر کین جو نوترے دیم کلیسا کے ستونوں میں نظر آتی ہے وہ ال دی فرانس کی چرا گاہوں اور جنگلوں میں پیدا ہونے والے عام پودوں کا جیسے فرن کلوور بٹر کپ سنیپ ڈریکن سٹرابیریز پارسل کر لیں اوک اور مقامی نباتات کے دوسرے نمونوں کی اسلوبی صورت ہے۔آرٹ کے مورخوں کا یقین ہے کہ انہوں نے اس گھریلو سجاوٹ کے متعلق ایک حقیقت دریافت کر لی تقی ۔ ابتدائی گوتھک گرہے ابتدائی موسم بہار کی نباتات کو

تر جیج دیتے تھے ..... بنی شاخیل اور کلیال رس سے بھرے ہوئے مڑے ہوئے نئے بیتے۔ تیر هویں صدی میں جب یہ اسلوب بلوغت کو پہنچا تو ترجیحات سال کے الطے موسم کی طرف منعقل ہوگئیں..... پھول بنتی ہوئی کلیال کطے ہوئے بیت ، حتی کہ پچھ عرصے بعد دروازے اور ستوں سرسبز بیلوں کی شاخوں اور گلاب کی پچی اور بالغ شاخوں سے بھر گئے۔ گوتھک سائل کے زوال کے قریب خزاں کی خاردار جھاڑ بھی آگئی۔ کیتھ یڈرل کی زیبائش سال کے موسوں کی تبدیلی کے ساتھ چلتی رہی۔

یہ مظہر نیچر ے گوتھک کیتھیڈرل بنانے والوں کی دہ غیر متوقع قربت ظاہر کرتا ہے جہاں قدرتی بالیدگی کی شاعرانہ علامتیت ان کے خیالات میں لاشعوری طور پر نفوذ کر گئی۔ کلیوں اور پھولوں کی مہک اور رس درواز دں اور ستونوں کے سروں سے الجرتے ہوئے ان کے امچر 'موسموں کی قدرتی گردش خیوانی زندگی کو اجنبی عفریت قشم کے حیوانوں کی صورتوں سے بھر دیا گیا تھا۔ یہاں خیالی صورتوں کو حقیقی خیال کیا گیا'ایک فلائنگ بٹرس پر خوف سے و بلے ہوئے یا کسی ستون کے قریب ایک دوسرے کے چیچے بھا گتے ہوئے حیوانوں سے کیتھیڈرلز میں قدرتی زندگی کی روح در آئی اور ایے لگتا ہے کہ سادی کا نتات نے ہماری تمام ارضی نیچر کو طلح لگا لیا ہو۔

کافی عرصے تک خیال بیدتھا کہ عام کاریگروں نے جو یہ بردی بردی عمار تیں تغییر کررہے تھے اپنی تغمیر میں ایک باطنی یا جادوئی جہت کا اضافہ کیا ہے کیکن ناقدانہ علمی ردش کے پیش نظراب بیہ معاملہ ذرا مشکوک ہو گیا ہے۔

یہ فیصلہ اس شہادت پر مبنی ہے جو گوتھک کیتھیڈرلز کے معمار تمام پھروں پر پراسرار نشانات کی صورت میں چھوڑ گئے ہیں۔آخر ان علامتوں کا مطلب کیا ہے؟ کیا یہ کس مافوق الفطرت طاقت کے حضور ایسی مناجات ہے جو کیمیا گروں کے فارمولوں کی مماثل صورت میں اصل معمار آئندہ نسلوں کے لیے چھوڑ گئے ہیں؟ کیا ان کا کوئی تفاعلی مقصد ہے چیے پھروں کی پوزیشن کے نشانات جو کار گرکو یہ ہتا سیس کہ یہ پھر کہاں گلے گا؟ یا یہ مخلف کار گروں کے دشخط ہیں جن سے کوئی فور مین کار گھر کے کام کی مقدار کے مطابق اس کی ہفتہ دار مزدوری کا حساب کر سکے؟

بہت سے سکالرز نے مختلف کیتھیڈرلز سے ان تمام نشانات کو مرتب کرکے کسی حتمی

نیتیج پر پینچنے کی کوشش کی ہے۔ان کا خیال ہے کہ تفاعلی مقاصد ے ہی یہ معمد حل ہو سکتا ہے۔ایک علامت ایک معمار کے والد کی ہو سکتی ہے اور تھوڑے سے ردوبدل کے ساتھ دہی علامت بیٹے کے دستخطوں کی بھی ہو سکتی ہے۔ایک اور طرح کی علامت بلاشبہ پھر کی پوزیشن کی نشان دہی کرتی ہے۔ یہاں سارا معاملہ ختم ہو جاتا ہے اور جادو روز مرہ کی حقیقی زندگی سے خارج ہوجاتا ہے۔

لیکن کیا واقعی اییا ہی ہے؟ معماروں کے کام میں ایک پر اسرار جھلک ضرور موجود ہے۔ گلڈ کی صورت میں منظم ہوتے تھے۔ انہیں باہو ٹے BAUHUTTE اور شاختے CHANTIER کہتے تھے۔ کار مگر چونکہ عارضی رہائش رکھتے تھے اس لیے شہروں کی زیادہ منظم اور زیادہ با قاعدہ گلڈز سے وہ علیحدہ رہتے تھے کیونکہ شہری گلڈ سیاس بے چینی کے مراکز تھے۔ وقت کے ساتھ ان مراکز نے مقامی دانشوروں کو بھی متوجہ کرنا شروع کردیا جو شاید کار مگروں کو مفت لیکچر دیتے ہوں۔ ان کے مباحثوں میں شامل ہوتے ہوں اور فری میس لاجوں کے قیام کے ذریعے شہر کے حاکموں کے پہلو کا کانٹا بن گے ہوں۔ (فاشٹ حکومتوں کا فری میسنری کے خلاف مریضا نہ خصہ اور ایذ ارسانی واضح طور پر از منہ وسطی کی ناراضی کی صدائے بازگشت ہے)۔

فری میسن لاجیس جنہوں نے کیتھیڈرل ورکشاپوں سے ترقی کی آج بھی اپنے دور افقادہ اراکین کی فلاح و بہوڈ آزاد خیالی کی فضا خصوصاً مذہبی مواملات میں اور خفیہ رسومات اور تقریبات کے لیے بین الاقوامی سطح پر ایک واضح ر بحان کے لیے مشہور ہیں۔ کیونکہ ان کے پہلے دو پہلو صاف طور پر از منہ وسطی کے طور طریقوں تک جاتے ہیں۔ یہ ممکن ہے کہ ان کے بال رازداری کا حلقہ (نے اراکین کے داخلے کے لیے اور لاج کے افروں کے انتخاب اور کارگزاری کے لیے) از منہ وسطی کی بھی میراث ہو۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ اصلی فری میسن ورکشاپوں میں ہر طرح کی راز داری کی تر کیبیں موجود شق نہیں ۔ (مقامی صاحبان اقترار کے شکوک بھی اس مفروضے کی معقول وجوہات میں سے ہیں۔ اس زمانے میں خفید اشارے اور علامتیں بردی عام ہوں گی)۔

مزید برآں اس زمانے کی علامتوں کے اکثر دو یا وو سے زیادہ معنی ہوتے سے نہ مدید برآں اس زمانے کی علامتوں کے اکثر دو باد مرف کو میڈی بلکہ از منہ وسطی کے فن کے ہر اظہار میں نمایاں

طور پر ان علامتوں کے دؤنتین ادر بعض اوقات پانچ مختلف معانی ہوتے تھے۔اگر چہ جدید زمانے کے سکالرز ان سب کو دوبارہ مرتب کرنے کی کوششیں کر رہے ہیں لیکن اس زمانے کے دیکھنے والوں پر وہ بالکل واضح تھے۔

ان پھروں پر معماروں کے چھوڑے ہوئے نشانات بھی کٹی معنی ہو سکتے ہیں جو کیتھیڈرل کی تعمیر میں استعال ہوئے۔ان کی جادو کے منتروں کے ساتھ ساتھ حقیقی تفاعلی اہمیت بھی ہو علق ہے۔تمام گوتھک تعمیرات میں مافوق الفطرت محسوسات کے ساتھ ساتھ سائنسی درتیگی اور محتاط کاریگری بھی چلتی تھی۔چنا نچہ یہ جاننا جمران کن نہیں ہوگا کہ اپنے ابتدائی تصورے لے کر کاریگری کی آخر تفصیل تک کیتھیڈرلز ایسے نشانات سے بھرے ہوتے ہیں۔ باطنی ذہن علامتوں اور کمر ت معانی سے کام لیتا تھا۔باطنی تخیل دنیا کو جیب و

ب ک وسل طل ویں اور سل طل ویں اور سرت سلمان سے پر اسرار طاقتیں منسوب کرتا تھا یا تمام غریب مخلوق سے آباد کرتا تھا زمین اور ستاروں سے پر اسرار طاقتیں منسوب کرتا تھا یا تمام نیچر کو تنظیم اور قانون کے مذہبی تناظر میں دیکھتا تھا۔باطنی وزن قابل محسوس دنیا کے بیچھے کسی اور چیز کو بھی دیکھتا تھا' کوئی پوشیدہ بے شعور مادہ(جیسا کہ از منہ وسطی میں خیال تھا) جو مظاہر کی پوری ریٹج پر چھایا ہوا ہوئیعنی وہ چیزیں جن کی مشاہدے سے تصدیق تو شیس ہو سکتی لیکن وہ موجود ضرور ہیں۔

ہمارے لیے سوال میہ ہے کہ کیا وہ داقعی موجود تعیس یا وہ محض عجیب وغریب اجتماعی تخیل کا واہمہ ہے؟ اگر ہم میہ قبول بھی کر لیں کہ اس پورے اور بیشتر نا قابل تصدیق پہلو میں پچھ حقیقت ہے جیسے ایکٹرا سینری پر پیشن (ماورائ محسوسات ادراک) کے یا جدید نفسیات کی لاشعور میں تلاش کے جدید تجربات میں پچھ جھلک دکھاتی ہے۔ تاہم اس مسئلے کو د کیھنے کا ایک طریقہ اور بھی ہے۔ اس کا تعلق غیر دنیادی روحانی یا مابعد الطبعیاتی معاملات میں واضح طور پر قابل شناخت اشیاء پر فوس کی بتدریج تبدیلی سے ہے۔ میہ ان مراحل میں مشترک ہے۔

فکر وبصیرت میں تبدیلی پوری تاریخ میں مغربی ذہن کا اہم تجربہ تھا جس ہے وہ از منہ وسطی سے نطلتے وقت گزرا۔ نشاۃ الثانیہ کی دافر بارآ وری اور جدید تہذیب کا ارتقاء اس وقت تک قابل تصور نہ ہوتا جب تک حالات قرون وسطی کے ذہن کو اپنی بلند یوں سے انز کر زمین کی حلاوت اور دکھوں سے ہم کنار ہونے پر مجبور نہ کرتے۔ تمام قکری یا ثقافت کے

ارتقائی مراحل کو جدید دور میں تبدیل ہوتے دیکھنے کے لیے اس سیاق و سباق کو ذہن میں رکھنا ہوگا۔

اپنے غیر متحکم کرنے والے اثرات (اور گہری انگین ) کے عمل کے پیش نظر سائنس کو ایک اہم اور متاز کردار ادا رکرنا پڑا۔ سائٹیفک روش اس جدید زاویہ نگاہ کی ایک مثال بن گئی جو حواس کے ذریعے نا قابل مشاہدہ یا مختاط عقلی استدلال کے ذریعے نا قابل مظاہرہ تمام چیزوں کونظر انداز کر کے صرف دنیا کی تھوں چیزوں پر مرتکز ہو گیا۔

یہ ربحانات جدید دور میں طاقتور ہوتے چلے گئے۔''سائنسی''معیاردں کے مطابق عمل کرنا یا زندگی گزارنا تعقل اور تجرباتی مشاہدے کے مطابق سوچنا اور اپنی اقدار مرتب کرنا اور باتی تمام مظاہر کوُ'نغیر سائنسی' یہاں تک کہ غیر حقیقی کہہ کر رد کردینا'جدید دنیا میں ذاتی افتخار کا معاملہ بن چکے ہیں۔

یہ ایک تناقض ہے ( گواندرونی منطق ے عاری نہیں) کہ سائنس کے ارتقا پر بھی یہ معاملہ ثبت ہوگیا۔ تیرهویں صدی میں البرلس سیکنس جیسے کچھ سائنس دانوں کی اینے ہم عصر نجو میوں کے '' جھوٹے جادو' کے خلاف عصیلی گرج متازعہ علوم (یعنی وہ اعتقادات جو تج باتی مشاہدے سے ثابت نہ ہوتے ہوں) کے خلاف ایک ایسا ہے رحم تز کیہ تھا جس کے سرد سائنس اینے آپ کو پچھلے سات سو برسوں سے کر چکی ہے۔ یہ سوال کہ ہم کسی اور ذریعے تی جھی نیچر کے بارے میں بصیرتیں حاصل کر بیتے ہیں اور اس بے رحم کسی اور ذریعے گیا جو تازہ تازہ حاصل کردہ یقین سے منسوب ہے۔ جو بھی تصدیق اور دقیق جائے پڑتال پر پورانہیں اتر تا اے سائنس کی اقلیم سے خارج کردیا جا تا ہے اور اس پر فرضی اور خیالی ہونے کی مہرشیت کردی جاتی ہے۔

جدید سائندیفک سپر ب اپنی طریقیاتی ذمہ داری سے پھوٹتی ہوئی تحکمانہ کود اعتادی کے ساتھ ابتدائی جدید دور میں داخل ہوئی۔ چودھویں صدی میں سکول آف پادوا کی پر زور تجرباتی فضا میں اس کی آبیاری ہوئی۔ پندرھویں صدی کے نڈر جغرافیہ دانوں کی تجرباتیت میں یہ فاتح ہوئی۔ گیلیلو کی تصانیف کو اس نے سب سے روشناس کردایا۔ سترھویں صدی کی ابتدا میں فرانس بیکن کی تصانیف میں سازی داضح اور پر اعتاد کلا سیک کلیہ سازی کو پنچی۔ اکرچہ جدید سائنس نے اپنی تحقیق کے ارتکاز کی اپنی قائم کردہ حدود (اور اس ب

مسلک طریقیاتی دضاحتوں) سے بے شار فائدے حاصل کیے ہیں لیکن یہ داخ ہے کہ سائنس کو اس ترقی کی بھاری قیمت ادا کرنی پڑی۔تناظر کی درشگی فطری وسعت کی بدولت حاصل کی گئی۔تفسیاتی مظاہر کی دنیا یا ہتی کی اقلیم سے جس میں صرف قیاسات کے ذریعہ ہی داخل ہوا جاسکتا ہے نا قابل توثیق عناصر کو اس طرح خارج کیا گیا کہ حساس کشادہ دلی کی گنجائش ہی نہ رہی۔

ی۔ آنا کا شہر فلورٹس سے روم کو جانے والی سڑک پر واقع ہے۔ آن کل اٹلی میں سیاحوں کی بسوں میں سب سے زیادہ شاندار بس (جو بہت می زبانیں بولنے والی گائیڈز کے ساتھ ہر طرح سے تکمل ہوتی ہے)..... چکر کھاتی شہر کے مرکز کی طرف جاتے ہوئے مضافات کے سلسلے سے گزرتی ہے اور یوں معلوم ہوتا ہے چیے وہ بس شہر کے مرکز پر چینچنے سے پہلے پیاز کے چھلکے اتار رہی ہے۔شہر کا مرکز کیتھیڈرل چوک ہے۔ قریب ہی سپی کی شکل میں کا میو چوک ہے جس میں چودھویں صدی کا خوبصورت چلاز وہ پلیکو لیعنی شی ہال ہے۔

او پنجی میڈیول عمارتیں پرانے زینوں کی تھی ہوئی سیڑ ھیاں اور او نچے ینچے پھروں والی تنگ گلیاں بھورے رنگ کے گھر جن پر نار خبی رنگ کی فرسود چھتیں ہیں۔ یہ شہر چودھویں صدی سے لے کر ابھی تک نہیں بدلا۔ تاہم یہ زندگی سے کلبلا رہا ہے۔ ی۔ آنا میں ہونے کا مطلب ہے کسی بھی میڈیول شہر کے اتنا قریب ہونا چتنا کہ ممکن ہے۔

ی۔ آنا میں جدید زندگی کے بھی پھھ عناصر ہیں۔ چودھویں صدی میں سٹی ہال برا کامیاب تھا۔ جس کی پچھ دجہ مضافات کی زرعی پیدادار جیسے شراب سزیاں اور زینون کے تیل کی فردخت اور ان تاجروں کی مہمان نوازی تھی جو روم سے فلورنس جاتی ہوئی سڑک پر سفر کرتے تھے۔اور پچھ دجہ بردھتی ہوئی بین الاقوامی تجارت اور اس سے متعلقہ بنک کاری تھی۔مقامی توانا ئیاں اتنی قوی تھیں کہ طاعون سے نصف سے زیادہ آبادی کے خاتے کے بحد بھی شہری زندگی فورا لیک آئی۔ناکمل منصوبوں پر دوبارہ کام شروع ہوا اور وہ اپنی تحکیل کو پہنچ فنون کا دوبارہ پھلنا پھولنا فلورنی نشاۃ الثانیہ کی طرف واضح اشارہ ہے۔

بنیں۔ شہری افتخار جو نیشنل ازم کا پیشرو ہے وہ تخلیقی ہاتھ ہے جس نے چودھویں صدی کے ی۔آنا کی تفکیل کی(اور اس نے سی۔آنا کے بہت سارے آرٹ پر اپنے نقوش چھوڑے)اندرون شہر کی تنگ گلیوں میں لوگیادی مرکنٹی لیعنی تاجروں کا ہال واقع ہے جو

اطالوی طرز پرتین طرف سے کھلا ہے۔ یہاں تاج اپنا روزمرہ کا کاروبار کرتے ہیں۔اس میڈیول پس منظر میں اس شہر سے زیادہ دنیا دار اور کیا ہوگا جو بنکوں میں تجارت کے ذریعے اپنے ہی مل بوتے پر اپنے آپ کوقردن وسطی سے باہرلا رہا ہے۔

لیکن می۔ آنا کو صرف جدید روشن میں دیکھنا گراہ کن ہے۔ بیاز منہ وسطٰی کے اس شہر کے مزاج کا ایک پہلو ہے۔اس کا دوسرا پہلو باطلیت ہے جس نے اس شہر کی پر جوش دنیاداری کے دوران اس پر اپنی گرفت مضبوط رکھی۔

آج تک اہل ی۔ آنا اپن مصور دو کیو کی میورل (دیواری تصوری) مالا م میجسٹی (جس کا مطلب ہے آسانی ملکہ کا جلال عظلیٰ) انتہائی عزیز رکھتے ہیں۔ اس تصور میں مریم اپنے تخت پر بیٹھی ہے۔ پچ عیسیٰ سیخ اس کی گود میں ہے۔ اس کا سر ایک طرف تھوڑا سا جھکا ہوا ہے۔ سینٹس اور فرشتے ان کے ارد گرد تھیرا باند سے ہوتے ہیں۔ یہ تصور اصل میں کیتھیڈرل کی قربان گاہ کے لیے بنائی گئی تھی لیکن اب یہ کیتھیڈرل کے عجائب تھر کا سب سے قیمتی اثاثہ ہے۔ یہ ایک نیم تاریک کمرے کی ایک پوری دیوار پر چھائی ہوتی ہے۔ اس پر چند لمحوں کے غور کے بعد فوراً یہ محسوس ہونے لگتا ہے کہ ہم کنواری مریم کی کوئی دوسری تصور نہیں دیکھ رہے اور نہ ہی نہیں موضرع پر متاخر گوتھک زمانے کے اسلوب کو اس کے نفیس سرین رگوں میں دیکھ رہے ہیں بلکہ محسوس ہوتا ہے کہ ہم کنواری دیوا ہی جھا تک رہے

میڈیول کلچر کا کوئی بھی تطلیقی شاہکار اس دقت تک صحیح طریقے سے سمجھ میں نہیں آسکتا جب تک جمارے حواس او پر اٹھ کر ای مطقیمیں نہ پنچ جا ئیں۔ بلند و بالا عمارات اور سپر سٹر کچڑ تاجروں کی سرگرمیاں میورلز (ویواری تصویریں) جن میں لینڈ سکیپ کی جھلکیاں نظر آتی ہیں شیکیکل ترکیبیں نیہاں تک کہ سائنسدان کے مدل نظریاتی قیاسات بھی محض دیکھنے میں جدید نظر آتے ہیں۔لیکن دہ ذہن جس نے ان چیز دن کا تصور کیا تھادہ ابھی دد کیو کی ماکسٹی کی دنیا کے مذہبدیل ہونے والے سکون میں رہ رہا تھا۔

مذہبی ہونا اِس دنیا کا نمایاں وصف نہیں تھا۔ یہ دنیا مذہبی ہونے سے پچھ زیادہ ہی تھی۔ یہ سوچ کا مرکز اور منبع تھی .....ایک ایسا پر سکون قطب جس کی طرف ذہن تمام کتھکش سے الگ ہو کر کسی دفت بھی پہنچ سکتا تھا'ایک پر سکون یقین دہانی کہ اس دنیا کے شور د شغب

ے ما درا کچھ طاقتیں ہیں جو زندگی ادر عام نقد ریکی ابدی محرک ہیں۔از منہ وسطنی کے لوگ اس منطق میں فرجب کے مروجہ راستوں تو پنی جن می سکتے تھے لیکن حواس مادرایت کی اس جہت سے بھی مدد طلب کر سکتے تھے۔اس کی مثال دو کیو کی ماُسٹی ہے جے دیکھ کر ایسے لگتا ہے جیسے موسیقی کے ہم آ ہتک سروں کی نرم طاقت ہمیں ایک سے حلقے میں لے جارہی ہے۔ یہ دنیا موجود تھی اور سیمیں تھی۔شہری طرز رہائش کے جسمانی سازو سامان ک موجودگی کی طرح نہیں جے ہم دیکھنے کے عادی ہو چکے ہیں بلکہ بغیر کسی شوت کے اس دنیا کی موجودگی قبول کی جاتی تھی اور ہر دفت محسوں کی جاتی تھی۔اس کا احساس روزمرہ کا کام کاج کو دهیما اور معتدل بناتا تھا۔ یہ این خاموش موسیقی خود پیدا کرتی تھی (مصوری صرف ایک ذریعہ تھا جس ہے اس باطنی حقیقت کو گرفت میں لیا جاسکتا تھا لیکن جے پورے انگسار کے ساتھ ناکانی شمجھا جاتا تھا) ی۔آنا ہے بھی چھاٹے شہروں کی زندگی ایک تال میں بندھی ہوئی ہے۔ادراس زندگی کا ایک نمایاں مظہر ہے .....دکان بند ہوتے یا کھلتے دقت دردازے کی گھنٹیوں کی آوازاینی نا قابل فروخت اشیاء کے بارے میں کسی پھیری ولے کی آواز جو ننگ گلیوں میں جلد ہی کھو جاتا ہے۔دو پہر کی نیند کے دقت کی ستی' گھے ہوئے ناہموار پھروں پر آتے جاتے لوگوں کے قدموں کی چاپ کسی کھو کھلے کنوئیں سے پہ کے ذریع یانی تکالنے کی تال میں ڈونی ہوئی آداز تانے کے برتنوں کا آپس میں تکرانے کا شور دور ۔ فاصلے پر کھیلتے بچوں کی آدازین کسی شراب کانے کی محراب کے پنچ سے احیا تک قیقص اور پھر خاموش موجود كى معظيم بالمعنى زندة سانس كيتى ہوئى موجود كى جو تبھى خالى يا كرال نہيں ہوتی ..... لگتا ہے کسی طرح بید قدیم عمارتوں کی دیواروں میں پھن گئی ہے یا ہوا میں معلق ہوگئی ہے لیکن حقیقت میں وہ تو ایک تال ہے جس کے ساتھ شہر نے صدیوں سے مجھوند کررکھا ہے۔وہ خاموش موضوع ہے جس کے اطراف روزمرہ کے شوروغل نے اپنے آپ کو بڑے احترام ہے منظم کیا ہوا ہے۔

باطدیت کی باز گیری کی کوشش ہمیں مجرد دہنی فعالیت سے نہیں بلکہ اس قتم کی باقیات کے ذریعے کرنی چاہیے۔

از منہ وسطی کی کیمیا گری کا مرکزی نقطہ جو ہر ہے جس کے متعلق خیال ہے کہ دہ تو ہے لیکن حواس مے شخفی ہے۔الکیمیا ایک ایسا نظام ہے جس کا مطلب اس نا قابل محسوس جو ہر

کو مادی شکل دینا ہے او رانے نوع انسانی کی خدمت کے لیے استعال کرنا ہے۔ کیمیا گری فراڈ نہیں جو سادہ مزاج شہر یوں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ نہ ہی میڈھن خرافات تھی اور نہ ہی جلدی امیر ہونے کے لیے اس کا مقصد سونا بنانا تھا۔ میہ نا قابل یقین حد تک صبر آ زما اور منظم کوشش تھی تا کہ اس زندہ جو ہر کو قابل محسوس صورت میں لایا جائے اور دنیا میں اسوقت قطعاً نا

معلوم عناصر پیدا کرنے کے لیے ایک غیر منشکل خام مال کےطور پراستعال کیا جائے۔ بی خواہ سائنس ہؤجعلی سائنس ہو یا آرٹ کیمیا گری نے عطائیوں زر پرست سونا

سازون اور قبطیوں کو متوجہ ضرور کیا۔ بنجیدہ ہنر مندوں کے لیے یہ سائنس تھی یا چیے قرون وسطی کی ہر سائنس کے متعلق کہا جاتا تھا۔ یہ ایک فن تھا۔ پورے یفین کے ساتھ کیمیا گر اس نامعلوم جوہر کواکسا رہے تھ ترغیب دے رہے تھے اور اے مجبور کرر ہے تھے کہ اس کی عظیم قوتیں قابل محسوں صورت اختیار کرلیں۔ عمومی صورت میں صدیوں کے الکیمیا کی تجربات کیمسٹری اور بائیو کیمسٹری اور الیکٹرو اور نیو کلیئر فزکس میں جدیدا نہائی اہم انکشافات کی پیش

صدیوں تک بغیر منکشف ہوئے یہ قوتیں موجودتھیں۔اپنی عظیم قوتوں کے ساتھ نیچر اس انظار میں تھی کہ اس کی یہ عظیم قوتیں نیند سے بیدار ہوں اورعملی استعال میں لائی جائیں مرف ایک مناسب طریقہ یا فارمولے کی کمی تھی۔ایہا کیمیا گروں کا یقین تھا لیکن ان کی اصل خدمت ریتھی کہ کیمیا گروں نے ہرطریقہ آ زمالیا صرف صحیح حل باتی رہ گیا۔

یہ کہ کیمیا کر سوتا بنائے قرون وسطی کی ایک غلط منہی ہے۔ اس زمانے میں سیمیا گروں کی دکانوں کو شک کی نظر ہے و یکھا جاتا تھا۔لوگ ممکنہ دھا کے سے پر یشان رہے تھے۔چنانچہ پڑوسیوں نے اندازہ لگایا کہ یہ دھونکیدیاں چلانے والے سوتا بنانے میں لگے ہوئے ہیں۔ اس تمام مشقت اور خطرناک عمل کا مقصد سونا بنانے کے سوا اور کیا ہو سکتا ہے؟ اس نا قابل فہم مشقت کی صرف دو وجو ہات ہی ہو سکتی ہیں: وہ کوئی بڑی چیز داؤ پر لگا رہے میں یا ان کا دماغ خراب ہے۔ کیمیا گروں کے پڑوسیوں کا ان کے بارے میں بھی خیال تھا۔

کیمیا گری کی تلیم میں سونے کا ایک داضح لیکن محدود مقام تفارسونا بنانے دالوں کے مقابلے میں سائنسی کیمیا گرکہیں بلند مقا صد کے حصول کے لیے کام کررہے تھے۔ سچے

کیمیا گر جو اصل سائنسی روایت کے نمائندہ تھ مگراہ کن جادو میں مشغول لوگوں کے مقابلے میں اصولوں اور علم کی حلاش میں تھے۔ان کے لیے سونے اور دوسری دھاتوں کو صاف کرنا حصول مقصد کا ایک ذریعہ تھا۔ان تجربات کے دوران سونے کا نظر آجانا محض ایک علامت تھی کہ دھات اپنی صفائی کی انتہا کو پنچ چکی ہے۔

ید مفروضہ عام تھا کہ دھاتیں اصل میں مخلوط ہیں اور ان کا بنیادی عضر سونا ہے۔ یہ خیال بالکل لغو تھا۔ روثن خیال صدیوں کے مذاق اڑانے کے بعد حیرت کی بات تو سہ ہے کہ کیمیا گری کا ایک پہلو تو ضرور صحیح ثابت ہوا: سونا واقعی کیمیا دی طریقے سے (ایک مصنوعی تالیف سے نہ کہ تجرباتی طور پر) پیدا کیا جا سکتا ہے۔

جہاں تک کیمیا گری کے بنیادی پہلووں کا تعلق ہو کیمیا گر کی دیوانگی میں بھی فرزانگی تھی۔ان کے خبط کے بیچھے بھی ایک درست تصور موجود تھا جس میں بڑے زرخیز خیالات کے نیچ تھے۔جس کی مدد ہے یورپ تمام قدیم تہذیبوں کی سائنسی کو ششوں سے بہت آگے نگل گیا۔ یہ معاملہ طریق کار ہے متعلق تھا اور ایک نئی اجنبی روش کے لیے ایک وجدانی احساس تھا کہ ایک دن نیچر غیر مرئی طاقتوں کو آزاد کر دے گی۔ یہ خیال باطنی بھیں ٹیں موجود تھا جے ایک جادو کا ڈیڈا تصور کیا جاسکتا ہے یہ وجدانی خیال یورپ کو مسلمان کیمیا گروں سے وراشت میں ملا۔ مسلمانوں نے خود اس خیال کو اپنے سے پرانے کھرز سے اخذ کیا تھا۔ عرب کے جاہر چیسے کئی روش دماغ لوگوں نے آتھویں صدی میں ہی ان سائنسی امکانا ت کو بھانپ لیا تھا لیکن تاریخی اعتبار سے قرون وسطی کے کیمیا گروں نے اپنی ثابت قدمی سے اس نئی روش کا راستہ کھول دیا۔

قرون وسطی کے کیمیا کرنے اس اصول کا نام' قلب ماہیت' رکھا۔ نیچر میں کہیں پوشیدہ ایک ابتدائی خام مال کے مفروضے سے بید اصول شروع ہوا اور خیال تھا کہ ایک دفعہ دریافت ہو جانے پر اس سے زیادہ پاک اور بے انتہا مفید شطوں میں دنیا کی تعمیر نو ہو سکتی ہے۔ یہ تھا وہ منفرد خیال جس کے تحت کیمیا گر کام کررہا تھا اور وہ ایسی انقلابی ختر اعات اور طریقے استعال کر رہا تھا جو ایک وسیع دائرے پر محیط تھیں۔ اس گر یز پا ابتدائی مادے ک تلاش میں کسی دھات کو بنیادی دھات میں تبدیل کرنے کی خاطر ذہن میں آنے والی ہر ترکیب کے استعال سے کئی امید افزا طریقے دریافت ہوئے جیسے تصعید یعنی کشتہ

مارنا، تکسیز تبخیر تطهیر عمل قلمیت اور پکھلانے کے عمل یجیب وغریب بھیٹوں اور آلات تقطیر پر جھکا ہوا کیمیا گر کیمیاوی تجزیے کی ترکیبوں پر تجرب کررہا تھا۔

مستقبل نے اس کی تائید کردی اور دکھا دیا کہ معلوم مواد کو تجزیئے کے ذریعے علیحدہ کرنے کے عمل یا اس کو'' تو ژ نے'' کے عملول سے نے اور تخفی مواد دریافت ہو سکتے ہیں جن میں طبیب ماہر خوراک دوا ساز بائیو کیسٹ اور انجینٹر کے لیے ایسے فوائد ہیں جن کے بارے میں ان میں ہے کسی نے تصور بھی نہ کیا تھا۔ کیمیا گری کے تصورات بڑے آسان اور چند صورتوں میں گراہ کن بھی ہو سکتے ہیں اور اس کے مقاصد گھٹیا اور سید ھے بھی ہو سکتے ہیں نیکن اس عمل کا عمومی تصوراتی مقد مہ روشن تھا۔ اس کے عملی اطلاق سے کیسٹری کے درا بھی متائج پیدا کرنا مقصد تھا۔

جب اس واضح کارردائی نے جدید لیبارٹری کی شیکنیک کی صورت اختیار کر کی تو بنیادی فلسفیانہ تصورات کے مضمرات کسی طرح بھی نیچرل دنیا تک رسائی کے ایک انتلابی روش ہے کم نظر نہ آتے تھے۔ یہ ایک تخلیقی روش تھی جو تجرباتی طریق کار کی (جو صرف موجود پر بنی کام کر سکتا ہے) مختاط بیانیہ حدود ہے اور ایک لامحدود منطقہ میں پیچنی ہے۔ بقول کیمیا گر وہ ان اصولوں کی تلاش میں تھا جو اشیاء کے بیچھے کام کرتے ہیں۔ جوہل اور بیلچے نے زراعت کے لیے کیا وہ تی کچھ اپنے تجزیاتی طریق کار سے کیمیا گر نے تر باتی دنیا کی سطح پر کیا۔ انہی کے طریق کار کی تر کیبوں سے کیمسٹری کا ظہور ہوا۔ تجزیاتی اصول نے سائن کی پوری اقلیم میں انتظاب بر پا کرنا تھا اور اس کے خلیقی میدان کو دسیع تر کرنا تھا۔

کیمیا گرول نے بیدروش کیونکر دریافت کی؟ قرون وسطی کے فلسفے میں ایک تجرباتی سہولت جبلی طور پر موجود تھی (کم از کم ایک جرد بے لچک منطقی صورت میں جے ہم متطلمین کے طریق کار سے منسوب کرتے ہیں) تمر شدید ترین محرک کیمیا گر کے اپنے عقائد تھے۔ تمام نظر نہ آنے دالی چیز دل کے پیچھے اس کی ''اصولوں' کی دریافت...... آخری خام مال ابتدائی دھات یا ذرا مختلف سیاق و سباق میں فلسفی کا پھر جس میں عمل انگیزی کا اصل موجود ہو.....انجانے نیر مرئی ادر غیر محسوس علاق پر ایک ہلہ تھا۔ یہ منطقہ باطنی عقیدے کا

میرسوچنا کہ مادہ صرف مادے پر ہی مشتمل ہے اور اس لیے مادے کے مزید تجزمیہ

کا متیجہ مزید مادہ ہی ہوگا جیسے ایک روی گڑیا کے اندر سے بتدریخ چھوٹی گڑیاں برآمد ہوتی چل جاتی میں ..... ایک ایسا مفروضہ ہے جو ہمارے تجرباتی (یا مادی) تناظر سے مخصوص ہے۔لیکن ایک عارف پر یہ سادہ اور بالاخر غیر فلسفیانہ مقدمہ کسی صورت میں بھی عیاں بالذات نہیں تھا۔اس کے لیے تو یہ مسلم تھا کہ یہ نا معلوم شے مادے سے پکھ زیادہ ہی ہے۔یہ اپنے منطق میں ہے اور اپنی پر اسرار قوتوں کے تحت ہے۔ اس کا اپنا تشخص ہے۔ اس ایک حصہ ہے۔ مکتہ زیر غور یہ نہیں ہے کہ فلسفیانہ طور پر کون سا نقط نظر زیادہ سچی مجل سوال ہے جس کا کوئی جواب نہیں) معاملہ صرف یہ ہے کہ یہ دنیا کا عارفانہ تناظر ہے جو خواہ سال لیا۔ موال ہے جس کا کوئی جواب نہیں) معاملہ صرف یہ ہے کہ یہ دنیا کا عارفانہ تناظر ہے جو خواہ سوال ہے جس کا کوئی جو اب نہیں) معاملہ صرف یہ ہے کہ یہ دنیا کا عارفانہ تناظر ہے جو خواہ سوال ہے جس کا کوئی جو اب نہیں) معاملہ صرف یہ ہے کہ یہ دنیا کا عارفانہ تناظر ہے جو خواہ

دھاتوں اور مکیچرز سے چھیٹر چھاڑ کرنا اور اس کے دوران کسی زیریں سطح پر جوہر تک چہنچنے پر گر کرنا لامحدود ماورا تک کیمیا گروں کی رسائی کا ایک طریقہ تھا۔

قابل محسوس اشیاء غیر دنیا کے ظاہر ہونے کے محض وسلے تھا سے زیادہ پکھ نہ تھا۔ کیمیا گر کی اپنی لغت میں وہ اس مادی دنیا کے پیچھے اصلی جوہر تک پینچنے کی کوشش کرر ہا تھا۔ یہ وہی جوہر ہے جو ارسطا طالیسی فز س کے مطابق ستاروں کی ظاہری ہیئت کے مواد کی تشکیل کرتا ہے۔ جو زمین کے جانے پیچانے چار عناصر (جوہروں) سے مادرا پانچواں پر اسرار عضر ہے۔ آخری حقیقت تک پینچنے کے لیے کیمیا گر مادی اشیاء کو ایک دستے یا لیور کے طور پر استعال کرر ہا تھا۔ اس کا اصل مقصد اس نا قابل محسوس عضر کو اس کی غیر مادی حالت اسے آزاد کرنا تھا لیعنی اسے قبر سے برآمد کرنا یا اس کا کھارہ ادا کرنا تھا ( کیمیا گر کی نیابت کے زبان کا استعال پسند کرتے تھے)ادر یوں ان کا مقصد تخلیقی عمل میں خدا دند تعالیٰ

اپنے غیر معقول مقدمے کے باوجود یہ سیم استوار نظر آتی تھی۔ جس دقت ہم باطنی تصورات کو جدید متبادل اصطلاحات میں بیان کرتے ہیں تو ان کا اصولی ہونا بڑی وضاحت سے تمایاں ہو جاتا ہے۔ یہ غیر مرکَ مادہ یعنی وہ گریزاں جو ہرامکانی مواد یا طاقتوں

کی آمادگاہ بن جاتا ہے جو ابھی تک نوع انسانی کے علم یا دانت سے درا ہیں۔ (اگر چہ ایک عارف کے لیے بیاسب پچھ اس سے کہیں زیادہ تھا) ایک ابتدائی مادے کے بجائے جے کیمیا گر دریافت کرنے کے درپے تھائیہ غیر معلوم جہت اس دقت تک انسانی علم سے پوشیدہ عناصر اور تونائیوں کا ایک بیش بہا اور لامحدود خزانہ ثابت ہوئی۔ جب ہم سٹیم بجلی یا نیو کلائی تونائی کو مہم باطنی خیالات سے بدل دیں تو باطنی افت کے سامنے جدید خیکولو جی کی شکل اہر نے لگتی ہے۔

دریافت شدہ عناصر کی پریش کن افراط کی تہم میں بھی ابتدائی معدن کا تصور ایک منطقی کا حصل نظر آتا ہے۔جدید کیم شری ابھی تک یعنی اشارویں صدی تک ایسے ہی ابتدائی معدن کی (جے فلوج طین کیتے تھے) تلاش میں تھی۔اس کے دقیق مضمرات کو بیسویں صدی نے بھی بالکل مستر دنہیں کیا۔البرٹ آئن سٹائن بھی خصوصاً اپنی زندگی کے آخری دنوں میں تمام فزیکل طاقتوں کے داحد سرچشمے کی تلاش میں رہا جے دہ یو نیفائید فیلڈ تھیوری کہتا تھا۔ دراصل اپنی تیز تر معقولیت اور فزکس اور ریاضیات کے انتہائی ترقی یافتہ طریقوں کی مدد سے دہ زندگی کی ای قوت کی تلاش میں تھا جس کا درون قرون وسطی کے کیمیا گر کے سر پر سوارتھا۔

فلیمل اوراس کے ساتھی جس چیز کی تلاش میں تھے وہ ایک زر خیز بصیرت یا وژن پر مینی تھی اور جدید کیم شرک سے بھی فائق تھی۔ اس مادے کا جو ہمارے علم میں ہے منظم تجزید کرنے سے ہم بے شک ایک ان جانے طلقے میں پینی جاتے ہیں جس کا تد در تد تعلق قدرتی عمل سے ہے اور اس طرح ند صرف ہمارے نظریاتی افق وسیع ہوتے ہیں بلکہ ان تحفی قو توں کو بھی متحرک کرتے ہیں جن کی موجودگ ایک باطنی یا عارف وجدانی طور پر محسوس کرتا تھا۔ کیمیا کی تجزیر سے کیکر نیو کلیئر قلب ماہیت اور نیو کلیئر انشقاق تک کیمیکل شیٹ اور ایٹم سمیشر (ATOM SMASHER) اور نیو کلیئر ری ایک بلز تک جدید سائنس نے بڑے فرادان انداز میں الکیمیا کی جنو کو درست ثابت کیا ہے۔ تجویاتی طریق کار کی تلوار کی تیز نوک ماصلوم کی عمیق تر تہہ میں متواتر اتاری جارہی ہے۔ گوصرف ذیچ کی صورت میں یا

نتائج پہلے ہی موجود تھے۔ یہ درست ہے کہ کیمیا گر کے وجدان کو سائٹیفک طریق کاریں بدلنے کے لیے تبخیر تطہیر کے عمل سے ..... ایک مشکل عمل جس میں پانچ سو سال لگ گئے .....گزرما ہڑا لازمی تھا۔لیکن کیا ہمیں اس تطبقی انتشار کو کریڈٹ نہیں دینا چاہیے جس نے ان يہوں کو سب سے پہلے زرخيز بنايا؟

علادہ ازیں بیہ بھی معلوم ہوتا تھا کہ کیمیا گر بھی کوئی ایے بدھونیں تھے کہ انہیں بیہ پتہ ہی نہ ہو کہ دہ کیا کررہے ہیں۔روجر بیکن نے جوان کا سب ے زیادہ درخشدہ تر جمان تھا تر ہویں صدی میں ہی کمل سائنیفک طریقہ کار کی پیش بینی کرلی تھی۔ جب اس نے اصرار کیا کہ سید ھے تجرباتی مشاہدوں کو ریاضیاتی تجزیر سے جوڑنا ضروری ہے تو اس نے اس طریق کار کے امکانات کو محسوس کرلیا تھا۔ ای اصرار کی بنا پر وہ اپنے سنجیدہ ساتھیوں کی نظر میں مظلوک ہو گیا۔ دجدان ہمیشہ کا میاب نہیں ہوتا۔ قر دن وسطی کے باطنی ذہن نے بھی مشکوک جعلی تعقل پیندی کی نمائش کے سائے دیکھنے شروع کردیے تھے جو جد ید قکر کی مشہیت کے رائے میں حاکل ہو ہے۔

باب ششم



ایک پہاڑی پر کھڑے ہو کر فلورنس کو دیکھوتو یوں محسوں ہوتا ہے جیسے نشاۃ النانیہ کاایک مکمل شہر آپ کے قد موں میں ہو خود شہر بھی اپنے ڈیز ائن اور مقصد کے پیش نظر نشاۃ الثانیہ کی مکمل ترین تخلیق نظر آتا ہے۔ ایک وسیع پہنائی جس پر کیتھیڈ رل کا گذید رکھ دیا گیا ہو۔ دریائے آرنو کے اوپر پونے ویکیو( Ponte Vacchio ) نامی شاندار پل جو قریب ہی اوفیزی (Uffizi ) کی عمارت سے ایک نازک آرکیڈیا چھتی ہوئی گز رگاہ کے ذریعے ملا ہوا ہے دریا کے ساتھ ساتھ کیتھیڈ رلز ایس ماہراند انداز سے دنائے گئے ہیں کہ لگتا ہے جیسے موتیوں کے سین مول میں تک کہ خاموشی بھی جو بنجیدہ ماحول سے پہاڑی کی طرف آتی معلوم ہوتی ہے اور جس کو کیتھی شہر سے گاڑی کی آنے والی دبی ہوئی آواز یا قریب ہی کپڑ دوسوتی عورت کے میڈی ٹرینین گیت کے زیرو بم چھید دیتے ہیں یہ سب ایک تابلو کے تاثر کوکمل کردیتے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ شہر کو ایک فن پارہ بنانا مقصود تھا۔

ایسے تاثرات کی بنیاد تھا کُت پر ہے۔مشہور شاہی خاندان مدید کی جیسے پھھ شہری ذہنیت رکھنے دالے سر پرستوں نے مٹھی بھر ماہرین تعمیرات کے ہمراہ جن پر فضا کا جدید وژن طاری تھا'بالکل ای قشم کا تاثر پیدا کرنے کی کوشش کی جیسا کہ بیشراب چیش کردہا ہے۔ پندرہویں صدی کے ادائل میں ہی ماہر تعمیر پوتی چیلی ہے کیتھیڈرل کا دہ عظیم

الشان گذیر بنانے کو کہا گیا اور اس کے اطراف کی پہاڑیوں پر چھایا ہوا ہے اور قمام چھتوں کو بکھرتی ہوئی ڈوریوں کی طرح ایک چوٹی میں گوندھ دیتا ہے۔ (کیتھیڈ رل شہریوں کا افتخار ہے۔ اس میں قمام فنون کے نمائندوں نے شرکت کی تعمیر ان سب کی رائے کے مطابق ہوئی۔) بوتی چیلی کو دریائے آرنو کے دوسرے کنارے پر بھی کئی اور چھوٹے چھوٹے گرچ منانے کو کہا گیا تھا۔ اس سے ایک تو زن کا احساس پیدا ہوتا دکھائی دیتا ہے۔ اس سے پورے شہر کی ہم آ ہتگی کا احساس بدھ گیا۔ بوتی چیلی مائیکوز داور البیر ٹی جیسے ابتدائی عمارت ساز ترتی پند تاجروں کی سر پر سی میں جس میں اکثریت بینک کاروں کی تھی اور بھی کبھی گلڈز اور گومت بھی حصہ لیتی تھی شہر میں ایس عمارتیں تعمیر کر رہے تھے جو اپنی عبادت گاہوں نجی گرجوں رہائتی پلازوں اور خوبصورت ولاز کے ذریعے فضا کے متعلق نے احساس کا اعلان کر دہی تھیں۔

کیتھیڈرل کے عین پیچھے سان لورینز دکا گرجا ہے جو نے اسلوب کی مکمل مثال ہے۔اے کوی مومید پچی اور کچھ اور تاجروں کے کہنے پر بروٹس چیلی نے تقمیر کیا تھا۔اس کا اندرونی حصہ سورج کی روشن کو اخذ کرنے کے لیے ڈیزائن کیا گیا تا کہ مذہبی عقیدت میں دنیادی بہبود کا کچھ احساس شامل کیا جا سکے۔سولہویں صدی نے اس متاز تبدیلی کو کمل کیا اور از منہ دسطی ہے مخصوص بیشہرایک ماڈل شہر میں بدل گیا۔

لیکن پہاڑی ہے اتر کی ہم شہر میں داخل ہوتے ہیں تو اس نامیاتی محیل کا احساس بتدریج ضائع ہوجاتا ہے۔ اس سے بھی زیادہ عجیب بات یہ ہے کہ انسان صاف محسوس کرتا ہے کہ کوئی نشاۃ الثانیہ کی بلند یوں سے اتر کر قرون وسطی کے انتشار میں داخل ہور ہا ہے۔ بیشتر گھروں کے ڈیز ائن قرون وسطی والے ہیں اگر چہ اس پیٹرن میں کہیں کہیں نشاۃ ثانیہ کے گرج یا محلات سے خلل بھی پیدا ہو اجاتا ہے: تنگ اور بغیر دھوپ کے صد یوں کی باسی یو دالی گلیاں جن میں سینظر دل برسوں کی اہل حرفہ کی صنعتوں کے بیجلے بھی شامل ہیں الوگوں کی بھیڑ قدیم گھروں کے سامنے والے حصوں سے شوروغل کی صدائے بازگشت سیب پوری زندگی کی رفتار قرون وسطی جیسی ہے۔ حقیقت میں تیرہویں صدی سے مراک میں کا مجمد بھی رکھا ہوتا ہے اب بھی موجود ہے۔ سوائے اس کے کہ پرانے شہر کے پچھ چھے

گرا دیئے گھے ہیں ادر موت و حیات نے اپنا ناگز سر کام جاری رکھا، نسلیس آئیں ادر چلی گئیں۔اس سے آیادی کے اجزائے ترکیبی ضرور بدلے لیکن اس کی زندہ دل قوت حیات میں کوئی فرق نہ آیا۔

حقیقت میں نشاۃ الثانیہ کا بیکمل ترین شہر ہمیشہ سدا بہار ہتی ہے جو قرون وسطی ے زندہ ہے اور سانس لیتا ہوا نظر آتا ہے .... یہ ایک انسانی اور صورت پذیر وجود ہے جو تقریباً ایک ہزار سال پرانا ہے اور جس کے لیے نشاۃ الثانیہ نے سواتے ایک کمل تناظر مہیا کرنے کے اور پر کھنیں کیا۔ تاریخی فو کس میں دیکھا جائے تو بہت کم اشیاء انسانی زندگی کے ہمیشہ رہنے والے اتنے قابل محسوں خواص کا اظہار کرتی میں جتنا کہ کوئی شہر..... گلیوں محدود زندگی کے مقابلے میں زیادہ وریتک زندہ رہتی ہے۔ اگر کہ می ای قوائے ضعف کی وج حدود زندگی کے مقابلے میں زیادہ وریتک زندہ رہتی ہے۔ اگر کہ جو تا این کی فرد کی محدود زندگی کے مقابلے میں زیادہ وریتک زندہ رہتی ہے۔ اگر کم یہ پڑے ما ای ای ای ای فرد کی محدود زندگی کے مقابلے میں زیادہ وریتک زندہ رہتی ہے۔ اگر کم یہ تا کہ کوئی شہر ..... گلیوں محدود زندگی کے مقابلے میں زیادہ وریتک زندہ رہتی ہے۔ اگر کم ی ای قوائے ضعف کی وج شکار ہوں تو غیر متوقع طور پر شہروں کی زندگی ہے ہمیں پر طمانیت ضرور ملتی ہے کہ کوئی انسانی وجود بالآخر مردر ایام میں زندہ رہ گا اور اپنے زمانے کے آشوب کی بناء پر ہم نا امید کا کا دہم وجود بالا خرم در ایام میں زندہ رہ گر اور ہی نے میں میں ایک میں ہے ہوں کی ای ہو تا میں کہ کہ ہوں کا نیا اعادہ کرے گا۔ جو ہم تر بیدی طور پر تاریخی تسلسل کہتے ہیں در حقیقت ایک قابل محسوں ہتی ہے۔

نشاۃ الثانیہ کے کلچر بے فلورنس کی زندگی میں نہ کوئی خلل پڑا اور نہ ہی اس کا تسلسل نو نا۔ یہاں کی زندگی ایک ڈرامائی پس منظر میں دور دور تک نظر آنے والی ضیافتی سیٹج پر نمایاں ہوگئی۔ ڈرامے کوخون زندگی دینے والے اہل فلورنس ہی تھے جو یہاں قرون وسطی کے آغاز ہے موجود تھے جو اپنے ارضی اور رنگین طرز زندگی اور تندانفرادیت اور گہرے افتخار کے ساتھ نشاۃ الثانیہ ہے بھی زیادہ دیر زندہ رہنا چاہتے تھے۔

جو پچھ نشاۃ الثانیہ کے ایک شہر کے متعلق درست ہے وہ پوری نشاۃ الثانیہ پر صادق آتا ہے۔ نشاۃ الثانیہ کا پہلا تاثر از منہ وسطی کے ساتھ ایک ردشن تضاد کا ہے۔ قدرے نزدیک سے دیکھنے پر یہ منکشف ہوتا ہے کہ اس میں کتنا تسلسل تھا۔ از منہ وسطیٰ کی آخری صدیاں نشاۃ الثانیہ کے ساتھ مخلوط ہورہی تھیں۔ ایک مسلسل ارتقا میں نشاۃ الثانیہ ایک چوٹی تھی تاہم اس نے تاریخی تسلسل میں سب سے زیادہ رضنے پیدا کیے جن کا ابہام مورخوں کو

چکرا دیتا ہے۔ نشاۃ الثانیہ قرون وسطٰی کی زندگی کے خلاف کی ایک بغاوت تھی جس میں قرون وسطٰی کے مخصوص ہتھیار ہی استعال ہوئے۔نشاۃ الثانیہ از منہ وسطٰی کی ترقی میں ایک مستقل یحمیل تھی۔

سائنس کے سوا بید ابہام کہیں اور اتنا نمایاں نہیں ۔ نشاۃ الثانیہ کا میڈیول مر طلے ے تضاد کمی اور جگدا تنا داضح نہیں اور حدود کا تعین بھی کہیں اور اتنا مشکل نہیں۔ نشاۃ الثانیہ کی سائنس کا تضاد اپنے سے پہلی صدیوں سے اس وجہ سے تھا کہ سائنس میڈیول باطلیت یا افسر دگی ہے گزر کر ایک تج باتی اور پورے طور پر واضح اور معقول رائے پر چل کر جدیدروثن زمانے میں داخل ہو رہی تھی۔ حقائق کی وضاحت اور قطعیت جو ہمیشہ سائنس کے نمایاں وصف رہے ہیں جامل ہو رہی تھی۔ حقائق کی وضاحت اور قطعیت جو ہمیشہ سائنس کے نمایاں وصف رہے ہیں خاص کہ ور ہی تھی۔ حقائق کی وضاحت اور قطعیت جو ہمیشہ سائنس کے نمایاں میں داخل ہو رہی تھی۔ حقائق کی وضاحت اور قطعیت ہو ہمیشہ سائنس کے نمایاں وصف رہے ہیں داخل ہو رہی تھی۔ حقائق کی وضاحت اور قطعیت جو ہمیشہ سائنس کے نمایاں وصف رہے ہیں خاص ہو رہی تھی۔ حقائق کی وضاحت اور قطعیت ہو ہمیشہ سائنس کے نمایاں وصف رہے ہیں خدید سائنس کا پہلا مرحلہ ہے۔ یہ تیج ب کی بات نہیں کہ سائن کی انقلاب کو جو ہمیں داخل کی نشاۃ الثانیہ سے ہی آغاز کیا۔ (کو پر کسن نے روم پاوا یو لونا اور فیرارا کی دانش گاہوں میں تعلیم پائی گھیلو فلورنس کے اطراف میں ہی بڑا ہوا اور جلا وطنی کے دن بھی اس نے فلورنس کی ایک پہاڑی پر ہی گزارے۔)

اس کے برعکس نشاۃ الثانیہ کی واضح تجرباتیت کوئی انجانی بات نہیں تھی۔ یہ البرٹس کی تجرباتیت رابرٹ گروسٹیٹ اور اس کے شاگرد راجر بیکن کی طریقیاتی آگبی اور از منہ وسطی کے ہنر مندول اور پہال تک کہ اس زمانے کے کیمیا گروں کے کیکولوجیکل تجربات کا منطقی شاخسانہ تھی ۔خواہ وہ نباتیات ، جغرافیہ جیلو بی فارموکولو بی آ پیکس یا کسی اور چیز سے منسلک ہو بنیادی طور پر میر عرب ربتان ہی تھا جو نشاۃ الثانیہ میں بارآ ور ہوا۔ از منہ وسطی کی سائنس جس نے عرب الرات فوری طور پر قبول کیے جب بھی ارضی تفصیلات کی طرف راغب ہوئی وہ دراصل نشاۃ الثانیہ ہی کی طرف بڑھ رہی تھی۔ اس طرح از منہ وسطی کے تعقل پندانہ عناصر خصوصاً چود توں صدی کے فرنس اور ریاضی کے دلیرانہ اقدامات نے نشاۃ الثانیہ کی فکر کو بہت متاثر کیا۔

تاہم نشاۃ الثانیہ کی سائنس کو خالفتاً سبحیدہ اور تعقل پیند سطح پر نہیں سمجھا جا سکتا کیونکہ یہ حیران کن غیر جذباتیت اور غیر دہنی طاقتوں کے زور دار دھکے سے متحرک

ہوئی۔ نشاۃ الثانیہ کے پیچھے سب سے بڑی قوت ایک قسم کا نشہ تھا جے ہم فطرت ادر اس کی جزو نیات پر فریفتگی کہہ سکتے ہیں۔ نشاۃ الثانیہ کے فن کار جو لغوی معنوں میں غیر پیشہ در تھے اپنے موضوع ے عشق میں مبتلا تھے۔ چونکہ موضوع فطرت تھا اس لیے ایک شدید جذب کے تحت دہ اس کے ہر پہلو کا مطالعہ کرنا چا ہے تھے۔ کسی نایاب پھول یا پودے کی ہیئت کا مطالعہ کرتے وقت ہوتی چیلی ادر لیوناردد ایک ماہر نباتات کے ذہنی بیجان کے ساتھ ایک فن کار کی جمالیاتی بے خودی بھی محسوس کرتے نظر آتے ہیں۔ ان پھولوں کی تصوریں ان دونوں احساسات کا کلا کی اظہار ہیں۔ دہ چھوٹی سے چھوٹی تفصیل کے متعلق شوریدہ سری تک درست ہیں ادر قدرت کی ضاعی کے لیے ایک عظیم فن کار کی تعظیم کے اظہار کا پہلو لیے ہوئے ہیں۔

نشاۃ الثانیہ کے دوران آرٹ اور فن اس طرح باہم مدغم ہو گئے کہ وہ ایک دوسرے کا متبادل سمجھ جاتے تھے۔ ویکھنے والے یہ بتانے سے کٹی بار قاصر رہ جاتے ہیں کہ کوئی مخصوص ڈرائنگ ایک فن پارہ ہے یا سائنس مطالعہ۔ یہ ہی ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ کوئی تابغہ فن کار ہے یا سائنس دان ۔نشاۃ الثانیہ کے کٹی فن کار اپنے زمانے کی سائنس میں بھی سبقت لے گئے اور انہون نے اس میدان میں بھی نمایاں خدمات سرانجام دیں۔نشاۃ الثانیہ کے فن کاروں کی ایک کمبی قطار میں لیونار و وضخ ایک نمایاں مثال ہے۔

ایسا کیوں ہے کہ ایک احساس اور ذہن جن کو ہم دو مختلف زمروں میں رکھنے پر اصرار کرتے میں نشاۃ الثانیہ کے دوران اس قدر باہم مر بوط تھ ؟ اس کی وجہ من ظر کر کی تاریخی نوعیت ہے ..... یعنی وہ عمل جس کے ذریعے نشاۃ الثانیہ شروع اور جس نے اے اس کی معنویت اور اس کا جو ہر عطا کیا مختصراً نشاۃ الثانیہ از منہ وسطی میں ابتدائی ضروریات کا گلا گھو نشخ والی روایت کی ہر صورت کے خلاف انسان کی پوری شخصیت کی بغادت تھی۔ اس بغادت کا ایک پہلو اقتصادی بھی تھا (اس وجہ ہے عملی زندگی میں یہ ابتدائی سروریات کا گلا میں ہوا۔ اس کی صورت پذیری جنتی طویل المدت تھی اتنا ہی اس کا پھیلا و دیتے تھا۔ انسان زندگی کے ہر پہلو کو اس نے صدیوں تک متاثر کیا۔ دیے ہوئے انسانی امکانات کے از سر نو ادعا میں قکر بھی اتی ہم ہم جنتی کہ جذباتی انگی ہو ہو انس کی ایک ایک اس کو اس نے اس کا

طور پر فطرت اس بغاوت کے مرکز میں تھی کیونکہ انسانی شخصیت کے فطرت کی دنیا ہے آزادانہ ربط کو از منہ وسطی کے دباؤ نے روک رکھا تھا۔ عرصہ دراز نے فطرت کے کمس سے محرومی کے بعد اپنی روحوں کو فطرت کی دنیا کے نشاۃ الثانیہ کے کل طور پر جذب کر لینے والے تجربے کی نمائندہ تھی۔ تجزیاتی فکر درست مشاہدہ اور جمالیاتی خط نیچر کے ساتھ دوبارہ ربط کی بحالی کے ذریعوں کے سوا اور کچھ نہ تھے حوال (نشاۃ الثانیہ کے زمانے کا پسند بدہ لفظ جو ذو معنی طور پر استعال ہوتا تھا) کے لیے نشاۃ الثانیہ بہت بڑا یوم عید تھا۔

نشاة الثانيہ سے عين عروج پر وين سے جيور جيون (Giorgione) نے ايک تصوير ميں نشاة الثانيه كى شديد جدو جہد كى يحيل دكھائى ہے۔ اس ميں اتلى سے خوبصورت موسم كرما سے دوران يحيونو جوان مرد اور خواتين درختوں اور چراكا ہوں والے لينڈ سكيپ كا لطف الحمار ہے ہيں ۔ خواتين بر ہنہ ہيں مردوں ميں سے ايک بربط بجا كرا پنى مسرت كا اظهار كرر ہا ہما دورا اس كا ساتھ ايك اور ساز بجا كر وے رہا ہے۔ ساز نظروں سے او جس ہے خواتين ميں سے ايك اپنا دھر ہمارى طرف كر كے بنسرى بجا رہى ہے سازوں كو بجاتے وقت وہ ايك دوسر كو مغنيوں كى طرح ديكي ور ہيں۔ اس سے ہم آ بتكى كى فضا دو چند ہو جاتى ہے۔

اگر کوئی اس پر مسرت ضیافت میں شامل نہ ہونا چا ہے تو یقینا اس کے بڑے خراب موڈ کی دلیل ہوگی۔ نیچ سے کانی عرصے تک محروم رہنے کے بعد اس کی طرف والیسی یقینا ایک طویل ادر اذیت ناک سطن کا اختیام تھا۔ نشاۃ ثانیہ کے عروب کے دوران کلچرل انقلاب میں سائنس ایک اہم عامل تھی جس کا اولین اظہار فن میں ہوا۔ از منہ وسطی کے جرد تشدد کے خلاف نشاۃ الثانیہ کی سائنس انسانی بغاوت کا اہم پہلوتھی۔ ان معنوں میں سائنس مخترع نجر بات سے محفوظ ہونے ولی فنی حس سے منسلک فخر سے انداز سے جدید حساس اور مخترع نجر بات سے محفوظ ہونے ولی فنی حس سے منسلک فخر سے انداز سے جدید حساس اور کیا جو اس نے شارت کے دنوں میں اختیار کیا۔ نشاۃ الثانیہ سائنس اور دوس شعبوں میں ترون وسطی کے ایک تر قیاق مر مطے کو عروبے پر لے گئی۔ قرون وسطی کے آخری حصے میں مائنس روایت اور تاریخ کی پابند یوں کے خلاف بعاوت کا ایک جزولانے ان میں گئی۔ فطرت کی طرف والیسی انسان اور دنیا کا خیا دین اور ایشا ہوں کا ایک میں میں میں اور دوس فطرت کی طرف دائی ہوں ان میں ایک ورد پر ایک دولان میں اور دوس کے اخری حصے میں خرون دوس کی محرف دولی میں اختیار کیا۔ نشاۃ الثانیہ سائنس اور دوس میں کر دار اداد

اپنے فن میں کیا۔اس کی تاریخ بڑی طویل ہے۔از منہ وسطّی کے روایق مصوروں نے اپنی تارک الد نیاوی رواجوں کے بارے میں تبھی کبھار فطرت کی دنیا میں جھانکا ضرور کیکن کلچرل سیاق و سباق خواہ کتنا ہی تارک الد نیا کیوں نہ ہوا کیہ ایسا ذرایعہ تھا جو بصارت سے متعلق ذرایعہ اظہار میں بھری حقائق کی ترغیب سے آنکھیں بند نہیں کرسکتا۔

تیرہویں صدی کے آخر سے یعنی نشاۃ الثانیہ کی کامیابی سے تقریباً چار سو سال پہلے مصوری نے انسانی اور فطری مناظر کی طرف ایک دانستہ کروٹ لی۔ فرسکوز اور پیلز میں چٹانیں نقیری تفصیلات درخت کشتیاں گھڑ سوار شہری اور سمندری مناظر چہرے زیادہ سے زیادہ دکھائی دینے لگے۔ قرون وسطی میں انسانی جسم کے چیلنجوں سے مجسمہ سازوں کی کشکش طویل تر عرصے پر پیچیلی ہوئی تھی جس کی بناء پر تیر ہویں صدی کے دسط سے قبل زندہ قسم کے تمسم بنے لگے کیتھیڈرلز کی زیبائش میں پودوں اور حیوانوں کی شکلیں اس سے بھی پہلے نظر آنے لگی تھیں۔ لینڈ سکیپ اور علم الاعضاء کے کئی پشتوں کے ان واضح مطالعات نے جن میں پہلے بھونڈ سے بھری تج بات شامل تھانشاۃ الثانیہ کے چند فن کے لیے فطرت پر ذہیں دسترس کی رہ ہموار کر دی۔

یہ تو واضح ہے کہ دوسری دنیا کے متعلق قرون وسطی کے خواب سے بیداری اور ایک سروری دنیا میں داخلہ اچا نک واقع نہیں ہوئے۔زمینی گردد پیش کو دیکھنے کے عمل سے آنکھ کر رفتہ رفتہ عادی ہونا تھا۔اس دنیا کی نظر آنے والی تفصیلات ہے حسی بصیرت کو بتدرینے سمجھوتہ کرنا تھا۔

نشاۃ الثانية اپنى تمام تياريوں كے ساتھ اپنے انتہائى عروج پر بھى تخليقى عمل كى چند ذيلى مہارتوں كى يحيل سے پچھ زيادہ نہيں لگتى ايك ايسے بچے كى طرح جس نے تصوير بنانا ابھى نہيں سيکھافن كار پودون جانوروں گھروں اور انسانوں كى اصلى شكلوں كو گرفت ميں لينے ميں تحو دكھائى ديتے ميں تاكه نشاۃ الثانيہ كا سارا ترقى يافتہ فن زمينى اقليم پر پورى طرح حادى ہوجائے رجو پچھ تيرہو يں صدى كے آخر ميں سٹوڈ يوز ميں ہو رہا تھا فن كار كے فطرت سے سيکھنے كے عمل سے كہيں زيادہ وہ دراصل دنيا كو ديکھنے كے تناظر ميں تاريخى تبديلى كا كي اہم يہلو تھا۔ سيکچركى جہت كے دوبارہ تعين كا بصرى پہلو تھا۔ سي محيح ہے كہ سٹو ديوز ميں بہت سارا تدرك كام ہو رہا تھا۔ الثانيہ كے دوران

فن کارا پنی خفلت کی تلافی کے لیے تفصیلی مشاہدے کے لیے اپنی صلاحیتوں کوجلا دے رہے تھے۔ فطرت کی تصویر کشی کرنا ایک فن کار کی ارتکازی تربیت کا حصہ بن گئی تھی جس کے ذیل میں پھولوں جانداروں چٹانوں اور ان سب پر مشتر اداور بار بار انسانی جسم کا باتفصیل مطالعہ آتے تھے۔ یہ مطالعات...... تباتاتی 'جسمانی' جیولو جیکل اور دیگر..... اگر اور پکھ نہیں تو زیادہ منظم ضرور ہو گئے جس سے ریمند یہ ملتا ہے کہ ذہن زیادہ سے زیادہ انفرادی تفصیل پر مرکوز ہو رہا تھا۔ جیو تو اور سی آنا کے مصوروں سے لے کر مائیکل انجیلو اور لیوناردو تک فطرت کا درست اور صحیح مطالعہ نشاۃ الثانیہ کا ایک جذباتی حصہ بن گیا تھا۔

لیکن یہ محض ایک پہلو تھا۔ اپنے مطالعات کی بناء پر نشاۃ الثانیہ کے مصور ایک نئے وژن کوتر تی دینے کے طح کر کا کس کے پہل کار تھے۔ ہزاروں برسوں میں پہلی دفعہ آرٹ تاریخ کی پہلی صف میں تھا۔ سٹوڈیوز کے اندر یا باہر تفریحی دوروں کے دوران گلیوں یا میدانی مناظر کے تکیج بنانے کے دوران مغرب اپنی آتکھیں استعال کرنا دوبارہ سکھ رہا تھا۔ اپنے روثن مابعد الطبيعياتی وژن کے باوجود اس تبذيب کے ان اند طبروں سے انجرت ہوتے جنہوں نے قابل محسوں دنیا کونظر انداز کر رکھا تھا وہ فن کار بی تھے جو روثن اور فرصت ہوتے جنہوں نے قابل محسوں دنیا کونظر انداز کر رکھا تھا وہ فن کار بی تھے جو روثن اور فرصت میں کے لیے مشاہدوں کے عادی ہوتے اور جنہوں نے اپنے ہم عصروں کو اپنی تصوریوں کے ذریعے یہ عادت ڈالی۔ واضح بات تو میر ہے کہ جب تک نشاۃ الثانیہ کا فن اتن کمل تر بیت حاصل نہ کرتا جس نے انسانی آنکھ کے سامنے پوری دنیا کو پیش کر دیا سائنس ایک قدم بھی نہ الٹھا کتی تھی۔

اس کے علادہ بھی اور بہت پر کھھا۔ دو پہر کی گرمی میں فلورنس کی کسی گلی کے بیچھیے۔ محراب تلے ٹھنڈی ورکشاپ میں ایک فن کار کی جانب سے فطرت کا مطالعہ جدید ذہنی تاریخ کے مراحل میں سے ایک مرحلہ بن گیا۔ بلاشہداسی پہلو کی بناء پر انسان دوستوں نے جدید فن کی حوصلہ افزائی کی۔جدید فن نے اطالوی لوگوں میں اس درج انگیخت پیدا کی جس کا اب تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ یہ انگیخت جمالیات کی حدود سے بھی ماورا سائنسی مضمرات کی حال محقی۔

ہمارے پاس موثر شہادت موجود ہے جو مد بتاتی ہے کد نشاۃ الثاند کے فن کے ظہور میں ایسے مراحل بھی تھے جو صرف بصیر مسائل تک ہی محدود ند تھے۔ اگر چد فطرت کے

اظہار کوفن نے نظر انداز کردیا تھا (یہاں تک کہ جہاں فطرت کی کوئی جھلک نظر آتی بھی تو یہ بچگا نہ قسم کی رقت اور سادگی سے پر ہوتی ہے ) مصوروں نے روایتی موضوعات مسیح کا دنیا کے بادشاہ کی صورت میں پر جلال پیکر کنواری مریم اور اس کے بچے کی سینٹس کے ساتھ تصویر مسین صورت میں بردی مہارت حاصل کر چکے تصر خواہ موزیک ہو یا مسودات کی تر کمین دیواروں پر نقاشی ہو یا میں ریلیف یا شینڈ گلاس کی کھڑ کیاں قرون وسطی کے فنی خزانوں میں کوئی مبتدیانہ یا بھونڈا پن نہیں تھا۔ مجموعی اظہار اور موڈ سے قطع نظریہ ایک حقیقت ہے کہ جزومیات سیاتھ یاؤں حرکات و سکنات پر میں موضوعات کی کھڑ جران کن نظر آتے ہیں۔از منہ وسطی کے فن کار اکثر غیر ارضی موضوعات کی مناسب سے ایک نازک اور تقریباً مجرد طرز عمل کا اظہار کرتے ہیں لیکن ان میں مہارت کی کی نہیں ہے۔ ایک نازک اور تقریباً محرد طرز عمل کا اظہار کرتے ہیں لیکن ان میں مہارت کی کھڑ ہیں ہے۔

کانی عرصے تک نظر انداز کیا جاتا رہا تھا تصور کشی کیے کی جائے۔ اس غفلت کی وجوہ اور فطرت کے موضوعات کی طرف ان کی توجہ کا مبذول ہونا حقیقت میں ذوق کی تبدیلی یا ایک کلچرل ترجیح تھی۔ جہان بھی عمومی توجہ مرکوز ہوئی فنی بصیرت اور تمثالی مہارت میں پوری طرح ترقی ہوئی۔ فطرت کی تصور کشی کے لیے سٹوڈیوز میں نمونے پر نمونے جمع کرنے یا روز مرہ کی زندگی میں کسی غیر معمولی پہلو کی تلاش میں سکچ بک لیے لیے پھرنے سے وہ صرف نشاۃ الثانیہ کے فن کے نئے وژن کی جحیل نہیں کررہے تھ بلکہ دہ دنیا کی نئی روش میں اور زندگ کی اہمیت کے مدعی فلسفے میں بھی اختراعی چیش قدمی کرنے والے لوگ تھے۔ اس فلسفے کو انسان دوست لوگ اپنے پیفلٹوں اور مضامین میں چیش کررہے تھے رکارہ کا فرض انجام دے رہی کو یا دوست کی محمد اور ای کی میں بیش کررہے تھے رکارہ کا فرض انجام دے رہی محمی۔

انسان دوستوں نے نے فن کا پر جوش خیر مقدم کیا کیونکہ اس فن میں اور ان کی دنیا سے متعلق نئی روش میں برادراند مماثلت نظر آتی تھی۔ پیرارک جیوتو کا برا احترام کرتا تھا۔ ہ اپنی وصیت میں اس کی ایک تصویر کو اپنا سب سے زیادہ فیتی سرمایہ کہتا ہے۔ ایک تیز ی سے بہتی ہوئی ندی کا حسن یا ناز نخرے کرنے والی عورت کے موڈ جیسے حقیقت پسنداند موضوعات کو اس نے ابتدائی جدید شاع میں متعارف کرایا۔ بوکا چیو شہری زندگی کو تندرست و

توانا طریقے سے بیان کرنے کے لیے مشہورتھا۔وہ جیوتو کی فطرت سے قربت اور اس کی بے مثال حقیقت نگاری کی بڑی تعریف کرتا ہے۔اس کی نظر میں جیوتو جدید فن کا شروع کرنے والا تھا" کیونکہ نظریعنی انسان کی بصیر حس اکثر دھو کہ کھا جاتی ہے اور تصویر کو حقیقت سمجھ پیٹھی ہے"۔

یہ سرود ستائش چودھویں صدی میں جاری رہا۔اس صدی کے آخر میں سنیو سینین نے لکھا ''اس جیو تو نے (تصویر کشی کے فن) کو نیا اسلوب دیا اور اس کا فن ابھی تک مکمل ترین فن تھا۔

نشاۃ الثاند کے مصنفین نے فن کے ساتھ اپنی دوسی جاری رکھی۔وہ قابل محسوں دنیا کے پر جوش وکیل تھے اور تسلیم کرتے تھے کہ اس دنیا کی تعریف میں لکھے ہوئے لفظ کے مقابلے میں فن سے سے زیادہ اور بے انتہا موثر تھا۔

لیکن کیا واقعی آرٹ میں وہ تمام تاریخی معانی موجود تھے؟ ممکن ہے زمین پر آرٹ کا نزول ہمیں ایک دلچپ کھیل گھ جو محض جمالیاتی وجوہ کی بنا پر کھیلا جاتا ہے۔ جیو تو یا سائمون مار نینی کا ایک محور کن پینل ہمیں اپنی تضی ی دنیا میں کھینچ لیتا ہے تو اس کے خاموش طلسم کے سامنے تمام تاریخی سوچ ساقط ہو جاتی ہے۔ خوبصورت فن کاری احساس کا تخلص اظہار جسمانی یا کسی منظر کی تفصیلات پیش کرنے کا معصوم تج بیڈید سب پکھ ہمیں شاید سے بھلا دیں کہ سے خاموش تصوریں انقلابی تصورات کی تجسیم ہیں۔ لوگوں پر جس چیز کا سب سے زیادہ اثر ہوا ہو گا وہ جیوتو کی تصویر کا پس منظر تھا۔ یہ خواہ نظر کی ہؤ سنہری یا افسردہ کالاا ایک پر دے کی طرح او پر اٹھ جاتا تھا اور آسان پہاڑوں کی ڈھلانوں زیتون کے درخت تساں

جسمانی فضا جیسا کدلوگوں نے اپنے روز مرہ کے تجربے سے سیکھا تھا کمی چونکا دینے والی ترکیب سے دوجہتی تصویر دل میں داخل ہوئی تھی۔ پیش منظر میں کی اشیا فردا فردا مثلا ایک طلدان ایک آدھی کھلی کتاب حتیٰ کہ کچھ تعیراتی تفسیلات بھی اپنی فطری گہرائی میں دکھائی جاتی تھیں تا کہ دیکھنے والے کا بیداحساس شدید ہو جائے کہ وہ واقعی ایک حقیقی فضا میں د کچھ رہا ہے۔بڑے جم والے پیکر پیش منظر میں دکھائے جا سکتے تھے جن کا عقب میں سائز چھٹا ہوتا جاتا تھا۔ یوں دیکھنے والے کو فطری فضا اور جو پچھ اس فضا میں ہوتا تھا کی تشخیر نظر آتی

تقمی یا بیدایک بصری تصورات کی تسخیرتھی یعنی دو جہاتی سطح پر فضا پر گرفت کا ایک طریقہ ..... ایک ایسا کارنامہ جوابنے سائنیفک مضمرات کے لیے بھی اتنا ہی اہم تھا جتنا کہ فن کے لیے۔ یہ عجب بات ہے کہ اس فریب نظر کو پیش کرنے کا فن کار جوطریقہ اختیار کرتے تھے ان پر پیش منظر کے قوانین کا اطلاق نہیں ہوتا تھا جو 1430 ء تک یعنی فضا کی اس تنجیر کے ڈیڑھ سو سال بعد دریافت ہوئے۔نہ ہی کوئی خاص ٹیکنیکل شعبدہ بازی تھی۔ یہ ایک تصوراتی مرحلہ تھا جونٹی روش کی عکامی کرتا تھا۔از منہ وسطی کی روایتی تصوروں سے اس جران کن امر کا انکشاف ہوتا ہے کہ جسمانی فضا کے ترقی یافتہ تصور کا ابتدائی از منہ دسطی میں تکمل فقدان تھا۔اے تصور کرنا تو در کناراس بیان پر یقین کرنا بھی مشکل ہے کیکن سائنس اور فن دونوں کی شہادت سے اس امر کی تصدیق ہوتی ہے۔ سینکر وں رسوں نے فن نے مقد س ستیوں کوایے پیش کیا جیسے ان میں نہ مواد ہوا اور نہ وزن اور وہ ایک لطیف خلا میں تررب ہوں۔ یہ اس زمانے کی سائنس کے متبول نظریات کے عین مطابق تھا جو آسانی فضا میں جم کی اجازت نہیں دیتے تھے۔ یہ دنیا کے مابعد الطبیعیاتی تناظر کا جسمانی پہلوتھا جس کے مطابق ونیادی مادہ وزنی اور مادی تھا اور بنیادی طور پر تایا ک لیکن اس کے مقابلے میں ساوی منظر مادرایاک لطیف ادر ارفع ...... ایفر کی طرح جو ارسطو کے مطابق اجرام فلکی کا جو ہر -4

تقریبا ای وقت جب نے آرٹ کا آغاز ہوا فزیکل سائنس بھی ایک انقلابی مرحلے میں داخل ہوگئی بنی شردعات کے بعد سکول آف پیری کے ماہرین فز کس ژاں بور یداں (Jean Burida) اور عکول ریسمی (Ncole Oresme) نے اور آ کسفورڈ کے ریاضی دان ٹامس براڈو ڈین (Jean Bradwa Dine) جیسے نظریاتی مفکروں نے اس سلم کے پچھ بنیادی عناصر پر نظر ثانی شروع کردی جن کو بغیر شبوت کے اب تک یو نہی قبول کیا جاتا تھا۔ اس میں حرکت کی نوعیت محرک کشش ثقل وغیرہ قتم کے مسائل تھے۔ نتیجہ میں تعا کہ چودھویں صدی کی سائنس نے اجرام فلکی کے بارے میں سوچنا شروع کر دیا کہ دہ ایک ہی وجود خیال کیا جانے لگہ سنجبکہ میہ زیادہ سے زیادہ واضح ہوتا گیا کہ زمین بھی ان طبیعاتی قوانین کے تحت ہے۔ حرکت بھی نظارہ میں زیادہ واضح ہوتا گیا کہ زمین بھی ان

کے تحت معانی بہت محدود تھے اس ناقدانہ عمل کے تحت نئی اہمیت اختیار کرنے لگے۔ نئی طبیعیاتی قکر نے ان محدود اور شک معانی ے خلاصی دلا دی اور انہوں نے نئی عالمگیر زندگ شروع کی۔ یہ ایک نئے تر قیاتی مرحلے کا آغاز تھا...... جو بلا شبہ سائنس کی پوری تاریخ میں اہم ترین منزل تھی..... جو سائنسی انقلاب کی اس صورت میں اپنے عروج کو پہنچا جب یہ سلیم کرلیا گیا کہ ٹھوں زمینی گلوب (لفوی معنوں میں کرہ) باقی ساروں کے ساتھ اپنے عالمگیر نفاذ والے قوانین کے تحت سورج کے گرد گردش کرتا ہے۔ شنویت اور عناصر کی لازی کی والے مادرائی کو سوی کی جگہ ابتدائی جدید فزئس نے اس کا سکات کو دینی شروع کر دی جو کیساں ہے اور جس میں ہم ہمیشہ سے رہ رہ ہے ہیں۔

ان ابتدائی تصورات نے فن پر جو بھی تاثر چھوڑا ہو.....یا جو بھی مشترک کلچرل مرحلے ان دونوں کے بیچھیے ہوں.....ایتھری فضا کی جگہ جو اس وقت تک فن میں پس منظر کے طور پر استعال ہوتی تھی چیوتو سے شروع ہو کر چودھویں صدی کے مصور اب اپنی مقدس کہانیوں کی تصویروں کے لیے بڑے زور دار طریقے سے تجرباتی 'جسمانی فضا بیش کرنے لگے تھے۔ یہ امکان ہے کہ چودہویں صدی کے لوگ اپنے روز مرہ کے تجربے کی بناء پر فضاء کو قابل محسوس مادی شے بھھنے لگے ہوں اور ساتھ ہی اس تصور کو انہوں نے پوری کا تنات پر محیط کردیا ہو۔ اس سے احساس کا اظہار جو شاید غیر شعوری ہوئون میں ہونے لگا اور بتدر تک چرچدہ سائنسی رویے میں بھی نفوذ کر گیا۔ پوری چودھویں صدی کے دوران فطری فضا کے احساس کو تخلیق کرنے کے لیے فن کار ہر وہ تر کیب استعال کرنے لگے جو وہ سوچ کیے تھے۔ اس میں کی تلخیصی تر کیمیں بھی شامل تھیں جو کلی طور پر تو درست نہیں تھیں لیکن سہ ابعادی

مقد سستیوں کی ارد گرد کی فضا کو جسمانی طور پر پیش کرنے کے طریقوں کی تلاش میں جیونو نے زبردست ذہانت دکھائی ۔ اس کی ''فلائٹ ان لو ایجیٹ' میں پیپر ماشی قسم کی مصنوعی چٹانوں کو بطور پس منظر دکھایا گیا ہے۔ اس کی ''دی برتھ آف میری' میں مسکراتی ہوئی خانون کا چہرہ ایک جھکے ہوئے دردازے کے بیچھے سے دکھائی دیتا ہے۔ وہ اپنی ہمسائی سے نوزائیدہ بچے کے کپڑے وصول کر رہی ہے۔ یا پھر ایک دوسرے کو دکھیلتے ہوئے اپنے اندو ہناک غم میں سینٹ فرانس کے بھائی اس کے بستر مرگ کے ارد گرد اکتھے ہیں۔

عمارت سازی کی تفسیلات ..... کمی شہر کا دروازہ گنبد والا ایک گرجا کسی کمرے کا اعدرونی منظر.....اے ایکے آبائی شہر فلورنس کی یاد دلاتا ہوگا تا کہ وہ مقدس کہانیوں کو روز مرہ کے مانوس ماحول میں پیش کر سکے۔سوسال بعد سا کیو مزید آگے بڑھا اور اس نے سینٹ پیڑ کو فلورنس کی ایک گلی میں چاتا پھرا دکھایا جس میں دیہاتی قسم کے گھروں کے ماتھ اور لکڑی کی سریاں ایے ہی دکھائی گئی ہیں جیسے کہ وہ آج بھی فلورنس کے پرانے حصے میں موجود میں۔ علاوہ تصوراتی مضمرات کے بیاسب پچھ جمالیاتی لحاظ سے ایک ہیجان خیز تجربہ ہوگا۔ چھ سوسال کی عادت سے ہمارے حواس کند ہو چکے ہیں اور وہ حجم اور فضا کی محبت بھری

ہوگا۔ چھ سوسال کی عادت سے ہمارے حواس لند ہو چکے ہیں اور وہ ہم اور فضا کی محبت بھری پہلی تصویروں کو دیکھنے کے اہل نہیں رہے۔۔۔۔۔ پیچھے ہتما ہوا ایک مکان کا ماتھا جے ایک بالنٹی یا شریشین ناہموار بنا دیتا ہے چچت پر ایک جھکا ہوا منارچہ اینوں سے بنی دیوار اور سبزے کے درمیان برا تلیختہ کرنے دالا تصادر بوکا چیو جیسے ہم عصر اس سے خاص طور پر بڑے متاثر ہوئے کیونکہ 'نیہ زندگی سے اتنا قریب تھا''اور ایسے محسوس ہوتا تھا کہ جو پچھ تصویر میں دکھایا ایل ہے اس میں ہم چل پچر سکتے ہیں اور ان چیز وں کو چھو سکتے ہیں ۔حقیقت کے اس قسم کے قریبی اظہار میں گھر داپس آنے کا احساس شامل ہے کیونی اس سے ایک قسم کا حسی اطمینان

لیکن لوگوں کا کیا خیال تھا؟ جیسے ہی معلوم ہوتا کہ کسی دیواری تصویر کی نقاب کشائی ہونے والی ہے تو لوگ اتوار کو گرج میں جمع ہوجاتے اور اسے دیکھتے ہی اپنی جگہ ساکت ہو جاتے منہ کھلے کے کھلے رہ جاتے خواہ یہ سب پکھ چند ثانیوں کے لیے ہی کیوں نہ ہوتا۔ اس طرح گویا وہ سیاحت کے سفر پر روانہ ہوجاتے ..... ایک تفصیل سے دوسری تفصیل تک اور ایک کونے سے دوسرے کونے تک اور ایک شہر سے دوسرے شہر تک جو پکھ مانوں تھا ایک مسافر کے حساس وڑن کی طرح اچا تک سامنے آجاتا تھا۔ یوں گویا لوگوں کے لیے فن کارصد یوں کی چڑھی ہوئی خفلت کی تہیں اتار رہے تھے۔

اصل بات میہ ہے کہ فضا کی جنجو میں نشاۃ الثانیہ کے مصورا پنے اس نیابتی سفر میں دیکھنے دالوں کو بھی شامل کر لیتے تھے۔ میہ سفر گویا کرہ ارض پر بغیر تر دد کے گھومنا پھرنا تھا یعنی جسمانی حرکت کا ذہنی چر ہے۔ میہ صرف دریافتوں کے سفر نہیں تھے جن میں تجربے کی نامیاتی توسیح کے منتظر اندردنی تاثرات کے نمونے ہوں......نا کہ مکی لینڈ سکیپ کی تصویر میں جن

میں نقشے اور نشاۃ ثانیہ کی مصور رپور میں شامل تھیں۔وہ قرنوں کے نا قابل تسکین تجش کے سامنے ایک اس قسم کا پنورا مک تابلو پھیلا رہی تھیں ۔ایہا ہی موڈ دوسرے ذرائع اظہار میں بھی منعکس ہور ہا تھا۔مصوروں کی جسمانی فضا کے بعد نشاۃ الثانیہ کی مجمعہ سازی اور نقوش ہائے برجستہ میں حرکت کا تاثر اجمرآیا چیسے اتفاقاً کھڑے ہوتے لوگ کھوڑے دوڑاتے لوگ یا بھیٹر بھاڑ \_کوتھک مجمعہ سازی اور از منہ وسطی کی صدیوں کے ساکن فن کے مقابلے میں سے ایک ڈرامائی تبدیلی تھی۔

خواہ نزدیک ہویا دور مصوروں نے دنیا کا دروازہ کھول دیا تھا۔ اب لوگ اختراعی پیش قدمی کے طفیل بناتے ہوتے مجتمول سے اپنی شناخت کے بعد ہی محسوں کرتے تھے کہ وہ اپنی ہی کوشش سے چل پھر رہے ہیں۔ ان کی مثال دو نا تیلو کا مینٹ مارک کا مجمعہ ہے جو مغر در کپڑا فروشوں اور اون بافوں کی گلڈ کی نمائندگی کرتا ہے۔ بے خلیل میں اس نے اپنا وزن ایک ٹانگ پر ڈالا ہوا ہے اور دوسری ٹانگ ڈیسیلی چھوڑی ہوئی ہے۔ وہ ایسا شخص لگتا ہے جو اپنے کام پر کمیح بھر کے لیے رک جاتے یا دن بھر کے اپنے کام صے واپس گھر جا رہا ہو۔ دوسری مثال گرٹی کا میںٹ میتھیوز کا مجمعہ ہے۔ یہ بینک کاروں کی گلڈ کا نمائندہ ہے موز در ایک مثال گرٹی کا سینٹ میتھیوز کا مجمعہ ہے۔ یہ دینک کاروں کی گلڈ کا نمائندہ ہے مور دوسری مثال گرٹی کا سینٹ میتھیوز کا مجمعہ ہے۔ یہ دینک کاروں کی گلڈ کا نمائندہ ہے مور دوسری مثال گرٹی کا سینٹ میتھیوز کا مجمعہ ہے۔ یہ دینک کاروں کی گلڈ کا نمائندہ ہے مور دوسری مثال گرٹی کا میںٹ میتھیوز کا مجمعہ ہے۔ یہ دینک کاروں کی گلڈ کا نمائندہ ہے ہو۔ دوسری مثال گرٹی کا حالت میں دکھایا گیا ہے۔ یہ نشاۃ الثانیہ کا بینک کار ہے جے اپنی موقع ملے تو تیسری مثال دو ناتیلو کا بنایا ہوا دوسرا مجمعہ گا تا ملیتا (مواجانے کا موقع ملے تو تیسری مثال دو ناتیلو کا بنایا ہوا دوسرا محمد گا تا ملیتا (مواجانے کا ہو۔ خالص نف یو زبان میں نشاۃ الثانیہ میں تیسرے بعد کی دریافت کی گئی جو اپنے ساتھ ہوں کی ایک نا قابل یقین احماس لائی۔

لیکن اس دریافت کی اپنی ایک معروضی اہمیت ہے۔اییا بردا قدم بر محاف سے آرٹ نے سائنس کی بھی خنمنی خدمت سر انجام دی۔اس اسلوب سے فن کاروں نے ایک ذریعہ مہیا کر دیا جس سے مختلف تجرباتی سائلسیں آئندہ اپنے متائج کی نمائش بے مثال بھری شکل پذیری سے کر سکتی تعییں فتد یم آرٹ اسلامی آرٹ اور یقدینا از منہ وسطی کے فن کبھی بھی اس مقام تک نہ پہنچ ہوں گے کہ آئندہ سائنس پر کتابوں کے متنوں کی وضاحت مصوری اور ڈرائنگ کے ذریعہ کی جا سکے یا چھوٹے چھوٹے مشاہدات کو این موڑ تر کیبوں سے قلم بند کیا

جائلے۔ اشیا کی ان کے صحیح محم میں نمائش .....جس کے لیے نشاۃ الثانیہ نے راستہ ہموار کیا.....تجرباتی تفصیلات کی وضاحت کی اور کبھی تحقیق وجبتو کے برئے کام آئی مصوری نے ایک ہموار سطح سے یا غیر جسمانی سطح سے تین ابعادی وزن کی طرف قدم المحالیا تو یہ مکن ہو گیا کہ اصولی طور پر سمی بھی جسم یا شے کو اس کے صحیح محم اور نثا سبات میں صاف صاف پش کیا جا سکے تاکہ کمل تفصیلات اپنے اپنے مقام پر واضح طور پر نظر آنے لگیں۔ ایک ہی مصاف صاف کی گئی تصویروں کے ذریعے ایک دیکھنے والا ان کو کاغذ یا کیوں پر تطر آنے لگیں۔ ایک ہی جسم پر تفصیل اپنے اپنے مقام پر واضح ہو جائے۔ چنا نچہ تین ابعادی تصویروں کا اینا تھا کہ اس کی از سر نو تر تیب دے کر اس کے خدوخال کا فردا فردا مشاہد ہ کیا جا سکتا تھا۔ چرا کر اور سائٹیفک ''ماڈل' کی تمام خوبیا ان موجود تھیں۔ جس طرح ایک کس آوٹ کو تمام اطراف مائٹیفک ''ماڈل' کی تمام خوبیا ان موجود تھیں۔ جس طرح ایک کس توٹ کو تمام اطراف موجود خیس جاسکتا تھا ای طرح از منہ وسطی کی روایتی تصویروں میں پلی دارا ستعالی موجود خیس جاسکتا تھا ہی ان موجود تھیں۔ جس طرح ایک سے ایک کس اطراف مائٹیفک ''ماڈل' کی تمام خوبیا ان موجود تھیں۔ جس طرح ایک کس آوٹ کو تمام اطراف موجود خیس تھا۔ نظار ای ای خال دار از منہ وسطی کی ایک ایک کس توٹ کو تمام اطراف موجود خیس تھا۔ نظار النا ہو ای از منہ وسطی کی دارا میں تھا۔ چرا کے دیم ایک میں ایک توٹ کو تمام اطراف موجود خیس خوری کی تمام خوبیا ان موجود تھیں۔ جس طرح ایک سائٹ تھا۔ چنا نچہ اس اس کا کسی ہو کہ کہ اس میں ایک کر دارا متعال

نشاۃ الثانیہ کے مصور میڈیم کے امکانات سے بخوبی واقف تھے۔بڑی مختاط کوششوں اور ذاتی قربانیوں کے بعد لیوناردونے اے انسانی اعضاء کی وضاحت کے لیے بطور ایک اہم آلہ کے استعال کیا۔انسانی اعضا کے مطالعہ سے اس عشق تھا۔اپنی نوٹس بکس میں وہ اس خوف کا ذکر کرتا ہے جو خوفناک اور چیرے پھاڑے جانے والے مردوں کے درمیان رات کے وقت یہ نازک مزاج حسن پرست محسوس کرتا تھا۔

اس سیاق وسباق میں وہ اپنی ڈائی سیشن کی مختلط کارروائی کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ "مجرح دکھانا چاہتا ہوں'۔وہ صرف فن کے لیے انسانی اعضا کے مطالعے کی افادیت کی طرف اشارہ نہیں کررہا تھا۔وہ ایک عظیم سائنس دان اور مصور تھا اور یوں وہ سہ ابعادی ڈرائنگر کی سائنسی اہمیت سے پوری طرح آگاہ تھا۔وہ بیجی جانتا تھا کہ اس سے جد یدخورد بین یا سلومونگ کیمرے کی طرح وہ سب تفصیلات مرکز نگاہ بن جا کیں گی

کہتے ہو کہ ڈرائنگ دیکھنے کی بجائے ماہر علم الاعضاء کا کام دیکھنا بہتر ہے درست ہو سکت بشرطیکہ ایک ہی جسم میں وہ سب کچھ مشاہدہ کرنا ممکن ہو جو ڈرائنگ میں دکھایا جاسکتا ہے۔لیکن تم اپنی ہوشیاری کے باوجود ایک آ دھ نس سے زیادہ نہیں دیکھ سکو گر .....، حقیقت میں ڈرائنگر اور اس کی تشریحات اگر ایک جلد میں انٹھی کی جا تیں تو یہ علم الاعضاء کے مکس نصاب کا احاطہ کریں گی۔ان کو بآسانی مختلف شعبوں میں تقتیم کیا جاسکتا ہے (جیسے اوسٹیولوجیکل سٹم مائیو کو لوجیکل سٹم جینیٹھ یوریز ی (Genitourinary) سٹم وغیرہ وغیرہ) کو ان مزید ذیلی شعبوں میں بھی تقتیم کیا جاسکتا ہے (جیسے کے علاقہ کی ماؤلو بی حکم ڈرائنگر میں ان کی لامحدود تفصیلات کے ساتھ زہر دست مہارت نظر آتی ہے۔اس وقت عظیم فن کارانہ ہاتھ کی عظیم سائن وان کے تفصیلات جاتے کے منظر آتی ہے۔اس وقت عظیم فن کارانہ ہاتھ کی عظیم سائن دان کے تفصیلات جانے کے مور ہے کی خدمت اور اس کی پوری بخیل کی آرز و میں گے ہوئے تھے۔مزید برآں ہر قدم پر مصور سہ ابعادی طریق کی وضاحت کرتا چلا جاتا ہے۔(وہ بھیچروں کو تمام روحانی اعضاء

کٹی فن کارول نے خواہ وہ مصور ہوں یا سطلتراش استعال کیا اور اس کا دائرہ وسیع کیا۔ اس کا عروج لیوناردو کے ہاتھوں ہوا۔ ای بُعد نے جدید فزیولو جی کی سائنس کے لیے بنیاد فراہم کی۔ سائنس کا مول کی نمائش میں نشاۃ الثانیہ کے فن کو سب سے بڑی فتح انسانی جسم کے مطالعہ کی صورت میں حاصل ہوئی۔

فن کی اس نئی جہت سے کئی تجرباتی سائلوں نے استفادہ کیا کیونکہ اس نے واضح اظہار اور مشاہدت کو ذخیرہ کرنے کا ایک اہم ذریعہ فراہم کردیا۔اس کا مواز نہ نظریاتی علمی شعبوں میں ریاضی کے استعال سے کیا جاسکتا ہے۔بغیر گہری تر یہی تمثیلات کے جن ک بنیاد نشاۃ الثانیہ کے فضا کے تصور پرتھی جغرافیہ جیولو جی منرلو جی زودلو جی بوٹن فار موکولو جی یا فزیالو جی کے علوم اس درج تک ترقی نہیں کر سکتے تھے۔

جد يدعلم جغرافيد يرعرون ميں بھى اس ذريعد اظهار فى تماياں كردارادا كيا۔ زينى سطح كے نقتوں كى فردا فردا صورت پذيرى كے علاوہ (ان ميں ا كثر نقت ابتدائى صورت ميں پندر ہويں صدى كے آخريس تيار كيے كي تھے) جديد نقتے خميدہ قطعات كو پيش كرنے كى اہليت ركھتے تھے اور فضا كے تناظر اور گہرائى سے متعلق مسائل حل كرنے سے ہى نشاة الثانيہ كے فن كار ايسا كرنے ميں كا مياب ہو سكے۔

ابتدا میں تو معاملہ قدر بے مختلف تھا۔ اس وقت فن کاروں کو سائنس راستہ دکھا رہی تھی۔ بتد البرٹی نے جو فلورنس کا اعلیٰ درج کا معمار تھا اور جس نے 1425ء کے قریب تناظر کے قوانین منفط کیے اصل فیفان نقشہ سازی سے حاصل کیا یا زیادہ صحیح معنی نقشہ سازی کے ان قوانین سے حاصل کیا جو بطیموں کی کتاب جیوگرافی میں دیے گئے تھے۔ مختلف قشم کی پروجیکشن کی وضاحت کرتے ہوئے بطیموں نے تلخیص کے مسائل کو چھیڑا تھا اور اس مسئلہ بھی یہی تھا۔ وہ بطیموں کا طریقہ تجویز کیا تھا۔ البرٹی نے محسوں کیا کہ فن کاروں کا اصل مسئلہ بھی یہی تھا۔ وہ بطیموں کا میں رمز سجھ گیا اور اپنے ریاضاتی تصور کا اطلاق تصویروں میں بیش کیے گئے سادہ بھری اور اک پر کیا۔ اس کے بعد نشاۃ الثانیہ کے مصوروں مجمعہ سازوں میں ریلیف نے فن کاروں کی کئی پشتوں نے لیں منظر کی گہرائی کے صحیح تناظر سے استفادہ کیا۔ یہ حقیقت نگاری اور ڈرامائی عضر کی جہت کو متعارف کرنے کا مستلہ تھا جس یہ فن کار کیوں کو ایک ہوں ہوں کا ہو توں کے تھر کی جہت کو متعارف کرنے کا مستلہ تھا ہوں کا

دونوں صورتوں میں مسئلہ سہ ابعادی جسمانی فضا ہے سمجھوتا کرنے کا تھا۔ یہ مسئلہ خصوصی طور پر از منہ وسطی کے ذہن کے لیے بیگانہ تھا جو جسمانی حقیقت کو مجرد طور پر دیکھا تھا۔ بے ساختہ طور پر آنگھ میں خطوط کے مرحکز ہونے والے مخصوص اقلیدی مسئلے ہے جس سے مصور دو چارتھا نقشہ تو لیں کوکوئی سروکار نہ تھا۔ گونقشہ کشی کے زمانے میں یہ موضوعی عامل موجود نہ تھا لیکن شکلوں کو چپٹی سطح پر میں کرنے میں نسبتا کچی واقع ہو جاتی تھی۔ یہ امر بھی اہم ہے کہ نشاۃ الثانیہ سے پہلے کے نقتوں میں کہ کی کی مار مدور خاکے کے سواخیدہ سطح کونظر انداز کردیا گیا ہے۔ صرف پندر ہویں صدی کے نقتوں میں نقشہ کشوں نے واضح طور پر زمین کو ایک کرے کی شکل میں دکھانا شروع کیا اور سولہویں صدی میں نقشہ کشوں نے واضح طور پر زمین جب فاصلوں کو چپٹی سطح پر دکھایا جاتا تھا تو انہوں نے فاصلوں کی کچی ہے نمٹنا شروع کیا۔ پر وجیکشن اور مصوروں کا تناظر دونوں جیوتو کی اختراع کی ہی سیکھا۔ نقشہ کشوں کی کولائی کی دچہ سے تھا اور ای نے اس کی تبذیر ہو یہ محلول کو ہو کی موج کی اور مولی کی ہوں کر دیکھ کر ہے کہ کہ کہ ہوں کہ کہ کہ کو ہو ہو کی سے مربقہ کو کو کر کو کی ہیں کر ہے کہ میں نہ ہوں ہو کی ہو ہوں کو کر کے کہ ہو ہوں کہ کھا ہے ہو ہو ہوں کہ منہ ہوں کے دوائے کے سوا خیدہ سطح کو نظر

اوفیزی گیلری کی ایک کمرے کی دیوار پر جیوتو کی بنائی ہوئی تصویر آویزاں ہے۔ اس سے سامنے کی دیوار پر اس سے استاد چیما ہیو کی۔ دونوں تصویروں کا موضوع ایک ہی ہے اور دونوں کی تصویر کشی ایک ہی طرح ہوئی ہے۔ موضوع کنواری مریم اور بچ ہیں۔ دونوں تخت پر بیٹھے ہیں اور ان سے ارد گرد فر شتے جع ہیں لیکن دونوں تصویروں کے درمیان فنی اختلاف کی ایک خلیج ہے۔ جہاں چیما ہیو کے پیکر جنت میں دکھاتے گئے ہیں دہاں جیوتو کی میڈ وناز مین پر آگئی ہے۔ چیما ہیو نے یہ ایتر کر جنت میں دکھاتے گئے ہیں دہاں ہوان میں یعنی سنہری پس منظر اور چھیٹے پیکروں کو پیش کر کے پیدا کیا۔ سے پیکر او پر ہوا میں معلق نظر آتے ہیں۔ کتواری مریم کے تخت کو بلند کرنے کے لیے اس نے اس کی بنیاد میں خالی جگہوں کی جھلکیاں دکھائی ہیں اور مختلف تر کیبوں سے تصویر کوطول دیا گیا ہے چنا نچہ کوئی شہر ہیں رہ جاتا ہے اس آلٹر پینل ( قربان گاہ کی پوری تصویر) میں بمیں کنواری مریم کو د کیون سے نیں رہ جاتا ہے اس آلٹر پینل ( قربان گاہ کی پوری تصویر) میں بمیں کنواری مریم کو د کیون کے لیے او پر کی طرف د کھنا پڑتا ہے کیونکہ اس کا تخت زمین سے بہت اونے ہوا ہیں تر رہا ہے۔

لیکن جیوتو کے پینل میں کنواری مریم کی سادی شان میں تو کوئی کی نہیں آئی لیکن یہ شان کنواری مریم کے انداز میں جس میں اے دکھایا گیا ہے۔ اس کا تخت بڑی مضبوطی ت زمین پر رکھا ہوا ہے۔ مر مرکی تزئین کی وجہ ہے اس کی بنیاد تو انالگتی ہے یخت ایس دکھایا گیا جیسے وہ بہت مضبوط ہوا اور اس میں ممتن بھی ہو۔ وہ فلورنس کی گلیوں میں نظر آ والے گھوتھک طاقبوں کی طرح بنا ہوا ہے۔ جہاں بوڑھے مصور نے اپنے پیکروں کو چپٹا دکھائی دینے والا بنایا ہے جو لیس منظر کے ساتھ چٹے ہوئے ہیں اس کا لیس منظر تا بے اور اگر کوئی حرکت ہے تو ان کی وضع کے متوازن آ ہنگ میں ہے۔ جیوتو اصلی لوگوں کو تصور میں دکھا تا ہے جن کے اپنے انداز ہیں۔ یہ سہ ابعادی جسم ہیں جن کے درمیان قابل محسوں خلا ہے۔ لوگ تخت کے ارد گرد بھیڑ کیے ہوئے ہیں جو پوری فضا پر چھائی ہوئی ہو۔ خلا ہے۔ لوگ تخت کے ارد گرد بھیڑ کیے ہوئے ہیں جو پوری فضا پر چھائی ہوئی ہو۔

ہیں۔روایتی موضوع والی استاد شاگر د کیا ان دونوں تصویروں کو آمنے سامنے رکھنے سے اس بہت بڑے اقدام کی وضاحت ہوجاتی ہے جو کسی اور طرح ممکن نہیں۔میڈ دنا کو زمین پر لے آنا کچھ لوگوں کے لیے صدمے کا باعث ہوا ہوگا کیونکہ جیوتو نے اس مقدس موضوع کے لیے

اپنی اختراعی روش اختیار کی ۔ اس بھری انقلاب نے لوگوں کو ہلا کر رکھ دیا ہوگا۔ افیر ی گیلری میں نشاۃ الثانیہ کے کمروں کو تاریخی اعتبار سے تر تیب دیا گیا ہے۔ چنانچہ اس کا چکر لگانے سے نشاۃ الثانیہ کا پورا سفر آجا تا ہے۔ چیما ہو سے جیو تو تک صرف ایک جست میں آرٹ روحانی علامتیت کو پیچھے چھوڑ دیا ہے اور بتدرین آیک خوشگوار غیر مذہبی حقیقت کا آئینہ بن جاتا ہے کو پھر بہت ساری تصویر یں مذہبی ہی بی لیکن سد دنیا وی موضوعات یا نئے تجربات کے لیے محض روایتی حیلہ سازی ہے۔ کمروں پر کمرے اور تصویروں پر تصویروں میں نئے نئے دریافت شدہ تیرے بُعد کی جبتو رہائش گاہوں کے اندرونی حصون دیہات کے مناظر پہاڑوں میں نظر آتی جی ۔ آخر میں معلوم ہوتا ہے کہ ترکوں چی دارض دریاوُں نفیس فرنیچر اور قیمتی کپڑوں میں نظر آتی جیں۔ آخر میں معلوم ہوتا ہے کہ تمام کرہ ارض

''زیدن کی دیافت''اصل میں تیر بعد کی جبتو تھی۔ ای مقام پرفن کا سائنس کے ساتھ اتصال ہوا فن کاروں کو ند صرف تناظری مطالعہ اور فطری تفصیلات کے حقیقی مظاہر پیش کرنا تھے بلکہ علم الاعضاء اور حرکت کو بھی تصویروں میں دکھانا تھا۔لوگ آرام اور سہولت ہے اس دنیا میں کس طرح چلتے پھرتے یقیناً تیسرے بُعد کا اہم ترین پہلو تھا اور موضوعی اعتبار سے ہی اہم ترین تھا کیونکہ ایک ناظر کو اس سے اپنا تشخص قائم کرکے ایک خوش کن احساس ہوتا تھا۔انسانی اعضاء کا علم تو انسانی جسم کا سہ ابعادی مطالعہ تھا۔ایسے مقامات پر فطرت کے متعلق سائنی جبتو اور فن کار(اور ناظر) جمالیاتی خط کے اتنا قریب آجاتے ہیں کہ لگتا ہے دہ ایک دوسرے کوڈھانپ لیتے ہیں۔لیوناردو کے پانی کی حرکت کے کئی سیچوں کے متعلق سائن یا علمان ہے کہ اس حرکت کے چیچے اس کا محرک پانی کی حرکت کے پیٹریز کے متعلق میں تا مامکن ہے کہ اس حرکت کے چیچے اس کا محرک پانی کی حرکت کے پیٹریز کے متعلق میں بیانا ناممکن ہے کہ اس حرکت کے چیچے اس کا محرک پانی کی حرکت کے پیٹریز تھیں۔

نشاۃ الثانیہ کے فن کاروں کو شہر کی تعمیراتی سیموں میں بڑی دلچ پی تھی۔وہ از منہ وسطی کے افسردہ شہری ماحول سے باہر نگلنا چاہتے تھے۔یہ ایک دقق فیشن بن چکا تھا جس کی وجہ سے شہر کی تعمیراتی منصوبہ بندیوں شہری نقتوں کا ایک سیلاب آگیا تھا۔ساتھ ہی مصور سی سکیپس (شہروں کے نقشے)ایے زادیہ سے تیار کرنے لگے جنہیں جدید تصویری نقتوں کی

پیش بنی کہا جاسکتا ہے۔تاہم وہ تصوریری ہی تنظیں جنہیں آرائش مقاصد کے لیے استعال کیا جاتا تھالیکن وہ جدید نقشہ کشی کی ترقی کی جاتب ایک اہم پیش قدی بھی تھی۔

دراصل نقشہ کشی کے پیشے میں فن کا رکے لیے بڑی کشش تھی۔ تیزی سے تجھیلی ہوئی نئی سائنس نے بڑے واضح انداز میں ان کے برای پخت بصری احساس کو ابیل کیا اور کئی چھوٹے فن کاروں نے اے اپنی آمدنی میں اضافے کی خاطر اپنایا۔ لیوناردو نے اپنی ذاتی خوش کے لیے اطالوی لینڈ سکیپ کے کئی رنگین نقشوں کے تکچ تیار کیے۔ وہ محض تصور پر منی معلوم ہوتے ہیں۔ ان کی تیاری میں نقشہ کشی کی روایت تر کیبوں کو استعال نہیں کیا گیا۔ لیکن دیگر صورتوں میں ہمیشہ کی طرح اس ذین تصوراتی دل گئی میں وہ اکملا نہیں کیا گیا۔ لیکن ہا تیوں کے مقابلے میں زیادہ دلیر تھا۔ نشات کی تصوراتی دل گئی میں وہ اکملا نہیں تھا تاہم وہ خوشی کے مقابلے میں زیادہ دلیر تھا۔ نشات کی تصوراتی دل گئی میں وہ اکملا نہیں کیا گیا۔ لیکن ما کے نظر آتے ہیں اور بہت ہوئے ریلیف نقشے کی یا د دلاتے ہیں اور یہ تاثر بھی دیتے ہیں کہ نشاۃ الثانیہ کی آنکھ چھوٹے اور ہڑے ارضی منظر کی تصویر چی ای طرح دیکھتی ہے۔ اگر کوئی ابتدائی ارضی منظر کی تصویر چیے ایمر و گیولیورز پٹی کی 'ڈ گر ای طرح دیک معمولی فرق نظر آئے گا۔

اپنے ملک میں قریبی تفصیلات اور باہر کی پر کشش دنیا کے مابین ای قتم کی قرابت کے احساس کی بنا پر دریافتوں کے زمانے کی جمالیاتی ہیجان نے فن کاروں کے تخیل کو مہمیز کیا۔ نشاۃ الثانیہ کے فن نے بڑھتے ہوئے چغرافیائی شعور کو اپنے مقبول موضوعات کے ذریعے منعکس کرنا شروع کردیا تھا چسے بدیکی ملک اور دہاں کے لوگوں کی تصویر کشی یا ان ملکوں کی سیاحت ہی کی خوشی میں موج کرنا۔ دور دراز جگہوں کو جیو تو کے زمانے سے ہی تصویروں میں دکھانے کا ربحان پیدا ہو گیا تھا۔ ریلی کھجور کے درخت اور صحرا کی ریت بچیب دغریب عمارتیں اور ان کے رنگین ماتھ جو اسلامی تزئین کی عکامی کرتے ہیں گہرے رنگ کے لوگ اور ان کے چروں کو حیشیوں سے چونکا دینے والی مشاہت بدیکی جانور جیسے ایک کوہان دالی ناقہ اور بندر۔

بد لیکی کلچر اور دور دراز مما لک کے لیے عمومی ہیجانی تحشش نے دریا فتوں کے دور کا آغاز کیا۔ بلاشبہ اسلام ے رابطے نے اجتماعی سیاحتی بخار کو پہلا تحرک فراہم کیا در ای اور پنج

نیچ کی تمیز کے بغیر تمام آبادی کو متاثر کیا۔ازمند وسطی کے اواخر ہے ای کے زیر اثر انتہائی مقبول قتم کے سفر نامے سیاحتی داستانیں اور مارکو بولو کے مشہور سفر نامے اور سیاحتی ر بور نمیں شائع ہونے لگیں لیکن جب نشاۃ الثانیہ کے کچر کو بطور غالب کچر کے اپنا لیا گیا..... تو پہلے اٹلی میں اور بعد میں پورے مغربی بورپ میں..... یہ متبول ر بحان سیاحوں کی ر پورٹوں کے ساتھ مدغم ہوگیا۔انہوں نے نا قابل یقین حقائق سے شخیل کو برا یکھنتہ کیا۔ای دوران اپن مانوں گردو پیش کو بدیسی ماحول سے تبدیل کرنے کی مقبول عام کیکن مہم خواہش نشاۃ الثانیہ کے فن میں بطور ایک موضوع کے داخل ہوگئی۔

او فیری کے پہلے کمروں میں سے ایک ہی جس کی تاریخ 1433ء ہے ایک پر کشش پیل ''دی ایڈوریش آف دی ماہی'' ہے جے حیسنائل دا فیر یا تو نامی پادوا کے مصور نے بنایا۔اپنے مقدس موضوع کو ایک وسلہ بنا کر وہ بیردن ملک سفری مہم کودکھا تا ہے۔ تمام غیر ملکی عناصر اس میں موجود ہیں: بندر نامانوس خدوخال دالے گہرے رنگ کے لوگ یہاں تک کہ چیتا اور شیر بھی لیکن سب سے پہلے جو چیز متوجہ کرتی ہے وہ سیاحوں کی کمی قطار کی عظیم اور طاقتور حرکت ہے جو دور افق تک پھیلی ہوئی ہے۔ یہ واضح ہے کہ مصور کا مقصد غیر ملکی سیاحت کو پیش کرنا تھا لیتن اپنی ہی طاقتور حرکت سے خواہ وہ گھوڑ نے اون یا کشق کے لوگ در یعے ہو غیر ملکی جگہوں کی تفل کشائی۔ (تصویر میں افق کے قریب ایک جہاز بھی نظر آ تا ہے) یہ تصویر نشاۃ الثادیہ کی تیز رفتاری کے وقت پر تیار ہوئی تھی۔ شہزادہ ہنری کے جہاز ران اس دفت افریقہ کے ساحلوں پر تھلے کر رہے تھے۔ جینا میل کی سے تصویر عوام کے ان اس دفت افریقہ کرتی ہے جنہوں نے دریا نتوں کی مہموں کو متحرک دیا تھا۔ اس احساسات کو پیش کرتی ہے جنہوں نے دریا نتوں کی مہموں کو متحرک دیا تھا۔

اطالوی فن میں یہ موضوع برا مرغوب ہوگیا۔ پندر ہویں صدی کے اختتام کے قریب بوتچیلی نے ایس ہی پیش قد میوں کی کٹی تصوریں بنا کیں۔لیوناردد نے بھی ایس ہی ایک تصور بنائی۔

غیر ممالک کے سفر کا خوش سے معمور بیجان سب کا مرغوب موضوع تھا جسے مسافروں کی بھیڑ کی صورت میں پیش منظر میں دکھایا جاتا تھا۔ابھی غیر ممالک کے سفر پانچ سو سال اور تھے اور پیشتر اس کے عام آدمی کو سفر کرنے کی سہولت میسر آسکے اور مغربی معاشرے میں گھمبیر تبدیلیاں ابھی واقع ہونی تھیں کیکن نشاۃ الثانیہ کا آرٹ اس زمانے میں

غیر ممالک کے پر جوم سفر کے محرکات کی عکای کرتا ہے .....قرون وسطی کی تقریباً غیر متحرک طرز زندگی سے نتگ آئے ہوئے لوگوں کی پر ہوش خواہش ایک قیدی کی طرح جو باہر کی دنیا کامتنی ہوتا ہے قرون وسطی کے محدود کر دینے والے محوروں سے بھاگ نطنے کی دریا تک رک ہوئی شدید خواہش نشاق الثانیہ کے فن میں نفوذ کر گئی۔اس نے عظیم دریا فتوں کو تحرک فراہم کیا اور جغراف کے علم کو ترتی کی راہ پر ڈالا \_ جغرافیہ پہلاعلم تھا جو ترتی کی راہ پر گا مزن ہوا۔ آرب اور سائنس میں بہ قرابت صرف زمین کی دریافت یعنی ایک منوع موضوع

کی کشش کی بنا پر پیدا نہیں ہوئی۔ اس کا تعلق نشاۃ الثانیہ کے انتہائی مرکزی صف ہے بھی تھا۔ جمالیات سے سائنس کی طرف توجہ اور پھر واپسی اس حیرت انگیز ہمہ گیری کا حصد تھا جے نشاۃ الثانیہ نے تخلیقی امکانات کے ذریعے واگز ارکیا۔ تاہم ایسی کلچرل فضا نے جو زمین کا حسن اور اس کے پوشیدہ طلسمات کو آشکار کرنا چاہے اور ایسی کوئسی چیز ہے جو کسی اہلیت کو اجا گر کرنے کے لیے ایگیخت مہیا کر علق ہے؟ انسان کی تمام امکانی صلاحیتیں دنیاوی مہمات کے مقابل آگئی تعیس ۔ ایسے ہمہ گیر چیکنی نے تمام فنون سائنس شیکنیکل مہمارت اور تحک اہلاغ میں موجود مہمارت اور تخلیقی صلاحیتوں کو متحرک کردیا۔ مخلف میڈیا کے استعال میں کی کوشش تھی۔

تمام نشاة الثانيہ کے دوران خداداد ذہانت دالے لوگ اپ آپ اور دوسروں کو یقین دلارے سے کہ مذصرف ان کے منتخب شعبوں میں بلکہ دوسر ، شعبوں میں بھی کسی کے دہم و گمان ہے بھی زیادہ وہ ی نمایاں سے جیوتو نے جو مصور تھا کیتھیڈرل کا بیل ٹادر ڈیزائن کیا اور پچھ عرصے تک اس کی تقییر کی تکرانی بھی کی فلوٹس کے دور نے نظر آنے والے نشانات یعنی بروٹس چیلی کا نارتگی کے رنگ کا گنبد اور پلازو و یکیو میں سے مینار بھی شامل ہے۔ آج پہاڑیوں نے پنچ دیکھتے ہوئے سب نے پہلے سے چیکدار نازک محارت نظر آتی میں منتقل ہونے میں کوئی تکلیف نہ ہوئی۔ (اگر کوئی غور نے دیکے تو گھنٹہ گھر کا رنگ برنگا مر مرخاص کھانڈرے اور آر کش طریقے سے استعمال کرنے میں اس مصور کی برات نظر آتی ہے اور ایس محمارت کھارت مان نظر آتی

برونس چیلی نشاۃ الثانیہ کا سب سے بڑا ماہر تعیرات تفا۔ گلڈز اور دوسروں کی تخالفت کے باوجوداس نے اپنی ہمہ گیری کا اظہار کیا۔ اس کی تربیت سنار کے طور پر ہوتی تھی لیکن اس نے کیتھیڈرل کی حصت پر ٹیکنیکل لحاظ سے دعوت مبارزت دینے والے قابل احترام کام کو قبول کیا۔ یہ بھی سننے میں آیا ہے کہ معماروں کی گلڈ والے اس سے ناراض ہوگتے تھ اور اسے جیل بجوا دیا تھا۔ تاہم مجلس بلدہ کے اراکین اس کی صلاحیتوں کے معترف تھ اور اسے جیل بجوا دیا تھا۔ تاہم مجلس بلدہ کے اراکین اس کی صلاحیتوں کے معترف تھ اور انہوں نے اتراد کروا دیا۔ دومن چینتھیان کے گذید کی طرح شہتر دن کو خم معترف تھ اور انہوں نے ایک نادر فنی کام کیا۔ وہ بیسٹری کے دروازہ بنانے کے مقابلے میں بھی شریک ہوا۔ میں ریلیف بنانے والے ایک اور سنار لوریز و گیرٹی کے ساتھ اس کا انتخاب ہوا نابغ کی ضد سے تنگ آ کر بیسٹری کا سارا کام گیرٹی کے سردار کی نا بلد ہی نا س نابغ کی ضد سے تنگ آ کر بیسٹری کا سارا کام گیرٹی کے سرد کرنے کا فیصلہ کرلیا۔ علاوہ ازیں یوتی چیلی کے ساتھ اسے چھت پر گذید بنانے کی گرانی پریشی مامور کردیا گیا۔ آخر بڑے تی بلی کی ضد سے تنگ آ کر بیسٹری کا سارا کام گیرٹی کے سرد کر ایک نا انگان باد ہو تی بلی کی ضد سے تنگ آ کر بیسٹری کا سارا کام گیرٹی کے سرد کر ایکن ار کین بلد ہی نا س تی بلی کی ضد سے تنگ آ کر بیسٹری کا سارا کام گیرٹی کے سرد کرنے کا فیصلہ کرلیا۔ علاوہ تی بلی کی مور کردیا گیا۔ آخر بیٹ کی کرانی پر بلی کام اتی کام آ تی عمدگی کے ساتھ کو درجہ موں کی صورت میں ایک سے اسلوب میں کھمل کیا۔

ے جدا کرتی ہو۔ نثاۃ الثانیہ کی ترقی کے ساتھ اس ہمہ گیریت میں اضافہ ہوتا چلا گیا میہاں تک کہ مائیکل المجلوجیسا بڑا مجسمہ ساز جو اپنے فن پر پورے فخر کی بناء پر بظاہر اس قتم کی ہمہ گیریت کی ایک لاثانی مثال ہے خیران کن لچک کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اس نے کٹی تقییراتی کار ہائے نمایاں انجام دیۓ جیسے رہائتی پلاز دوں کے جوم ایک اعلیٰ طریقے سے ڈیزائن کی ہوئی مثارت کی پیشانی راہب خانے کے باغیچ میں ایک فوارہ جو حسن اور لطافت کا ایک لاثانی مرکب ہوار بردک کی چیش بنی کرتا ہوا اسلوب ساز ینہ اور فلورنس کے گردو چیش پر چھائے ہوئے برونس چیلی کی طرح کے رومن کمپانا پر چھایا ہوا سینٹ پیٹر کا گنبد۔

سسٹین چیپل کے دیواری نقوش اس کے فن کی ہمہ گیری کا میں ثبوت ہیں۔ایک عام واقعہ اس کی شہادت دیتا ہے۔اے لا ثانی ہونے پر بڑا فخر تھا'لیکن وہ پھر بھی ڈرامائی تبدیلی کا اہل تھا۔واقعہ سہ ہے کہ جب پوپ نے اے سسٹین گرج کی وسیع حصت پر تصویریں بنانے کو کہا تو اس نے غصے میں انکار کردیا۔''میں صرف مجسمہ ساز ہوں''لیکن بعد

یں اس نے اپنے آپ کو گرج میں بند کر لیا۔ اپنے بڑے برش سے حصت اور دیواروں کے اوپر والے حصوں میں بڑے افسردہ پیکروں کی تصویر کشی شروع کر دی۔ الحلے چار سال وہیں کام کرتا رہا'اس دوران کے اسلوب میں بڑی تبدیلی آئی لیحنی برش کے عصلے استعال سے گزر کر یہ مجسمہ ساز اپنے خاکوں کے لیے مناسب ہے۔ یونان کے بعد اب تک دنیا کے عظیم مجسمہ ساز کو اگر مصوری کرنی پڑی تو اس نے دنیا کو دکھا دیا کہ مصوری کیے کی جاتی ہے۔ مائیکل انجیلولڑ کپن سے ہی گیرٹی کو پند کرتا تھا۔ اس نے بھی مصوری کو اس حد تک تو سیج اس حد تک تبدیل کیا کہ وہ مصوری لگنے گی۔ مائیکل انجیلو بھی مصوری کو اس حد تک تو سیج دے دہا تھا کہ اس میں مجسمہ سازی کے عناصر درآ ہے۔

اس تنگ شخصیصی دور میں ہمیں ایک ہی شخص میں موجود بہت ساری اہلتوں سے الجھن ہوتی ہے۔ہم اس دجہ سے پریشان ہوئے ہیں کہ معاشرے کی سہولت کے پیش نظر کولی اہلیت کس خانے میں رکھیں \_نشاۃ الثانیہ کے لوگ اپنی خداداد استعداد سے لطف اندوز ہوتے متھے۔عالمگیرانسان کی اس ہمہ گیری ہے آرٹ ادر سائنس دونوں مستفید ہوئے۔

لیوناردو کا پندرہویں صدی میں ایک قریبی پیشرو تھا۔ایک جدید مورخ نے اے''ابتدائی نشاۃ الثانیہ کی عبقریت'' کہا ہے۔تناظر یا پس منظر کے قوانین اور عمارت سازی اور فن کے علاوہ لیون بنتا البرٹی نقشہ کشی اور ریاضی میں بھی دلچیں لیتا تھا۔ ہر شعبے میں اس نے اہم خدمات سرانجام دیں۔ یہ بھی عجیب بات ہے کہ کر پنو گرانی ( Cryptography) لیعنی خفیہ تروف یا رمزی علامات کا فن اور کوڈ بنانے کی جدید سائنس بھی اس سے شروع ہوئی۔ یہ اس کی ذہنی توانائی کی شہادت ہے۔

گوالبرٹی ایک زنان زدخلائق لفظ تو نہ بن سکالیکن وہ اپنے نازک ٹسکن خدوخال اور اپنی مرتعش توانا ئیوں کے ساتھ نشاۃ الثانیہ کی پوری وسعت کی بتجسیم کرتا ہے۔ جنگ کے جدید جاسوں جود شن کا گوڈ توڑنے میں لگے ہوتے ہیں اس البرٹی کے اتنے ہی مرہون منت ہیں جینے کہ آرٹ کے طالب علم جو آج بھی ای وضع کردہ اصولوں کے تحت ڈرائنگ کرتے ہیں۔

فلورنس کے مرکز میں وایا دیلادگانودا (Via Della Viga Nuovà) سے گزر کر دریا کی طرف جاتے ہوئے شہر کی عمارت کا انتہائی ماتھا دیکھ کر حساس طالب علم کھڑے

کے کھڑے رہ جاتے ہیں۔ یہ روسیلانی تحل ہے جے البرٹی نے ہی بنایا تھا۔ یہ تناسب اور توازن کی بہترین مثال ہے۔

کیا ہم اپنی بزدلان یخصیص کے بعد کمی ذہن کی اتن دسعت کا تصور کر کے ہیں؟ اپنے چہرے پرتشویش کے باوجود البرٹی کو زندگی کی انتہائی ہم آ ہنگی کے وژن سے ضرور تحریک ہوئی ہوگی موگی حقیقت میں عالمگیر نابغہ دنیا کی عالمگیر کو حدت پر یقین رکھتا تھا۔کا ننات کی ساخت میں تنظیم کے اصول یعنی اس میں مضمر حسن کو اس نے ریاضی کی اصطلاحوں کے ذریعے پہچانا ہوگا۔نشاۃ الثانیہ کے تعقل پند ذہن کی عالمگیریت کی عالباً آخری چک تھی۔

تصور کے تناظریا کی منظرین البرٹی کی انتہائی ذہین خدمات ڈیر مصدی کے اجتماعی تج بات کی پیداوار تصیں میظرین البرٹی کی انتہائی ذہین خدمات ڈیر مصدی کے اجتماعی تج بات کی پیداوار تصیں میونو سے لے کر ماسا کیوMasaccio اور پاولو او کچلو (Paolo Uccolo) تک مصور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا محکور کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا محکور کم محکور کیبرٹی اور دونا تیلو جیسے مجمعہ ساز اور بردٹس چیلی ا کیلے یا محکور کم کم کم کم کر کے اپنی مطالعات میں محکور فی کم کم کی پڑی کی محکور کی محکوم کم کم کم کر کے اپنی کتاب آن پینڈنگز بلد اس کا سرا ان محکی فریز کے کہ محکوم سائنس دانوں نے سائنس کی ہیا ہم ابتداء نہیں کی جائی ہیں کی محکوم سائیں کی حکوم کر کے اپنی محکوم کی تجار ہیں کی محکور نی دونوں نے سائنس کی ہو ہم ابتدا نہیں کی محکوم سائنس دانوں نے سائنس کی ہو ہم ابتداء نہیں کی جائی ہیں کی حکوم کی کروں کے زیادہ بلند نہیں محکوم مسائنس کی طرف رجوع کر نے کی جائی ہو بھی تحکم کے ایک محکور نی دیلوں کی جائی ہوں کہ محکوم کی دونوں کی محکوم کر نے کی جائی ہوں کی دولوں کے دار کی دولوں کی حکوم کی دونوں دولوں کی دولوں دولوں دولوں دولوں کی دولوں کی دولوں کی دولوں کی دولوں کی دولوں دولوں کی دولوں کی دولوں دولوں دولوں کی دولوں دولوں کی دولوں دولوں دولوں دولوں کی دولوں دولوں دولوں کی دولوں دولو

دوسرے الفاظ میں تصوروں کے تناظر یا پس منظر کے قوانین تجرباتی طریقوں ے درکشالوں میں اپنے اپنے تجربات کے تبادلوں ہے دریافت ہوئے اور جمرد تلخیص کے روپ میں سائنسی تشکیل پس اندلیثی کے طور پر بعد میں ہوئی۔ چونکہ ایے ہی اقدام دوسرے شعبوں میں بھی ہوئے ہم سے کہنے میں حق بجانب بیں کہ سائنسی نظریے ادر عملی تجربات کا ملاپ ہی نشاۃ الثانیہ کی نمایاں خدمت ہے۔سائنس کی ترقی میں سے دونوں ریشے جو ماضی میں کبھی کبھار بے قاعدگ سے اکث ہوجاتے تضاب ایک ایے رشتے میں مربوط ہو گئے جس میں اکثر ترمیمیں تو ہو کتی تھیں کی ترقی ہو رہی تھی جدانہیں ہو کتے تھے۔ جغرافے میں بھی ایک مماثل ترقی ہو رہی تھی۔ تو سکا نیلی اور اس کے احباب نے

پرتگالی جہازرانوں کے عملی تجربات اور خیالات کی سٹر یواور بطیموں کے نظریات کے ذریعے چھان پھٹک کی اور تیز منطقی قکر کی بناء پر زمین کے بارے میں نے تصورات استوار کیے۔ چھان پھٹک کی اور اینگر یونگ دونوں میں بھی ولی ہی ترقی نظر آتی ہے۔ جہاں جرمن ورکشاپوں میں خیالات اور تجربات کا سرگرم تبادلدان ایجادات کا پیشر و تھا' یہ بھی دلچ پ امر ہے کہ ان سب ہنر مندانہ پیش قد میوں میں 1430ء یا 1440ء میں آخری تیزی آئی۔ یہ از منہ وسطی کے ورکشاپوں کی عملی دراخت (اور زمانے کی جہاز رانی) اپنے متعلمانہ عارفانداور کلا یکی عناصر دالی نظریاتی روایت کے ساتھ از منہ وسطی کی سائنی روایت میں مدخم ہو رہی تھی اور جد یہ سائنس مضبوط تجرباتی ہیں در استوار ہو رہی تھی۔

تناظر کے قوانین وضع کرتے وقت البر ٹی بی نشاۃ الثانیہ کا مخصوص سائنس دان ثابت ہوا۔ ریاضیات میں تربیت یافتہ ذہن کے ساتھ وہ فن کاروں کے ٹو لتے ہوئے تر قیاتی پیش قد میوں کا جائزہ لے رہا تھا۔ یہ جائزے کبھی کبھی تو انتہائی معقول ہوتے تھے لیکن من حیثیت الحجموع غیر ہمدرداند اور منذبذب ہوتے تھے۔ تو سکا نیلی کی طرح وہ فلورنس کی تنگ گلیوں میں واقع سٹود یوز کے چکر لگاتا تھا جو اکثر مکانوں کے پچھواڑے بڑھی ہوئی گھاس کی طرف کھلتے تھے۔ بطور فن کار اور آرکیٹیک اور تربیت یافتہ ریاضی دان کے وہ ان بی میں سے تھا ور اس حیثیت میں وہ ان سے سوالات پو چھتا تھا اور بحث وہ تحص کرتا تھا۔ وہ ان اسلام کے ذریعے حاصل شدہ کلا تیکی آچئیکل نظریات کی روشن میں دیکھا اور ان کو تیار شدہ قابل اطلاق تصورات میں ڈھالا۔

البرٹی کے کارنامہ کی وضاحت نقط ارتکاز ماسکی نقط یا معدودی نقط (فوکل پوائن ) کی ترقی سے ہو علی ہے جو تناظر کے مسل میں ایک فیصلہ کن کردار ادا کرتا ہے۔ ابتدائی نشاۃ الثانیہ کے فن کار ایک کی بجائے کی نقطوں پر خطوط کا ارتکاز کرتے تھے۔ (جیوتو کے پیرو کارتادیوگادی کی ایک تصویر میں ہمیں ایے نقطوں کی اتی بہتات نظر آتی ہے کہ پس منظر کے طور پر پیش کیا ہوا ڈھانچہ فلورنس کے کسی پرانے حصے کی بجائے ایک تفریح گاہ کی محول بھلیاں لگتا ہے۔)

البرٹی کے زمانے میں ایک شائستہ فن کارنے یہ مفرد ضد پیش کیا کہ تناظر میں دو نقط ہائے ارتکاز ہوتے ہیں اور یوں اس اختلال میں اس نے تعظیم کا ایک عضر داخل کردیا۔ بروٹس چیلی کو نقط آغاز کا موجد سمجھا جاتا ہے۔ حقیقت سہ ہے کہ البرٹی کی کتاب آن پینٹنگز کی اشاعت سے آٹھ سال پہلے چرچ آف سانتا ماریانو یلا میں ایک تصویر دی ٹرینٹیٹ کی نمائش ہوئی۔ اس میں ماسا کیو نے اہل فلورنس کو گر ہے کے تناظر سے مہبوت کردیا۔ یہ زندگی سے اتنا قریب تھا کہ دیکھنے والوں نے ایک کمھے کے لیے محسوں کیا کہ وہ تصویر کے بجائے واقعی ایک اصل چیز دیکھر ہے ہیں۔

محض ادھرادھر شؤلنے سے یا تو سکانیلی جیسے ریاضی دونوں کی مدد سے (جو ہر طرح سے ایسے تجربات میں شامل تھا) فلورنس کے فن کار تناظر سے مسئلے کے مکنة حل کی تجرباتی حد تحریب آچکے تھے۔البرٹی نے جو کیا وہ ان فیضان یافتہ تجربات سے درا ایک فیصلہ کن قدم تھا۔اس نے ثابت کیا کہ معددم ہونے والا نقطہ انسانی وژن کی کارگزاری ہے اور اس کا اقلیدی مقام ایک مثلث کا تصور کرکے معلوم کیا جاسکتا ہے جس کا قاعدہ فن کارکی آ تکھ سے ہم مکان ہواور جس سے اصلاع مثلث کی راس کی طرف مرتکز ہوں۔(البرٹی نے مثلث کو ایسے تخیل کے پردے یا گرڈ پردیکھا)۔

اس سے زیادہ سہل وضاحت میہ ہے کہ ایک طویل روایت کے الٹے سید ھے عملی تجربات کو مناسب اقلیدی اصطلاحوں میں بیان کرکے البرٹی اس کو آ پنگس کی سائنس ک جائز سطح پر لے آیا۔اس نے ایک انتہائی مختلف قتم کے وژن میں ایک شنظیم پیدا کردی جس کے لیے فن کار اس دن سے پریشان تھے جب ان کی نظر پہلی دفعہ دنیا پر پڑی۔اس کا نمایاں کارنامہ ہیہ ہے کہ اس نے اس شنظیم کوفرد پر مرتکز کیا جوخود نشاۃ الثانیہ کا اہم ترین نقطہ تھا۔

اپنی تمام سیکنیکل پیچید گیوں کے باوجود البرٹی کا یہ کارنامہ بہت خوبصورت تھا کیونکہ یہ دنیا کوالیک ریاضیاتی شنظیم میں دیکھنے والے اور انتہائی ہم آ ہنگ شہر میں ایک انتہائی ہم آ ہنگ عمارت ڈیزائن کرنے والے کے شایان شان کارنامہ تھا۔

اس کی اپنے ہی ہاتھوں اپنی بنائی ہوئی تصویر میں لیوناردد کی آتکھیں دنیا کی عجیب وغریب آتکھیں ہیں۔بظاہر شدید گہرے کھونۃ میں کھوئی ہوئی وہ لامحدود خلا میں گھوررہی ہیں۔جھریوں سے بھرے چہرے پر جن تلخ تجربات کی لکیریں ہیں دہ دو آبدار ہیرے لگتی

بیں۔ انہیں ایک صاحب کشف کی آنکھیں کہنے کو بی کرتا ہے لیکن اس کا درون ہمیشہ کی طرح ای دنیا سے متعلق ہے۔ سائنس دان اور مصور ہونے کے ناتے اے درون پر بطور ایک تجرباتی ترکیب کے پختہ یقین تھا۔ تاہم دہ درون کیا تھا اور ان غیر معمولی آنکھوں سے بید دنیا کیسی لگتی ہوگی اس کے ہم عصروں کے لیے ایک معمد تھا اور آج کے سکالرز کے لیے ایک راز۔ اگر چدا پنی تصویروں کی صورت میں اس نے اپنے درون کا ایک ریکارڈ چھوڑا ہے اور اس کے خیالات اور فن دونوں نظر آتے ہیں کیکن اس معمے کو عل کرنا تو کہا نی ریکارڈ مزید بے شار سوالات کھڑے کردیتا ہے جو ہمیں اس دنیا کے انتہائی غیر معمولی انسان کی دہنی چیچید گیوں میں اور بھی جذب کرتے چلے جاتے ہیں۔

کافذوں کے اس انبار کے باوجوذجو لیوناردو کے متعلق صبط تحریر میں آچکے بین ہمیں یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ تکھی بک اور نوٹس سے لیس وہ اپنے مشاہدات میں کمی چیز کی جبتجو کردہا تھا۔ہم اس ذہن کو کیے بچھ پائیں گے جس میں ایک سائنس دان کا تجزیاتی تبتس اور فن کار کی شستہ حساسیت عبقری سطح پر ایک ساتھ است میٹے تھے جن کو وہ بڑی شدت سے بروئے کار لارہا تھا۔ یہ امر کہ اس کا فن اور اس کی سائنسی فکر باہم آ میختہ تھے.....روشن کی ہیت پر اس کے نوٹس اس کے تفصیلی جسمانی مطالعات یا اس کے کثیر جیولوجیکل مطالعات میٹی اس کے فن میں منعکس ہونے والے سب عناصر.....اس معم کو اور الجھا دیتے ہیں۔ ان موگا لیکن اگر ایسا تھا تو وہ کیا رشتہ تھا؟ (اس پر اسرار شخصیت کا معمہ جس میں اتی زیادہ انسانی موگا لیکن اگر ایسا تھا تو وہ کیا رشتہ تھا؟ (اس پر اسرار شخصیت کا معمہ جس میں اتی زیادہ انسانی مولا ہے ہیں ایک نے حصول کے لیے ہم ذہنی طور پر ساری عمر کوشاں رہتے ہیں ابھی تک حل طلب ہے) اس بات سے سکار زمشتعل ہوتے ہیں اور یوں وضاحتی طلیت کا اس کے متکانی کوئی لازی مشتہ ضرور تکھتے ہیں کیکن وہ ہمیشہ ایک معمہ ہی رہ کہ کا اور یوں وضاحتی کا معرب میں اتی زیادہ ان کی کے متلہ میں ہیں ہیں ہیں تھی حلی تکھتے ہیں لیکن دہ ہمیشہ ایک معمہ ہی رہ کہ اور یوں وضاحتی علیت کا ایک مرغول ہی میں ہیں ہیں کہ کہ حک

لیوناردد او نچی ہماری زمرہ بندی میں نہیں آتاتھا۔ شاید اس کی دجہ بیر ہے کہ اس میں خود بڑی توانائی تھی اور زندگی میں وہ بڑی شدت ہے محو تھا اور اس کا مطالعہ وہ بڑی تواتر سے بغیر رکے ہوئے کرتا تھا۔ نہ تو ایک غیر جانبدار سائنس دان تھا'جو اپنے اعلیٰ تجزیاتی انداز

میں پرسکون ہوادر نہ ہی وہ جذباتی فن کارتھا جوتہی مغزی ہے اپنے موضوع کا گردیدہ ہو۔ وہ این محتاط بلکہ 'سائنس اعتبار ب' تیار کی ہوئی تصویروں میں سب سے زیادہ غیر جانبدار ب اور اين سائنسي نوش ميس وه ايك كلايكي غير پيشه ور بهمه وقت اين موضوع ب عشق میں بہتلا ایک نوجوان کے جوش کا اظہار کرتا ہے۔ اس کی تصویروں میں ایک بے خلل سکون کا احساس چھایا ہوا ہے۔ یہ ایک قتم کی کونیاتی ہم آبنگی ہے جس میں اس کی شدید اعصابی بے چینی اور بے نام مسائل جو اس کے فن کے لیے فطری ہیں بتحلیل ہو جاتے ہیں لیکن اے کسی بھی صورت میں بےحس نہیں کہا جاسکتا۔ نہ ہی کیوناردو کے سائنسی مشاہدات کو ان کی یر جوش اور شاعرانہ صفات کے بادجود کسی طرح غیر پیشہ درانہ کہا جاسکتا ہے۔اس کے مشاہدات داضح طور پر ایک خلقی ذہن کا انکشاف کرتے ہیں کئی پر معنی موضوعات پر جو نا قابل یفتین حد تک اینے زمانے سے آگے تھے جران کن ادراک سے معمور اور تھوں طریق کارکا استعال ایک بز بخلیقی ذہن کا ثبوت ہے لیکن پھر بھی کوئی نہیں کہد سکتا کہ اس کا طریقہ کیا تھا۔ اس کامسلمہ زمروں میں فٹ ند ہونا ..... جو اس کے ہم عصروں کے لیے بھی اتنا ہی پریثانی کا باعث تھا جتنا کہ جارے لیے حیرت کا باعث .....اس کی شخصیت اور زندگی کے ہر پہلو پر محیط ہے۔اپنی سائنسی فکر میں وہ مقبول عام ربحان سے علیحدہ رہا۔ بیداس قشم کے طاقتور ذہن کے لیے حیران کن خصوصیت تھی۔وہ نہ صرف دری تربیت میں گورا تھا جو اگر ہوتی تو اے دوسرے سائنسدانوں کے بربر لے آتی اور جے وہ اپنے شوقیہ مطالعہ سے یورا کرنا حابتا تھا' بلکہ وہ مسئلے کی تشکیل میں'جو اکثر اس سے پہلے ہی ہو چکی ہوتی 'ہمیشہ(ادر اکثر اس کے حل میں بھی ناکام رہا۔جو چز بڑی شدت سے اسے دوسروں سے علیحدہ کردیتی بے وہ میہ ہے کداس نے سائنس کی ایک بھی بلاداسطی خدمت سرانجام نہیں دی (وییالیئس پر ای کا اثر ملاداسطه قعا) به

لیوناردو کے تمام مشاہدات تھیلیے ہوئے نوٹس کی صورت میں ہیں۔اگر چہ وہ علم الاعضاء پر ایک اہم کتاب لکھنا چاہتا تھا اور اے شائع بھی کرنا چاہتا تھا (جس کا منظم خاکہ ڈرافٹ کرلیا گیا تھا)لیکن مشاہدات کی کثرت اور تنوع نے اس بلند و بالا منصوبے کو ختم کردیا۔نوٹس میں جو کچھ ہمیں ملتا ہے بے تر تیب اور بے رابط خود کلامی ہے۔ یہ ایک عظیم ہاتھ کا تصوراتی شارٹ ہینڈ ہیں جو ایک مسلے ہے شدید طور پر الجھنے کے بعد دوسرے پر چلا جاتا

ہے۔ان میں تسلسل کا بھی فقدان ہے۔ہم اس نیتیج پر پینچتے ہیں کہ جس مسلے نے بھی اس شدت سے اس کی توجد اپنی طرف مبذ دل کی ہوگی وہ ایسا مسلہ ہوگا جس کا مطالعہ وہ صرف اپنی ذات کے لیے ہی کررہاہوگا۔

لیے میں سائنسی انقلاب کی گئی اہم بصیرتوں تک پینچنے کا اہل تھا بلکہ بیسویں صدی کی سلح میں سائنسی انقلاب کی گئی اہم بصیرتوں تک پینچنے کا اہل تھا بلکہ بیسویں صدی کی عیکنالوجی کے خاصے بڑے جسے تک بھی وہ پینچنے کے قابل تھا..... خود ایک قومی ہیکل تنہا تی پند شخص تھا۔اس کے مرر رائٹنگ (Mirror Writing) میں لکھے نوٹس سے اس کی شخصیت کا معمہ اور بھی الجھ جاتا ہے۔اس طرح لکھنے کی وجہ میز نہیں تھی کہ وہ اپنے خیالات پولیس یا چرچ سینر شپ سے چھپانا چاہتا تھا کیونکہ پاپائے روم کا اقتدار اٹلی کی شہری ریاستوں 'چسے میلان یا فلورٹس تک (جہاں وہ رہتا ادر کام کرتا تھا) نہیں پنچ سکتا تھا۔نہ چرچ اور نہ ہی مقامی حاکم بیسے میلان کا دیوک الودو یکو سفروزا اس کے تختس کے خلاف تھے۔اس کی میر رازداری اس کام سے تخصوص تھی جو اس کے ذہن میں ہوتا تھا۔اپنے نوٹ تھم ہند کرتے وقت دراصل وہ اپنے آپ سے ہم کلام ہوتا تھا ادر نہیں چاہتا تھا کہ کوئی اس میں میں جو تھی تھی۔ تھے۔اس کی میں رازداری اس کام سے تخصوص تھی جو اس کے ذہن میں ہوتا تھا۔ کہ کوئی اس میں ہند کرتے وقت دراصل وہ اپنے آپ سے ہم کلام ہوتا تھا ادر نہیں چاہتا تھا کہ کوئی اس کا تقار ہو۔ تھے۔اس کی میں رازداری اس کام سے تخصوص تھی جو اس کے ذہن میں ہوتا تھا۔ کہ کوئی اس میں ہند کرتے وقت دراصل وہ اپنے آپ سے ہم کلام ہوتا تھا ادر نہیں چاہتا تھا کہ کوئی اس میں ہو۔اس کے مینوٹ آل

اپنے زمانے میں لیوناردو تنہائی پنداور پر اسرار شخصیت کے طور پر زندہ رہا۔ جب وہ نوجوان تھا اور نمایاں طور پر خوبصورت اور طاقتور تھا تو وہ افواہوں کا ہدف بنایا گیا۔ اس میں کچھ پچ ہو یا نہ ہو(اے اغلام کا مرتک گردانا گیا تھا) اس کا اپنا ردعمل اس غیر مزاحم معاشرے میں سخت زود حس تھا۔ اگر چہ الزامات واپس لے لیے گئے لیکن فلورٹس میں رہائش اس کے لیے باعث سرت نہ رہی۔ جلد ہی اے ڈیوک آف میلان کے ہاں ملاز مت مل گئی۔ ساری زندگ وہ مختلف وجوہات کی بنا پر زود حس ہی رہا۔ اس کے توٹس سے معلوم ہوتا ج کہ وہ ایک نامعلوم رقیب پڑجو شاید کسی یو نیورش کا ڈگری یافتہ ہوا پٹی سبقت شاہت کرتا چاہتا تھا۔

سائنسی مفکر ااور فن کار کی وہ ہری عبقریت کا حامل میڈخص بہت مشہور تھا۔ بید گمان ہو سکتا ہے کہ لوگوں کی نظر میں وہ بڑا محتر م ہوگالیکن ساری عمر وہ اپنی ساجی کمتری کے احساس

ے تلک رہا۔ نارل دنیا کے مقابلے میں اے اپنی ممتری کا احساس تھا جو اس کی اپنی عبقریت کے غیر متناسب عمل کا پیدا کردہ تھا۔ ایک ایسا شخص بحس کی شہرت اپنی زندگی میں بہت زیادہ تھی اور تاریخ میں بے مثال اس کو بغیر کسی کمی کے سابح کے ہاتھوں اذیت ملی محض اس دجہ ہے کہ اس کی جنسی ترجیحات کو تسلیم نہیں کیا گیا جو نشاۃ الثانیہ کے فن کار میں جران کن ہے اور اس سے بھی زیادہ جران کن سدامر ہے کہ اس کے پاس کسی دانش گاہ کی کوئی سند نہیں تھی۔

حقیقت میں لیوناردو کے تجربات اور مشاہدات آزادادر ولیرانہ تھے۔ وجہ بیتھی کہ وہ متطلمین کے مناظرانہ عقائد سے آزاد تھا، جن کی تعلیم یو نیورسٹیوں میں دی جاتی تھی۔ اس کا اپنا مطالعہ برا دسیع تھا اور وہ قرون وسطی کی سائنس سے بخوبی آگاہ تھا۔ تاہم اس نے اپن مشاہدے کی تازگی اور نئے پن کو جاری رکھا جو ایک با قاعدہ متعکماند تربیت کے تحت لازمی طور پر وب جاتے۔ جدید نقطہ نظر کا عضر جو اس نے سائنس میں داخل کیا اس کی عبقریت کا سرچشمہ تھا جس کی وجہ سے وہ دنیا کو صرف اپنی نظروں سے ہی نئے میر متعصّب اور لا ثانی وزن میں دیکھ سکا۔

یہ رسوائے زمانہ 'لیوناردو مسٹری''اس کے ذاتی تضادات سے مزید گہری ہو جاتی ہے۔اس کے ہم جنسی رجحان کی جو اس کی بعد کی زندگی میں اور داضح ہو گیا' وضاحت مونالیزا کی تصویر سے ہوجاتی ہے۔ آرٹ کے پچھ ماڈرن مورخوں کا خیال ہے کہ اس کا ماڈل ایک مرد تھا'لیکن سیہ ہر شخص جانتا ہے کہ اس کا اصل ماڈل وہ نوجوان عورت تھی'جس کا بوڑھا کاروباری شوہر اپنے کام سے سلسلے میں فلورنس سے اکثر باہر رہتا تھا۔وہ اپتی میوی کے لیے پچھ تفریح فراہم کرنا چاہتا تھا۔ ہماری معلومات کے مطابق اس خاتون کا شوہر میسرویل جیوکو ندوفن کار لیوناردو کی ہم جنسی کی شہرت کی وجہ سے اپنے آپ سے مطمئن محسوں کرتا ہوگا۔

لیکن حالات اس ڈگر پر نہیں چلی۔ اس تصویر کے لیے اس خاتون کے گھر میں تین سال تک نشستیں چلتی رہیں اور اس با قاعد کی بے بس کی لیوناردو کو عادت نہیں تھی۔ اس دوران اس نے بادشاہوں چربن کے اعلیٰ حکام اور اعلیٰ طبقے کی خواتین کا کام کرنا بند کر دیا۔ اس بیزار خاتون کا نشستوں کے آغاز سے پہلے اسقاط حمل ہوچکا تھا۔ یہ ممکن ہے کہ اس خوبصورت نوجوان اور مشہور مصور سے تصویر بنوانا اس کے لیے ایک موثر تفریح کا سبب بنا ہو۔دستاویزات کی کمی کے باوجود یہ مشہور تصویر بنوانا اس کے لیے ایک موثر تفریح کا سبب بنا

ہو۔دستادیزات کی کمی کے جو کسی نظر نہ آنے والے مرد کے ساتھ خاموش عشق بازی میں مصروف ہے اور بید نظر نہ آنے والا مردخود مصور ہی ہے۔ لیوناردو نے جو پر اسرار کیفیت گرفت میں کی ہے وہ ایک مرد اور ایک عورت کے درمیان جذباتی تیجانی تھنچاؤ کا گریز یا موضوع ہے۔ یہ نہ صرف خاتون کی لطیف جلد کی رنگت اس کی سیال مسکر اجٹ ایک ایے شخص کی غماز ہیں جو نچلا نہ بیٹھ سکتا ہو..... ایسا عضر کینوں پر گرفت میں لینا جرت انگیز ہے.... یہ سب حواس کی خاموش لیکن شدید ہنگا مہ آرائی کی مفازی کرتے ہیں میں این جرت انگیز ہے.... یہ منظر بھی ای موڈ کو ظاہر کرتا ہے..... ایک حس جذبے کی سرر یطست علامتیت کی طرح سرکش اور طوفانی پس منظر جس کی جامع گہرائی دو غری مساوی حصوں میں تقسیم کی گئی ہے ،یہاں تک کہ افق بھی غیر منشکل نصف حصوں میں بٹ گیا ہے۔سارا منظر خیال انگیز رگوں اور شکلوں کے درمیان ایک محبت بھرے خواب کے لینڈ سکیپ میں تبدیل ہو جاتا ہے۔

جب ہم پہلے سے سوچ ہوئے خیالات الگ رکھ دیتے ہیں اور اپنے آپ کوان یچ احساست کے حوالے کردیتے ہیں جو مید تصویر ہمارے اندر پیدا کرتی ہے تو اس پر اسرار نابغے کی میہ رمزید تصویر اپنا راز فاش کرتی ہے۔ لیوناردو نے ان انتہائی گریزاں اسرار میں واض ہونے کی کوشش کی ہے جو ہمارے تجربے میں بھی آ بچتے ہیں.....اور شاید ہم بھی کم بھی اس تجربے سے دو چار ہو بچتے ہیں۔ اس نے ان اسرار کو ابد تک کے لیے اپنی گرفت میں لے لیا ہے۔

کہانی کو ایک پر اسرار مقام پرختم کرنا ہزا دل کش بھی ہے اور غیر اطمینان بخش بھی۔ لیوناردو کا مکند متحیر کرنے والا وجود اس قتم کے تحیل کے لیے بڑا موزوں ہے جو لیوناردو سے اور دوسرے معنوں میں پوری نشاۃ الثانیہ سے سکالرز اس کے ساتھ تحلیلتے چلے آرہے ہیں۔ مسائل کے حل تجویز کرنے کے مقابلے میں ان کو ڈرامائی انداز میں پیش کرنا پہت آسان ہے۔ جو کچھ لیوناردو کے متعلق عجیب وغریب لگتا ہے تاریخ کے وقت تناظر میں دیکھنے سے ندائنا عجیب لگتا ہے اور نہ ہی اتنا غریب ۔ اگر ہم اس نابغے کو نشاۃ الثانیہ یا چار سو سالد مسلسل عمل کی پیداوار کے طور پر قبول کرلیں تو اس کا اتنا پر اسرار ہونا اور اتنا تنہا ہونا اتنا عجیب نہیں لگتا نہ ہی وہ تاریخ میں رسم وروان کا متحرف دکھائی دیتا ہے۔ لیوناردو اس ارتقا کی حکمل علامت نظر آ تا ہے..... پر اسرار الیکن صرف اس حد تک جس حد تک ایک نابغے کا

اندرونی عمل پراسراریت کا مطالبہ کرتا ہے۔تاہم وہ اپنے سے پہلے والی ترقی کا بی منطقی نتیجہ ہے۔

تاریخی سیاق وسباق میں سب سے پہلے جو بات معلوم ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ فن اور سائنس دونوں پر اس کی بکساں مہارت لا ثانی نہیں تھی۔ یہ شویت پوری نشاۃ الثانیہ سے مخصوص تھی۔ اس دنیا سے دلچیں کا جڑ دال اظہار قرون وسطی کے کلچر کی مادرائی ردایت کے خلاف اقدام تھا۔ ابتدائی نشاۃ الثانیہ کے دوران ایک بی شخص میں فن کاراور سائنس دان ایک محدود پیانے پر انحضے نظر آتے تضے بلکہ ایک میڈ یم کو چھوڑ کر کسی دوسرے میں اظہار کرنا نشاۃ الثانیہ کی ثقافت کا لازی آئیڈ مل تھا یعنی عالمگیر انسان ۔ لیوناردو کو بھی اس زمانے کے دوسرے فن کاروں کی طرح اپنی ہمہ گیر صلاحیتوں پر ناز تھا۔ نہیں معجز ے دکھانا چاہتا ہوں''سب انسان کے امکانات کا اکتشاف جو عملی پر ان کا اپنا ہی اکتشاف تھا' نشاۃ الثانیہ کی شاخت کا نامیاتی حصہ تھا یعنی دنیا کی دریافت کی مہم کا فطری پہلو۔ ذاتی اکتشاف اور ذاتی پر عدم تحفظ کا احساس بھی اس اجتماعی جذبے کی ایک دیلی پر اور تھا۔ میں میں دری تشاۃ الثانیہ کی پر عدم تحفظ کا احساس بھی اس اجتماعی جذبے کی ایک دیلی پر اور تھا۔ میں میں داتی تھا۔

لیکن میرسب اضافی معاط بیس۔ اصل بات تو میہ ہے کہ لیوناردو کے لئے زندگی بردی پر کشش تھی اور اس لحاظ سے وہ نشاۃ الثانیہ کے کچر کی کمل تجسیم تھا۔ اگر نشاۃ الثانیہ کے مرکزی چیلنج نے انتہائی طاقتور توانا ئیاں وا گزار کیس تو لیوناردو کی شخصیت میں وہ پوری طرح روبہ کار آئیں۔ زندگی کی کشش نے اسے پوری طرح جذب کر لیا تھا اور میہ کشش لا ثانی بھی تھی اور شدید بھی۔

ایک ایسی تہذیب کو جوتاریخ میں اپنا مقام بنانا چاہتی تھی دنیا کے متعلق ابتدائی قسم کے سوالات پر توجہ مزکور کرنے کے لئے ایسے شخص کی ہی ضرورت ہے جو فطرت کے مظاہر میں پوری طرح غرق ہو کر سوچ سکے۔ دریا کیے وجود میں آتے ہیں؟ کمی غار کے اندر سے جیولیوجیکل ساخت کیسے نظر آتی ہے؟ پرندوں کو ہوا میں اڑانے والی کونی طاقت ہے؟ کچھلی کس طرح اپنی دم کے بل پر تیرتی ہے؟ دوڑتے وقت خرگوش کس طرح اپنی پچھیلی ٹائلیں استعال کرتا ہے؟ کسے اور کن پھول کے زور ہے آدمی زمین پر بیٹھ کر کھڑا ہوتا ہے؟ اس قسم

کے سوالات کی زندگی کجر لیوناردو پر بارش ہوتی رہی۔ یہ سوالات اس زمانے کی سائنس کے مرکز می سوالات تھے۔ حرکت کے مسائل لیوناردو کے لئے بھی دائمی کشش کا باعث تھے اور اس طرح کو نیاتی مسائل موسموں کے متعلق سوالات اور انسانوں اور حیوانوں کی اناٹو میکل تفصیلات بھی ایسے سوالات تھےٰ جن میں دوسروں کو اور اسے بھی دلچی تھی۔

الی یک طرفہ توضیح ایے ذہن کو بالکل نظر انداز کر دیتی ہے جو اپنے موضوع ے پوری طرح غرق ہو چکا ہواور ہر قابل عمل ترکیب کو بردے کار لا رہا ہو۔ خواہ می سارے مخصوص معے ہول جو اس کے مشاہدہ کرنے والے ذہن کو فطرت پیش کررہی تھی یا کوئی زیادہ اثر پذیر اور بنیادی چیز جس کی تلاش میں وہ سرگردال رہا..... ای گریز یا کیفیت کی طرح ہے اپنی مونالیزا میں گرفت میں لانے کی اس نے کوشش کی..... لیوناردو کی پر اسراریت کے قلب میں زندگی کی پر اسراریت کی انتہائی جذباتی تلاش موجودتھی۔

تاریخ کی روشنی میں لیوناردوا گرانیا ہے ہم اے جدید سائنسی ذہن کا مثالی نمونہ کیوں سبجھتے ہیں؟ اور پھر آخر سائنس دان ہی کیوں؟ ایک دفعہ پھر ان سوالات کے جوابات

بدیمی ہونے سے قاصر ہیں لیکن شاید ان کے ذریعے ہمیں پھوادراک ہو جائے۔ بطور سائنس دان کے لیوناردو کا مرتبہ شاید مشکوک ہے۔ سائنس کی ترقی میں کوئی خدمت بجالانے یااس میں کوئی حصہ ڈالے بغیر ہم اے ایک سائنس دان کیے تسلیم کر لیں؟ (یاد رکھنا چاہیے کہ علم الاعضا اور فزیالو ہی میں اس کی خدمات بالوا سطر تھیں اور تازہ نہیں تھیں) مزید برآن اپنی سرسری تعلیم کی وجہ ہے جس کا اس کو شدید احماس تھا؛ اس زمانے تھیں) مزید برآن اپنی سرسری تعلیم کی وجہ ہے جس کا اس کو شدید احماس تھا؛ اس زمانے نیس کر ایک مزید برآن اپنی سرسری تعلیم کی وجہ ہے جس کا اس کو شدید احماس تھا؛ اس زمانے نظر نظر کے زمرے میں بھی نہیں آتا' جنہوں نے سکول آف شارٹ کے دنوں سے پر جوش اور مسلسل تبادلہ خیالات کے ذریعے ابتدائی جدید دور کے دنوں سے دنیا کی تعلیم کو آگے بڑھایا۔ لیوناردو کے حیران کن ٹیکنیکل خیالات کو بھی صنعتی اطلاق کی صلاحیتوں کے فقدان ک ہڑھایا۔ لیوناردو کے حیران کن ٹیکنیکل خیالات کو بھی صنعتی اطلاق کی صلاحیتوں کے فقدان ک ہوایا۔ لیوناردو کی خیران کن ٹیکنیکل خیالات کو بھی صنعتی اطلاق کی صلاحیتوں کے فقدان ک ہوایا۔ لیوناردو کی خیران کن ٹیکنیکل خیالات کو بھی سندی اطلاق کی صلاحیتوں کے فقدان ک مائی ہو ایک وسیع دائرہ اثر کی بیش گوئیاں تو ہیں لیکن وہ جد یہ دیں چکندار کو تا کے اس کی دیتے حصہ نہیں۔

ای قشم کا پردہ اس کی جدیدیت پر بھی پڑا ہوا ہے۔ پہلی نظر میں تو دہ جدید زمانے کا ہونے کی بجائے ازمنہ وسطی کا فرد نظر آتا ہے۔ نیکنالوجی کے ادزار جیسے موٹر کار ' ہوائی جہاز' آبدوز ادر بیلی کا پڑ' جو صدیوں دور شط محض پیغیرانہ بصیر تیں تھیں۔ ان میں دہ ازمنہ وسطی کے پچھ ذہنوں خصوصاً راجر بیکن کے ساتھ شامل دکھائی دیتا ہے' جو اس سے دوصدیاں پہلے گزرا ہے ادر جس نے شیکنالوجی سے متعلق اس قسم کی پیش گوئیاں کی تھیں' گو اتن تفصیل

اس کی قکر کی نوعیت کی طرح فطرت کے مظاہر کے پیچھے لیوناردو کی کسی اصل قوت کی تلاش بھی تو کہیں از مند وسطی کی سوچ کی طرح نہیں تھی؟ دومتحرک کرنے والی قوت ہی تمام زندگی کا سرچشمہ ہے' ۔ فقرے کا مطلب ان الفاظ سے کہیں زیادہ ہے۔ از مند وسطی کے کیمیا گروں کی طرح زندگی کے تمام مظاہر کے پیچھے دہ بھی کسی سبب یا علت کی موجودگ کی تلاش کر رہا تھا۔ اس قسم کی دلیل سے کہ دہ طاقت جو حرکت پیدا کرتی ہے' اصلی سبب ہے۔ دہ ٹامس اکوائینس کے بتہ قریب آ جاتا ہے' جس کا نظرید تھا کہ فطرت کے پیچھے الودی طاقت ہے۔ اکوائینس سے لے کر کیمیا گروں' بلکہ از مند وسطی کے مظکروں تک سے سی

کی فہرست بڑی کمبی ہے اور جس کے دہرانے کی گنجائش نہیں..... لیوناردو کو بیہ مفروضہ ورث میں ملا کہ فطرت کے پیچھے کوئی غیبی طاقت ہے جو اپنا اظہار فطرت کے مظاہر میں کرتی ہے۔ تجربے کے اصول پر شدت سے اظہار کے باوجود وہ تبھی کبھار مابعدالطبیعاتی کردارسونیا چاہتا ہے جو سنجیدہ تجرباتی مشاہدے سے ماورا ہے۔

تو پھر کن معنوں میں ہم لیوناردوکو جدید کہہ سکتے ہیں؟ اس سوال کا جواب سے ہے کہ ہران معنوں میں جو تاریخی اہمیت کے حامل ہوں۔

بلاشبہ وہ از منہ وسطیٰ کی سائنس کا وارث تھا۔ اپنے علم میں رخنوں کے باوجود جس کا اے شدید احساس تھا' عمومی معنوں میں وہ از منہ وسطیٰ اور نشاۃ الثانیہ کی سائنس کا مسلسل وراشت کا نقطہ عروج تھا اور ساتھ ہی وہ جدید سائنسی ذہن کی انتہائی ذہین مثال بھی تھا۔ از منہ وسطیٰ کے آغاز بے نشاۃ الثانیہ ہے ہوتے ہوئے جدید دور تک لیوناردوا پنی روش کی بنا پر دوسروں کے مقابلے میں سائنسی ارتقاء کی سب سے بڑی تجسیم تھا۔

ان سب پر مستزادات کا وژن تھا۔ اس کی نظر نہ تو جھکتی ہے اور نہ ہی پہلے والا انتشارات دھندلاتا ہے۔ لیوناردو کی آنکھ (حواس کا بادشاہ) بڑی شفاف اور تجزیاتی ہے جو ایک ڈائی سکیٹنگ ڈاکٹر کے نشتر کی طرح ہر مشاہدہ کی جانے والی شے کی تہد تک پینچی ہے خواہ وہ کوئی چٹان ہو درخت کا تنا ہو یا آبشار۔ اس کا وژن غیر جذباتی یا تحفیفی نہیں ہے۔ پوری صحت کے ساتھ اس کا وژن پینو را مک ہے جو تمام تفصیلات کو ایک گرم جامع اور ہمہ گیر نظر میں باند ہو دیتا ہے۔ اس کے لینڈ سکیپس میں فطرت کے لامحدود حسن کے پیچھے فن کار کی مرخوشی ہے اور یوں محسوس ہوتا ہے کہ فطرت کی تفصیلات کے پیچھے اے گہرے مشاہدے کا فیضان بھی دنیا ہے اس بیجانی اور ہمیشہ جوشیلی میت سے ہی حاصل ہوا۔ دونوں طرح اسکی میت لامحدود ہے نیچ چھوٹی سے چھوٹی تفصیل سے لے کراو پر آفاق تک۔

پہلی لینڈ سکیپ میں' جو اس نے اپنی عمر کے اکیسویں سال میں کمل کی' ای جذب کا اظہار ہوتا ہے۔ اس میں آرنو کی وادی کو دکھایا گیا ہے جہاں وہ پیدا ہوا تھا۔ اس نے بیاتصور قریبی پہاڑی کی چوٹی پر بیٹھ کر بنائی تا کہ وادی کا وسیع سے وسیع تر تناظر اس کی نظر میں آجائے۔ بیدایک وسطی گرما کا دن ہے۔ ساکن شفاف ہوا' جگہ جگہ دھوپ' درختوں کے جھنڈ اور خود وادی کی وسعت' گرمیوں کے آسان کے بیچے پھیلی ہوئی وادی۔ بطاہر ان

سب کو دیکھ کر وہ خوشی سے کرز گیا ہو گا۔ اس نے گرمیوں کے منظر کی خوبصورت آسودگی کو بقول شخص ''استاد کے گرا فک شارٹ ہینڈ'' میں برش کی چند جنبشوں سے اپنی گرفت میں لے لیا۔

نشاۃ الثانيہ كے فن كاراب لينڈ سكيب اكثر يو را مك تناظر ميں بناتے تھ ليكن ليوناردوكا لينڈ سكيب ايك مسلسل تصليح ہوئے تناظر ميں و كيصنے والے كواو پر ادر باہر كى جانب و كيصنے پر مجبور كرتا ہے۔ موناليزا كے غير متناسب اور خواب آسالينڈ سكيب يا لامحد ود افق جو اس نے اپنى تعير سينٹ اين ود ورجن اينڈ چائلڈ St. Anne With Virgin and (St. Anne With Virgin and تمال ميں دار اين مارے رقب كو صرف ايك ہى نظر ميں ديكھا جا سكتا ہے۔ ايک اور جامع وژن ميں جواس كى نوٹ يكس ميں ہے اس نے زمين كواليے دكھايا ہے جيے وہ چاند \_ نظر آتى ہونى كار ديا مستراديد كر كو پر كس سے ميں سال پہلے اس نے سورت كے مركز كائنات ہونے كا قائم كر ديا مواور برے آرام سے كائنات كا ارسطا طاليسى نظام رد كر ديا تھا دو ہزار برسوں سے ہم پر مسلط تھا۔

ایک پرسکون موسم گرم کے دن اور اپنے گھر آرنو وادی سے لے کر دور آفاق تک جواس کے تخیل کی لامحد ودیت تک پھیل رہے ہیں' کو پر تکس کے فریم ورک کے اندر زین کے اس وژن تک جو خلابازوں کو نظر آتا ہے' لیوناردو کا وژن پورے اس ریٹ پر چھایا ہوا ہے۔ حسن اور سرگرم محبت سے فیضان یافتہ لیوناردو کا وژن پیتھی سنگ نظر آتا ہے۔۔۔۔ یعن دنیا کے فطری حسن اور اس میں لامحد ود تنوع کی پر سنٹ ۔ اگر چہ از منہ وسطی کی پر جلال ہم آ ہنگی سے شروع ہونے والا راستہ بڑا کمیا تھا' لیکن الوہی وحدت اس طرح دوبارہ متحکم ہو گئی۔ جدید ذہنوں کے لیے شاید اس سے زیادہ گہرا ند ہی تج بہ سوچا بھی نہیں جا سکتا۔

اختياميه

شجرة العلم

اور خداوند خدانے انسان کو حکم دے کر کہا کہ تو باغ کا ہر پھل کھا سکتا ہے، لیکن نیک و بد کی پہچان کے درخت کا پھل نہ کھانا کیونکہ جس دن تو اس کا پھل کھاتے گا تو مرجائے گا۔

(تكوين 17,16:2)

شاید اس نہ ختم ہونے والی کہانی کا کوئی سادہ سا انجام نہیں ہے۔ یہ پریوں کی کہانی چیے پس منظر میں ایک متحرک ذہنی تفریح کے طور پر شروع ہوئی تھی۔ عربوں سے شروع ہو کر از منہ وسطٰی کے جادو گروں اور راہیوں سے ہوتی ہوئی اٹلی کی نشاۃ الثانیہ میں عروج پر پنچی اور ایک ہیت ناک تناسبات والے درندے میں تبدیل ہوگئی۔ جدید سائنس اور شیکنالوجی سے منسوب متاہی شاید کبھی نہ آئے 'لیکن اس کے

جدید مع می اور میں وران کے سوجود خبر میں میں خوف زدہ کر رہے ہیں۔ چند خطرات ہمہ وقت موجود خبرور ہیں اور اس کے سائے ہمیں خوف زدہ کر رہے ہیں۔ چند صورتوں میں تو یہ حقیقت بھی بن چکے ہیں جیسے ہمارے ماحول کی آلودگی انسانی زندگی سے چھیڑ چھاڑ' ہماری تہذیبی وراشت کی قلست و ریخت' فوجی میکنالوجی کا پھیلاؤ اور صنعتی نیوکلیائی حادثات کے خطرات۔

جو پہلے پہلے آتھ سوسال میں ہوا اب لازمی طور پر ماندی روشن میں نظر آتا ہے۔ مغربی سائنس کا نیکنالوجی سے انتہائی قریبی رشتہ نشاۃ الثانیہ میں استوار ہوا تھا۔ الله ارمو یں اور انیسویں صدیوں میں سائنس کے اکثر شعبوں میں یہ دونوں لازم وملزم ہو گئے۔ اس سے سائنس کی قوت مزید بڑھی اور سائنس موثر ہے موثر تر ہو گئی لیکن ضرورت مندوں کیلئے جن میں گرستی لوگ بیار اور عمر رسیدہ لوگ شامل ہیں سائنس بے اندازہ فلاح کا باعث بنی۔ سائنس کے چکرا دینے والے فلای امکانات کے رامتے میں صرف سیاسی یا ساجی رکاوٹیں حاکل ہیں جیسے افسر شاہی قانونی عادتیں مفاد پرسی اور خود مرکزی لاتھاتی۔ سائنس میں فلاح

سائنس جتنا دنیا کو تباہ کر سکتی ہے اتنا ہی نا قابل یقین حد تک یہ دنیا کو پر مسرت بھی بنا سکتی ہے۔لاانہنا خیر اور نا قابلِ تصور شر دونوں کو قوت سائنس میں موجود ہے۔ سائنس کی کلچر پر برتری کے ساتھ سائنس کو قابو میں رکھنے کا مسلہ بھی متواتر سلمین سے سلمین تر ہوتا گیا ہے لیکن سہ احساس کہ سائنس انسان کے اختیار سے باہر ہوگٹی ہے کبھی اتنا کمبیھر نہیں

تھا'جتنا کہ بیاب ہو گیا ہے۔

آٹھ سوسال کے طویل فاصلے ہے اپنے موجود دور کو دیکھتے ہوئے لگتا ہے جیسے کوئی اپنے گھر کو دور بین کی الٹی طرف سے دیکھ رہا ہو۔ انسان کا اپنا زماندا تنا دور ہو جاتا ہے کہ وہ خود تاریخ دکھائی دینے لگتا ہے۔ تاکیدیں بدل جاتی ہیں۔ وہ محا کمات جنہیں بغیر سمی ثبوت کے قبول کیا جاتا تھا' اب سوال بن کر سامنے آتی ہیں۔ پورا دور نا قاتل تصور خصوصیات اختیار کر لیتا ہے۔

تاریخی لحاظ سے ہمارا دور داضح طور پر ایسی تہذیب ہے جس کی بنیاد سائنس پر ہے۔قبل از تاریخ تہذیبوں کو شامل کر کے سائنس پہلی تمام تہذیبوں میں ایک اہم کر دار ادا کرتی آئی ہے۔ ہماری تہذیب میں بھی سائنس اہم کر دار ادا کر رہی ہے لیکن ذرا مختلف طریقے سے۔ اس میں دنیاوی توسیع کے رجحانات ہیں۔ ہمارا کلچر پہلا کلچر ہے جس میں بجائے ندہب دولت مشتر کہ یا حکمران سے دفاداری یا ندہی زہد ادر مادرائی دنیا پر غور دفوض کے اس کی جگہ افتدار کے سرچشے ادر معیار کی مرکزی حیثیت سائنس ہی کو حاصل ہے۔ ہماری اپنی لا ثانیت ہماری تہذیب کو تاریخ کا ایسا تجربہ بنا دین ہے جس کے تائے ابھی تک غیر میں۔

لیکن سائنس نے بیا ہم مقام کیسے حاصل کیا؟ نشاۃ الثانیہ سے شروع ہو کر پچھلے چار سو برسول میں سائنس کو بیا اختیار کمس نے دیا؟ سائنس نے بیاکام السین نہیں کیا۔ در اصل اسے اس کام کی دعوت دی گئی تھی۔ مغربی لوگوں نے خود زمانہ حال میں اپنے ذبن اور زندگ پر آخری طاقت سائنس کے حوالے کر دی بالکل ای طرح 'جس طرح ترقی پذیر مما لک آج اپنے اپنے علاقوں میں سائنس کو خوش آمدید کہہ رہے ہیں۔ ایسے ہی ملکوں کی طرح پہلی جدید قوموں نے سس سائنس کو خوش آمدید کہہ رہے ہیں۔ ایسے ہی ملکوں کی طرح پہلی پر چری این انگی اور پر پلی چرید قوموں نے سائنس کو خوش آمدید کہہ رہے ہیں۔ ایسے ہی ملکوں کی طرح پہلی مودید قوموں نے سائنس کو خوش آمدید کہہ رہے ہیں۔ ایسے ہی ملکوں کی طرح پرلی مودید قوموں نے سائنس کو خوش آمدید کہہ رہے ہیں۔ ایسے ہی ملکوں کی طرح پرلی مودید قوموں نے سائنس کو خوش آمدید کہہ رہ کی پر سے ایسے ہی ملکوں کی طرح پرلی مودید قوموں نے این سائنس کو خوش آمدید کہہ رہ ہوں۔ ایسے ہی ملکوں کی طرح پرلی مودید قوموں نے ایک سائنس کو خوش آمدید کہہ رہ ہوں۔ میں ایسے ہی ملکوں کی طرح پرلی مودید قوموں نے معربی موالی الگینڈ امریک روس پر مائنس مودید کہ ہوں ہوں۔ مولی کی مودین ان کا اور پھر پورے سائنس اور شیکنالو جی کے لیے اپنے باز د کھول دیے۔ گر کافی حد تک وہ و دوجو بات ایک ایں مقبول ارسطو پر بنی تھیں جو ایک تاریخی غلط خوبی ہے۔ اس اسطور کو آج ہیان کرنا مشکل ہے کو تکہ ہمیں اس پر یقین ہے نہ ہماری تبذیب کا ایک جزو لا ینٹک ہے اور سے ہمارا قبول کردہ

اذعان ہے۔ ان کیے مفروضے کے مطابق سائنس کا ارتقا تاریخ میں متواتر جاری ہے۔ اس کا صعودی سفر منطق طور پر ایک بلند مقام پر پنچ چکا ہے اور منتقبل میں پھر بلند یوں کا نظارہ پیش کر رہا ہے۔ چونکہ ہم حسی طور پر سائنس کو تعقل پر مین طرز عمل کے متبادل خیال کرتے ہیں جس کی بنیاد نا قابل تر دید شہادت پر ہے اس لیے سے لازمی نتیجہ برآمد ہوتا ہے کہ ہم اپ اجداد کے مقابلے میں 'جن کی نقد یر میں جہالت اور تو ہمات میں جینا لکھا تھا زیادہ واضح طریقے سے چالاک ہیں۔ اس تناظر میں سائنس جے اصوبی طور پر ہم لاشعوری طریقے سے قبول کرتے ہیں ڈابلی تصور حد تک بلند ذہنی سرگری دکھائی دیتی ہے۔ جدید تہذیوں نے تبول کرتے ہیں ڈابلی تصور حد تک بلند ذہنی سرگری دکھائی دیتی ہے۔ جدید تہذیوں نے ایپ آپ کو اس کی موثر حکمرانی میں دے دیا ہے۔۔۔۔۔ بعینہ ای طرح جس طرح ایک جدید انسان اپنے روز مرہ کے کاموں میں ایک مسلے سے دوسرے مسلے کی طرف بڑھتا ہے۔۔۔۔۔۔ کوئی سوال و جواب ہوسکتا ہے۔

اگر چدان مفروضوں کا خاصا حصد درست ب لیکن ان کے وسیع تر مضمرات درست نہیں۔ ظاہر ہے کہ سائنس انتہائی ترقی یافتہ ذہنی عمل ہے ( حقائق کو ثابت کرنے کے ایک طریقے کے طور پر ) مزید برآں سائنسی فکر میں ایک بصیرت سے دوسری تک جانے کا رجحان ہے اور یوں سائنس ترقی کا ایک مسلسل عمل لگتی ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ پہلی تہذیوں کے سائنسی کارناموں پر ہماری تہذیب کو بڑی برتری حاصل ہے۔ ایک وجوہ کی بنا پرجن کا تعلق سائنس کی میک سے زیادہ ہماری کلچرل تاریخ سے بے جدید تہذیب نے ماڈرن سائنس کی ترقی میں بے مثال مدد کی۔ اس کا نتیجہ سے ہم لگا تار سائنسی ترقی کے کارنا سے دیکھ رہے ہیں۔ چنانچہ سے سوچنا کہ ہماری تہذیب تاریخ میں ذہن کی آخری فتح ہے اس سے زیادہ اور کونسا خیال فطری ہوگا۔

اس تصور میں کٹی خامیاں میں۔ اول ٔ سائنس کی پیداکردہ مسلسل ترقی ہمارے زمانے میں اس کے ساتھ خوفناک اندیشوں کو بھی پیش کرتی ہے۔ اگر سائنس کی فطری حکمت نہیں تو اس کی ذہانت سے پیدا ہونے والی بربادی کے خدشات سے مفاہمت کیسے ہو

سمتی ب جو ہر دفت ظاہر ہور ہی ہے؟ موجودہ انتشار ادر گہری یا سیت کا بیدنا قابل شخلیل تضاد اہم عضر بے جس کا اکثر مصر نوٹس لے چکے ہیں۔ ددمم اس سوچ کا انحصار تاریخ کے کریمہ ادراک پر ہے۔ سائنس کی ترقی ایک مسلسل اور صعودی عمل نہیں جو انسانیت کو اپنے کند ھوں پر اٹھائے ہوئے ہے۔ بیر سوچنا حقیقت کے بہت زیادہ قریب ہو گا کہ سائنس کی تاریخ اس تکراری انتشار کے خلاف ایک مسلسل اور مبھی کبھی مایوں کن تشکش ہے جو تاریخ کی عمومی حرکت میں پیدا ہوتا رہتا ہے۔ (اس مطالعہ ہم میں بار بار یہ د کچہ بھی چکے ہیں) بنتیج کے طور پر اس کے پیدا کردہ نشیب د فراز میں جو بعض اوقات انتہا پندانہ ہوتے تھے فطرت کے ترتیب وار مطالعہ کے خلاف کن تہذیوں کا قابل مذمت ناسازگار ماحول بھی شامل ہے۔ سقوط روم کے بعد مغرب میں دنیا کے حقائق سے اجتماعی فرار کے رجحان نے ازمنہ وسطی خصوصاً اس کی پہلی صدیوں کے کچر کو ہڑی شدت سے متا ثر کیا۔ اس رجحان نے سائنس کو ساکت کر دیایا کم از کم اتنی پٹچلی سطح یر لے آیا جس کی کوئی مثال تاریخ میں نہیں ملتی جیسا کد حربی کتابوں کے تراجم سے داضح ہوتا ہے۔ اصل حقیقت تو بد ہے کہ ازمنہ وسطی سے پہلے ارتقاء کے ساتھ سائنس کا معمول سے معمولی تسلسل قائم رکھنا بھی بڑی مشکلات کے بعد ممکن ہوا۔ سائنس کے ارتقاء کو ایک مسلسل عمل سجحهنا بإ سائنس كوخود كارتر قي ب دابسته كرنا اگر تاريخي عمل كي حيثيت ب نبيس تو کم از کم تاریخ اور سائنس کے باہمی رشتوں کے متعلق گہری غلط بنجی ضرور ہے۔

اگر انسانی دنیا پر سائنس کی طاقت تاریخ میں اس کی مسلسل صعودی حرکت کا منطقی بتیجہ نہیں ہے جس میں سائنس کے فطری طور پر اعلیٰ دینی صلاحتیں شامل ہیں تو یہ طاقت اے کیسے حاصل ہوئی؟ اس سوال کا جواب جد ید مغربی تہذیب کے تاریخی کردار میں مل سکتا ہے۔

جدید دنیا کیعنی جدید مغربی حکچر جس میں عصری دنیا میں دور دور تک پینچنے کی اہلیت موجود ب از منہ وسطی کی روایتی تہذیب کے دباؤ کے خلاف بغادت کی صورت میں پیدا ہوئی ۔ جدید دنیا کی تاریخ پر اس کے اننٹ نشانات ہیں۔ کٹی صورتوں میں یہ بغادت اب بھی جاری ہے اور بڑی حد تک ہم اس کا غیر شعوری حصہ ہیں۔ (کسی بھی صورت میں بالادتی کے خلاف گہری ناراضی خواہ وہ بالادتی والدین کی ہویار شتوں کی پابندیوں کی اور اس کے برعک ایک فرد کی اپنی انفرادیت کے اظہار اور یحیل ذات کے لیے مرتو ڈکوشش

اس وقت سائنسی دلچیپوں کے احیائے نو کے اہم نظریاتی مقاصد ہیں۔ یہ نہ صرف طویل عرصے تک خوابیدہ ذینی صلاحیتوں کے خلاف خصوصاً فوری مشاہدے کی اقلیم میں ایک چیلنج تھا بلکہ اس میں قابل محسوس دنیا یعنی فطرت کے اس قابل مشاہدہ دنیا پر اصرار جے سینٹ آ گسٹائن نے بدر کر دیا تھا' بھی شامل تھا۔ ذہنی سطح پر سائنس کے احیا نے فطرت کی جمالیاتی اور جذباتی (اورادرا کی حسیات کی) تو ثیق کر دی۔

سائنس نے ایک مخصوص صاف گواور دلیراندانداز میں فطرت کی دنیا کی اہمیت کی توثیق کی۔شارٹ کے اسانذہ کی طرح سائنس کا اصرار کہ فطرت کے مطالعہ کا حق خود خدانے انسان کوتفویض کیا ہے یا یہ کہ فطرت اس طرح یا اس طرح تفکیل دی تی ہے یا ان اصولوں یا ان اصولوں پر کام کرتی ہے ایک لینڈ سکیپ انسانی جسم یا چہرے کے حسن کی طرف اشارہ کرنے سے کہیں زیادہ باغیان عمل ہے۔ سائنس کا احیا ماورائیت کے خلاف بغاوت کا ایک فصبح بیان تھا'جس کے پچھ نظریاتی مضمرات جدید سائنس نے محفوظ رکھے ہیں۔

ایک وسیع تناظر میں دیکھیں تو جدید دنیا میں جدید سائنس کی فضیلت اور لا ٹانی ترقی مخصوص سائنسی حالات کا نتیجہ ہے۔ چونکہ ان بعید تر صورتوں سے بہت کم لوگ آگاہ بین اس لیے یہ داضح ہے کہ ہمارے کلچر پر سائنس کے غلبے کو جدید لوگ سائنس کی افضل تر حکمت کا نتیجہ خیال کرتے ہے۔ سائنس کی ترقی میں سب سے زیادہ ہاتھ سائنسی طریق کار کا ہے جسے ان مخصوص تاریخی حالات کا اہم نتیجہ قرار دیا جا سکتا ہے۔

جدید سائنس کا تہذیب کی قیادت کرنا' جس میں ہماری بنجی زند گیوں میں عمل کا معیار فراہم کرنے اور ہماری تمام مشکلات کے حک کے دعوے بھی شامل میں' اس کے پہلے کرنے والے کردار کی بنا پر ہے جو اس نے ماورائی پابندیوں کے خلاف بغاوت میں ادا کیا اور جس سے جدید عہد کا آغاز ہوا۔

قرون وسطی کی روایت سے چھٹکارا حاصل کرنے میں جو کردار سائنس نے ادا کیا' وہ جدید ذہن کے لیے نظریاتی سانچہ بن گیا۔ چونکہ اس تاریخی بغاوت میں یہ ابتدائی اور سب سے زیادہ فضیح اظہار تھا' اس لیے سب سے پہلے سائنس ہی نے ان یابند یول کے خلاف آواز بلند کی۔ (جادؤ قدرت کی بالا دی ایمان) اس کے ساتھ ہی سائنس نے متاز جدید اصولوں کی پر زور جمایت کی جیسے تحقیق کی آزادی فطرت کے عمل کا بنیادی طور پر قانونی ہونا اور یہ یقین کہ انسانی فطرت بھی قوانین کے تابع ہے۔ البرکس میکنس جیسے سائنس کے ترجمانوں نے دوسرے اسالیب فکر کے برخلاف عقلیت برمنی فکر کی بڑے جارحاند انداز میں دکالت کی۔ عارفانہ اور وجدانی روش کے بالکل برعکس تعقل پند فکر بر اصرار نے جدید سائنس کے طریق کار کی تشکیل پر فیصلہ کن اثر ڈالا اوران اقدار پر بھی جوجد یدردش کی تغمیر کررہی تھی۔ ہمارے کلچر پر سائنیفک اور جعلی سائنیفک اقدار کے نفوذ کا مشاہدہ کیا جا چکا ہے اور مختلف سطحوں پر اور مختلف زادیوں ے اس پر تنقید بھی کی جا چکی ہے۔ ایک طرح سے اس تقید کا آغاز سائنسی جہت کی تعقل پندی اور انسانی ذہن کے لیے اس کی حدود کے تعین کا آغاز ٹامس اکوائیٹس سے ہوا۔ جدید کچر کی تاریخ میں کانٹ روسو اور بیسویں صدی میں الفريد وائد ميد اوركارل كمثاف يوتك محمى اس تشويش مي مبتلا نظرات بي - تقيد كاميمل جوسات صدیوں پر پھیلا ہوا ہے ہمیں اس عمل سے آگاہ کرتا ہے کہ ازمنہ وسطی کی اس ستمکش کا پیدا کردہ جدید سائنسی تعقل پیندی کا ایک مخصوص طریق کار ادر ایک مخصوص انداز فکر تھا۔

یہ طریق کار اور اندازِ قکر ایک بے نظیر طریقے سے اس کے اپنے مقاصد سے ہم آہنگ تھا، لیکن دوسرے حلقوں میں اگر خطرناک نہیں تو مشکوک ضرور تھا۔ ایک جذباتی تحریر میں نامس اکوائینس نے 1280ء کے قریب اپنے قاریوں کو خبر دار کیا کہ وہ فطرت کے ان اسرار سے پردہ نہ اٹھا کمیں جنہیں فطرت نے انسانی ذہن سے مخفی رکھا ہوا ہے۔ اس تنہیہ کی صدائے بازگشت تیچیلی سات صدیوں میں کوئنج رہی ہے۔ ان صدیوں نے منطق طریقے سے یہ دکھا دیا ہے کہ منطق سوچ کس طرح نا قابلی عبور رکاوٹوں سے دوچار ہوتی ہے۔ از منہ و حطی کا یہ عظیم ترین ریشنل مفکر جو اپنے زمانے کی سائنس سے پوری طرح آگاہ تھا' اپنی اور آئندہ نسلوں کو خبر دار کر رہا تھا کہ وہ ریشنل قکر کی طاقت میں مبالغہ نہ کریں ادر تفہیم کے لیے عارفانہ وجدان اور ایمان کو بہتر راستوں سے طور پر قبول کریں۔

تاریخ کوایک عمومی شکل دینا یعنی اے انفرادی زندگی کی ایک توسیعی جہت سجھنا' جوان مانوس نفسیاتی پطرنز پر چلتی ہے جنہیں تمام تہذیوں کے تجربات بردها دیتے ہیں ذرا مشکل کام ہے۔ جدید سائنس کے طلوع کو بشری اصطلاحوں میں بیان کیا جا سکتا ہے۔ ابتدائی جدید تہذیب نے این عقیدوں کی تفکیل اس نوجوان کی طرح کی ب جو این والدین کے خلاف بغادت کر رہا ہواور ہراس چیز کے خلاف جا رہا ہو جو اس کے والدین کو عزیز ہو۔ جدید دہنی ادر کچرل ردشوں کی جڑیں قرونِ وسطّی کی دنیا کی متحکم اقدار کے خلاف یور یی لوگوں کی تندو تیز خودادعائی میں بیں۔ زمین برمادی اشیا کے لیے جدید جذبے نے مورائی وژن کی جگہ لے لی اور عارفانہ وجدان نے باثبات ریشن فکر کے لیے جگہ خالی کر دی۔ الوہی کائنات کے لامحدود محوروں کو دیکھنے کے بجائے ابتدائی جدید لوگوں نے تجرباتی شہادت پر انحصار کرنے کا فیصلہ کرلیا یعنی زیر نظر معاملے کے ایک مختاط طریقے سے منتخب کیے ہوئے مخصوص حصے پر توجہ دے کر مغرب نے تجرباتی شہادت پر انحصار کرنے کا فیصلہ کر لیا۔ قرون وسطى ب جديد ودن كى طرف قدم المان كا مطلب تما فوس كو ايك جران كن طریقے ہے تلک کرنا اور ساتھ ہی اے عامیانہ بھی کر دینا۔ کیکن یہ خورد بنی تناظر جوخود کو محدود کر دینے والے وژن کی آخری کامیابی ب اس وقت تو مجروے دکھاتا ہے جب ہم جس کے کسی جھے کا یا کسی اور تفصیل کا جائزہ لے رہے ہوتے ہیں' لیکن انسان کے طرز عمل

کی لطافتوں پر غور کرنے میں یہ بری طرح ناکام رہتا ہے۔ لوگ ایک مخصوص طرز عمل کے عادی کیوں ہوتے میں مہاری اور دوسروں کی اندرونی ضروریات کیا ہیں؟ ..... جس کے کسی خاص حصے کا خورد مین کے ذریعے مشاہدہ کرنے سے ان سوالات کے جواب نہیں ملتے صرف وجدانی روش سے ہی ان سوالات کے جوابات محسوس کیے جا سکتے ہیں۔ وجدانی روش ند صرف انسانی ستی کا احاطہ کرتی ہے بلکہ زندگ کے پورے سیاق وسباق پر محیط ہے۔ از منہ وسطی کو معلوم تھا کہ اہم حقائق فطرت کی غیر مرکی پہنا ئیوں میں مخفی ہیں وہ الگ الگ کی ہوتی کسی جسمانی تفصیل میں نہیں مل سکتے۔

لیونارد و کے زمانے نے جب اس نے پہاڑی کے اوپر سے یتج دیکھا تھا لینڈ سکیپ یزا تبدیل ہو گیا ہے۔ تو کیا مغربی سائنس جدید کہانیوں کی طرح ایس کہانی ہے جس کا آغاز بڑا پر جوش ہے اور جس کا اختدام انتظار اور المیہ ہے؟ ممکن ہے ایسا ہی ہو لیکن جیسا کہ ہماری شہادت کے مضمرات بتاتے ہیں یہ نا قابل گریز نتیجہ نہیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس سے زیادہ متوازن نتیجہ ہمارے سامنے آئے جب ہم یہ سوچیں کہ ہمارے مسلے کا تعلق جو دراصل ہمارے زمانے کی سائنس کا مسلہ ہے سائنس پر انسانی کنٹرول ہے ہے۔ سوال یہ ہے کہ اپنے آپ کو اور اپنے کو چر کے لازمی حصوں کو سائنس کی تشددانہ طاقت ہے اور اس کی اپنے بل پر ہی ترقی کرنے کے خطرناک ربھان سے ہیں۔ ماحولیات کے احتجاج تک یتھی تناظر انسانی مقاصد کے حصول کے لیے استعال کر سکتے ہیں۔ ماحولیات کے احتجاج کے پتھی بھی انسانی مقاصد کے حصول کے لیے استعال کر بیتے ہیں۔ ماحولیات کے احتجاج تک پتھی محکم مسلہ ہے۔ یہی مسلہ کی سابتی جہت ہے اور سے وہ دوہری شکل ہے جو ہمیں تاریخی تناظر

بعض اوقات ازمنہ وسطی اور نشاۃ الثانیہ میں سائنس کے آغاز اور سائنس کے موجودہ مرتبے کے درمیان ناگوار مواز نہ اس مسللے پر آخری خیالات کا محرک ہو سکتا ہے۔ یہ خیال ہماری ایداد کر سکتا ہے کہ سائنس کا محرک ہو سکتا ہے۔ یہ خیال ہماری ایداد کر سکتا ہے کہ سائنس کا آغاز ایسی طاقت کے حصول کے لیے نہیں ہوا جس میں بی جائر ہی جات ہوا ہوں میں بی جائری مائنس کا آغاز ایسی طاقت کے حصول کے لیے نہیں ہوا ہوں میں بی جائر ہوں ہوا ہوں میں بی جائری طاقت کے حصول کے لیے نہیں ہوا ہوں میں بی جائری طاقت کے حصول کے لیے نہیں ہوا ہوں میں بی جائری مائنس کا آغاز ایسی طاقت کے حصول کے لیے نہیں ہوا ہوں میں بی جائر خدشات اور خطرات ہوں۔ سائنس کا آغاز ایک خوشگوار اور صحت مند جذب ہوا ہوں ہوا۔ نے تافاق کی حلاق اور زیادہ کھل زندگ کے حصول کے لیے ایک خوشگوار جذب سائنس نے اپن موجودہ طاقت در پردہ طریقوں سے حاصل کی۔ اے سائنس کے مقاصد اور اس کی دوات ہوں ہوا ہوں سائنس کے ایک خوشگوار ہو خطرات ہوں۔ مائنس کا آغاز ایک خوشگوار اور حص مائنس ہوا ہوں ہوا ہوں ہوا۔ نے تاد ایک خوشگوار اور خطرات ہوں۔ سائنس کا آغاز ایک خوشگوار اور محت مند جذب میں اور نے برد محطرات ہوں۔ سائنس کا آغاز ایک خوشگوار اور محت مند جذب میں ہوا۔ نے آفاق کی حلاق اور زیادہ کھل زندگ کے حصول کے لیے ایک خوشگوار جذب سائنس نے اپنی موجودہ طاقت در پردہ طریقوں سے حاصل کی۔ اے سائنس کے مقاصد رو

عمل تھا بھے بدھا چڑھا کر پیش کیا جاتا تھا۔ سائنس کے اس مفروضے کا مقصد اس کے خطرناک پہلووں کو ختم کرنا ہے۔ یہ مفروضہ کہ سائنس کی طاقت تمام حالات میں اس کی لا ثانی بصیرتوں کی افضلیت اور طریق کار میں ہے ..... یا سائنس کو اس ہمہ وقت بالادتی نے جوہم نے اس پر مسلط کر دی ہے الگ کرنا شاید ہمارے لیے آ سودگی کا باعث ہو۔ سائنس کو ایک ایسے ادارے کے طور پر و یکھنے کے بجائے جو انسانی اختیار سے باہر ہو بطور ایک ایسے مظہر کے دیکھنا جے لوگوں نے اپنی خوش کے لیے تھکیل دیا ہو..... ایک ایسا مظہر ہے جے لوگوں نے انسانی وجوہ کی بنا پر طاقت تفویض کی ہو (خواہ وہ وجوہ تاریخ میں کتنی ہی دور کیوں نہ ہوں) یعنی سائنس کے متعلق بشری پیانے پر سوچنا.... ہے وہ سبق ہے جو ہماری تاریخ نے جمیں ملتا ہے۔

☆☆☆