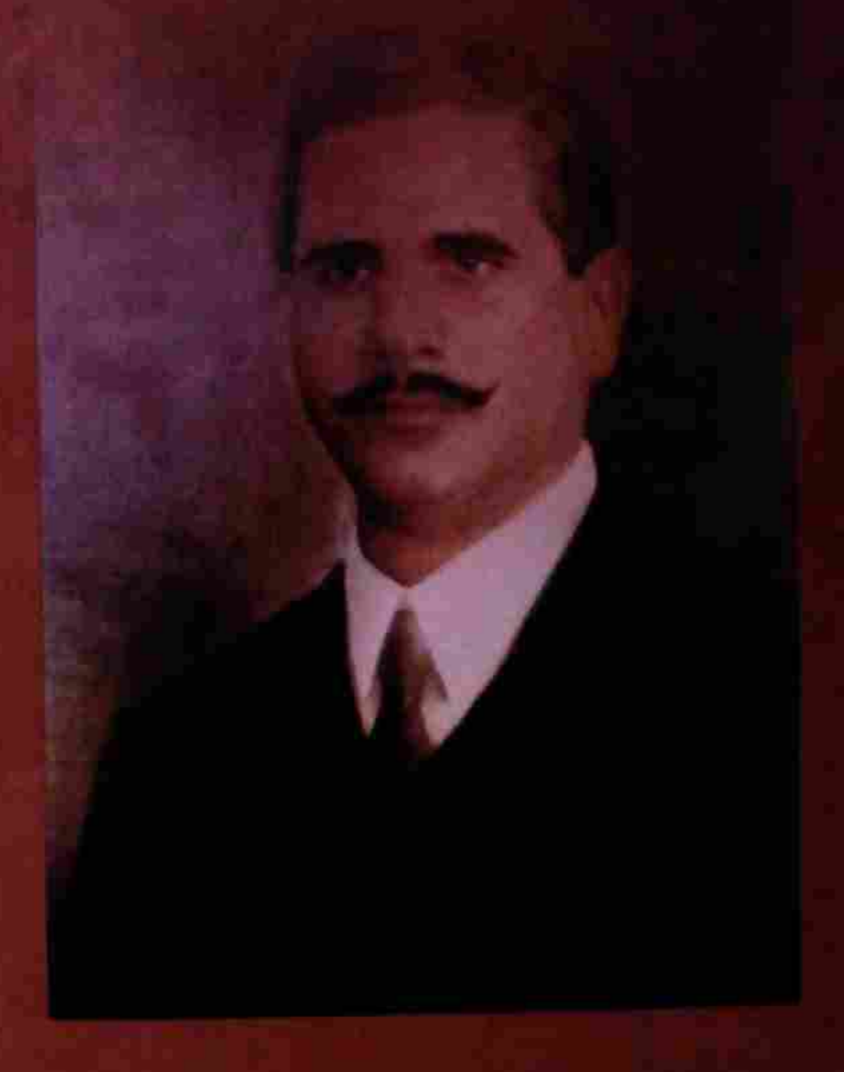
www.iqbalkalmati.blogspot.com



تالیف دالرگراشدان انوالی www.iqbalkalmati.blogspot.com

مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد مشرقی نقاد (اکبرالہ آبادی اوراقبال)



برزم ا قبال ، لا بهور

## جمله حقوق تجق مصنف محفوظ ہیں

ناشر : تگهت صدیق

ڈائز نیٹربزم اقبال ،لاہور بروفیسرمحمد مظفر مرز ا

كنسائنث برزم اقبال الاجور

نطبع : على بينترز، لا مور

كېيوزنگ : كننه ناصرېي،امين پوربازار، فيصل آباد

اشاعت : جولا کی ۱۴۰۲ء

تعداد : ۵۰۰

صفحات ۲۷۸

قیمت : ۴۴۴رویے

بيركتاب ككمهُ اطلاعات وثقافت حكومت بنجاب كيتعاون سي شاكع بوني-

www.iqbalkalmati.blogspot.com

# انتساب

مسلم اُمہ کے اُس روش مستقبل کے نام جس کی نویدا قبال کے ان اشعار میں دی گئے ہے:
مسل ہو گا سحر کے نور سے آئینہ پیش اور ظلمت رات کی سیماب پا ہو جائے گ اس قدر ہو گی ترنم آفریں باد بہار اس قدر ہو گی ترنم آفریں باد بہار نکہتِ خوابیدہ غنچ کی نوا ہو جائے گ

#### ىغرىي تېذىب كےمشرقى نقاد

| فحتمبر    | عنوانات                                                  | رشار                         |  |
|-----------|----------------------------------------------------------|------------------------------|--|
| 9         | و بياچه                                                  | 1                            |  |
| ۱۳        | ييش لفظ                                                  | ۲                            |  |
| 19        | باب اوّل: ہندوستان میں بور بی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل | ٣                            |  |
| ۲٠        | ہندوستان میں بورپی اقوام کاورود                          | ۲                            |  |
| ra        | واسکوڈ ہے گا ماکی ہندوستان آ مد                          | ۵                            |  |
| 12        | ہندوستان میں پرتکیز یوں کے پہلے حریف                     | ۲                            |  |
| 79        | ولندبز بوں اور برتگیز بوں کی باہمی کش مکش                | 4                            |  |
|           | ولنديز بوں اور انگريزوں كى باجمى رقابت                   |                              |  |
| ۳.        | انگریزوں کی تنجارتی اجارہ داری                           | Ä                            |  |
| 171       | فرانسیسیوں کی ہندوستان آید                               | 9                            |  |
|           | انگریزوں اور فرانسیسیوں کی باہمی پرکار                   |                              |  |
| ٣٢        | مختلف رياستوں كاالحاق                                    | 10                           |  |
| ساسا      | بنگال <i>پرتضر</i> ف                                     | $\mathfrak{h}_{\varepsilon}$ |  |
| ساسة      | ر پاست میسور بر قبضه                                     | 14                           |  |
| 20        | سندهاور پنجاب كاالحاق                                    | ۳                            |  |
| ٣٩        | رياست اود ه كالحاق                                       | Ir                           |  |
| ۳۸        | انگریز بورے ہندوستان کے مالک ومختار بن گئے               | ۱۵                           |  |
| ا<br>امرا | مقامی رعایا کے ساتھ تحقیرآ میز سلوک                      | 14                           |  |
| i i       | ١٨٥٤ء كى جنگ آزادى ايك ناكام كوشش                        | 3. 1<br>3. 1<br>1            |  |

| M         | مسلمان نشانه ءعماب                                                                 | 14         |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۳۵        | حواشي وحواله جات                                                                   | ١٨         |
| وم        | باب دوم: مغرب کے تہذیبی سیاسی اور فکری پس منظر کا طائر انہ جائزہ                   | 19         |
| Αľ        | انقلاب فرانس                                                                       | <b>r</b> + |
| ۸r        | جمهوريت                                                                            | ۲I         |
| . 49      | قوم پرستی                                                                          | **         |
| 41        | افا دیت پرستی                                                                      | 44         |
| ۷۴        | صنعتی انقلاب                                                                       | <b>tr</b>  |
| ۸۴        | حواشي وحواله جات                                                                   | ra         |
| <b>^9</b> | باب سوم: اكبراورا قبال كامغرب يعلمي اورسوانحي تعلق                                 | 24         |
| 9+        | کیاا کبرسطی فکرونظر کے حامل ہے؟                                                    | 12         |
| 91        | اكبراللهآ بادكاخا ندانى بس منظراورا بتذائى تعليم                                   | 11         |
| 95        | اكبرالله آبادى كى مغربي تهذيب يه واقفيت                                            | 49         |
| ۹۱۳       | اكبراورا قبال كے دور میں فرق، اكبرالله آبادى كا ذوق علمى                           | ۴.         |
| 90        | سركاري ملازمت كافائده                                                              | ۳۱         |
| 7.        | أكبرمشرقى اقداراورروايات كامحافظ                                                   | ٣٢         |
| 94        | كياا كبرمحض ايك بنسوژ شاعرتها؟<br>-                                                | mm         |
|           | ا کبراورا قبال کے فکری استخر اج میں مماثلت<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |            |
| 1+1       | اکبرالهٔ آبادی کی ژرف نگاهی<br>سرید سا                                             | 177        |
| 1+12      |                                                                                    | ۳۵         |
| 1•4       | الكبرىپيش روا قبال                                                                 | ٣٩         |

www.iqbalkalmati.blogspot.com

# مغربی نتهذیب کے مشرقی نقاد

| <b>!</b>      | حواشي وحواله جات                                       | 12          |
|---------------|--------------------------------------------------------|-------------|
| 110           | باب چهارم: اكبر-ا قبال اور مغربی نظام تعلیم            | ۳۸          |
| 11"1          | مغربی نظام تعلیم نے نئی سل کو بےراہ رواور بےادب بنادیا | ۳۹          |
| ۱۲۵           | جديدمغرني تعليم اورخود شناسي                           | ۴٠)         |
| IMM           | تعليم نسوال                                            | 171         |
| <b>ب</b> ما ا | تعليم اورمعاش                                          | rr          |
| ساما          | سائتنى تعليم                                           | سويم        |
| IM            | حواشي وحواله جات                                       | المالم      |
| 102           | باب بينجم اكبرالية بادى اور تنقيدِ مغرب                | شم          |
| المُهُ        | مندوستانيوں كاسياس ومعاشى استحصال                      | <b>L</b> A. |
| 171           | هندوستانیوں کوعلم و ہنر میں پس ماندہ رکھنے کی کوشش     | 17/4        |
| יארו          | ہندوستانیوں کی شخفیر<br>م                              | ľΛ          |
| IΥZ           | مسلمانوں کی تاریخ بدلنے کی مذموم کوشش                  | ٠ إوبرا     |
| IΔI           | لسانى استحصال                                          | ۵۰          |
| 124           | خرد پرستی                                              |             |
| 1/4           | ماديت پرستي                                            | ۵r          |
| ۱۸۳           | مغرب كاند ببي تضور                                     |             |
| ۱۸۵           | ترقى كاغلط تضور                                        |             |
| 19+           | حواشی وحواله جات<br>ه ه                                |             |
| 194           | باب مششم علامه محمدا قبال اور تنقيدِ مغرب              | ۵۲          |

| <b>Y</b> ••  |              | ظاہری پا کیز گی اور صفائی            | ۵۷          |
|--------------|--------------|--------------------------------------|-------------|
|              |              | جديد مغربي تعليم اورا قبال           | ۵۸          |
| <b>**</b> *  |              | عوزت کی عربیانی و بے حیائی           | ۵٩          |
| 1.1          | •            | اخلاقی خوبیاں                        | ٧٠          |
| <b>r</b> +1° | • • •        | مغرب كااستنعارى انداز                | 41          |
|              |              | ا قبال اور پورپ کانصو رِوطنیت وقومیت | 45          |
| rir          | •            | ا قبال مغربی سائنس اور مادیت پرستی   | 41          |
| ria          |              | خرد برست مغرب اورا قبال              | <b>Y</b> IY |
| 119          |              | مغرب میں دوئی ملک ودین اورا قبال ا   | ۵۲          |
| rrr          |              | ا قبال اورمغر بي جمهوريت             | YY          |
|              | . · ·        | ا قبال اشترا کیت اورسر ماییدداری     | 44          |
| ۲۳۳          |              | اسلامی ریسرچ اورا قبال               | ۸۲          |
|              | ÷.           | ا قبال اورمغر بي مفكرين              | 49          |
| rr <u>z</u>  |              | ا قبال اور گوئے                      | ۷٠          |
|              | • • •        | ا قبال اورنطشے                       | <b>4</b> 1  |
| rra          | ·            | ا قبال اور کانٹ                      | ۷٢          |
|              |              | ا قبال اور برگسان                    |             |
| •            |              | حواليه جات وحواشي                    |             |
|              |              | كتابيات                              |             |
| rzz.         | Barrier Carl | اشارىي                               | 4           |

And the second second

#### ويباجيه

مشرق اورمغرب کے درمیان روح اور مادے کے حوالے سے فکری تفاوت کی تاریخ بہت قدیم نہیں۔مشرق روحانی روبوں سے مملوتہذیبی رحاؤ کی سرز مین ہے کیکن حقیقت سیہ کے کمنشاق ٹانیہ کے بعد مغرب اس ناگزیر انسانی ضرورت سے بھی ایسے اور بھی ويسيكر بزال رماب اوراس كانتيجه بالكل فطرى ب كهمعاشر يمين انسان كي حيثيت تبديل ہوتی چکی گئی ، تاایں کہ تنزل نے آلیا اور اسے کاروباری شے کا درجہ حاصل ہو گیا۔انسان کے مقام ومرتبے میں بیتنزل مصنوعی مادی رویوں کی برتری کا فطری نتیجہ تھا کہ جس مادی زندگی اور غیرروحانی نظام کی بنیادی مغرب نے استوار کی تھیں اُس کا حاصل یہی ہوسکتا تھا۔ عام طور برایک سرسری مطالعے اور مشاہرے کا حامل کوئی بھی شخص بیرسوال بار باردو ہرائے گا کہ مغرب ایسا کم فہم تو نہیں ہوسکتا تھا جس نے اتنا کمزور نظام وضع کیا جس میں خود انسان ہی ترجیح اول نہ رہا اور اے شے کے ادنی ترین مقام تک تھینج لایا گیا۔ اس کا آسان اورسامنے کا جواب میہ ہے کہ جب مغرب کوروحانی ارتفاع کی خواہش ہی نہیں تھی تو اس کا حصول کیوں کرممکن ہوسکتا تھا۔ آج بھی مغرب کا سارا زور لا دینیت کے فروغ وتروج کے باور مزيد برآ ك سلى برترى اور تفوق كاعار ضداليالات مواكد مشرق كى كوئى ادا بهى مغرب کے لیے قابل قبول نہیں اور مشرق کے خلاف جنگی جنون روز بروز بردهتا چلا جار ہاہے۔ مستزاد میر کدمغرب مذہبی تعصب کی رومیں بھی بہنے لگا ہے لیکن مادے کی برتری کے رویوں کے سبب بمعنويت في مغربي معاشر الحكى جوليل الماكر كهدى الساب معنويت كانتيجه بياك

وہاں ندہب اپنی اخلاقی بنیادوں ہی پر استوار نہیں رہا۔ یہ معاملہ بہت طویل بحث وشحیص کا تقاضا کرتا ہے گریے خضر مضمون اس کا متحمل نہیں ہوسکتا ،صرف سابق امریکی صدر کی جانب سے صلیبی جنگ کی جانب اشارہ ہی بات سمجھنے کے لیے کافی ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ جب تک مشرق رؤمل کے طور پر فکری محاذ پر بے حدز ور دار جنگ مغرب کے خلاف شروع نہیں کرے گا وہ یہ گمراہ کن تصور حیات دوسروں پر مسلط کرنے کی ساز شوں سے پیچھے نہیں ہے گا۔ ایسا گلتا ہے کہ استعار کے خلاف بیے جنگ آغاز ہو چی ہے۔

مغرب کے ذکورہ فکری نظام نے مشرق کے تعلیم یافتہ طبقے پر بہت گہرے اثرات مرتب کیے۔ اور میاس لیے ہوا کہ مغرب سائنسی ترقیوں کے باب میں دنیا بھر کو پیچے چھوڑ چکا تھا۔ دنیا جمر کا جغرافیہ بھی بے لگام قوت وطاقت کے بل ہوتے پر مغرب کے ہاتھوں میں کھیل رہا تھا اور میصورت حال ابھی تک ولی کی ولی ہے۔ برصغیر کی عظیم زبان اردو کے دو شاعروں نے کم وبیش ایک ہی زمانے میں ظہور کیا۔ اکبرالہ آبادی تو مشرق ہی کے تعلیم و تربیت یافتہ تھے مگر علامہ محمدا قبال نے جہاں مشرق کی درسگا ہوں سے تعلیم کے اعلیٰ مدارج طے کیے وہاں مغرب میں رہ کر بھی اعلیٰ تعلیم حاصل کی۔ اس دوران میں علامہ محمدا قبال نے مغرب کے حسن وقتح کا بی خور مطالعہ کیا۔ جہاں اکبراللہ آبادی نے مغربی نظام فکروسیاست کو ایٹ شعری موضوعات میں ترجیح اول کے طور پر برتا وہاں علامہ اقبال نے مغربی نظام کے انسان پہندنا قد کے طور پر مادے کی فوقیت کے تارو پودخوب بھیرے۔

ممتازاستاد بمحقق بنقیدنگاراورا قبال شناس ڈاکٹر محمد آصف اعوال کی پیش نظر کتاب دراصل ندکورہ بالاحوالوں سے درمغر بی تہذیب کے مشرقی نقاد (اکبرالہ آبادی اورا قبال)" دراصل ندکورہ بالاحوالوں سے ایک بے حدقابل توجہ دل چسپ اور بامعنی موضوع کا احاطہ کرتی ہے۔ ڈاکٹر محمد آصف اعوال نے ایک ہی سلسلے میں جڑ ہے ہوئے دوظیم شاعروں کی فکر مندی اور خلیقی اظہار کا مفصل تجزیہ کیا ہے۔ یہ کتاب چھا بواب کو محیط ہے جن کے عنوانات سے ہیں:

ا۔ ہندوستان میں یورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کو میں میں یورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کو میں میں یورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کا مدین اورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کی اللہ میں میں یورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کی اللہ کے تاریخی عوامل کی اللہ کے تاریخی عوامل کی تعدید کے تاریخی عوامل کی تعدید کی میں یورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کی تعدید کی میں میں یورپی اقوام کی آمدے تاریخی عوامل کی تعدید کی ک

۱۲- مغرب کے تہذیبی، سیاسی اور قکری پیش منظر
 ۱۳- اکبراورا قبال کامغرب سے ملی اور سوانحی تعلق
 ۱۳- اکبر، اقبال اور مغربی نظام تعلیم
 ۱۰- اکبر، اقبال اور مغربی نظام تعلیم
 ۱۰- اکبراله آبادی اور شقید مغرب
 ۲۰- علامہ محمد اقبال اور شقید مغرب

میعنوانات اپنی اپنی جگدالگ الگ اور صخیم کتابوں کے موضوعات ہیں مگر ڈاکٹر مجمد آصف اعوان نے تحقیقی اور تجزیاتی انداز میں اکبروا قبال کے فکری سر مائے کا بے مثال خلاصہ تجزید کے ساتھ فراہم کیا ہے۔ انھوں نے بہت اعتاد کے ساتھ بھل کر ، بغیر کسی لگی لپٹی کے تقید مغرب کے موضوع پر مواد الگ کیا اور دونوں نابغوں کی بالخصوص اسلامی تہذیب اور بالعموم مشرقی تہذیب کے لیے خد مات سے پردہ کشائی کی ہے۔ اس کتاب میں جس طرح بالعموم مشرقی تہذیب کے لیے خد مات سے پردہ کشائی کی ہے۔ اس کتاب میں جس طرح سے موضوع کی جزئیات کو محنت اور توجہ کے ساتھ موضوع بحث بنایا گیا ہے، وسیع مطالع اور قبلی وابستگی کے بغیر ممکن نہیں تھا۔

دونوں عظیم شاعروں نے دین وخدہب، انسانی رویوں، نظام ہائے حیات و
سیاست، انقلابات زمانہ تعلیم، معاشیات، عشق وخرد، غیرت وحمیت، مادیت، روحانیت،
ترقی، رجعت قبقری، فکروفلفہ سمیت درجنوں موضوعات کواپنے شعری تجربوں کا حصہ بنایا
ہے اور بے حدیم گی کے ساتھ تمام حوالوں سے حسن وقتح کا نظام ترتیب دیا ہے۔ یہی وہ نظام
ہے جس کی روثنی میں مادے کی برتری کوروح کی برتری کے تصور سے الگ شناخت کیا جاسکتا
ہے۔ ڈاکٹر محمد آصف اعوان نے اس فکری سرمائے کی شناخت اور بازیافت کی غیر معمولی اور
مفید سعی کی ہے۔ مصنف نے مغرب کے نمایاں مفکروں کو زیر بحث لا کرعلی الحضوص علامہ محمد
اقبال کی نبیت سے نتائج فکر مرتب کرنے کی کامیاب کوشش کی ہے۔ میرے خیال میں جہاں
اقبال کی نبیت سے نتائج فکر مرتب کرنے کی کامیاب کوشش کی ہے۔ میرے خیال میں جہاں
زیر بحث موضوع پروقیع مواد جمع اور یک جا ہوگیا ہے، وہاں اس کے تجزیے سے بھی پہلو تبی

مغربي نظام دراصل جديدسياس اورا قضادى روبول ميضمود كرتا ہے اور بير حقيقت جہاں قطعی مسلمہ ہے وہاں عمومی طور پر ملی سطح پر اس کا انکشاف وضاحت کے ساتھ جہیں ہوسگا۔ بيربات بهى بهت نمايال توجه حيامتى تقى كمغرب حسى فلسفهُ حيات كا قائل ہے اور اسے لطافت اور پاکیز گی ہے دور کا بھی واسطانہیں لہٰذا استحصالی روبوں نے اخلاقیات کی جگہ لے لی اور يوں سارا نظام حيات مليث ہو کررہ گيا،انسانی عظمت ورفعت خواب وخيال ہو گئی للہذا اکبر وا قبال نے مغرب کے اس تباہ کن تصور حیات کا بردہ جاک کر کے روحانی روبوں کا ارتفاع باور کرانے کی کوشش کی۔ڈاکٹر محمد آصف اعوان نے برصغیر کے ان دونوں بڑے د ماغوں کا مرتب کردہ فکروفلے مغرب کے مذکورہ تاہ کن رویوں کے حوالے سے سامنے لانے کی کامیاب کوشش کی ہے۔ڈاکٹر صاحب کی ریکوشش فی زمانہ عالم انسانیت کے لیے بالعموم اور عالم اسلام کے لیے بالخصوص بے حدو قع حیثیت اختیار کرگئی ہے اور میکام آنے والے دنوں میں برے علمی منصوبوں کی شکل اختیار کرے گا۔ میں برے علمی منصوبوں کی شکل اختیار کرے گا۔

مغرب کی معنوی شکل اس وقت امریکه ہے جس کی تمام تر تگ ودو مادیت پرستانه شیطانی نظام سیاست واقتصاد میات کا فروغ ہے اور مذہب کوصرف محدود قومی تعصب کے لیے برتا جانے لگاہے جس کے مزید خطرناک متائج مرتب ہونا شروع ہوگئے ہیں۔متنزاد سے س نسلی تعصبات بھی اپنی آخری حدول کوچھور ہے ہیں اور مغرب ہرسطے اور طرح کی برتزی کے کہ کی تعصبات بھی اپنی آخری حدول کوچھور ہے ہیں اور مغرب ہرسطے اور طرح کی برتزی کے تصمند میں مشرق کی اصل قوت کوغلط طور پر نظر انداز کررہا ہے۔ ایسے میں مشرق کامضبوط روحانی نظام مغرب سے لیے می وفت بھی چیلنج بننے کی صلاحیت کا حامل ہے۔ڈاکٹر محمد آصف اعوان نے اکبروا قبال کے ہاں تقید مغرب کے بردوں میں مذکورہ قوت کے اثر ونفوذکی شدت کو بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔ میرا خیال ہے کہ کافی حد تک وہ اس کوشش میں كامياب رہے ہيں۔ 

(راشدحید)

مقتدره قومي زبان اسلام آباد ٧\_جون ١١٠١ء

# بيش لفظ

ہندوستان کی زرخیزی، غلے کے ڈھیراور زر و جواہر کے خزانوں کی جھنکار ہمیشہ بیرونی حمله آوروں اور اقوام کے لیے باعث کشش رہی۔ بہت می اقوام نے ہندوستان کے ساتھ تجارتی روابط قائم کرنے کی کوشش کی۔اسی خواہش کے تحت بور بی اقوام نے بھی ایک صبرآ زماجدوجهد کے بعد مندوستان تک رسائی حاصل کی۔ بورپی اقوام کی مندوستان آ مدایک سوے مجھے منصوبے کے تحت تھی۔ اگر چہ پرتگالی، ولندیزی، ڈچ اور فراسیسی، تبھی اقوام ہندوستان سے تجارتی روابط قائم کرنے اور معاشی مفادات کے حصول میں پیش پیش تھیں تا ہم انگریزوں نے ایک طویل جدوجہد کے بعد دیگر تمام اقوام پر فوجی برتزی ثابت کرتے ہوئے ہندوستان میں مستقل قدم جمالیے۔رقیب بورپی اقوام کو مات دینے کے بعداب انگریز زیادہ سے زیادہ تجارتی سہولیات اور معاشی استحام حاصل کرنے کی طرف متوجہ ہوئے اور ساتھ ساتھ اپنی فوجی طاقت میں بھی رفتہ رفتہ اضافہ کرنے لگے۔ ان کے بہ تیور دیکھ کر مقامی حكمرانوں كوائكريزوں كى طرف ہے كھئكا ہوا تو انھوں نے فرنگيوں كى تنجارتى اور فوجى سرگرميوں برکڑی نظرر کھنا شروع کر دی اور انگریزوں سے فوجی طافت کے کم کرنے کا بھی مطالبہ کیا۔ يهال سے انگريز اور مقامي حكمر انول كے مابين چيقلش كا آغاز ہوا۔ اس چيقلش نے سب ہے

پہلے با قاعدہ جنگی صورت بنگال میں اختیار کی ، جہاں شجاع الدولہ خودا پنوں کی غداری اور بے وفائی کی وجہ سے انگریزوں سے شکست کھا گیا۔ ای طرح میسور، دکن ، سندھاور پنجاب ہرجگہ غدار ان ملت کی ہے وفائی انگریزوں کی معاون رہی۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اگر مقامی حکمرانوں کے درباروں اور فوج میں غدار جنم نہ لیتے تو انگریزوں کا دبلی تک پہنچنا تو در کنار، انگریز بنگال میں ہی نواب شجاع الدولہ کے ہاتھوں الیمی ذلت آمیز شکست سے دوچار ہوتے کہ اُنھیں دوبارہ کسی مقامی حکمران کے احکام کی سرتا بی کرنے کی جرائت نہ ہوتی اور نہ ہی وہ دوبارہ بھی کی مقامی حکمران کے مقابل صف آراء ہونے کا سوچ سکتے۔

مقای سران سے مقابی سامت اور دوست و می سامت اور دوست انگریزوں نے دہلی پر قابض ہو کر ایسٹ انگریا کمپنی قائم کی۔ آخری مغل بادشاہ بہادر شاہ ظفر کی حیثیت کھیتی بادشاہ کی ہو کررہ گئی۔ کمپنی بہادر کا تھم جلنے لگا اور:

"قا جو ناخوب بندر تئے وہی خوب ہوا"

(ض کے ص۱۲)

ان حالات سے تک آ کر آخرکار ہندووں اور مسلمانوں نے انگریزوں کے خلاف با قاعدہ سلم فوجی بغاوت کامنصوبہ بنایا، جسے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، کیکن ریہ جہاد آزادی ناقص حکمتِ عملی کی وجہ سے ناکام ہوا۔ مغلیہ سلطنت ختم ہو کی اور انگریز بلاشر کت غیرے ہندوستان کے سیاہ وسپید کے مالک بن پیٹھے۔ انگریزوں نے بی ، اور انگریز بلاشر کت غیرے ہندوستان کے سیاہ وسپید کے مالک بن پیٹھے۔ انگریزوں نے جس طرح ہندوستان کو معاشی طور پر کنگال کیا اور مقامی رعایا خصوصاً مسلمانوں پر جوظلم فرصائے، یہا یک الگ اور طویل واستان ہے۔

انگریز ہندوستان میں ایک اجنبی قوم نظے۔ اُن کی تہذیب، ندب، روایات تاریخ، رنگ، زبان، لباس، نظریات اور انداز واطوار، سب بھی ہندوستا نیوں سے بالکل مختلف تھا۔ مشرق کے اسلامی اقد ارور وایات کے حامل اور روحانیت پرور ماحول میں انگریزوں کی تھا۔ مشرق کے اسلامی خربی تہذیب کی مشرقی تہذیب ومعاشرت پر ایک ایک بلخارتی جس نے مشرقی معاشرت کوئی خانوں اور حصوں میں بانٹ دیا یعض لوگوں نے 'مجارتی اُدھرکو ہوا ہوجد هرکی'' کے مصداق آئی میں مصلحت مجھی کہ انگریزوں سے مخالفت کے بجائے مصالحت کی راہ اختیار کے مصداق آئی میں مصلحت میں کا انگریزوں سے مخالفت کے بجائے مصالحت کی راہ اختیار

کی جائے گویا انگریزی لباس زیب تن کرلیا جائے اور انگریزی زبان کو ذریعہ و تعلیم قرار دیا جائے ،توای صورت مسلمان ترقی کے گھوڑے پر سوار ہو سکیں گے۔ دوسرے طبقے نے انگریز کی مخالفت میں اس شدت کا مظاہرہ کیا کہ آل انگریز اور انگریزی زبان ہولنے پر کفریک کے فتوےصادر کیے۔ تیسرے طبقے کا پی خیال تھا کہ مسلمانوں کے لیےایئے دین وایمان پر بختی سے کاربندر ہتے ہوئے اور جدید دور کے تقاضوں کا ادراک کرتے ہوئے، اپنے آپ کو عصری حالات و واقعات ہے ہم آ ہنگ رکھنا ضروری ہے۔ انگریزی تہذیب ندسرایا شرہے اورنداس کی اندهی تقلید سی بھی صورت قابلِ ستائش۔ تیسر کے طبقے کے نمائندہ اکبرالہ آبادی ہیں۔اکبراللہ آبادی مسلمانوں کے لیے جدید علوم وفنون اور سائنس وٹیکنالوجی کی تعلیم ضروری مسجھتے ہیں تا ہم محض انگریزی لباس کا شوق ، انگریزی زبان پولنے پر فخر ، کوٹ ، پتلون ، بنگلہ ، ياك، صابون بل كاياني اور ثائب كرف يرصف كوانكريزون كي عطاكي موتى تعتيل سمجه كرأن يركبرونازكرنا، الكبركوكس طرح بهي يهندنبين - أن كى غيرت وحميت اس بات كوقطعا كوارانبيس كرتى كەمىلمان محض ائكرىزول كے كاسەلىس بىن كررە جائىيں۔اگرائگرىز جدىدعلوم وفنون كى مدد سے ایجادات کر سکتے ہیں اور سائنس وٹیکنالوجی کے میدان میں آ گے بردھ سکتے ہیں تو یہ کیول نہیں ہوسکتا کہ مسلمان بھی ان علوم کواپنا کرتخلیق واختر اع کے بینے دَر و اکریں۔اکبر کے خیال میں مسلمانوں کو انگریزوں کی ، اُن کی بنائی ہوئی اشیاء کے استعمال کرنے میں ہی نقل نہیں کرنی جائے، بلکمل میں بھی اُن جیسا بننے کی کوشش کرنی جائے۔ بقول اکبرالہ آبادی۔ "اہل یوری کے ساتھ ہو عمل میں"

کی ایک ناقدین نے اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ اکبرر جعت پند تھے۔اُن کی معقیدِ مغرب محض تعصب و تنگ نظری کی بنا برخی اور بید کہ اکبر جدید رُبر تھا نات اور ایجادات کی انجیت ہے آگاہ ہیں تھے لیکن ان ناقدین کی بیرائے خوداُن کی اپنی کم نظری اور سطی مطالعہ الجبیت ہے آگاہ ہیں تھے لیکن ان ناقدین کی بیرائے خوداُن کی اپنی کم نظری اور سطی مطالعہ المبرکی مظہر ہے۔ اکبر نے جن اسباب وعوامل کی بنا پر مغرب کو ہدف تنقید بنایا، اقبال نے رابع صدی بعداُنی اسباب کی بنایر، اکبر کے افکار ونظریات کو اپنے پختہ فکری شعور کے سانچ میں وُھال کر چیش کردیا۔ اقبال ' جاوید نامہ' میں رقم طراز ہیں۔

#### مغربی تهذیب کیمشرقی نقاد

شرق را از خود برد تقلیدِ غرب باید این اقوام را عقید غرب قوت مغرب نه از چنگ و رباب نے ز رقص دختران بے مجاب نے ز سحر ساحران لالہ دوست نے زعریاں ساق و نے از قطع موست محکمی أو را نه از لادینی است نے فروش از خط لاطین است قوت افرنگ از علم و فن است از جمیں آتش جراعش روش است حكمت از قطع و بريد چامه نيست مانع علم و بنر عمامه نيست علم و فن را اے جوانِ شوخ و شک مغز می باید نه ملبوس فرنگ (جادیدنام بص ۱۷۸) ''مغرب کی (اندهی) تقلید نے مشرق کواییے آپ سے بیگانہ کردیا۔ ان (مشرقی) اقوام کومغرب پرتنقید کرنی جاہیے۔ مغرب کی طاقت موسیقی یا گانے بجانے میں جیس ہے۔ نہ برہنداؤ کیوں کے ناچ میں ہے۔ لادین (سیکولرازم) ےاےاتکام ہیں ملا۔ نه بى لا طينى خطأس كى ترقى كاباعث ہے۔ مغرب کی طافت علم اور شیکنالوجی ہے۔ ای آگ ہے اس کاجراغ روش ہے۔ لباس کی ظاہری ہیئت ہے حکمت کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ عمامهم وميكنالوجي كي راه ميس ركاوت تبين ب

مغربی تبذیب کے مشرقی نقاد www.iqbalkalmati.blogspot.com

ا ہے۔ شوخ طبع نوجوان! علم وٹیکنالوجی کے لیے انگریزی لباس نہیں (انگریزی) د ماغ چاہیے۔''

اقبال اورا کبرالہ آبادی کی تعقیدِ مغرب کے تعقیقی مطالعہ سے بتا چاتا ہے کہ پہلے الم آبادی کی تعقیدِ مغرب کے تعقیقی مطالعہ سے بتا چاتا ہے کہ پہلے الکر اور کھرا و آبال نے مغرب کے اُن کمزور پہلو و اور نظری مناقشات سے قوم کو خبر دار کرنے کی بروقت کوشش کی ، جو کسی بھی صورت مسلمانوں کی غیرت و بنی کے لیے قابل قبول نہ تھے۔ ان حضرات کی اس فکری کاوش کے بہت دور رس اور شرآ ورنتائج برآ مد ہوئے اور قوم کے اندر مغرب سے متاثر ہو کر دب جانے کے بجائے تحریک حریت و آزادی نے جڑیں پکڑنا شروع کے سے متاثر ہو کہ دب جانے کے بجائے تحریک حریت و آزادی نے جڑیں پکڑنا شروع کیں ، جس کا نتیجہ ایک الگ اور آزاد مملکت خدادا دیا کستان کی صورت میں برآ مد ہوا۔

آخریل بیمراخوشگوارفریضہ کے میں اُن تمام احباب کاشکریادا کرول جضول نے کسی نہ کی طرح اس کتاب کی ترتیب و تھیل کے مراحل میں میری معاونت کی ۔ خاص طور پراپ عزیز دوست ڈاکٹر راشد حمید کاذکر کرنا میرے لیے باعث افتخار ہے۔ ڈاکٹر صاحب موصوف معاصر ادبی منظر نامے اور خصوصاً اقبالیات میں گرال قدر حیثیت رکھتے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب نے اس کتاب کے مسودے کونہایت توجہ سے پڑھااور کتاب کے موضوع کے والے سے جو برکل دیباچ تحریفر مایا اسے اگراس کتاب کا توضیح عنوان قرار دیا جائے تو ہے جا فرقان کا باد میں راقم اپنے محدومین خصوصاً آغا شاہر حسین ، جناب زیبر ناصر اور عزیز ی محدفرقان کا بھی شکر گزار ہول جنہوں نے تسوید وتر تیب متن میں ہرمکن تعاون کیا اور ان احباب کے ذاتی کتب خانے راقم کے لیے بے حداستفادہ کا باعث رہے۔

ڈ اکٹر محمد آصف اعوان استادشعبہ اُردو جی می یونیورشی، فیصل آباد 03006469336 قَالَ اللَّهُ اللَّهُولُولُولُولُولُلَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(النمل ۲۲:۳۳)

"اس نے کہا کہ بادشاہ جب کسی شہر میں داخل ہوتے ہیں تواس کو تاہ کر دیا کو تاہ کر دیا ہوتے ہیں اور وہاں کے عزت والوں کو ذلیل کر دیا کرتے ہیں اور ای طرح رہ بھی کریں گے۔''

آ بناؤل تجھ کو رمز آبیء ان الملوک سلطنت اقوام عالب کی ہے اک جادو گری خواب سے بیدار ہوتا ہے ذرا محکوم اگر خواب سے بیدار ہوتا ہے ذرا محکوم اگر پھر سلا دیت ہے اس کو حکمرال کی ساحری پھر سلا دیت ہے اس کو حکمرال کی ساحری (اقبال)

# ہندوستان میں بور پی اقوام کی آمد کے تاریخی عوامل

قری پستی کے ایک رویے کا اظہار عام طور پراس مثال سے ہوتا ہے کہ ہم کمالے را زوالے "یہ کہہ کراُس کوتا ہی ، بنظمی اور بے عملی پر پردہ ڈالنے کی کوشش کی جاتی ہے جوافراد و اقوام کے انفرادی واجتماعی زوال وپستی کا سبب بنتی ہے۔ نہتو کوئی قوم خود بخو دعروج واقبال کو چھولیتی ہے اور نہ بلاوجہ کلبت وافلاس اُس کا مقدر بنتا ہے۔ قرآن تھیم کی درج ذیل آیت اسی مفہوم پردلالت کرتی ہے:

إِنَّ اللَّهُ لَا يُضَيِّرُ مَا بِقُومِ حَتَّى يُضَيِّرُوا مَا بِالْفُسِمِمُ

"بنگ اللہ کی قوم کی حالت نہیں بداتا یہاں تک کروہ خودا پی حالت بدل لیں۔"

کیا عظیم اقوام وہ ہیں جوزوال پذیر ہونے کے بعد عروج کی راہ پرگامزن ہوتی ہیں جنیں اعظیم اقوام دراصل وہ ہیں جوزوال پذیر ہوتی ہی نہیں بلکہ اپنی جوال ہمتی ، جوال اور بیدار سوچ اور ہردم تلاش وجتی کے کمل علم دوسی اور ہرتم کے ساجی انصاف کی بنا پر اپنی ترتی اور بردم کو دوام اور بیشگی کی سندافتار عطا کرتی ہیں۔ کسی قوم کا وقار وطنطنہ خواہ اُورِج ثریا کی بلندیوں ہی کو کووں نہ چھو لے تا ہم اگر کوئی قوم اپنے عمل کے حساب سے بے نیاز ہوجاتی کی بلندیوں ہی کو کیوں نہ چھو لے تا ہم اگر کوئی قوم اپنے عمل کے حساب سے بے نیاز ہوجاتی میں ہیں گئی ہیں۔ نہ میں بنید لگتی

ہے تو اُس کی عزت و تو قیر کی فلک بوس عمارت کے بیوند زمین ہونے میں در نہیں لگتی۔ خوداختسانی ایک ایسا عمل ہے جو بھی بھی قوم کوسید سے راستے سے بھیکنے ہیں دیتا۔خوداختسانی

ے مرادیمی نہیں کہ اپنے کیے پر ہوش مندی کے ساتھ کڑی نظر رکھی جائے بلکہ جو وقت کی

ضرورت کےمطابق نہ ہوسکا اس کابھی حساب رکھ کر کی بوری کی جائے۔

سلطنت مغلید کے زوال کا اصل سبب:

برصغیر میں مغلول کا دور حکومت تاریخ کا تابناک دور ہے۔ اگر چدمغلیہ سلطنت

کے زوال کے اسباب میں وسیع وعریض علاقہ، اس کا ناخاطرخواہ انتظام، شاہی افراد کے خاندانی جھکڑے، آویزش آل وغارت، اُمراء کی عیاشی اور اُمورِسلطنت کی جانب ہے ایسی باعتنائی خیال کی جاتی ہے،جس کا نتیجہ مرکز کی کمزوری اور مختلف ریاستوں اور صوبوں کی خود مخارى كى صورت ميں برآ مدموا تا ہم مغليدا فتر اركے زوال كے بيتمام اسباب ايسے بيں جن یر بہت کچھ لکھا گیا اور جنھیں بار بار دُہرایا گیا ہے۔ زوال کے ان تمام اسباب کے علاوہ سلطنت مغلیہ کے زوال کا ایک اہم بلکہ سب سے بڑاسبب ارباب بست و کشاد کی اس حوالے ہے کوتاہ بنی اور کم نظری تھی کہ تاریخ کے کسی بھی مرحلے پر اُٹھیں بیاحساس نہ ہوا کہ زمانہ جیسے جيے آ كے برور ما ہے اور اشہب دورال جس سمت أزاجا تا ہے وہال توب وتفنگ اور تنجركى نوک تمام فیصلوں کی بنیادنہیں ہوگی بلکہ علم وہنر کی برتری آئندہ عظمت وسرفرازی کی ضامن ہوگی۔ بیٹھیک ہے کمغل فرمانروا وَل نے عمارتیں اور قلعے تعمیر کروائے ،مقبرے اور مسجدیں بنوائیں۔ہایوں کامقبرہ سکندرہ میں اکبر کامقبرہ ،آگرہ کی جامع مسجداور قلعہ مقبرہ تاج محل ، د ہلی کا لال قلعہ اور جامع مسجد ، لا ہور میں جہائگیر کا مقبرہ اور بادشاہی مسجد۔ تاہم سوچنے کی بات ریہ ہے کہ مغلیہ دور کے سنہری عہد میں گننی جامعات اور دائش کدے تغییر ہوئے؟ قوم کو تعلیم کے زبورے آراستہ کرنے اور مستفتل کے بینے کامقابلہ کرنے کے لیے کیامنصوبہ بندی كى كئى؟ كتنے جابر بن حيان، بوعلى سينا، فاراني، كندى، ابن ماجه، ابن الهيثم اور ابن مسكوبياس

ایک طرف تو ہندوستان سے باہر دنیاعلم وہنر سے اپنے آپ کو چکا رہی تھی اور ادھر ہزاروں ہرس کی نیند سے بیدارہو کرعلم کی روشنی میں قدم بہقدم آگے بڑھ رہی تھی اور ادھر مغلیہ در بارتان سین (Tansen ۲ • ۱۵۸۹ء) اور بیجو باورا (Baiju Bawra) مغلیہ در بارتان سین (عمرتانوں میں ڈو بہوئے تھے۔ بادشاہ شعرو تن کی محفلوں میں گن تھے۔ بیٹھیک ہے کہ شعرواوب اور موسیقی روح کی غذا ہے اس کی طرف بھی توجہ ضروری ہے کین اگر عصر رواں اور جدید دور کے نقاضوں اور چیلنجوں تک نظر کی رسائی نہ ہوتو اس کے تباہ کی منائے سے کوئی تو منہیں نے سکتی۔

مغلیہ سلطنت اور سلطنت روما کی داستانِ الم میں بہت سے مشترک عناصر پائے جاتے ہیں۔ اس لئے تو اقبال کو:

رج "سواد رومة الكبرى مين دلى ياد آتى بين"(r)

اگرچه مغلیہ سلطنت کی طرح روما کی سلطنت بھی باہمی نفاق، اقتدار کی ہوں اور کشکش، نااتفاقی، مرکز کی کمزوری، علاقائی خود مخاری، اندرونی و بیرونی سازشوں اور حملوں کا شکار ہوئی، تاہم یہاں بھی زوال کی سب سے بردی وجہ ملمی تہی دامانی ثابت ہوئی۔ ڈاکٹر آغاافتخار حسین رقم طراز ہیں:

''الی روماخصوصا اینے زوال کے دور میں علم وحکمت میں کم دلچیسی رکھتے تھے اور سپرگری، فنونِ لطیفہ، شاعری، خطابت، موہیتی اور فن تغییر اور کھیل تماشے کی طرف زیادہ راغب ہو محمد تھے۔''(۳)

Vincent Arthur. Smith C.L.E) وينسن الم المحالية المحالية

ویسد اے۔ سمتھ (Vincent Arthur. Smith) نے اس اہم تکتے کی جانب توجہ دلائی ہے کہ توہیں افراد سے نہیں، اپنی شاندار روایات واقد ار اور اداروں سے بہچانی جاتی ہیں اور زندہ رہتی ہیں کیکن اوار علم وفکر کی رشنی سے قائم رہتے ہیں، جہال علم وفکر کی رشنی سے قائم رہتے ہیں، جہال علم وفکر نہ ہووہاں تعصب و کم ظرفی اپنا کام وکھا جاتی ہے۔ مغلیہ سلطنت کی بدسمتی بدر ہی کہ یہال علم و فکر کے بجائے حسد و نفاق، حب جاہ اور جہالت و تنگ نظری کا سکہ روال رہا۔ جس کا متیجہ بلا خرید ہوا کہ مغلیہ عہد کا جاہ و جلال بھی ماضی ضوفشاں کا فسانہ بن کر رہ گیا۔ بہی اس عہد کی وہ فری میں اس عہد کی وہ فری ہیں، اقتصادی اور علی کیفیت تھی جس نے اقوام یورپ کو ہندوستان پر قبضے کی وہندوستان پر قبضے کی

دعوت دی۔

#### <u> ہندوستان میں بور بی اقوام کاؤرود:</u>

عام طور پر بیربیان کیا جاتا ہے کہ پورپ کے ساتھ ہندوستان کے براہِ راست تعلقات کا آغاز ۱۳۹۸ء بیں واسکوڈے گاما (۱۳۹۵ء بیں واسکوڈے گاما (۱۳۹۵ء بیرب اور پرصغیر کے روابط کی ابتداقبل کی آمدسے ہوا جبکہ بیربات حقیقت کے خلاف ہے۔ پورپ اور پرصغیر کے روابط کی ابتداقبل شہرت ہوچکی تھی۔ سکندرِ اعظم (۳۵۰ Great قرم سے ہوچکی تھی۔ سکندرِ اعظم (۳۵۰ Megasthenes قرم سے ہوچکی اور تیسری اور میکس تھنیز (۳۵۰ Megasthenes قرم سے ہی اپی تجارتی صدی قبل سے میں ہندوستان میں قدم رکھے۔ پرصغیر پاک وہندز مانہ قدیم سے ہی اپی تجارتی اہمیت اور منافع بخش کے باعث دنیا بھر میں اقوام عالم کے لیے باعث کشش رہا۔ آر۔ سی موجم دار رقم طراز ہے:

India had commercial relations with the countries of the West from time immemorial. (a)

رومن سلطنت کے ساتھ ہندوستان کے تجارتی روابط پہلی صدی عیسوی سے ہی خشکی اور بحری ہردوراستوں سے قائم تھے۔سیدسعاوت حسین لکھتے ہیں:
''ایک ماہر آٹار قدیمہ نے جنوبی ہندوستان میں رومن سکوں کی ایک بڑی تعداد
پائی ہے۔قدیم رومن ادب میں بھی جنوبی ہند کے رومن آباد کاروں کا جا بجا
تذکرہ پایاجا تا ہے۔''(۲)

یی -ای - رابرٹس (P.E.Roberts) اپنی تصنیف History of" "British India" میں لکھتا ہے:

The products of Indian soil and crafts manship were from time immemorial well known in Western marts. (2)

شروع سے ہی ہندوستان کی تنجارت کا دائرہ بہت وسیع تھا۔ ہندوستان کی زرخیزی اور خوشحالی بہت سے لوگوں کی توجہ کا مرکز بن۔ بے شارسیاح ہندوستان آ کے اور یہاں کی

جنت نظیر فضاؤں میں کھوکر رہ گئے۔ خاص طور پر ہندوستان کی تجارت پر عربوں کی اجارہ داری (Vincent Arthur. Smith) رہی۔ وی۔ اے۔ سمتھ (Vincent Arthur. Smith) رہی۔ وی۔ اے۔ سمتھ (The Arab Conquest of Egypt and Persia in the seventh century definitely closed the direct communication between Europe and India. (۸)

اگرچہ بیہ بات درست ہے کہ ساتویں صدی عیسوی گویا حضرت عمر الم ۵۸۴ء -۱۳۴۰ء) کے زمانے میں ایران ومصر فتح ہوئے تاہم ہند کے ساتھ یورپ کے براہِ راست تجارتی روابطاس سے کہیں قبل ہی منقطع تھے۔ شخ محمدا کرام قبل از اسلام عربوں کے ہندوستان کے ساتھ تجارتی روابط کاذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"عرب اور ہندو یا کتان کے درمیان قدیم الایام سے ایسے تجارتی روابط قائم ہو گئے ہے جضوں نے دونوں علاقوں بلکہ تمام دنیا کی تاریخ پراٹر ڈالا اور جن کی تقدیق سے مورخین کو انکار نہیں۔ ہندوستان کی پیداوار اور دوسرے مال و اسباب کی ایل یورب اور اہل معرکو ہمیشہ سے ضرورت رہی ہے۔ عرب تاجریہ مال جہازوں کے ذریعے ہندوستانی بندرگا ہوں سے یمن اور وہاں سے خشکی کے مال جہازوں میں لدتیں اور یورپ راستے ملک شام پہنچاتے۔ جہاں یہ چیزیں پھر جہازوں میں لدتیں اور یورپ کی بہنچیتیں۔ "(۹)

اس کا مطلب ہیں ہے ہورپ کے ہند کے ساتھ بحری تجارتی روابط ساتویں صدی
عیسوی سے نہیں بلکہ اس سے نہیں قبل ہی منقطع ہے، اور پورپ کو ہندوستانی اشیا عرب
تاجروں کے ذریعے فراہم ہوتی تھیں ظہور اسلام کے بعد بھی صدیوں تک ہند کے نہر ف عرب بلکہ چین کے ساتھ بھی تجارتی روابط کا ذکر کتب تاری میں ماتا ہے تاہم پورپ کے
ہندوستان کے ساتھ بحری روابط کا نہیں تذکر ہنیں۔ بقول مولانا قاضی اطہر مبار کیوری:
ہندوستان کے ساتھ بحری روابط کا کہیں تذکر ہنیں۔ بقول مولانا قاضی اطہر مبار کیوری:
ہندوستان کے ساتھ بھی ترارا دی سفوری نے تھے وہ بہت ہوئے
ہنداوی تعداد میں سفوری نے اخبارالزمال میں
ہوئے تھے۔ ان میں ہوئی تعداد میں سفودی نے اخبارالزمال میں

چین جانے والے جہاز وں کے متعلق لکھا ہے کہا کٹر اوقات ان میں جارسوتا جر سوار ہوتے تھے۔''(۱۰)

سیدسلمان ندوی (۲۲ نومبر۱۸۸۴ء-۲۲ نومبر۱۹۵۳ء)ای تصنیف ''عربوں کی جہاز رانی''میں لکھتے ہیں:

" برادوم میں ٹونس جو بنوائمیہ کے زمانہ سے بری جنگی جہازوں کا مرکز تھا،
بنوعباس نے بھی اس کو قائم رکھا۔ رومیوں کی روک تھام کے لیے اس کی بے صد
ضرورت تھی۔ یہیں سے ان کے بیڑے، بحر روم کے جزیروں اور فرانس اور اٹلی
کی بندرگا ہوں پر جملہ کرتے تھے اور آخر ۲۱۲ ہے میں جب بنواغلب ٹالی افریقہ میں
بنوعباس کی نیابت کر رہے تھے قاضی اسد بن فرات نے آئی جنگی جہازوں کو لے
کرسلی پر کامیاب فوج کشی کی اور ۳۲۳ ہے تک عرب اس پر حکمران رہے۔ اس
زمانہ میں سلی اور ٹالی افریقہ کے سواحل عرب جہازوں کے بازی گاہ تھے۔ ہر
زمانہ میں سلی اور ٹالی افریقہ کے سواحل عرب جہازوں کے بازی گاہ تھے۔ ہر
وقت ان دونوں ساحلوں کے درمیان عربوں کی آمدورفت گی رہتی تھی۔ "(۱۱)

درج بالاتقریحات ہے واضح ہے کہ یورپ کے ہندوستان کے ساتھ براوراست تجارتی روابط نہ تھے۔ دراصل اس سارے دور میں مغربی دنیا جہالت وافلاس اور تاریکی کے دور اصل اس سارے دور میں مغربی دنیا جہالت وافلاس اور تاریکی کہ دور (Dark Ages) میں سے گزررہی تھی۔ یہ تو بہت بعد کی بات ہے کہ جب نشاق ثانیہ (Renaissance) کی برکت سے یورپ کو ہوش آیا اور مختلف یورپی اقوام ہندوستان تک بحری راستہ تلاش کرنے کے لیے سرگر م عمل ہو ہیں۔ سیدسلیمان غدوی رقم طراز ہیں:

"عربوں کو بہت قدیم زمانہ سے یہ علوم تھا کہ بحرروم اور بحر محیط سے افریقہ کے سواحل پر گھوم کر بحر ہند میں واغل ہو سے ہیں۔ انھی معلومات کا بدائر تھا کہ ترکوں

المور پر مسلط ہوجانے کے بعد اہل یورپ کو مشرق میں آنے کے لیے ایک ہے طور پر مسلط ہوجانے کے بعد اہل یورپ کو مشرق میں آنے کے لیے ایک ہے

راستہ کی ضرورت ہوئی۔''(۱۲) کرسٹوفر کولمبس (۴۵۰۲ Christopher Columbus) اء-۴۰ کی ۴۰۵۱ء) پہلا بور پی تھا جو ہندوستان دریافت کرنے کے لیے لکلا اور بھٹکتا ہوا امریکہ جا پہنچا اور نی ونیا

بالی لی ای رابرس (P.E.Roberts) لکھتا ہے:

Christopher Columbus, the Genoese seeking to reach India by the Western route, discovered the West Indies and South America for Spain in 1492. (17)

#### واسكودى گاماكى مندوستان آمد:

بندستان تک بحری راسته کی تلاش وجبتو کے عمل میں کامیابی کا سہرا پرتگالیوں کی قسمت میں تھا۔ پرتگال کے بادشاہ بنر (Parking Henry Of Portugal) کے ایش دری تھی کہ سی بھی صورت بندوستان اسلام اپنی زندگی بی اس مقصد کے لیے وقف کردی تھی کہ سی بھی صورت بندوستان تک بحری راستہ تلاش کیا جائے۔ آگر چہشاہ بنری (King Henry) کا انتقال ۱۳۹۰ء میں ہوگیا تا ہم بحری راستہ تلاش کرنے میں اُس کی کوششیں خاصی بارآ ور ٹابت ہوئیں۔ آخرکار از تمیں سال کی مزید تک ودو کے بعدواسکوڈی گا الا (Vasco Da Gama) نے کی راہ تا ہم بحری راستہ تا ہم بحری راہد کے بعدواسکوڈی گا رہنمائی میں راس اُمید میں آنے کی راہ تا ہم کرنے میں نام کی کوششیں خاص کی رہنمائی میں راس اُمید میں آنے کی راہ تلاش کرلی۔ ڈاکٹر یوسف حسین خان کھتے ہیں:

"۱۳۹۸ء میں داسکوڈی گاما ایک عرب جہاز رال احمد بن ماجد کی راہبری میں راس اُمید ہوتا ہوا مالا بار کے ساحل پر کالی کٹ پہنچا۔" (۱۳)

مویابرتگالی ایک عرب تاجری سرکردگی میں مندوستان بینچے۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ بورپ کو مندوستان تک کہ بورپ کو مندوستان تک کمہ بورپ کو مندوستان تک براوراست تجارتی روابط کا سوال ہی پیدائیس ہوتا۔احمد بن ماجد نجدی کے متعلق سیدسلیمان ندوی رقم طرازیں:

" و عرب روایت کے مطابق اُس نے نشہ میں اور بور پین روایت کے مطابق برخ سے انعام کے مطابق بین اور بور پین روایت کے مطابق برخ سے انعام کے لائے میں اُس نے واسکوڈ سے گاما کو یہاں سے ہندوستان پہنچادیا اور اس کے جہاز کو کالی کٹ مراس میں لا کر کھڑا کردیا جومسلمانوں کی تجارت کا مسب سے بردابندرگاہ تھا۔ "(۱۵)

روی مصنف (Grigori Bondarevsky جؤری ۱۹۲۰-۲۰۰۳ء)

لكھتاہے:

In May 1498 four Portuguese caravans under Vasco de Gama cast anchor at Calicut, then a big see trading centre of South India. (11)

یہاں ذرا در رک کر اس بات کا جائزہ لینا ضروری ہے کہ واسکوڈے گاما
(Vasco Da Gama) کی ہندوستان آ مدسے بل ہندوستان کی مختلف مما لک سے
تجارتی روابط کی نوعیت محض معاشی اور کاروباری شی کی بھی قوم نے ہندوستان کے ساتھ
تجارتی روابط کے علاوہ یہاں مستقل قدم جمانے کی ہرگز کوشش نہیں کی ۔ اگر یہاں ہملہ آور بھی
تجارتی روابط کے علاوہ یہاں مستقل قدم جمانے کی ہرگز کوشش نہیں کی ۔ اگر یہاں ہملہ آور بھی
آئے تو پچھ مرصہ قیام اور لوٹ مار کے بعدوالیں لوٹ گئے۔نہ یہاں کوشیاں اور قلع تقیر کے
اور نہ مقامی سیاس سرگرمیوں میں مداخلت اور دلچی کا اظہار کیا، تا ہم پر تگالیوں کی ہندوستان
آمد ایک کمی منصوبہ بندی اور طویل جدوجہد کا نتیج تھی ۔ اس میں صرف معاشی مفاوات ہی
مضم نہیں سے بلکہ عربوں اور اسلام کے خلاف ان کی شدید نفر ت بھی شامل تھی ۔ جس کا مظاہرہ
انہوں نے ہندوستان آمد کے فور آبعد کرنا شروع کر دیا۔ڈ بلیو۔ انچے موری لینڈ (. W. H. یک انہوں کی ہندوستان آمد کی وجو ہات بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ منافع کی خواہش کے
ساتھ ساتھ شدید اسلام دشنی بھی پر تگالیوں کی ہندوستان آمد کا سبب بی:

Desire for profit existed, but it was not the only motive at work. The Portuguese had a bitter hatred of Islam. (12)

پرتگالیوں کی ہندوستان آ مددراصل ایک قوم کاعلاقۂ غیر میں مخصوص مقاصد حاصل کرنے کے لیے ورودتھا۔مولا ناغلام رسول مہر (۱۸۹۳ء -۱۵۹۱ء) لکھتے ہیں: "۱۳۹۸ءکوکالی کٹ کے سامنے ایک واقعہ رونما ہوا تھا جوبہ ظاہر اتنا جھوٹا ، اتنا

معمولی اوراس درجہ عامۃ الورود تھا کہ بندرگاہ کالی کٹ کے باہر کی کواس کی خبر بھی نہ ہوگئی تاہم آ کے چل کریہ واقعہ پاک و ہند کے اندرایسے عناصر بروئے کار لانے کاموجب بن گیا جن کی وجہ ہے ہمارا ملک اجنبی سامراج کی ذنجیروں میں جکڑا گیا۔"(۱۸)

مولانامبررقم طراز بین:

"اگر ماتی تقریبی منانے کا بھی رواج ہوجائے تا کہ عام لوگوں کو ناخوشگوار و
نامبارک حوادث سے عبرت حاصل ہوتی رہے تو پاک و ہند میں قومی ماتم کا
تاریک ترین دن ۲۲ جون کے 20 کا اور جنگ پلای نہیں بلکہ ۲۰ مئی ۱۳۹۸ء (۱۸۸
رمضان ۹۰۳ه و) درار بائے گا یعنی پرتکیز یوں یا فرنگیوں کے ہندوستان پہنچنے کا
دن۔" (۱۹)

# ہندوستان میں برتکیز بوں کے پہلے تریف:

ہندوستان آمد کے بعد پرتگیز یول کے سب سے بوے حریف عرب مسلمان تھے جو یہال کی تجارت پر ہرطرح سے چھائے ہوئے تھے چنانچہ پرتگیز یول نے سب سے پہلے عربوں کواس ملک سے نکالنے اور ان کی تجارتی اجارہ داری ختم کرنے کی تھائی۔ آرسی موجدار (R.C.Mujumdar موجدار (۱۹۸۰ء) اپنی کتاب میں رقم طراز ہے:

Portuguese instead of confining themselves within the limits of legitimate trade, became unduly ambitious to establish their supremacy in the eastern seas by forcibly depriving the merchants of other nations of the benefits of their commerce, and molesting them inevitably brought them into hostilities with the ruler of Calicut, whose prosperity was largely dependent on Arab merchants. (r.)

چنانچکالی کٹ کے ہندوراجازیمورین (Zamorin) جسنے واسکوڈ ہے گاما
(Vasco Da Gama) کا ہندوستان آنے پر پُرجوش استقبال کیا تھاجب پر تگالیوں
کوعرب تاجروں کے خلاف سازباز کرتے ویکھا تو اُس نے عربوں کے ساتھ ل کر پر تگالیوں
کے خلاف ایک متحدہ محاذ قائم کرنے کی کوشش کی ، لیکن پر تگالیوں نے اس کا تو ڑکالی کٹ کے
راجا کے دشمنوں کے ساتھ سیاسی جوڑ تو ٹرکی صورت میں تلاش کیا۔ کوچین اور کنانور کے
مکم انوں کو اپنے ساتھ ملایا، ان کے ساتھ معاہدے کیے، یہاں کا رفانے قائم کیے، فوجی
کارروائی کے ذریعے عربوں کے بیٹر سے تباہ کیے اوران کی تجارت کی بساط لیسٹ کرد کھ دی۔
عربوں نے اگر چہ پر تگالی جملہ آوروں کا مقابلہ کرنے کی کوشش کی لیکن اُن کی تمام کوششیں
بیار ثابت ہوئیں۔ سٹیٹے لین پول (Stanley Lane Poole) دسمبر ۱۸۵۳ء۔ ۲۹۔
دسمبر ۱۸۵۳ء۔ ۲۹ دسر سین کھتا ہے:

The Arab traders and Egyptian navies essayed in vain to oust the invaders of their ancient privileges. (ri)

ا قبال نے اپی نظم' صقلیہ'' میں' 'جزیرہ سلی'' کے عنوان سے انھی عربوں کا عبرت خیز فسانہ بیان کیا ہے:

رو لے اب دل کھول کر اے دبیرہ خول نابہ بار وہ نظر آتا ہے تہذیب ججازی کا مزار تفا ہوں کا مزار تفا ہماں صحرا نشینوں کا مجھی (۲۲) بحل کا مجھی (۲۲) بحر بازی گاہ تفا جن کے سفینوں کا مجھی (۲۲)

عربوں کو مات کرنے کے بعد پرتگائی بہال کمل طور پر چھا گئے۔ بہاں تک کہ حکومت پرتگال نے بہال مستقل قدم جمانے کی خاطرائے وائسرائے بھیجنے کا فیصلہ کیا جن کا مقصد بہاں زیادہ سے زیادہ علاقوں کو تنجیر کرنا تھا۔ پرتگالی کوئی آیک صدی کے لگ بھگ مشرقی سے زیادہ علاقوں کو تنجیر کرنا تھا۔ پرتگالی کوئی آیک صدی کے لگ بھگ مشرقی سے اور اس دوران میں آنہوں نے منگلورہ، کوچین، کنانور،

نگاپٹم، گوااور انکا جیسے انہائی دولت خیز علاقوں پر قبضہ جمالیا۔ آخر سولہویں صدی عیسوی کے اختیام اور ۱۹۹۸ء کے آغاز میں ولندیزیوں نے پرتگالی مقبوضات کو چھین لیا اور اس طرح پرتگالیوں کی تقریباً کی صدی پرمحیط تجارتی اجارہ داری ختم ہوگئی۔

ولنديزيون اور برتكيزيون كي بالهمي كش مكش:

ولندین ی جنموں نے پین سے آزادی حاصل کی خی مشرق میں اُن کے سب برا کے جو نیف پر تکالی تھے۔ چنا نچہ اُنہوں نے پر تکیزیوں کی طاقت پر ایک فیصلہ کن ضرب لگانے کا تہیں کرلیا۔ ولندیزیوں نے سورت، کوچین، نیگا پٹم ،سیلون، قاسم بازار اور پٹنہ میں تجارتی کوشیاں قائم کرلیں اور ۱۹۰۲ء میں ابنی تمام نجی تجارتی کمپنیوں کو طاکر''یونا یکٹر ایست انٹریا کمپنی آف نیدرلینڈ'' کی بنیادر کھی جے حکومت کی با قاعدہ سرپری حاصل تھی۔ ولندیزیوں نئریا کہ تھا کہ نہوں ہوا، ۱۹۲۱ء میں ملاکا اور نئریا کہ تھا کہ انٹریا کہ بازی کے بعد بالتر تیب ۱۲۱۹ء میں جاوا، ۱۹۲۱ء میں ملاکا اور ایس کے بازی کے علاقے فتح کر لیے۔ اگر چہ شروع میں مشرق سے پرتگالیوں کی تجارتی اجارہ داری ختم کرنے میں انگریز اور ولندیزی ایک دوسرے کے جلیف تھے لیکن جب اجارہ داری ختم کرنے میں انگریز اور ولندیزی ایک دوسرے کے جلیف تھے لیکن جب ولندیزی محل طور پر ہندوستانی تجارت پر چھا گئے تو اُنہوں نے انگریز دل کا بھی تجارتی مقاطع ولندیزی محل طور پر ہندوستانی تجارت ہر جھا گئے تو اُنہوں نے انگریز دل کا بھی تجارتی مقاطع کرنا شروع کردیا، یہاں تک کہ انگریز تاجر جز ائر شرق البند کے ایک تہائی حصے تک محد ود ہوکر کرنا شروع کردیا، یہاں تک کہ انگریز تاجر جز ائر شرق البند کے ایک تہائی حصے تک محد ود ہوکر رہ گئے۔ چنا نچہا تھریز اور ولندیزی مابین ایک طویل گئی کا آغاز ہوگیا۔

ولنديز بول اورائكر بيزول كى بالهمى رقابت

انگریزجودلندیزیول سے محفل پرتگالیول کی طافت کوئم کرنے کے لیے متحد ہوئے متحد ہوئے متحد ہوئے متحد ہوئے متحد مفادات پرزو پڑتے و مکھ کرولندیزیول کے دشمن ہو گئے۔خاص طور پر ۱۹۲۳ء میں

''امبوئے نا' کے تل عام کا واقعہ ولندیزی اور انگریزوں کے مابین ایک نہ ختم ہونے والی رقابت کا باعث بن گیا۔ان حالات میں انگریزوں نے جزائر شرق الہند سے تجارت ختم کر کے براوراست ولندیزیوں کے مقابلے میں ہندوستان کی تجارت پرتوجہ مرکوزی ولندیزیوں کے ساتھ انگریزوں کا طویل مقابلہ ہوا۔ ایک طرف یورپ میں انگلتان اور ہالینڈ کے درمیان جنگ جاری تھی اور دوسری طرف مشرق میں یہ دونوں قومیں ایک دوسرے کے مقابل آگئیں۔انگلتان نے ولندیزی مقبوضات پر قبضہ کرنا شروع کر دیا۔سترھویں صدی کے وسط تک انگریزوں نے مجھلی پٹم ، مدراس ، بالاسوراور ہگلی میں آبم تجارتی کو شیال قائم کرلیں۔

# انگریزوں کی تجارتی اجارہ داری:

۱۷۵۰ء میں شاہ جہاں (۱۳۷۷ھ-۲۷۰اھ) کی بیٹی جہاں آرا بیگم (۱۲-اپریل ۱۱۲۱ء-۱۱ متبر ۱۸۱۱ء) کپڑوں میں آگ گا جانے کے باعث سخت زخمی ہوئی، جس کاعلاج ایک انگریز ڈاکٹر محبریل بائن نے کیا،جس کے صلے میں محب طن ڈاکٹر نے اپنی ذات کے ليے پھھ حاصل کرنے کے بجائے شاہ جہاں سے درخواست کی کہ برطانوی ایسٹ انڈیا ممینی کو بنگال میں بلامحصول تنجارت اور تنجارتی مرکز قائم کرنے کی اجازت دی جائے، چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ بنگال میں ایسٹ انڈیا ممینی کے مال پرشاہی محصول معاف کردیا گیا۔ اس طرح مغل بادشاہ فرخ سیر (۱۲۲۴ه-۱۳۱۱ه) کے عہد میں ایک انگریز ڈاکٹر جملٹن نے بادشاہ کا کامیاب علاج كر كے سارے بركال ميں كمينى كے ليے آزاداند تجارت كا پروانہ حاصل كرليا۔ اس طرح برطانوی تجارت خوشحالی کے دور میں داخل ہوئی اور جلد ہی مینی نے سورت، بمبئی، احد آباد، بروج، كالى كت، مدراس، ذها كه، بالاسور، بنكى اور پینه جیسے اہم مقامات بیں تجارتی مراکز قائم كريد، اورائكريزاين مدمقابل اقوام يرتكالى اورولنديزى دونول برغلبه حاصل كرف اور تجارتي اجارہ داری قائم کرنے میں کامیاب ہو سے ایک ایکی انگریزوں کے راستے کی ایک بوی ركادث فرانسيي تضجوروز بروزمشرقي تجارت مين استحكام حاصل كررب تض

یور پی اقوام میں فرانسیسیوں نے سب سے آخر میں ہندوستان میں قدم رکھا۔

الی کن (George Bruce Malleson کر کھا ہے۔ کیم مارچ ۱۸۹۸ء) لکھتا ہے:

The desire for eastern traffic displayed itself at a very early period among the French.

فرانسيسيوس كي مندوستان آمد:

تاہم مشرق کے ساتھ فرانس کی با قاعدہ تجارت کا آغاز ۲۲۲۴ء میں ہوا۔ رابرٹس

"History of British India" این کتاب (Roberts)

The first French East India Company that succeeded in establishing permanent trade relations in India was that in 1664. (٢٥)

فرانسین کمپنی کی بہلی کوشی ۱۹۲۸ء میں سورت میں قائم ہوئی اور مغلوں نے فرانسینیوں کو وہ بہارتی مراعات دیں جوان سے بہلے ولندین کا ورانگریز وں کو حاصل تھیں۔
ہندوستان میں فرانسین تجارت کی ترتی میں فرانسی مارٹن (Frances Martin) نے نہایت اہم کر دار ادا کیا۔ ای کی کوششوں سے پانڈی جری کوایک اہم فرانسین تجارتی مرکز کی حقیب حاصل ہوئی۔ چندرنگر، بالاسور اور قاسم باز ارفرانسینی مقبوضات میں شامل ہوئے۔ فرانسی مارٹن (Frances Martin) کے انتقال ۲۰ کاء کے بعد اگرچہ کمپنی کی حالت فرانسی مارٹن (Prances Martin) کے انتقال ۲۰ کاء کے بعد اگرچہ کمپنی کی حالت تیلی ہوگی تاہم فرانسین کمپنی کی گرتی ہوئی ساکھ کو ڈو پلے ( Dupleix کی جنوری کے ۱۹۹۷ء – ۱ نومبر ۱۳ کاء) نے بحال کیا۔ اٹھارویں صدی کے اوائل میں فرانسینی مالا بار کے ساحل پر مابی اور مارومنڈل کے ساحل پر کریکل اور کئی دوسر ایکم مقامات پرقابض ہوگئے۔

انگریزون اور فرانسیسیون میں باہمی پیکار

فرانسیسیوں کی سرعت کے ساتھ بردھتی ہوئی طافت اور تنجارتی سرگر میاں

انگریزوں کے لیے ایک بہت بڑا خطرہ تھیں۔ ڈاکٹر یوسف حسین رقم طراز ہیں:

"فرانیسیوں کے اس بڑھتے ہوئے اثر کود کھے کرائگریزوں کورشک پیدا ہوا اور وہ

ان کا تو ڈکرنے لگے۔ دونوں قوموں میں رقابت بڑھنے گئی .....اور ہندوستان
میں اٹھارویں صدی کے وسط میں انگریز اور فرانسیں ایک دوسرے کے مدِمقابل

بن گئے۔"(۲۲)

اسی رشک اور رقابت کا نتیجہ دونوں قوموں کے درمیان تین خونر پر جنگوں کی صورت میں نکا جنھیں تاریخ میں کرنا نک کی پہلی ، دوسری اور تیسری جنگ کے نام سے یادکیا جا تا ہے۔ یہ جنگیں فرانسیسیوں کے لیے انہائی تباہ کن ثابت ہو کیں۔ ان جنگوں کے نتیج میں ہندوستان میں فرانسیسی اقتد ارابیا ہر باد ہوا کہ پھر بھی بحال نہ ہوسکا۔ موجمد ارنے انگریزوں اور فرانسیسیوں کی کشکش اور جنگوں کے نتیج میں پیدا ہونے والی صورت حال پر تبصرہ کرتے ہوئے بالکل سے کھا ہے کہ:

We may justly regard this struggle as having decided once for all that the British and not the French were to become masters of India. (12)

#### مختلف رياستو<u>ن كاالحاق</u>:

انگریز مغلوں کے حروج کے دور میں ہندوستان میں وارد ہوئے۔ جب تک مغل سلطنت مضبوط و منظم رہی، فرنگی ایک مطبع و فر ما نبردار رعایا کی طرح تجارتی کاروبار میں مشغول رہے۔ اورنگ زیب (سم نومبر ۱۹۱۸ء – ۱۹۵۷ء) کی وفات ۱۴۵ء کے بعد مغلیہ سلطنت کاشیراز ہ بھر تا شروع ہوگیا۔ با ہمی آ ویزش بخت نشنی کے جھائے ، امراء کی عیاشی مم ہمتی، اُمور حکومت کی جانب سے التعلقی اور مختلف صوبوں کی خود مخاری نے مغلیہ سلطنت کی ساکھ ختم کر دی۔ ہندوستان کی اس سیاس صورت حال سے فرنگ نے پورا پورا فاکدہ اُٹھایا اور وہ ہندوستان میں انگریزی حکومت کے خواب و کیھنے گے۔ سفارش حسین رضوی اپنی اور وہ ہندوستان میں انگریزی حکومت کے خواب و کیھنے گے۔ سفارش حسین رضوی اپنی تصنیف "ہماری تہذیبی میراث "میں رقم طراز ہیں :

"اورنگ زیب سے مرنے کے بعد ادھر تو ملک کی مرکزی طاقت کمزور پڑی اوراُدھر
ایسٹ اعثر یا کمپنی کے توکروں نے اپنی سازش کا جال بچھا ناشروع کرویا۔" (۲۸)
انگریز با ہمی بور پی تجارتی مفادات کی کشاکش میں ایپ آخری حریف فرانسیسیوں
کو مات کر چکے تھے اور اب ان کے حوصلے اس قدر بلند ہو گئے کہ انہوں نے برصغیر میں
انگریزی راج کے منصوبے گھڑنے نشروع کر دیے اور اس مقصد کے لیے انہوں نے طاقت
سے زیادہ سازش، جوڑ تو ٹر، دھوکہ دہی اور دیشہ دوانیوں سے کام لیا۔

#### بنگال پرتصرف

آنگریزوں کی ہوں اقتدار کا سب سے پہلا شکار بنگال کا نواب سراج الدوليہ (ابريل ۲۵۷اء-جون ۷۵۷اء) بنارنواب سراج الدوله اگرچه کم عمرتها تا ہم انگريزوں کی بدنیتی ،مکاری، دھوکہ دہی اور جال بازی ہے بہت اچھی طرح واقف تھالیکن نواب کی بدستی یقی کہ خوداُس کے خاندان کے افراد چچی تھیٹی بیگم اور چچیرے بھائی شوکت جنگ نواب کے خلاف انگریزوں کے آلہ کاربن گئے۔نواب نے بڑے تدبرے سے ان دشمنوں پر قابو پایالیکن انكريزون كى سازشون كاجال وسيع يسه وسيع تربهوتا جار ہاتھا۔ ايک طرف تو وہ اسپينے مقبوضات اور قلعوں کوفوجی اعتبار سے زیادہ سے زیادہ طاقت ور بنار ہے تھےتو دوسری جانب نواب کے دشمنوں کواینے پاس پناہ دے رہے تھے۔نواب کے لیے بیصورت حال بہت تشویشناک اور خطرناک تھی۔ چنانچہ اُس نے فوجی کاروائی کر کے انگریزوں کومرشد آباداور کلکنہ سے نکال دیا۔ أنكريزول في التاكم أيك جزير عين بناه لي-اب انكريزول كواس بات كالفين موكيا تفاكه سراج الدوله كے ساتھ وہ ميدان جنگ ميں مقابلہ بيں كريكتے اس ليے أنھوں سے بركى برك ر شوتیں اور لا کچ دے کرنواب کے در باری در لبھرام، اومی چنداور پھر علی وردی خال کے سالے ميرجعفركو بنكال كى نواني كاسبر باغ وكها كرسراج الدوله سے غدارى برآ مادہ كيا۔اب انگريزوں كے ليے سراج الدولہ سے اپني شكست كابدله لينے اور بنگال ير قبضه كرنے كا بہترين موقع تھا۔ جس کے لیے بلای کی جنگ کا ڈرامہ رجایا گیا اور اس کا تانا بانا غداری مکاری اور دھوکہ دہی ے تیار کیا گیا۔ ڈاکٹر ایس سی۔ سرکار (Dr. S.C.Sarkar) اس ممن میں رقم طراز

ېل

Political intrigues are sometimes more effective than open fights. On the eve of Plassey, Bengal became the scene of bitter political intrigues and conspiracies formented by general and personal grievances against the Nawab. (19)

#### رياست ميسور پر قبضه:

بنگال میں قدم جمانے کے بعد انگریزوں کی نظرریاست میسوریر تھی کیکن یہاں ان کے راستے کی سب سے بڑی رکاوٹ حیدرعلی (۲۲۲اء-۸۸۲ء) تھا۔ حیدرعلی کے ہاتھوں انگریزوں کو کئی بار ذلت آمیزشکست ہوئی۔حیدرعلی کی طاقت ہندوستان میں انگریزی استعار کے لیے بہت بڑا خطرہ تھی اور وہ کسی بھی طریقے سے حیدرعلی کی طاقت ختم کرنا جا ہتے تھے۔ چونکہ نظام اور مرہ ہے بھی حید رعلی سے خا اف ستھے چنانچہ انگریزوں نے ان سے ساز باز کر کے حیدرعلی کےخلاف ایک متحدہ محاذ قائم کرلیا۔ یہی وہ متحدہ محاذ تھا جو حیدرعلی کے بعد اُس کے فرزندسلطان فتح على خال نيبيو (نومبر٥٥) اء-يهمئي ٩٩٧اء) كي تنكست كا باعث مواراس متحدہ محاذیبس میرصادق اورغلام علی کنگڑ ہے جیسے غداران وطن نے پورا پورا حصہ ڈالا میسوریر تبضے سے انگریزوں پرآئندہ کامیابیوں کے دروازے کھل گئے۔سلطان ٹیپوانگریزوں کاسب سے برا، بہادراورطاقتور دشمن تھا۔ جب لارڈ ویلزی (Lord Arthur Wellesley ۲۹ کاء-۱۸۵۲ء) کوسلطان کی شہادت کی خبر ملی تو وہ خوشی سے جیخ اُٹھا، اب ہندوستان ہمارا ہے۔ نظام اور مرہٹوں نے انگریزوں کا ساتھ دے کرایی غلطی کی جو بعد بیں خوداُن کے لیے تنائى كاباعث ہوئى۔ انگريزول نے پہلے سلطنت ميسور كومر ہوں اور نظام كے ذريعے تم كيا اور پھراتھی دونوں کوآ بس میں لڑا دیا اوراس طرح ان کی طافت خوداییے ہی ہاتھوں تباہ و برباد 

مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد www.iqbalkalmati.blogspot.com

سندهاور پنجاب کاالحاق:

انگریزوں کی موقع پرتی اور بدع بدی کی مثال تاریخ میں ملنی مشکل ہے۔ جس کردار کامظاہرہ اُنہوں نے سندھ میں پیش کیا، تاریخ میں وہ سیاسی ڈاکرزنی اور بدع بدی کی بدترین مثال ہے۔ سندھ کا الحاق انگریزوں کا ایک ایسا بہیانہ اقدام تھا کہ جس کا جواز آج تک کوئی مثال ہے۔ سندھ کا الحاق انگریزوں کا ایک ایسا بہیانہ قرنگیوں کو ذلت آمیز شکست ہوئی لیکن بھی پیش نہیں کرسکا ہے۔ افغانستان کی جنگ میں تو فرنگیوں کو ذلت آمیز شکست ہوئی لیکن اس کا بدلہ اُنہوں نے امیرانِ سندھ سے لیا۔ عبدالصمد باری علیگ اپنی تصنیف 'دسمینی کی حکومت' میں رقم طراز ہیں:

"افغانستان کی جنگ کے بعد سندھ کی فتح یول معلوم ہوتی ہے کہ گویا ایک لڑا کا آ دمی سڑکوں پر مار کھا کر گھر آئے اور انتقامی طور پر بیوی کوز دوکوب کرنا شروع کر دے۔ چنانچے سندھ پر خملہ افغانستان میں شکست کھانے کے بعد کیا گیا۔"(۳۰)

مورے لینڈ (Moreland) اپن کتاب میں آگھتا ہے: The annexation of Sind was an incidental consequence of Afghan War. <sup>(۱۳۱)</sup>

سندھ کے بعد پنجاب انگریزوں کی ہوئ اقتداراورتو سیع پیندی کی پایسی کانشانہ بنا۔ جب تک رنجیت سنگھ پنجاب کا حکمران رہا ہمکھوں میں اتحاداور نظم وضبط قائم رہا۔ رنجیت سنگھ (۱۳ نومبر ۱۸۵ء – ۲۷ جون ۱۸۳۹ء) نے انگریزوں کے ساتھ معاہدے کیے اور اُن سنگھ (۱۳ نومبر ۱۵۵ء – ۲۷ جون ۱۸۳۹ء) نے انگریزوں کے ساتھ معاہدے کیے اور اُن سے خوشگوار تعلقات قائم رکھے۔ اگر چراس کے بدلے اُسے پچھ کھونا بھی پڑالیکن کم از کم پنجاب کی حکومت انگریزوں کی سیاسی مداخلت اور دستیر دسے محفوظ رہی ، اور رنجیت سنگھ پنجاب کومف وطور تھی ، اور اس کی صدود میں تو سیع کرنے میں مصروف رہا۔ ۱۳ جون ۱۸۳۹ء کو رنجیت سنگھ نے وفات پائی۔ رنجیت سنگھ کے مرنے کی دیرتھی ، پنجاب میں انتشار ، بنظمی ، طواکف الملوکی اور خون ریزی کا بازارگرم ہوگیا۔ سکھ دربار سازشوں کا اور ہیں گیا۔ خالصہ فوج کے سکھ سردار دیے جائے ہیں ایک مرفول میں گیا۔ خالصہ فوج کے سکھ سردار دیے جائے ہوں کی وقوم کے موض تخت پر بنھا دیتے۔ رنجیت سنگھ کے بیڈوں میں کے سکھ سردار دیتے جائے ہواری رقوم کے موض تخت پر بنھا دیتے۔ رنجیت سنگھ کے بیڈوں میں کے سکھ سردار دیتے جائے ہوں کی در بیٹھا دیتے۔ رنجیت سنگھ کے بیڈوں میں کے سکھ سردار دیتے جائے ہوں کا درخوں میں کی میڈوں میں کے سکھ سردار دیتے جائے ہوں کی در بیٹھا دیتے۔ رنجیت سنگھ کے بیڈوں میں کے سکھ سردار دیتے جائے ہوں کا درخوں میں دور میں کو می کوش کے در بیٹھا دیتے۔ رنجیت سنگھ کے بیڈوں میں کے سکھ سردار دیتے جائے ہوں کی در کھی کے در کو می کوش کو درخوں میں کا درخوں میں کوش کی در کھی کے در کھوں کوش کے در کوش کی در کھی کے در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کوشند کے در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کو در کو در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کو در کھوں کھوں کے در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کو در کو در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کے در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کو در کھوں کے در کھوں کے در کھوں کو د

انگریز پنجاب کے داخلی حالات سے اچھی طرح واقف تنے اور اُن کے لیے یہ سنہری موقع تھا کہ وہ پنجاب کو اپنی قلم و میں شامل کرلیں۔انہوں نے پنجاب کی سرحد پراپئی فوجیں جمع کرنا شروع کر دیں۔ انگریز اور سکھوں کے بیج دوخوز برجنگیں ہوئیں جن میں سکھول کو سخت ہزیمت اور شکست کا سامنا کرنا پڑا، اور آخر ۱۸۴۹ء میں پنجاب کو برطانوی سلطنت میں شامل کرلیا گیا۔

#### رياست اود ھ كاالحاق:

پنجاب کا الحاق اگریزوں کے لیے زبردست فوجی انہیت کا حامل تھا۔ اُن کے حوصلے بہت بلندہو چکے تھاوراب اُن کی ریشہ دوانیوں کا سلسلہ شالی ہندوستان میں بہاراور اورھ تک پھیلنا شروع ہو گیا۔ اُودھ کے ساتھ انگریزوں کے روابط کی ابتدا جنگ بکسر (۲۲٪ اء) میں ہوئی۔ اس جنگ میں اُودھ کے حکم اِن نواب شجاع الدولہ (۲۵٪ اء۔ ۵٪ کا میں ہوئی۔ اس جنگ میں اُودھ کے حکم اِن نواب شجاع الدولہ (۲۵٪ کا تاہم شکست کے بعد نواب کو نہ صرف بھاری تاوان اوا کرنا پڑا بلکہ انگریزی فوج کو اُودھ میں رکھنے کا وعدہ بھی کرنا پڑا۔ اگر چہنواب شجاع الدولہ نے بی بھیری کے مقام پر اُودھ میں رکھنے کا وعدہ بھی کرنا پڑا۔ اگر چہنواب شجاع الدولہ نے بی بھیری کے مقام پر انگریزوں سے دوبارہ کمر لیکن اینوں کی غداری نے نواب کو اُگریزوں سے مصالحت کرنے اگریزوں سے دوبارہ کمر لیکن اینوں کی غداری نے نواب کے وزراء اور دکام نواب سے زیادہ کراڑ ورسوخ اس قدر بڑھ گیا تھا کہ اُودھ کے نواب کے وزراء اور دکام نواب سے زیادہ اگریزوں کے وفاوار سے زیادہ کو خوشنو دی حاصل کرنے کے خواباں رہتے۔ انگریزوں نے نوابان اُم میشم برطانوی ریزیون نے نوابان کی خوشنودی حاصل کرنے کے خواباں رہتے۔ انگریزوں نے نوابان مقیم برطانوی ریزیون نے نوابان کی خوشنودی حاصل کرنے کے خوابان رہتے۔ انگریزوں نے نوابان مقیم برطانوی ریزیون نے نوابان کی خوشنودی حاصل کرنے کے خوابان رہتے۔ انگریزون نے نوابان

#### مغربي تهذيب كيمشرقي نقاد

أوده سے بھاری رقوم حاصل کیں۔ جو حکمران انگریزی مطالبات پورے کرنے میں پس و پیش کرتا، أے تخت سے محروم کر دیا جاتا۔ نواب شجاع الدولہ کے بعد آصف الدولہ اور پھر وزیر علی اور سعادت علی، سب انگریزوں کی ریشہ دوانیوں اور سازشوں کا شکار ہوئے۔ بقول خواجہ میں احمد:

"برطانوی کمپنی نے ہاتھ پیر پھیلاناشروع کے اور برساتی مینڈک کی طرح اُن کے مطالبات زر روز بروز بروضتے رہے۔ یہاں تک کہ اُود ھی سونا اُگلنے والی زمین کنگال ہوگئی۔"(۳۲)

غازی الدین حیر اور نصیرالدین حیدر نے برطانوی کمپنی کا پیٹ بھر نے کی پوری کوشش کی الیکن اس کا پیٹ بھر بھی نہ بھرا، اور اس کی مال وزراور علاقوں کی ہوس بڑھتی ہی گئے۔ اور صکا آخری حکم ان واجد علی شاہ (۳۰ جولائی ۱۸۲۲ء – کیم تمبر ۱۸۸۷ء) تھا جو کہ برائے نام حکمر ان واجد علی شاہ (ور صمیل مقیم انگریز ریذیڈنٹ اور برطانوی کمپنی کے پاس حکمر ان تھا ۔ اصل طاقت اور اختیار اور صمیل مقیم انگریز ریذیڈنٹ اور برطانوی کمپنی کے پاس تھا۔ آخر واجد علی شاہ کو بھی ریاست میں بنظمی اور انتشار کا بہانہ تر اش کرمعزول کر دیا گیا۔ لار ڈولہوزی (۱۸۲۰ء کی اسلامیہ ایک اعلامیہ واری کیا کہ:

The British government would be guilty in the sight of God and man, if it were any longer to aid in sustaining by its countenance and administration frought with sufferings to millions. (rr)

اس طرح ۱۳ فروری ۱۸۵۷ء کوریاست اُوده کونجی برطانوی قلم رو بیس شامل کرلیا

كيا-دراصل بقول مرزاعلى اظهر برلاس:

"اگریزول کی قوت اس قدر براه چکی می اوروه بهندوستان بیس اس قدر چها چکے ہے کہ کوئی بهندوستانی رئیس ان کا مقابلہ نہیں کرسکتا تھا، اور انگریز ریزیڈٹ گورز جزل کے اشار سے پر جو جا بتا تھا، وہ کرتا تھا، اور کسی کو بھی ایرائے دم زون ندتھا۔"(۳۳)

## انگریز بورے ہندوستان کے مالک ومختار بن گئے:

غرض انگریزوں نے اپنی ہٹ دھرمی ، سازشی ذبن اور فطری مکاری کی بنا پر نہ صرف بنگال ، میسور ، سندھ ، بنجاب اوراً ودھ میں قدم جمائے بلکہ دکن ، حیدر آباد ، کرنا ٹک ، تنجور ، سورت ، فرخ آباد اور جھانسی کو بھی ہڑپ کر گئے اور ایک وقت وہ آیا کہ مشرق سے مغرب اور شال سے جنوب ، انگریز پورے ہندوستان کے مالک ومختار بن گئے۔ تا راچند مغرب اور شال سے جنوب ، انگریز پورے ہندوستان کے مالک ومختار بن گئے۔ تا راچند (Tara Chand) اپنی تصنیف History of the freedom میں رقم طراز ہے:

"Movement in India میں رقم طراز ہے:

The aggressive wars waged by Lords Hastings, Ellenborough and Dalhousie, the annexations made on the plea of mismanagement by the Indian rulers and the appropriation of territories by refusal to recognise the adoption of heirs, were prompted by the desire for dominion. (rb)

چنانچدد لی کامغل بادشاه کمپنی کا پنشن یافته بن کرره گیا، اور چنگیز و تیمور کی میراث مغلیه تخت شابی، جس پر ایک وقت شاهانِ کروفر کا تصرف و اختیارتها، کمپنی کے قبضے میں آ گیا:''اس وقت ملک میں کوئی منادی ہوتی یاڈ ھنڈ ورا بیٹا جا تا تو اس کاطریقه بیتھا۔''(۳۲) ''خلق خداکی، ملک بادشاہ کا بھم کمپنی بہاورکا۔''(۲۷)

شاہ کمال کا''شہرآشوب''انگریزوں کے تسلط اور اُمرائے سلطنت کی ہے ہی اور بیکسی کی واضح تصویر پیش کرتا ہے:

وبی بہ شہر ہے اور ہے وبی بہ ہندوستال
کہ جس کو رہک جنال جانتے ہیں سب انسال
فرگیوں کی سو کثرت ہے ہوئے سب ویرال
نظر پڑے ہے بس اب صورت فرگتال
نظر پڑے ہے بس اب صورت فرگتال

جہاں کو نوبت و شہنائی و جھانچھ کی تھی صدا فرنگیوں کا ہے اس جا بیہ ٹم ٹم اب بخنا اس ما سلطنت کا کیا رہا ہو جب کہ محل سراؤں میں گوروں کا بہرا

نه شاہ ہے نہ وزیر اب فرنگی ہیں مختار

نہ ہو دکھے کے کیوں کر دل اپنا مغموم ہو جب کہ جائے ہا آج آشیانہ ہوم وہ چیجے تو بس اس ملک میں ہیں سب معدوم فرنگیوں کے جو حاکم سے ہو گئے محکوم فرنگیوں کے جو حاکم سے ہو گئے محکوم

تو ہم غریوں کا پھر کیا ہے یاں شار و قطار (۱۸)

ستم یہ ہے کہ انگریزوں نے اپنے ندموم غاصبانہ ہتھکنڈوں پر پردہ ڈالنے کی خاطر

یہ بہانہ رّاشا کہ وہ شرقی ملکوں کواس لیے فتح کرتے ہیں کیوں کے سفید فام اقوام کا یہ نہ بی اور

اخلاقی فرض ہے کہ وہ سیاہ فام اقوام کو تہذیب و تدن سے آشنا کریں۔ جارج برنارڈ شا

اخلاقی فرض ہے کہ وہ سیاہ فام اقوام کو تہذیب و تدن سے آشنا کریں۔ جارج برنارڈ شا

۲۲ George Bernard Shaw جولائی ۲۸۵۱ء – ۲ نومبر ۱۹۵۰ء) نے اپنی کتاب

"The Man of Destiny" میں انگریزوں کی فطرت بیان کرتے ہوئے اس
حقیقت کا برملااعتراف کیا ہے کہ:

Every Englishman is born with a certain miraculous power that makes him master of the world. When he wants a thing, he never tells himself that he wants it. He waits patiently until, there comes into his mind, no one knows how, a burning conviction that it is his moral and religious duty to conquer those who have got the thing, he wants.(r4)

## مقامی رعایا کے ساتھ تحقیراً میز سلوک:

ہندوستان پر غاصبانہ قبضے کے بعد اگریزوں نے مقامی رعایا کے ساتھ جس تحقیر
آ میزسلوک اور درندگی کا مظاہرہ کیا، اس کی تاریخ میں مثال ملنامشکل ہے۔اگریز اپنے آپ
کو ہندوستانیوں سے اعلیٰ اور برترنسل سجھتے اور مقامی لوگوں کو ادنیٰ، حقیر اور ذلیل گردانتے۔
انھیں اپنے آپ سے دور رکھنے کی کوشش کرتے۔ اپنی کوٹھیاں اور بمپ عام لوگوں کی آبادی
سے دور بناتے اور وہیں رہتے۔ کی مقامی کو اس بات کی اجازت نہی کہ وہ انگریزوں کے
صفور میں جوتا اُتارے بغیر جاسکیں۔اگریز مسلمانوں کی دل آزاری کے لیے سلطان ٹیپو کے
نام پراپنے کوں کا نام ٹیپور کھتے اور مقامی لوگوں کونفرت وحقارت سے نیٹو (Native) کہہ
کریکارتے۔انگریزی ہوٹلوں پرخاص طور پریہ بورڈ آویزاں ہوتا:

The dogs and the Indians are not allowed.

پروفیسر محرسلیم اپنی کتاب "مسلمان اور مغربی تعلیم" میں لکھتے ہیں:
"کمینی کی حکومت نے ہندوستانیوں کاعربیاں استحصال کیا۔ساری دولت یہاں
سے سمیٹ کر برطانیہ لے گئے۔ملک کومفلس وقلاش بنادیا۔ کتب کا ذخیرہ یہاں
سے سمیٹ کر انگلتان لے گئے۔ بہاں کے لوگوں کو بے علم بنادیا۔ نوادرات بلکہ
جو چیزنظر آئی وہ اُٹھا کر لے گئے۔ ہندوستان کوخالی کردیا۔" (۴)

۱۵۸۸ء میں جب لارڈ کلائیو(۱۲۵ Lord Clive) فائے بنگال میں جب لارڈ کلائیو(۱۲۵ Lord Clive) فائے بنگال مین جب لارڈ کلائیو کائی نے موسئے لکھا:
مین موسیل جانس نے تبصرہ کرتے ہوئے لکھا:

"اس محض نے اپنی دولت ایسے گناہوں کے ارتکاب سے پیدا کی تھی جن کے احساس نے اُسے خوداپنا کلاکاٹ لینے پرمجبور کردیا۔"(m)

## ۷۵۸اء کی جنگ آزادی - ایک ناکام کوشش:

بہر حال اس میں کوئی شک نہیں کہ انگریز تا جر کے بھیں میں ہندوستان کی دولت و
افتدار کے لئیرے ثابت ہوئے۔ ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی ہندوستانیوں کی جانب سے
افتدار سے نیجات حاصل کرنے کی ایک مشتر کہ کوشش تھی، جو نا کام ہوئی۔ تاہم جنگ

آزادی کے نتائج مسلمانوں کے تق میں اس قدرگھناؤنے اور لرزہ خیز ثابت ہوئے کہ جن

ے فرنگیوں کی تہذیب وشائنگی کے سارے دعوے خاک آلودہ ہو کررہ گئے۔

ہندوؤں کے لیے انگریزی افتد اراس قدر تکلیف کا باعث نہیں تھا، جننا مسلمانوں

کے لیے مسلمان حکمران سے حکوم ہو گئے۔ اشتیاق حسین قریشی قم طراز ہیں:

''ہندوموم کی ناک ثابت ہوئے۔ وہ پہلے بھی غلام رہ چکے تھے۔ اس لیے آئھیں

اس تبدیلی سے تکلیف محسوں نہیں ہوئی۔ چونکہ آنہوں نے شع حکمرانوں کے

ساتھ خوشی خوشی تعاون کیا اور اُن کا احر ام کما حقہ کرتے رہے، اس لیے آئھیں

قدرتا اُن کا اعتاداور اُن کی محبت بھی حاصل ہوگی۔''(۲۲)

#### مسلمان نشانه عماب:

انگریزوں نے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کو تفدر کا نام دیا ،اوراس کی ساری ذمه داری مسلمانوں پڑھونپ دی۔ ہندووں اور مسلمانوں کے درمیان تفرقہ اور نفرت کا نئے ہویا۔ ہندووں کو ارمیلمانوں پر حیات و کاروبار کے سب دروازے بند کر دیے ، بندووں کو ایس بند کر دیے ، یہاں تک کہ مسلمانوں میں انتثار پیدا کرنے اوران کی صفوں میں انتثار پیدا کرنے کے لیے فرقہ پری کو ہوادی۔ پروفیسر سیو محمد کی میں :

"انگریزول نے قادیانی فرقہ کو پروان جڑھایا۔مرزاغلام احمد قادیانی اپنے آپ کو

المريزول كاخودساخته بودا كبتاتها-"(٣٣)

مسلمانوں کودانستہ تعلیم کے میدان میں پیچھے دھکینے کی کوشش کی گئے۔اس مقصد کے لیے مدارس کوشم کیا گیا، اور عربی و فاری کا ہندوستان سے جنازہ نکال دیا گیا۔ معاشی سطح پر بھی مسلمانوں کا بھر پورا شخصال کیا گیا یہاں تک کے مسلمان دووقت کی روٹی کے تاج ہو کررہ گئے۔ شاہانِ مغلیہ کی اولاد در بدر ٹھوکریں کھانے اور فاقے کا منے پر مجبور ہوگئی۔ بقول میر تقی میر شاہانِ مغلیہ کی اولاد در بدر ٹھوکریں کھانے اور فاقے کا منے پر مجبور ہوگئی۔ بقول میر تقی میں دتی میں آج مھیکھ بھی ملتی نہیں اُٹھیں فی میں من کی خیس شاج و تخت کا (۳۳)

## مغزبي تبذيب كيمشرقي نقاد

مسلمانوں کے ساتھ تحقیر آمیز سلوک اور تعلیمی و معاشی استحصال تو ایک طرف، انگریزوں نے جنگ کے انتقام کے جوش میں مسلمانوں کے خون کی جوندیاں بہائیں اور لاکھوں بے گناہوں کی عزت و ناموں کو خاک میں ملایا، وہ ایک در دبھری داستان ہے۔خواجہ جمیل احمداینی کتاب ''انگریز اور مسلمان' میں قم طراز ہیں:

"غلاموں (محکوم اقوام) کی بعناوت اگر ناکام ہوجائے تو اُنھیں اس کا بہت خراب خمیازہ بھگتنا پڑتا ہے، لیکن کسی فاتح قوم نے اپنے مفتوحین سے اتنا فلامانہ خوفناک اور نفرت انگیز انتقام نہیں لیاجتنا برطانوی فاتحین نے ہندوستان کے مسلمانوں ہے۔"(۴۵)

اُ بلتے ہوئے تیل میں ڈال دینا، زندہ کی کھال کھنچنا، مردہ جم کوئی کی دن تک پھائی پرائکائے رکھنا، زبردی سور کی چر بی کھا کرشہید کرنا، جسم کے اعضا کاٹ کراور گھوڑے یا فیجر گاڑیوں سے باندھ کر کھیٹنا، عورتوں کو زنجیروں میں جگڑ کرنگا کرنا، خواتین کے نازک اعضاء کو تپتی ہوئی لو ہے کی سلاخوں سے داغنا، آگ میں جھوٹک کرجلا دینا اور تو پوں سے باندھ کر اُڑادینا، کون ساایی اظلم تھا جوان تہذیب وشائنگی کے علم برداروں نے نہ کیا۔ دتی، باندھ کر اُڑادینا، کون ساایی اظلم تھا جوان تہذیب وشائنگی کے علم برداروں نے نہ کیا۔ دتی، ککھنو، پٹنہ، کلکتہ، اِللہ آباد، میرٹھ، بریلی اور جھائی، ہرشمر کی سڑکیں مسلمانوں کے خون سے رنگین ہوئیں اور گلیاں عورتوں اور بچوں کی چینوں سے ایک عرصہ تک گونجی رہیں۔ گوئی ماردینایا کھنان دے دینا ''مہذب'' اگریزوں کے لیے معمولی سزائیں تھیں۔ ایڈورڈ تھامی (Other Side کی ایک احداء کا ایک تھینف ایک کا دینا کی اور کھامی (Pother Side کی اور ٹرابرٹس الا موالی کی خط سے اقتبائی تقل کیا ہے۔ لارڈ رابرٹس الاجون کہ اور کھام کونا موالی کھتا ہے۔ لارڈ رابرٹس الاجون کہ اور کھام کے بیان والدہ کے نام خط میں لکھتا ہے:

"مزائے موت کی سب سے زیادہ مؤٹر صورت بیہ ہے کہ بحرم کوتو ہے۔ اُڑایا جائے۔ بیر بڑا ہی خوفناک نظارہ ہوتا ہے لیکن موجودہ وفت میں ہم احتیاط پر کار بندنہیں ہوسکتے ..... ہمارا مقصدان بدمعاش مسلمانوں پر بیرظا ہر کرنا ہے کہ

خداکی در سے انگریز اب بھی ہندوستان کے مالک رہیں گے۔ '(2)'
مسز کوپ لینڈ ، جو کہ ایک پا دری کی بیوہ تھی ، بیان کرتی ہے:
''چار باغیوں' پر مقدمہ چلا اور اُنھیں توپ سے اُڑانے کی سزاسائی گئی۔ چنانچہ ایک روز ایک توپ کی نہایت خوفناک دبی ہوئی ہی آ واز ہمارے کا نوں میں پنچی جو بیان میں نہیں آ سکتی۔ایک افسر نے ہمیں بنایا کہ یہ بڑا ہی دل آ زار نظارہ تھا۔
ایک توپ میں باروو زیادہ مجری ہوئی تھی لہذا بد بخت مجرم کے واقعی پُر زے اُڑ گئے۔ تماشائیوں پرخون اور گوشت کے محکم کے داقعی پُر زے اُڑ گئے۔ تماشائیوں پرخون اور گوشت کے محکم کے دائی پرسر آ لگا، اور اس

نکلسن (Nicholson) کے بارے مولا ناغلام رسول مہر لکھتے ہیں:

«نکلسن نے زیادہ سے زیادہ اذبیتی دے کر مارنے کی تجویز پیش کی تھی۔ وہ

چاہتا تھا کہ اس بارے قانون منظور ہو جائے۔ بیتو نہ ہوا تا ہم اُس کی مراد خدا

جانے کہاں کہاں پوری کی گئی۔ ایک بینی شاہدیتا تا ہے کہ فرنگیوں اور سکھوں نے

مل کرایک زخمی قیدی کے چرے پر سکینوں کے مزید زخم نگائے پھر اُسے دھیمی

آگ میں جلنے کے لیے ڈال دیا۔ "(۴۹))

فرنگیول نے ہندوستان میں جس بربریت اورظلم وستم کامظامرہ کیا،اس کے سائنے چنگیز (عہداقتدار ۲۰۱۱ء – ۱۲۲۷ء) اور ہلاکو (م ۲۱۷ء – ست ۱۲۹۵ء) کے ''کارنا ہے' بھی ماند پڑجاتے ہیں۔ڈاکٹر نیئر مسعود رضوی رقم طراز ہیں:

''جن بارونق بازارول میں زندگی اور زندہ دلی کا بچوم رہتا تھا، اُن میں لاشوں کی وہ کثرت اورانسانی کوشت کے سرٹ نے سے تعفن کی وہ شدت ہوئی کہ ایک عرصہ تک کتوں اور کر کسوں کے سواانسان کا ادھر سے گزرنا مشکل ہوگیا۔''(۵۰) تک کتوں اور کر کسوں کے سواانسان کا ادھر سے گزرنا مشکل ہوگیا۔''(۵۰) کے احد کا دور مسلمانوں کے لیے کڑی آزمائش اور ابتلاکا زمانہ تھا۔ انگریز

انقام کی آگ میں جل رہا تھا اور اس کا نشانہ صرف اور صرف مسلمان تھے۔ بیدوہ دور تھا جب مسلمان ہوتا ہوں دور تھا جب مسلمان ہوتا ہیں ہوتا ہیں مسلمان ہوتا ہی سب سے بڑا جرم تھا۔ اکبرالہ آبادی کا بیشعراس صورت حال کی عکاس کرتا ہے:

رقیبوں نے ریٹ کھوائی ہے جا جا کے تھانے میں کہ اگر نام لیتا ہے خدا کا اس زمانے میں (۱۵) انگریزوں کا بیٹا ہے خدا کا اس زمانے میں (۱۵) انگریزوں کا بیٹلم وستم اس لیے تھا کہ بقول اشتیاق حسین قریبی : "انگریز بیچا ہے تھے کہ سلمانوں کو کمزور کیا جائے تا کہ وہ خطر تاک بنے کی قوت حاصل نہ کرسکیں ۔ (۵۲)

لیکن اُنھیں اس بات کی خبر نہھی کہ' تیروسناں افرادکوموت کے گھاٹ تو اُتار سکتے ہیں گرزندہ قوموں کوفنانہیں کر سکتے ۔'(۵۳)

کواُن جدیدا گریزی علوم سے شناسائی حاصل کرنی چاہے، جن کی بدولت اگریز و نیا پر حکمرانی کواُن جدیدا گریز و نیا پر حکمرانی کر رہے ہیں۔ اس مکتبہ فکر کے روح روال سرسیدا حمد خان (۱۸۱۵ء – ۱۸۹۸ء) تھے، کین جب ان جدید علوم کے اثر احت مشرقی تہذیب و روایت سے دوری اور دین و فد ہب سے برگائی کی صورت میں ظاہر ہونے شروع ہوئے تو اکبرالہ آبادی نے قوم کی رہنمائی کا فریضہ اینے ذمہ لیا اور اس جانب متوجہ کیا کہ

دین و ملت کی ترقی کا خیال ایجا ہے اصل معنبوط ہو جس کی وہ نہال ایجا ہے (۵۴)
اصل معنبوط ہو جس کی وہ نہال ایجا ہے (۵۴)
اکبرالہ آبادی نے مغربی تہذیب وتدن اورعلوم وفون کا بغور مطالعہ اور جائزہ لینے کے بعد قوم کو جوراہ بھائی، بعد میں حکیم الامت علامہ محدا قبال نے بھی اُسی کوقوم کے لیے درست قرار دیا اور اس بات کا اعادہ کیا کہ

سرشت میں بو لا الله تو کیا خوف ا تعلیم برو الله الله تو کیا نام (۵۵)

· 中国的人。

Marin Carlos Marin Carlos Carl

的主教是是是自己的特殊的人。

# حواشي وحواليهجات

(۱) مورة الرعد ١١٠١١ مرد

(٢) محمدا قبال أن كليات أقبال (اردو) "، شيخ غلام على ايند سنز ، لا بهور ،١٩٨٦ ، ص ١٣٣٣

(m) افتخار حسين، وْأَكْثر، أَعَا، وقومول كى تنكست وزوال كاسباب كامطالعه ، مجلس ترقى اوب، لا مور ۱۵،۵۱۹۸۵

(")Smith, Vincent, "The Oxfort History Of India", Oxford University Press, Oxford, 1983, P:441.

(a) Majumdar, R.C., "An Advanced History Of India", VII, Aziz Publishers, Lahore, 1980, P:631

(٢) سعادت حسين سيد، 'اسباق تاريخ "، رفيق مطبوعات ، لا بور، ١٩٦٥ء ص ٢٣

(2)Roberts, P.E, "History Of British India", Oxford University Press, Oxford, 1952, P:14.

(A)Smith, Vincent, "The Oxfort History Of India", P:327.

(٩) محماكرام، يَحْنَى "آب كوژ"، فيروزسنزلميندُ، لا بهور، ١٩٦٠ء، ص٢٠

(۱۰) اطهرمبار کپوری، قاضی مولانا، مندوستان میس عربول کی حکومتین ، مکتبه عارفین ، کراچی،

(۱۱) سیدسلیمان ندوی، معربول کی جهاز رانی "،اردواکیڈی،سنده،کراچی،۱۹۸۱ء،ص۳۵ parties on the substitution and parties (Ir)

(Ir) Roberts, P.E, "History Of British India", P.15.

(١١٧) يوسف سين خال، دُاكْرُو و تاريخ مند (عبد جديد) ، دارالطبع جامعه عمّانيه، حيدرآ باد ، س ن ، ص١ (۱۵) سيدسليمان ندوي يو عربول کي جهازراني "منهم

(II) Grigori Bondarevshy, "Muslims And The West" Peoples Publishing House, Lahore, 1985, P:19

(احا) Moreland, W.H., " A Short History Of India", Longmans Green And Co., London, 1958, P:197.

(١٨) غلام رسول مهر، مولانا، " ١٨٥٤ ء "، كتاب منزل ، لا بور، س ان ص ٢١

(19) الضأيص٢٢

(r.) Majumdar, R.C., "An Advanced History Of India", P:632

(ri) Lane Poole, Stanley, "Mediaeval India Under Mohammadan Rule, Sang-e-Meel Publications, Lahore, 1979, P:293.

(۲۲) محمدا قبال، "كليات اقبال (اردو)" به ١٣٣٥

(rr) Lane Poole, Stanley, "Mediaeval India Under Mohammadan Rule, P:293.

(rr) Malleston, History Of The French In India, P:5

(ra) Roberts, P.E, "History Of British India", P.91-92.

(٢٦) يوسف حسين غال، ڈاکٹر،'' تاریخ ہند(عبد جدید)''جن۱۹سم

(12) Majumdar, R.C., "An Advanced History Of India", P:645.

(۲۸) سفارش مسین رضوی " مهاری تهذیبی میراث " بیشنل پرنٹرز بنی دہلی ، ۱۹۷۰ء ص ۲۱۸

(rq) Sarkar, Dr., S.C., " Modern Indian History ", The Indian Press Allahabad, 1951, P:63.

(۳۰)عبدالصمد ماري عليك، " تحميني كي حكومت " تعليمي اداره ، لا بهور ، س ان مي منه ١٦

(٣1) Moreland W.H., " A Short History Of India ", P:345.

(٣٢) جميل احد ، خواجه ، "انگريز اورمسلمان" ، أردوا كيدمي ، كراچي ، ١٩٧١ء ، ١١٠

(rr) Lard Dalhousie, " Proclamation Issued on 13th February, 1856, Forest, G.W., Selections From The Letters, Despatches And Other State Papers Of The Government Of India, 1857,1858,(Calcutta 1893), Vol II, P:I

(۳۴ ) علی اظهر برلاس ، مرزا، '' اوده پر انگریزوں کا عاصانہ قبضہ'' ، اودھ ادبی اکیڈی ، کراچی ، ۱۱۸،۳۰۰ میگر ۱۱۸

(ro) Tara Chand, "History Of The Freedom Movement In India", Vol-II, Book Traders, Lahore, 1967, P:36.

(۳۷) سفارش حسین رضوی، ماری تبذیبی میراث می است

(٧٧) حامد سين قاوري، واستان تاريخ أردو ، آگره ، ١٩٢١ء م ١٩٥٠

(۳۸) بحواله 'جنگ آزادی کے اُردوشعراء' (۱۸۵۷ء تا ۱۹۴۷ء)، از محمود الرحمٰن، قومی اوار و برائے تحقیق تاریخ وثقافت، اسلام آباد ، ص ۷۵

(rq) Shaw, George Bernard, G., The Man Of Destiny, (1929, ed), P:200-1

(۱۹۸۰) محد سلیم، پروفیسر، سید، «مسلمان اور مغربی تعلیم»، اداره تعلیمی تحقیق، تنظیم اساتذه پاکستان، لا هور ۱۹۸۵ء، ص۵۹

(۱۲) عبدالله یوسف علی ، ڈاکٹر ، بحوالہ ' انگریزی عہد میں ہندوستانی تمذن کی تاریخ '' ، اردوتر جمہ : نفیس اکیڈمی ،کراچی ،س ن ،ص ۵۱

(۳۲) اشتیاق حسین قریش ، '' برصغیر پاک و ہند کی ملت اسلامیہ'' ، ترجمہ : ہلال احمد زبیری ، شعبہ تصنیف د تالیف، کراچی یو نیورٹی، کراچی، ۱۹۲۷ء، ص۲۹۲

(٣٣٠) محدسليم، پروفيسر، سيد، "مسلمان اورمغربي تعليم"، ص٩٩

(۱۹۲۷) میرتقی میر، 'کلیات میر' ،سنگ میل پبلی کیشنز ،لا ہور ، ۱۹۸۷ء،ص۳۳

(۵۵) جميل احمه خواجه ''انگريز اورمسلمان' بق ۱۸۸

(۳۷) بیونی فیلڈ مارشل لارڈ رابرش ہے جے بعدازاں۱۹۹ءمیں برطانیکا بہادری کاسب ہے بڑا ایوارڈوکٹورییکراس (Victoria Cross)عطاکیا گیا۔

(١١٤) غلام رسول مهر مولانا، "١٨٥٤ء"، ص٥٥٥

(۲۸) اینا، ص ۲۵۳-۱۵۳

(٢٩) الينانس ٢٥١

(۵۰) نیرٔ مسعود رضوی، دُ اکثر، ' لکھنو کاعروج وزوال'' بمطبوعه نقوش، لا ہور،س ن ،ص۲۳۳

(۵۱) اكبراله آبادى، "كليات اكبر"، پنجاب پبلشرز ،كراچى، آن م ٢٣٧

(۵۲) اشتیاق حسین قریش "برصغیریاک و مندکی ملت اسلامیه" من ۱۷۲

(٥٣) عبدالحميد صديقي، "لارد ميكاليكانظام تعليم"، احباب يبلى كيشنز، لا بور، ١٩٥١ء، ٥٨

(۵۴) اكبراكة آبادى، "كليات اقبال" بص ١٨

(۵۵) محمدا قبال "كليات اقبال (اردو)"، ص٥٨٥

۽ باب دوم ڳ

# مغرب کے نہذیبی، سیاسی اور فکری پس منظر کا طائر انہ جائزہ

عصر حاضر میں یور پی و نیا ترقی و عظمت کی علامت بن چکی ہے۔ اس کی شان و شوکت اور چکا چوند ساری و نیا کے لیے باعث رشک ہے۔ کوئی شعبۂ حیات ایسانہیں جس میں مشرقی ممالک یورپ کی تقلید کرنا اپنے لیے باعث فخر نہیں سجھتے۔ سیاست و معاشرت، اور سائنس و حقیق، ہرمیدان میں مغربی مفکرین اور علاکی رائے ہمارے لیے سند کا درجہ رکھتی ہے، تاہم سوال یہ ہے کہ کیا یورپ ہمیشہ ہے ترقی وعظمت کی آئی بلندیوں پر فائز تھا؟ تاریخ یورپ کا مطالعہ کریں تو چرت واستعجاب سے آئشت بدنداں رہ جانے کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ کامطالعہ کریں تو چرت واستعجاب سے آئشت بدنداں رہ جانے کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ تاریخ کے مطالعہ سے یہ بات اظہر من اشمس ہے کہ یورپ جو آئی سب کی آئی کا تارا ہے کہ یورپ جو آئی سب کی آئی کا تارا ہے کہ یورپ جو آئی سب کی آئی کا تارا ہے کہ یورپ جو آئی سب کی آئی کا تارا ہے کہ یورپ جو آئی ملائی کا گہوارہ تھا۔ ڈاکٹر غلام کی اصان ' میں ڈاکٹر ڈریپر ( Dr. John کی اس مرکہ نہ ہو و جیانی برق اپنی کرتا ہوں کہ کہ الماء سے جنوری ۱۸۸۲ء) کی کتاب ''معرکہ ندہب و سائنس'' ( Science 1874 کے حوالے سے قم طراز ہیں:

''قرون وسطی میں یورپ کا بیشتر حصالی و دق بیاباں اور بے راہ جنگل تھا۔ جا بجا دلد لیں اور غلیظ جو ہڑ تھے۔ گلیوں میں فضلے کے ڈھیر لگے رہتے تھے۔ چونکہ سروکوں پر بے اندازہ کیچڑ ہوتا تھا اور روشنی کا کوئی انظام نہیں تھا اس لیے رات کے وقت جوخص گھر سے نکاتا وہ کیچڑ میں ات بت ہوجا تا شکی رہائش کا بیعالم کہ محرکتمام آ دمی اپ مویشیوں سمیت ایک ہی کمرے میں سوتے تھے عوام ایک ہی لباس سالہا سال پہنتے تھے جے دھوتے نہیں تھے ۔۔۔۔ اندن کے بازاروں میں انسانی گوشت بھی بکتا تھا اور فرانس کے ایک دریا ساون کے کنارے گوشت کی کمر نا بھراب نوشی اور کی گئتی ہی دکا نیں تھیں۔ امراء معدودے چند تھے جن کا کام زنا بھراب نوشی اور

جواتھا\_''(۱)

رابرٹ بریفالٹ(Robert Stephen Briffault)۱۸۷۲Robert اوتمبر

۱۹۳۸ء) اپنی کتاب"The Making of Humanity" شیں کھتاہے: The mankind has been uplifted out of a past weltering with cruelty and injustice, a past in which four fifth of the population of Europe endured under the needs of their tormentors such treatment as would today raise a storm of indignation, were it inflicted on dogs; when men in thousands were legally flayed, impaled, quartered, roasted, boiled; when London was called 'The city of gibbets'; when none but princes and priests had human rights; when the producers of food were made to pay for the right to use their implements; when the infamy of nameless justice was imperturbably rectified by Law, acquiesced in by literature, upheld by religion; when no murmur could be uttered against it save at the price of martyrdom.(r)

یہاں تک کہ ستر ہویں اور اٹھارویں صدی تک یورپ انہائی نامساعد تہذی و معاشی حالات کا شکار رہا۔ ویلک۔ کے۔فرگوئ ( Wallace K. Ferguson ) معاشی حالات کا شکار رہا۔ ویلک۔ کے۔فرگوئ ( ۱۹۸۳ء) اپنی کتاب ۹۰۲مئی ۱۹۰۲ء – ۱۹ جنوری ۱۹۸۳ء) اپنی کتاب ۲۳مئی Civilization میں رقم طراز ہے:

From England to Italy and from Prussia to Spain, in the seventeenth century three-fourths of the people led miserable lives without leisure or luxury. In the cities, most of the inhabitants subsisted on the verge of destitution, toiling as artisans or apprentices, as servants poorly paid and overworked, as porters or ostlers, linkboys or lackeys, peddlers or beggars. (r)

رابرٹ بریفالٹ (Robert Stephen Briffault)نے بورپ میں اٹھارویں صدی میں غلاموں کی خرید و فروخت کا ذکر کیا ہے اور ایشیا سٹریٹ اپنی تصنیف "انگلتان" میں رقم طرازہے:

"انیسویں صدی کے شروع میں برطانوی سلطنت میں بہت سے غلام موجود تھے۔"(ہ)
جان ولیم ڈریپر (Dr. John William Draper) نے بورپ کی اخلاقی
حالت کا جونقشہ کھینچا ہے اس سے بردھ کر بورپ کی تہذیبی ہے راہروی پرکوئی اور تبصرہ ممکن نہیں

Social discipline was very far from being of that kind which we call moral. The master whipped his apprentice, the pedagogue his scholar, the husband his wife. Police punishments partook of the general brutality. It was a day for the rabble when a culprit was set in the pillory to be pelted with brickbats, rotten eggs and dead cats; when women were fastened by the legs in the stocks at the market place, or a pilferer flagged through the town at the cart-tail, a clamour not unfrequently arising unless the lash were laid on hard enough to 'make him howl. (4)

مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد ww.iqbalkalmati.blogspot.com

ریقی وه سیاسی ، تہذیبی ، معاشی اوراخلاقی حالت جس میں یورپ صدیوں مبتلار ہا، تا ہم سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر یورپ نے موجود ہتر قی وعظمت کی طرف قدم کیسے اور کب اُٹھایا؟ اس ممن میں ڈاکٹر غلام جیلانی برق رقم طراز ہیں:

"پورپ صدیون تک وحشت، بربریت اور ته برنه جهالت میں گرفآرر ہا۔ وہان تہذیب واخلاق کا کوئی تصور نہیں تھا۔ آٹھویں صدی عیسوی میں مسلمان پین پہنچے اور سوسال بعد سلی میں وار دہوئے۔ بیابیخ ساتھ تاریخ، فلفہ، طبیعات، طب، ریاضی، شعر وا دب، علم الکلام اور دیگر درجنون علوم لے کرآگے۔ رفتہ رفتہ بیعلوم اٹلی، جرمنی، فرانس اور دیگر ممالک میں پہنچا ور بارھویں صدی میں پورپ مائل بیام ہوگیا۔ بیشوق بڑھتا ہی گیا یہاں تک کے سولہویں صدی میں ایک عام بیداری پیدا ہوگئی، جے پورپ میں حیات تانیہ کہاجا تا ہے۔"(۱)

''مغربی تہذیب اسلامی تہذیب اور اس کے اُن عربی مراکز کے ساتھ مغرب کے اتصال سے وجود میں آئی ہے جو اسپین یا دوسرے بلادِ اسلامیہ میں قائم ہوئے ہتھے''(2)

عنایت الله سجانی اصلاحی اپنی کتاب "مجاہدی اذان" میں رقم طرازیں:
"بور پین قومیں جومشرق میں صلیبی جنگوں اور مغرب میں أندلس كے عرب
مسلمانوں كی ہمسائیگی و اختلاط سے اسلام و اقوام اسلام سے قریب رہیں،
انہوں نے اس قرب واتصال سے محض قومی شعور اور سیای بیجہتی كا بی درس نہیں
لیا، وینی بیداری اور زبر دست عقلیت كا بھی فائدہ حاصل كیا۔ اُنہوں نے بہت
سے علوم سیکھے اور اُن کے اندر ایک نہایت وسیع علمی و ادبی ترقی کی ضبح نمودار
ہوئی۔"(۸)

مشہور مورخ اے\_ے گرانٹ (۱۹۲۸ء-۱۹۲۸ء -۱۹۲۸ء) لکھتا

"بورپ کی تاریخ میں ہمپانی مسلمانوں کے تدن کی تابی سے درویا کے وکی واقعہ نہیں ہے کیونکہ اُنہوں نے بوری کے تدن میں بہت کچھاضافہ کیا ہے اور اگر تباہ ے:

نه ہوتے تواس میں اور اضافہ کرتے۔"(<sup>9)</sup>

رابرٹ بریفالٹ (Robert Stephen Briffault)

"Making of Humanity"

The Arabs introduced three inventions into Europe, each of which was to bring about a world-transforming revolution: the mariner's compass which was to expand Europe to the ends of the earth; gunpowder which was to bring to an end the supremacy of the armoured knight; and paper which prepared the way for the printing press. (1-)

جس زمانے میں یورب تاریکی کے دور (Dark Ages) میں سے گزررہاتھا، ایشیائی ممالک خاص طور پرمسلمان ممالک تہذیب وتمدن کی بام عروج پرتھے۔ یہی وجہ ہے کہ برٹرنڈ رسل (ABertrand Russell منک ۱۸۷۲ء - ۲ فروری ۱۹۷۰ء) کواس بات کااعتراف کرنا پڑا کہ:

Western civilization was not infact the best in existance at that time; both the Mohammadan and the Chines were superior to the West.(11)

مغرب میں نشاۃ ٹانیہ (Renaissance) کا آغاز سولہویں صدی عیسوی میں ہوا۔اس سے پہلے مغرب میں پاپائیت کاغلبہ تھا۔لوگ ندہجی رنگ میں رنگے ہوئے شے اور کلیسا کی ہرطرف اجارہ داری تھی۔سولہویں صدی عقل وفکر کی برتری، فطرت کے مشاہرے اور تجربہ وتحقیق کا دور ہے۔اس دور میں سائنس کے میدان میں بعض ایسے افراد پیدا ہوئے جنہوں نے کلیسائے روم کے متعلمانہ افکار ونظریات کاطلسم توڑ ڈالا، اور انسان کوخرافات پر جنہوں نے کلیسائے روم کے متعلمانہ افکار ونظریات کاطلسم توڑ ڈالا، اور انسان کوخرافات پر ایسین کرنے کے بچائے تحقیق و تجربہ سے فطرت کے حقائق کی جبتو کرنے کی جانب متوجہ کیا۔ اہلی کلیسا کے لیے بنے نظریات، کلیسائی پروہتوں کی لوگوں پر گردنت اور افتدار کے لیے بہت

#### مغربى تهذيب كيمشرقي نقاد

بڑا خطرہ تھے۔ ٹا قب رزمی اپنی کتاب "سائنسی فکر اور ہمعصر زندگی "میں لکھتے ہیں:
"جب بورپ صدیوں کی جہالت کی نیند سے بیدار ہوا تو اُس نے استقرائی
طریقِ فکر اور عملی تجربہ کو اپنایا ، لیکن سیحی کلیسانے دخل اندازی کی کیونکہ وہ بجائے
خودا کیک سلطنت بن چکا تھا۔"(۱۲)

فكرنوكاس سيلاني ريليكوروكف ك\_لي:

"کلیسائی پروہنوں نے اٹلی، فرانس، جرمنی اور پین میں کلیسائی احتسابی عدالتیں (Inquisitions) قائم کردیں اور آزاد خیال لوگوں اور مفکروں کوزندہ جلانایا تختہ دار پر لٹکانا شروع کردیا۔"(۱۳) ابوالحسن علی ندوی رقم طراز ہیں:

It is estimated that between 1481 and 1801 the inquisition punished three hundred and forty thousand persons, nearly thirty two thousand of them were burnt alive, including the great scientist, Bruno, whose only crime was that he taught the plurality of the worlds. Galileo another scientist of no less worth, was remorselessly punished till he died in prison for having held, contrary to the 'scriptures', that the earth moved round the sun. (III')

اہل کلیسا کی ان تمام کوششوں اورظلم وتشدد کے باوجود فکر تازہ کے آگے کوئی بندنہ باندھا جا سکا، اور کاپرنیکس (۱۳۲۵ Copernicus میں ۱۳۷۳ اور ۱۳۳۳ء)، کیپلر ایر ۱۹۳۵ء – ۱۹۳۸ء) اور گلیلیو (۱۹۳۵ء ۱۵ فروری ۱۵۲۳ء – ۱۹۳۸ء) اور گلیلیو (۱۹۳۵ء ۱۵ فروری ۱۵۲۳ء – ۱۹۳۸ء) اور گلیلیو (۱۹۳۵ء کروری ۱۹۳۰ء) کے جو براہ راست ندہبی پروہتوں کے تو ہمات سے بعض ایسے سائنسی حقائق دریافت کے جو براہ راست ندہبی پروہتوں کے تو ہمات سے متصادم سے کاپرنیکس سے قبل چرچ کی جانب سے لوگوں کے دلوں میں بیر خیال راسخ تھا کہ متصادم سے اور سورج کے گرد گردش نہیں کرتی۔ اس نظریدے کو Geocentric)

(Theory کہتے ہیں، کیکن کاپڑیکس (Copernicus) نے اپنی تحقیق سے ثابت کیا کہ زمین گردش میں ہے اور سورج کے گرد چکر کاٹ رہی ہے۔ جان ولیم ڈریپر ( Dr. John ) لکھتا ہے:

(William Draper) کھتا ہے:

To the earth, Copernicus, attributed a tripple motion, a daily rotation on her axis, an annual motion, round the sun, a motion of declination of the axis. (16)

کارٹیکس (Copernicus) کے بعد کیپلر (Kepler) نے بھی اسی نظریے "History of Western Philosophy" میں رقم طرازہے:

He (Kepler) was the first important astronomer after Copernicus to adopt the heliocentric theory—Kepler's great achievement was the discovery of his three laws of planetary motion. (11)

جب گلیلیو (Galileo) نے دور بین ایجاد کی تو اسے مشاہدات کے ذریعے کا پڑیکس اورکیپلر کے نظریات کے حتمی ثبوت فراہم ہو گئے لیکن :

Religious people resented the new theory, not only because it seemed contrary to the teaching of the Bible and the tradition of the church, but also because it removed the earth from the centre of the Universe, the place proper for it as the stage on which was enacted the divine drama of man's creation, fall and redemption. (12)

گلیلیو (Galileo)نے اپنی کتاب سائیڈیول مسنجر (Galileo)نے اپنی کتاب سائیڈیول مسنجر (Sidevial Massenger) میں ایسے دور کے لیے نہایت جیرت انگیز انکشافات کیے۔ جان ہرل رینڈل جونیئر اپنی

كتاب " زمنِ انساني كاارتقا" ميں لكھتاہے:

''أس (گلیلو) نے مشتری کے چار چاندوریافت کیے جوا کی طرح اس کے گرد گھومتا ہے۔ اس نے یہ جی دریافت کردگھومتا ہے۔ اس نے یہ جی دریافت کرلیا کہ زہرہ چاند کی طرح مختلف ہیئتوں ہے گزرتی ہے البذاؤہ بھی زمین کی طرح تاریک جرم ہونا چاہئے جوسورج سے روشی حاصل کرتا ہے۔''(۱۸)

گلیلو (Galileo) فطرت سے اس قدرد کچیں رکھتا تھا کہ اُس نے یہ مشورہ دیا کہ مقدس ذہبی کتاب انجیل کو فطرت کی روشیٰ میں پڑھنا چاہئے۔ اس دور کا ایک اور بڑا نام انگریز مفکر فرانس بیکن (Francis Bacon جنوری ۱۹۲۱ء) الا ایم الا ایم الا ایم الا الا ایم تصنیف کا ہے۔ بیکن (Bacon) عقل و خرد کا زبر دست حامی اور مداح تھا۔ اپنی تصنیف کا ہے۔ بیکن (The Advancement Of Learning) میں (The Advancement Of Learning) میں

''کیاعقل کی لڈات، جزیات و تاثرات کی لڈات ہے بہتر نہیں۔ کیا بہی وہ کچی اور قدرتی لذت نہیں ہے جس سے طبیعت سیر نہیں ہوتی۔ کیاعلم ہی نہیں جو ذہن کو اضطراب سے نجات بخشا ہے۔''(۱۹)

بیکن (Bacon) کا خیال ہے کہ آخرت گوختیقی سہی تاہم فطرت اور دنیا جو ہمارے سات ہے کہ آخرت گوختیقی سہی تاہم فطرت اور دنیا جو ہمارے سات ہے اسے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ فطرت کا مطالعہ کرنا ،اسے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ فطرت کا مطالعہ کرنا ،اسے نظر انداز ہمیں استفادہ کرنا بہت ضروری ہے۔ فرانس بیکن (Francis Bacon) کے نزدیک علم ہی وہ قوت ہے جس کی مدد سے انسان فطرت پر حاوی ہوسکتا ہے اور اس کے فرائن سے استفادہ کرسکتا ہے۔ برفرینڈ رسل لکھتا ہے:

The whole basis of his philosophy was practical: To give mankind mastery over the forces of nature by means of scientific discoveries and inventions. (\*\*)

میزمانه بورپ میں بہت سرگرمی اور عقلی وفکری کاوش کا دور ہے۔اس دور میں کلیسا کوشکست ہوئی ، بادشاہ مطلق العنان بن بیٹھے، قومی ریاست کی بنیاد پڑی، تجارت کا آغاز ہوا، بحری راستوں کے ذریعے نوآ بادیات کی دریافت ہوئی۔ سائنس کے میدان میں کاپزیکس (Copernicus) ، کیپلر (Kepler) اور گلیلو (Galileo) نے روایتی کاپزیکس (Copernicus) ، کیپلر (Kepler) اور گلیلو (Galileo) نے روایتی کاپزیکس موافقت کے تصور کومسر دکر نہری علوم اور خیالات کو یکسر فرارد ہے دیا گئیل کو عروج عاصل ہوا، اور ہر خیال کوشک کی نظروں ہے دیکسا جانے لگا۔ فرانس میں اس فلے فلے کالمبر وار مون ٹین (Montaigne) ہے، لیکن فرانس میں اس فلے فلے کالمبر وار مون ٹین (شکلیک کے علمبر دار نے نے خیالات پیش کررہ جیاں ایک طرف عقل و سائنس اور فلسفہ تشکیک کے علمبر دار نے نے خیالات پیش کررہ تے جہاں ایک طرف دین و فدہب تھے۔ سے جس کے فیل یورپ میں نشاق ڈانیہ یا جدیدیت کا آغاز ہوا تو دوسری طرف دین و فدہب اس دور کے یورپ میں یہ دونوں تح کیس نشاق ٹانیہ (Renaissance) اور اصلاح کی پاسدار خیلی تصورات اور صدافت کے ساتھ اصلاح دین کی کوشنوں میں مصروف تھے۔ اس دور کے یورپ میں یہ دونوں تح کیس نشاق ٹانیہ اس دور کے یورپ میں یہ دونوں تح کیس نشاق ٹانیہ اس دور کے یورپ میں یہ دونوں تح کیس نشاق ٹانیہ (Martin Luther) ایک ساتھ سرگر مع کمل نظر آتی ہیں۔ اصلاح دین کی تح کیس فرقہ پر وٹسٹنٹ کے بانی مارٹن لوقر (Martin Luther) انوم سرسم اسے نمایاں ہے۔ فرقہ پر وٹسٹنٹ کے بانی مارٹن لوقر (Martin Luther) کانام سب سے نمایاں ہے۔

اصلاح دین کی تح یک دراصل ایک احتجاجی رقبیل ها اُس نه بی تعکیداری اور اجاره داری کے خلاف جس نے پورے یورپ کواپ خصار میں لے رکھا تھا۔ اگر چاصلاح دین کی تح یک میں مارٹن لوتھ (Martin Luther) کا نام سب سے نمایاں ہے تاہم لوتھر ہے بھی پہلے ایک شخص ایر میس (Martin Luther) کا نام سب سے نمایاں ہے تاہم لوتھر ہے بھی پہلے ایک شخص ایر میس (Martin Luther) نے کلیما کی خرابیوں کو بے نقاب کیا اور ایک کتاب ''حماقت کی تعریف' (In 'عافت کی تعریف' ایس کھیما کی خرابیوں کو بے نقاب کیا اور ایک کتاب ''حماقت کی تعریف' (In 'عماقت کی تعریف' ایس کھیما کی خرابیوں کو بے نقاب کیا اور ایک کتاب ''حماقت کی تعریف' (In Praise of Folly) اپنی کتاب میں ایک کتاب کتاب میں:

اپنی کتاب میں "Pardons and indulgences, by which priests "compute the time of each soul's residence in purgatory"; the worship of saints, even of the virgins, "whose blind devotees think it manners to place the mother before

the son"; the disputes of theologians as to the Trinity and the Incarnation; the doctrine of transubstantiation; the scholastic sects; popes, cardinals and bishops-all are fiercely ridiculed. Particularly fierce is the attack on the monadistic orders; they are "brainsick fools" who have very little religion is them, yet are "highly in love with themselves, and fond admirers of their own happiness." (ri)

مارٹن لوتھر (Martin Luther) نے پایائے روم کی برتری اور پورے یورپ کے لیے مشترک چرچ اور پوپ کے وجود سے انکار کیا۔ ایڈون اے۔ برٹ اپنی کتاب '' فلفہ ذہب' میں لکھتا ہے کہ:

"سب سے نمایاں پابندی جس سے اُس نے آزادی حاصل کی وہ کیتھولک کلیسا کے اقتدار کی پابندی تھی۔ اس کا خیال تھا کہ ہر عیسائی کو ایسی آزادی حاصل کرنے کاحق ہے۔ لوتھ کی اس تعلیم کے باعث کیتھولک فرقے کی ساجی قوت خم ہونی شروع ہوئی۔ اُس نے شالی پورپ کے ہزاروں آ دمیوں اور عورتوں کو اس بات کا یقین دلایا کہ وہ کلیسا کی رسوم اور اُس کی حاکمیت کو تسلیم کیے بغیر بھی اُخروی نوات حاصل کر سکتے ہیں۔ "(۲۲)

اصلاح دین کی تحریک ایک ایسے دور میں شروع ہوئی جب یورپ زوال اور جہالت کے سایوں سے نکل کر تحقیق وجبتو کی منزلیں سر کرر ہاتھااور سائنسی طرزِ عمل اختیار کرچکا تھا۔ چنانچہ اجتماعی سطح پراس تحریک کے بہت دوررس اور مفید نتائج برآ مدہوئے۔

ستر ہویں صدی تک یور پی دنیانے بیہ طے کرلیا کے عقل ہی تمام مسائل کاحل ہے اوراس کو استعال کیے بغیر مادی کا کنات کی سخیر ناممکن ہے چٹا نجیداس دور میں وہ تمام عقائد و مسائل جن کی عقلی وفکری تو جیہ ممکن نہتی ،ان کی تجسیم کرنے کی کوشش کی گئی یا پھران کا انکار کیا مسائل جن کی عقلی وفکری تو جیہ ممکن نہتی ،ان کی تجسیم کرنے کی کوشش کی گئی یا پھران کا انکار کیا گیا۔ فرڈی نیز شول (۱۹۵۴ء) اپنی کتاب گیا۔ فرڈی نیز شول (۱۹۵۴ء) اپنی کتاب

"A History of Europe" میں رقم طراز ہے:

Before the eighteenth century was far on its way, the passion for knowledge of the world of nature in which the life of man is set, had become so general that literary popularizers undertook to purvey the new discoveries on the general public. It was in this manner that at least for an upper stratum of Europeans, science became a veritable religious faith which gradually superseeded the faith embodied in the various Christian churches. (rr)

جس کا بھیجہ میڈلکا کہ اس دور میں عقلیت کے دوبر سے پرستار پیدا ہوئے جنہوں نے ستر ہویں اور اٹھارویں صدی بلکہ آئندہ تمام ادوار کوشد بدطور پر متاثر کیا۔ ان میں ہے ایک فرانس کے فلسفی اور ریاضی وان دیکارت (Rene Descartes) موان دیکارت (۱۲۵۰ء ۱۲۵۰ء) اور دوسرے انگلتان کے سائنس دان نیوٹن (۱۲۲۵ء ۱۲۴۲ء ۱۲۲۷ء) ہیں۔

دیکارت (Descartes) کوفرانس میں دین ومروت کاسب سے برداد تمن اور خدا کا حریف قرار دیا جاتا ہے۔ جان ہرل رینڈل قم طراز ہے:

''دیکارت نے فطرت کو ایک مشین اور محض مشین بنا دیا تھا۔ مقاصد اور روحانی
اہمیت اس میں سے خارج کیے جانے کے تھے ۔۔۔۔ اُس نے ایک مرتبہ کہا تھا کہ

وسعت اورحرکت میرے حوالے کردونو میں ایک کائنات بنادوں گا۔ "(۲۴)

دیکارت (Descartes)نے روح اور مادہ کے حقیقی اور غیر حقیقی ہونے سے متعلق برانی نزاعی بحث کو یہ کہہ کر طے کیا کہروح اور مادہ دوٹوں حقیقی ہیں اور اپنی اپنی جگہ متعلق برانی نزاعی بحث کو یہ کہہ کر طے کیا کہروح اور مادہ دوٹوں حقیقی ہیں اور اپنی اپنی جگہ قائم اور خود مختار ہیں۔ گویا دیکارت (Descartes) نے انسان کی روح اور جسم کو دو الگ الگ خاتوں میں بانٹ دیا، لیکن روح کیا ہے؟ اس سوال کا جواب نہ تو دیکارت

Descartes) دے سکا اور نہ مغربی دنیا کا کوئی اور عقلیت پرست- نتیجہ یہ ہوا کہ مغرب روح کے سکا ہور نتیجہ یہ ہوا کہ مغرب روح کے مسئلے پر عجیب مخمسے اور تضادات کا شکار ہو گیا۔ یہاں تک کہ بعض اہلِ عقل نے '' ذہن'' کوہی روح سمجھ لیا۔ کیونکہ:

« خُورٌ پیکرِ محسوس تھی انسال کی نظر''(۲۵)

وجود کی تعریف ہے متعلق دیکارت (Descartes) کا ایک لاطینی جملہ بہت

مشهور مواكه:

Cogito Ergo Sum (۲۹)

لینی میں سوچتا ہوں ،اس لیے میں ہوں۔ دیکارت (Descartes) کہتا ہے

I think therefore, I am, was so solid and so certain that all the most extravagant suppositions of the skeptics were incapable of upsetting it, I judged that I could receive it without scruple as the first principle of the philosophy that I sought. (122)

ویکارت (Descartes) کے اس نقطہ نظر پر تنجرہ کرتے ہوئے برٹرنڈرسل

لكهتاب كه:

If I ceased to think, there would be no evidence of my existence.(m)

سویادیکارت (Descartes) کے نزدیک تفکر کی صلاحیت ہے ہی وجود کی شہاوت ملتی ہے۔ دیکارت کے ان خیالات پر بہت زیادہ تنقید بھی ہوئی ، ایک مرتبہ دیکارت کے ان خیالات پر بہت زیادہ تنقید بھی ہوئی ، ایک مرتبہ دیکارت کے ایک دوست نے اُس سے یوچھا کہ:

"میرے کتے کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے۔"(۲۹) غرض دیکارت (Descartes) کے خیالات نے پہلے سے موجودفکری شکش

میں مزیداضافہ کر دیا۔ دیکارت (Descartes)کے ایک ہم عصر پاسکال ( Blaise

Pascal اجون۱۹۲۳ء-۱۹ اگست۱۹۲۱ء) کے انسان کو اکون ۱۹۳۳ء اور حقارت کا آگینہ Reed) قرار دیا۔ Reed کالفظ پاسکال کی انسان سے شدید نفرت اور حقارت کا آگینہ دار ہے۔ پاسکال (Pascal) نے عقل کے مقابلے میں ' دل' کولا کھڑا کیا اور کہا:

The heart has reasons of its own which the reason does not understand. (۳۰)

پاسکال (Pascal) کے قلم ہے "ہارٹ" یا دل کا لفظ ، کس معنی ومفہوم کے ساتھ نمودار ہوا ، اس کے بارے محمد سن عسکری لکھتے ہیں:

"پاسکال نے جس دل کا ذکر کیا ہے اور جسے ذہن کے مقابل کھڑا کیا ہے،اس سے مراد ' جذبات' ہیں۔اس سے نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ پاسکال نے دل اور عقل یا ذہن کے درمیان جنگ چھیڑری۔''(۳۱)

اس جنگ کے نتیج میں مغرب ایک نے کرب کا شکار ہو گیا جو کہ عقلیت پرتی کا

۱۲۳۲علی ( Galileo) کاسن وفات اور نیوش ( Galileo) کاسن بیدائش ہے۔ گویا ایک عظیم انسان اس دنیا ہے دری ۱۲۳۳ء اس مارچ ۱۲۲۷ء) کاسن پیدائش ہے۔ گویا ایک عظیم انسان اس دنیا ہے دخصت ہوگیا اور دوسرے نے جنم لیا۔ گلیلیو ( Galileo ) نے مشاہدہ فطرت اور پیٹیر کائنات کا کام جہال چھوڑا تھا، نیوش ( Newton ) نے اسے آگ برطھایا۔ سائنس کی دنیا میں اس کا سب سے بڑا کارنامہ قانون کشش ثقل ( Gravitation ) ہے۔ کوئی بھی باشعور اور اسرار فطرت کا راز داں انسان نیوش ( Newton ) ہے اس قانون کشش ثقل کی تعربین رہ سکتا۔ اگر چہ بقول ( Newton ) کے اس قانون کشش ثقل کی تعربین رہ سکتا۔ اگر چہ بقول رابرٹ نی۔ ڈاونز ( ۱۹۹۱ء ) :

''نیون نے خوداعتراف کیا کہ اُس نے میکائی اُصول پر جونظام عالم مرتب کیاوہ کا پہلے کے بوئے کام پر بنی تھا، جسے کبیلر اور گلیلیو نے اعلیٰ پیانہ پر جاری دکھاتھا۔ وہ کہنا ہے کہ میں اگر دوسروں سے آگے نکل گیا تو اس کا سبب پی تھا کہ میرے یا وَل ان دیو پیکرانسانوں کے کندھوں پر ہتھے۔''(۱۳۳)

تاہم نیوٹن (Newton) کی سائنسی تحقیقات شاندارعلمی کارنامہ ہیں۔ نیوٹن (Newton) کاخیال تھا کہ بیکا نئات چندواضح قوانین کے ماتحت ہے۔اس کی مثال ایک بہت بوی مشین کی ہے جس کا ہر حصہ اور پرزہ چند بنیادی قوانین کے مطابق متحرک ہے۔ نیوٹن کہتا ہے کہ:

"میرے پاس بیاندازہ کرنے کے بہت ہے وجوہ موجود ہیں کہ فطرت کے تمام مظاہر خاص قوتوں پر مخصر ہیں جن کی دجہ ہے جسموں کے ذرات بعض غیر معلوم اسباب کی بنا پر یا تو ایک دوسرے کی طرف تھنچے چلے آتے ہیں یا ایک دوسرے سے دور بھا گئے اور پیچھے ہٹتے ہیں۔"(سس)

نیوٹن (Newton) کا قانون کشش تھا (Newton) اپنی ہے انہاعقل و
سائنس کی دنیا میں ایک بہت بوا کارنامہ ہے لیکن نیوٹن (Newton) اپنی ہے انہاعقل و
وانش اورفکر وفہم کے باوجود یہ بتانے سے قاصر رہا کہ آخروہ کیا اسباب ہیں اور کس کے پیدا

کیے ہوئے ہیں جومظاہر فطرت میں ایک خاص ربط وقعم اور تو ازن رکھے ہوئے ہیں۔ سورج،
چاند، ستاروں اور زمین کی گردش اور حرکت کس کے تھم پر ہے۔ بیسارانظام کیسے وجود میں آیا
اورکون ی مخفی طاقت اس کو کنٹرول کیے ہوئے ہے۔ نیوٹن (Newton) کی عقلی مسامی اس
سوال کا جواب دیئے سے قاصر رہی۔ یہی وجہ ہے کہ جان ولیم ڈریپر (Draper) کھتا ہے کہ:

The theory of gravitation, as delivered by Newton, thus leads us to a knowledge of the mathematical construction of the solar system and inferentially likewise of that of other systems; but it leaves without explanation a large number of singular facts. It explains the existing conditions of equilibrium of the heavenly bodies, but tells us nothing of their genesis. (rr)

اس کی وجہ ریہ ہے کہ عقل کی رسائی محص اُن مظاہرتک ہے جو وجودر کھتے ہیں اور

نظراً تے ہیں کین ان مظاہر کا خالق و مالک کون ہے اس کا جواب عقل نہیں دیے سکتی کیونکہ عقل میں دیے سکتی کیونکہ عقل کے بزد کیک تو بقول دیکارت (Descartes) صرف وہی وجود حقیقت ہے جو واضح ہوا در قابلِ مشاہدہ ہو۔ بقول دیکارت (Descartes):

All things that we conceive very clearly and very distinctly are true. (170)

" انتا چرکوئی أن دیکھے خدا کو کیوں کر" (۳۶)

یکی وہ مقام ہے جہاں کفروایمان کے درمیان صد فاصل قائم ہوجاتی ہے۔ یورپ نے جب نشاۃ ثانید کی جانب قدم بڑھایا تو اس برعلم و دانش کے درواز رے کھلتے چلے گئے۔ کاپڑیکس (Copernicus) ، کمپیلر خوب عقل و فکر کے گھوڑے دوڑائے گئے۔ کاپڑیکس (Newton) جیسے عظیم المرتبت سائنس دان یہ الاجوے جنہول نے افکار نو کے انبار لگا دیئے۔ انبان کوکا نئات میں اُس کے صحیح مقام و پیدا ہوئے جنہول نے افکار نو کے انبار لگا دیئے۔ انبان کوکا نئات میں اُس کے صحیح مقام و مرتبے سے دوشناس کرایا۔ صدیوں سے پاپائیت کے جروالتحصال، جاہلانہ رسوم و قبود کے پابند اور غلامی و ذلت میں پڑے ہوئے انبان کو بے جا پابندیوں اور خرافات سے نجات پابند اور غلامی و ذلت میں پڑے ہوئے انبان کو بے جا پابندیوں اور خرافات سے نجات کردارادا کیا ، لیکن جہاں ایک جانب عقل و دانش کی جیت ہوئی تو دو مری طرف اس پر صد کردارادا کیا ، لیکن جہاں ایک جانب عقل و دانش کی جیت ہوئی تو دو مری طرف اس پر صد کردارادا کیا ، دی وجہ ہے کہ دابر نے بریفالٹ (Robert Briffault) اپنی کتاب

The humanism of Renaissance gave a new impetus to the perusal of the only secular literature then existing, and thus helped to establish the dominion of secular thought in the modern world. (72)

یہاں تک کہ مارٹن لوتھر (Martin Luther) ند بہ کواس قابل نہیں سمجھتا کہ معاشرتی وسیاسی مسائل میں اس سے رہنمائی حاصل کی خاندے اور اجتماعی اخلاق کی اصلاح ہو

سکے۔ایک۔او۔ویکمن اپی تصنیف 'عروج فرانس' میں قم طراز ہے:

''ندہب کا معاشرت میں اتنادش تھا کہ ندہب میں کی تم کا خلل لاز اُ معاشر آب وی اتنادش تھی خلل انداز ہوتا تھا اور لوتھراس سے بہت بچنا چاہتا تھا۔' (۲۸)

کاروبار حیات میں ندہب کو ٹانوی حیثیت دینے کا نتیجہ یہ ہوا کہ فکر وعمل سے اخلاقی بہلوغائب ہوگیا بلکہ بعض لوگوں نے اپنے مفادات کے پیش نظر اخلاقیات کے نئے معیار مقرر کر لیے مثلاً انہوں نے کہا کہ طاقت حاصل کرنا ہی سب سے بردی نیکی ہے۔ جو طاقتور ہے وہ کا ای ایک اور طاقت حاصل کرنا ہی سب سے بردی نیکی ہے۔ جو طاقتور ہے وہ کا ایک اور طاقت حاصل کرنا ہی سب سے کام لیا جاسکتا ہے۔

نشاۃ ٹانیہ کے دور کا سب سے برداسیاس مفکر میکیا ولی (The Prince) میں لکھتا ہے:

نشاۃ ٹانیہ کے دور کا سب سے برداسیاس مفکر میکیا ولی (The Prince) میں لکھتا ہے:

'نب کوئی غاضب کی ممکنت پر قبضہ کر لیو اُسے یہ طرکرنا چاہئے کہ کوئی کوئی کوئی کا ضب کی ممکنت پر قبضہ کر لیو اُسے یہ طرکرنا چاہئے کہ کوئی کوئی

"جب کوئی غاصب کسی مملکت پر قبضه کر لے تو اُسے بید مطے کرنا چاہئے کہ کون کون کون کون کون کے سید مطالم ناگزیر ہیں۔ اُسے چاہئے کہ جوظلم کرنا ہوبس ایک دفعہ کرڈ الے تاکہ بارباراس کی ضرورت نہ پیش آئے۔"(۳۹)

میکیا ولی (Machiavelli) بی کتاب میں ایک اور جگہ رقم طراز ہے:

"جب کوئی بادشاہ اپن نوج کے ساتھ ہوا ورائس کے ماتحت بہت سے سپائی ہوں

تو اُسے سنگدلی کے الزام کی ذرا پرواہ نہ کرنی چاہئے، اس لیے کہ بغیراس شم کی

شہرت کے کوئی سردارا پی فوج کونہ تو متحدر کھسکتا ہے اور نہ فرائفس احساس اُن میں

جاگزیں کرسکتا ہے۔"(۴۰)

بوں یہ بات مترشح ہوتی ہے کہ نشاۃ ٹانیہ کی بہار کی آمد کے ساتھ علم ودانش کے بود ہے کو خقیق واختر اع اور تلاش وجنتو کے مل نے جو پانی دیا،اس کا ثمر روحانی قدروں سے انکار اور فدر ہے بیزار مادی طرز فکر کی صورت میں ہاتھ آیا۔

انقلاب فرانس

(French Revolution)

انقلاب فرانس تاریخ میں بنیادی انسانی حقوق کی علم برداری اور پاس واری کا ایک

بہت براواقعہ ہے۔اس انقلاب کا بنیادی نعرہ آزادی،مساوات اور اخوت تھا۔صدیول سے ظلم و جبراور استحصال کا شکارعوام جب یک دل و یک آواز ہوکرا پیے حقوق کے لیے اُٹھ کھڑے ہوئے تو ایوان اقترار کے درود یوارلرزاُٹھے۔ عوامی طاقت نے جب ایک زبردست طوفان کی صورت میں ظالموں کا گھیراؤ کیا تواس کامقابلہ کرنے کی ہمت کسی میں نتھی۔ انقلاب فرانس کے فیقی محرکات کا اندازہ فرانس کے علمی ،ساجی اور سیاسی حالات کے مطالعہ بی ہے ہوسکتا ہے۔ بورب کی نشاق ثانیہ میں فرانسیسی حکما اور مفکرین نے اہم کردار ادا کیا۔ فرانس زمانۂ قدیم ہے ہی پورپ میں علمی واد بی اعتبار سے بہت متاز تھا۔ فرانسیسی زبان و ادب سے بیشتر بور کی مما لک نے استفادہ کیا۔ رگوبیردیال ( Raghubir Dayal)ایی کتاب"Modern European History"سیں وقم طراز ہے: France was the intellectual and cultural centre of Europe. French language, literature, drama, art, manners and her form of government were models for the rest of Europe. To be called "civilized" one had to know the French language and culture.(٣)

جہاں تک انقلابِ فرانس کے اجماعی محرکات کاتعلق ہے تواس میں اکثر مؤرفین نے اس اعتبار سے مبالغہ سے کام لیا ہے کہ اُنہوں نے صرف فرانس کے سیاسی وساجی حالات کو بی انقلاب کا پیش خیمہ قرار دیا۔ اگر چہ یہ درست ہے کہ سیاسی اور ساجی حالات کی ابتر کی انقلاب کی طلب گارتھی تاہم انقلاب کا اصل محرک اُس دور کی علمی وکری رہنمائی تھی۔ ولیم ورڈ ز ورتھ (William Wordsworth اپریل ۲۵۰۱ء) اپنی نظم ورتھ (The French Revolution سی کہتا ہے:

Oh! Times,

In which the meagre, stale, forbidding ways Of custom, law, and statute, took at once The attraction of a country in romance!

When Reason seemed the most to assert her rights,

When most intent on making of herself A prime Enchantress—to assist the work Which then was going forward in her name! Not favoured spots alone, but the whole earth, The beauty wore of promise, that which sets (As at some moment might not be unfelt Among the bowers of paradise itself) The budding rose above the rose full blown. What temper at the prospect did not wake To happiness unthought of? The inert Were roused, and lively natures rapt away! They who had fed their childhood upon dreams, The playfellows of fancy, who had made All powers of swiftness, subtilty, and strength Their ministers,—who in lordly wise had stirred Among the grandest objects of the sense, And dealt with whatsoever they found there As if they had within some lurking right To wield it;-they, too, who, of gentle mood, Had watched all gentle motions, and to these Had fitted their own thoughts, schemers more wild, (mr)

اگرمحض سیای اور ساجی حالات کو بی نظر میں رکھا جائے تو اس اعتبار ہے تو سارا یورپ ایک ہی جیسے حالات کا شکارتھا بلکہ دیگر یور پی مما لک تو فرانس ہے بھی دوہاتھ آگے شخے۔ بقول رگو بیر (Raghubir Dayal):

It was not only in France that political power was denied to the masses, the

political, social, and economic condition, all over Europe, were more or less the same. ( )

بلکہ وی۔ ڈی۔ مہاجن (V.D.Mahajan) تو یہاں تک کھتا ہے کہ:

Condition of the peasants of France was better than those of Germany, Spain, Russia and Poland. (۳۳)

دراصل فرانس میں انقلاب متوسط طبقے کے لوگوں کی وجہ سے رونما ہوا۔ یہ وہ لوگ تھے جو مسائل کا ادراک رکھنے کے ساتھ ساتھ علم وفکر کی روشنی سے مستفید تھے اور اس قابل تھے کہ استحصالی قو توں کے خلاف اُٹھ کھڑ ہے ہوں۔ دوسرے پور پی مما لک اور فرانس میں یہی ایک فرق تھا جس کی وجہ سے یہ عظیم انقلاب فرانس میں رونما ہوا۔ مہاجن کہی ایک فرق تھا جس کی وجہ سے یہ عظیم انقلاب فرانس میں رونما ہوا۔ مہاجن Mahajan) رقم طراز ہے:

There existed in France an enlightened middle-class which was not to be found in other parts of Europe--They were profoundly influenced by the philosophy of Rousseau, Voltaire and Montesquieu. (16)

روسو (۲۰۱۱ء-۲۰ جولائی ۱۸ اور مانشکو انقلاب فرانس کے وہ فکری ۱۹۲۷ء) اور مانشکو انقلاب فرانس کے وہ فکری ۱۹۲۷ء) اور مانشکو انقلاب فرانس کے وہ فکری رہنما تھے جن کی ساری توجہ اس بات پر مرکوز رہی کہ سی طرح ایبا ماحول پیدا کر دیا جائے جو انقلاب کے لیے انتہائی سازگار ہو۔ ڈی۔ جی شارلٹن (D.G.Charlton) اپنی تصنیف انقلاب کے لیے انتہائی سازگار ہو۔ ڈی۔ جی شارلٹن (D.G.Charlton) اپنی تصنیف "France" میں کھتا ہے:

The responsibility of the philosophers for the revolution, then, was probably restricted to creating the climate of opinion which made revolution possible. (\*\*)

انقلاب فرانس ایک ایی عظیم جدوجهد تفی جس نے نه صرف فرانس بلکه بورے

یورپ پرنہایت گہرے اور دُورس اثرات مرتب کیے۔فرانس اور دیگر یور پی مما لک میں مطلق العنانی طرزِ حکومت ختم کرنے ، انسانیت کو آزادی اور مساوات کے حقوق ولانے ، معاشی استحصال سے نجات دلانے اور جمہوری طرزِ قکر عام کرنے میں اس انقلاب نے اہم کر دارادا کیا۔اگر چہ انقلاب فرانس کے باعث سیاسی اور ساجی سطح پر تمام یور پی مما لک میں ہے شار تبدیلیاں رونما ہو کیس تا ہم علمی وفکری سطح پر انقلاب فرانس کے بعد جن تین طرز ہائے فکر کو خاص طور پر فروغ حاصل ہوا ،ان کا جائزہ لیمنا بہت ضروری ہے۔

(Democracy) جمهوریت

(Nationalism) قوم پری تی

(Utilitarianism) افادیت یری (Utilitarianism)

انقلاب فرانس کامغرب کے لیےسب سے بڑاتھنہ بیتن نظریات تھے جن پرآج تک ساری مغربی دنیانہایت بختی سے کاربند ہے۔

جهوریت (Democracy):

انقلاب کے بعد سلطانی جمہور کے ایک نے دور کا آغاز ہوا۔ قانون کی بالا دی ہوئی اور منتخب شدہ آسمبلیوں کو قانون سازی کے اختیارات دیئے گئے۔ بادشاہ کے بجائے عوام کو اقتدار اعلیٰ کا مالک قرار دیا گیا۔ عوامی حکومت کے نصور کو فروغ حاصل ہوا۔ انقلاب کے بعد نپولین (Napoleon اگست ۲۹ کاء - ۵ مئی ۱۸۲۱ء) برسرافتدار آیا تو اُسے بھی عوام کی حمایت کا دونے حاصل کرنا پڑا۔ وی۔ ڈی مہاجن (V.D. Mahajan) کے مطابق :

The French revolution asserted that the people should rule themselves and the government should be not only "for the people" but also "by the people. ("2")

چنانچہ جمہوریت کو پورے یورپ میں ''آ زادی کی نیلم بری' نصور کیا جانے لگا۔ آج تک یورپ اس طرز حکومت کومثالی قرار دیتا ہے لیکن اگر بنظر غائر جائزہ لیا جائے تو پتا چلےگا کہ مغربی طرزِ جہوریت مغرب کے لاد بی ذہن اور سطی طرزِ کرکا شاخسانہ ہے۔ جب مغرب کو خدا کے قادرِ مطلق ہونے کا یقین ندر ہا تو اقتدارِ اعلیٰ خدا کی مخلوق کے ساتھ منسوب کر یا گیا اور اصلاح کے جوش میں خود ساختہ مساوات کے تصور کو اپناتے ہوئے بلا لحاظ تقل و دانش او علمی و فکری مرتبے کے سب انسانوں کو ایک ہی صف میں کھڑے کرتے ہوئے سب کی رائے کو انتخاب حکومت اور حکومتی اُمور میں برابر قرار دیا گیا۔ اب چاہے کوئی فاتر افتقل، جابل اور غنڈ ہ ہویا انتہائی ذہین و فطین، نجیدہ سوچ اور قومی درد رکھنے والا پڑھا لکھا اور باشعور انسان ' عدل جہوریت' ان میں کوئی فرق نہیں کرتا اور بہت مکن ہے کہ کسی انتہائی اہم اُمرکا فیصلہ میں توم کو صدیوں بچھتانا پڑے۔ یہی وجہ ہے کہ رابر ٹ بریفالٹ ( Cobert کیسی ایسانہ کو حد سے ایسا ہوجائے جس پر بعد میں توم کو صدیوں بچھتانا پڑے۔ یہی وجہ ہے کہ رابر ٹ بریفالٹ ( Stephen Briffault کو اور اور کھیا کھتا ہے کہ

Democracy is the worst form of government. It is the most inefficient, the most clumsy, the most unpractical. No machinery has yet been contrived to carry out in any but the most farcical manner its principles. It reduces wisdom to impotence and secures the triumph of folly, ignorance, claptrap and demagogy. (M)

قوم يرتى (Nationalism):

انقلابِ فرانس کے بعد یہ تو ہوا کہ عوام کے گلے سے امرا، جا گیرداروں اور بادشاہ کی وفاداری کا جوا اُتر گیا، کین اب افراد کے بجائے وطن سے وفاداری کے تصور کو فروغ حاصل ہوا۔ اس میں شک نہیں کہ حب الوطنی ایک نہایت دل پذیر ،حسین اور ہمہ گیرتصور ہوئے کے ساتھ ایک فطری جذبہ بھی ہے تا ہم جب تمام انسانی قدروں کو پس پشت ڈال کر قومی مفاد کو اقل و آخر قرار دیا جائے تو اس سے عالمی سطح پر بے چینی اور اضطراب کا پیدا ہونا لازی ہے۔ انقلاب کے بعد نپولین (Napoleon اگست ۲۹ کاء۔ ۵مئی ۱۸۲۱ء)

چیمیں برس مختلف ممالک مثلاً جرمنی ، آسٹریا اور روس وغیرہ سے ایسی جنگ میں مصروف رہا جس کا مقصد محض فرانس کی حدود کو وسیح کرنا تھا۔ گویا انقلاب فرانس کے بعد تمام یور پی ممالک میں قومیت کے ایک ایسے تصور کوفروغ ملاجس میں فرد کی پہلی اور آخری وفاداری صرف اپنی قوم کے لیے تھی۔ جرمن فلا جس میں فرد کی پہلی اور آخری وفاداری صرف اپنی قوم کے لیے تھی۔ جرمن فلا جس کی اور آخری وہا ہوں کے ایک است + کے اور آخری اس کے جذبے کو بہت اہمیت دیتا ہے۔ اُس کے خیال میں کسی مملکت کی بنیاد ہی قوم پرتی کا جذبہ ہے۔ ڈاکٹر محمد ہاشم قدوائی کسے ہیں:

''فرانسی انقلاب نے یورپ کے سارے سای اور ساجی نظام کوتہہ و بالا کر دیا تھا۔ بیگل نے اس کاعل بی سوچا کہ قوم پرئی کی بنیاد پر سیای نظیم کی جائے۔''(۴۹) تھا۔ بیگل نے اس کاعل بی سوچا کہ قوم سے محبت کے ساتھ ساتھ دیگر اقوام سے نفرت تصورِ قوم پرئی نے اپنی قوم سے محبت کے ساتھ ساتھ دیگر اقوام سے نفرت (Abhorance) اور عداوت (Enmity) کے جذبے کو ابھارا۔ اپنی برتری ثابت کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دو ہرے معیار مقرر ہوئے اور اس طرح کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دو ہرے معیار مقرر ہوئے اور اس طرح کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دو ہرے معیار مقرد ہوئے اور اس طرح 'کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دو ہرے معیار مقرد ہوئے اور اس طرح 'کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دو ہرے معیار مقرد ہوئے اور اس طرح 'کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دو ہرے معیار مقرد میں جیلہ:

The doctrine of the supremacy of the "White race" is the most important product of European nationalism. (6.)

ہٹلر(۱۹۳۶ء)نے برمن قوم ۱۸۸۹ء – ۱۹۳۰ پریل ۱۹۴۵ء)نے برمن قوم

كويه كهدكرد يكرتمام اقوام كے مدمقابل لا كھڑا كياكه:

'' توم کی نجات بین الاقوامی اخوت کے بے بنیاد نظریات میں مضمر نیں۔نہ ہی صبتیوں، فرانسیسیوں اور انگریز دن کو ایک ہی برادری میں منسلک کر دستے سے مکن ہے بلکہ خود قوم کو طاقتور بنانے میں پوشیدہ ہے۔''(۵۱)

رینے سے ممکن ہے بلکہ خود قوم کو طاقتور بنانے میں پوشیدہ ہے۔''(۵۱)

یورپ میں بہلی اور دوسری جنگ عظیم حدسے بردھی ہوئی قوم پرستانہ ذیابنیت کا ہی

نتیجهٔ میں۔مریم جمیلہ رقم طراز ہے:

Although racial prejudice has existed in many previous societies in different parts

of the world, it is only within western civilization where it reached its final culmination and attained its fullest development. (6r)

#### افاد ميت برستي (Utilitarianism):

Utility, or the greatest happiness principle, holds that actions are right in proportion as they tend to promote happiness, wrong as they tend to produce the reverse of happiness. (AP)

انگریزمفکر چیر کی بینتھم (Jeremy Bentham افروری ۱۳۸۵ء-۳ جون۱۸۲۱ء) کے سیاسی فلیفے کا بنیادی تکتہ ہی افادیت پسندی ہے۔ جیر کی بینتھم

www.iqbalkalmati.blogspot.com مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

(Jeremy Bentham) کہتا ہے کہ:

Nature has placed mankind under the governance of two sovereign masters; pain and pleasure. It is for them alone to point out what we ought to do, as well as to determine what we shall do. (6°)

جیر کی بینتھم (Jeremy Bentham)اصولِ افادیت پرسی کی تعریف اور وضاحت کرتے ہوئے رقم طراز ہے:

By the principle of utility, is meant that principle which approves or disapproves of every action whatsoever, according to the tendency which it appears to have to augment or diminish the happiness of the party, whose interest is in question, or, what is the same thing in other words to promote or to appose that happiness. I say of every action whatsoever; and therefore not only of every action of a private individual, but of every measure of government. (60)

جان اسٹوارٹ مل (John Stuart Mill) نے اپنی کتاب (۵۲) جان (۵۲) نے اپنی کتاب (۵۲) کیٹی تاکیا۔ (۵۲) کا نظریہ پیش کیا۔ ان میں جان اس کے علاوہ جن مفکر بن نے افادیت پرشی کا نظریہ پیش کیا، ان میں جان آسٹن ( Friedrich ) اور جرمن مفکر نئٹے ( ۱۸۵۹ء - ۱۸۵۹ء ) اور جرمن مفکر نئٹے ( ۱۵۷۱ء - ۱۸۳۷ء ) کا نام قابل ذکر ۱۸۳۳ء - ۱۹۵۰ء کا نام قابل ذکر ۱۹۳۳ء کیا۔ است ۱۹۹۰ء ) کا نام قابل ذکر ۲۵ – نئٹے ( Nietzsche ) اگریکا مضمون مفکون ( Nietzsche ) کا نام تا ہے۔ نئٹے ( Human, All Too ) ایک مضمون کا کا سے کا کا سے کیا۔ اس کی کستا ہے:

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی وزٹ کریں : w.iqbalkalmati.blogspot.com

Not a few, perhaps the majority of men find it necessary, in order to retain their self-esteem and a certain uprightness in conduct, to mentally disparage and belittle all the people, they know. (02)

اگر ذراغور كيا جائے تومعلوم ہوگا كه يورپ كا افاديت پرست دبستانِ فكر دراصل یورپ کے اُس تصور تومیت کا نتیجہ ہے جس نے عالمی سطح پرنہایت گہرے اور دُوررس اثرات مرتب کیے۔ پورپ نے دنیا کے مختلف ممالک میں نوآ بادیاتی نظام کی جوداغ بیل ڈالی اور پھر وہاں لوٹ کھسوٹ کا بازارگرم کیا، اوراسیے ممالک میں مال ودولت کے انبارلگائے، بیسب افادیت پرست فکر کا ہی نتیجہ تھا۔افا دی طرزِ فکر نے پورپ کو لا کچی ،خود غرض وخود پسنداور استنعاری قوت بنا دیا جواییئے مفاد کے حصول اور فوائد کے لیے سی بھی ملک یا قوم کی آزادی اورخوش حالی کوغلامی اور عسرت میں بدلنے کے لیے ہروفت تیار ہو۔ چنانچہ اس ظالمانہ اور خودغرضانه طرز فکر کے تحت بہت ہے کمزور ممالک کا استحصال کیا گیا اور اُنہیں برباد کر کے اینے مفادات حاصل کیے گئے۔ گویا پورپ کے نزد یک کمزورممالک کی حیثیت قابل تصرف شے (Consumeable Product) کی سی ہوکررہ گئی۔ چنانچہ تیونس،مصر، شام، سودًان ،اندُونیشیا،مراکش، نامجیر یا، لیبیا،ترکی،گنی،گھانا،حبشه یہاں تک کهاریان اور پھر برصغيرياك وبهند بورب كى حريص نكابون ،خودغرضانه فطرت اور مفادات كى بجينث جراه سيئ ـ بورب نے ان مما لک کے مال ودولت کے ذخائر کودل کھول کرلوٹا۔ان کی معیشت تباہ کی اور این صدیوں کی بھوک مٹانے کے لیے ان ممالک کی دولت بوری منتقل کرنا شروع کی ۔سیرعلی عباس جلالیوری رقم طراز ہیں کہ بوری نے:

"سیرحاصل علاقوں پرتصرف حاصل کیاادراطراف عالم سے زروجوا ہر سے لدے ہوئے جہاز مغربی ممالک کو جانے گئے۔ بیسلسلہ جاری تھا کہ مغرب میں صنعتی

انقلاب بريا موا" (٥٨)

in the Words, but I fame

# (Industrial Revolution) منعتی انقلاب

انگلتان اٹھارویں صدی میں مسلسل صنعتی انقلاب کی جانب رواں دواں رہا اور خاص طور پراس صدی کے آغاز میں یہ انقلاب حتی شکل اختیار کر گیا۔ انگلتان میں صنعتی انقلاب موجودہ ترقی وعظمت کی طرف پہلا قدم تھا۔ اس انقلاب نے برطانیہ کو صنعتی میدان میں دوسرے یور پی مما لک پر برتری دلا دی۔ اگر چہ بعد میں صنعتی ترقی کے اثرات اور ثمرات دوسرے یور پی مما لک تک بھی پہنچ گئے تاہم اس عمل میں کم از کم پچاس سال کا عرصہ صرف ہوا۔ یورپ میں صنعتی ترقی نے سیاسی اور ساجی سطح پر دُوررس کم پچاس سال کا عرصہ صرف ہوا۔ یورپ میں صنعتی ترقی نے سیاسی اور ساجی سطح پر دُوررس اثرات مرتب کے۔ مشینی دور کا آغاز ہوا۔ کارخانے اور فیکٹریاں قائم ہوئیں۔ پیدائش دولت کے طریقے سراسر بدل گئے اور ذرائع پیداوار میں اضافہ اور وسعت بیدا ہوئی۔ مورضین صنعتی انقلاب کو یورپ کی تاریخ میں ایک اہم سنگ میل قرار دیتے ہیں۔ بقول ٹی۔ کے۔ انقلاب کو یورپ کی تاریخ میں ایک اہم سنگ میل قرار دیتے ہیں۔ بقول ٹی۔ ک۔ (T.D.Deny):

The development of industry is perhaps the greatest change in history; it marks off clearly the last 150 years from the previous history of the world. (64)

صنعتی انقلاب نے یورپ میں مال و دولت کے انبار لگا دیتے۔نی ایجادات سے زندگی کی سہولیات فراہم ہونے گئیں۔ ریلوے کا نظام قائم ہوا اور بقول سٹیفن بروک (Stephen Brooke):

The railways gave an essential stimulus to the industrial revolution in Europe. (1.)

لوگوں کا معیار زندگی بلند ہوا، لندن بجلی کے مقوں سے جگمگا اُٹھا۔لوگوں کو بہتر رہائش سہولتیں میسر ہوئیں، جگہ جگہ فلک بوس عمار تیں نظر آنے لگیں۔ضرور بیات زندگی کی خرید وفروخت کے لیے بردی بردی دکا نیں اور سٹور قائم ہوئے اور برکاری کا نظام وجود میں آیا، کیوں کہ:

Without the proper and timely aid of

finance, industrial growth would not have been possible. (١١)

غرض:

Industry brought power; industry brought a rising standard of life; industry led to the development of a society and a kind of life in Western Europe and the new world unknown before in history. (17)

کی کہ وہ بڑے بڑے کارخانے اور فیکٹریاں قائم کرنے اور انڈسٹری لگانے میں کامیاب ہو گئی کہ وہ بڑے بڑے کارخانے اور فیکٹریاں قائم کرنے اور انڈسٹری لگانے میں کامیاب ہو گیا؟ بیسوال اس لیے اُٹھایا گیا ہے تا کہ بیا مرجمی تحقیق سے ثابت ہوجائے کہ یورپ جس صنعتی انقلاب کوموجودہ شان وشوکت کی ابتدا قرار دیتا ہے، اس کی بنیا ظلم واستحصال اور لوٹ کھسوٹ پر ہے۔

انگریز جب سر هویں صدی میں روزگاراور تجارت کی غرض ہے ہندوستان آئے تو یہاں کی خوشحالی ، مال ودولت اور زروجوا ہرات کے ذخائر دیکھ کران کی نیت بدل گئی۔ چنا نچہ انہوں نے تجارت کے پردے میں ساہی گئے جوڑ اور درباری ساز شوں کے ذریعے مقامی ریاستوں کے انظامی اُمور میں مداخلت شروع کر دی اور پھر آ ہتہ آ ہتہ اتنی طاقت حاصل کر لیاستوں کے انظامی اُمور میں مداخلت شروع کر دی اور پھر آ ہتہ آ ہتہ اتنی طاقت حاصل کر کی کہ بالاً خرمقامی حکمرانوں کے مدِمقابل میدانِ جنگ میں عسکری حریف کی حیثیت سے لی کہ بالاً خرمقامی حکمرانوں کے مدِمقابل میدانِ جنگ میں عسکری حریف کی حیثیت سے سامنے آگئے۔ سیلے (۱۸۹۵ء میں عاصل کے کہتا

It seems to me to be the principal characteristic of this phase of England that she is at once commercial and warlike.

کے (John Robert Sir Seeley) کے طابق Commerce and war were inseparably entangled together, so that commerce led

to war and war fostered commerce.(10)

انگریزوں نے ایک ایک کرے مقامی ریاستوں کو اپنے استعاری عزائم کا نشانہ بنایا اور یہاں کے ذرو جو اہراور مال و دولت کے ذخائر کو دونوں ہاتھوں سے لوٹا۔ ہندوستان کی دولت انگستان نشقل ہونا شروع ہوئی اوراس طرح اسے وہ زر کثیر ہاتھ لگا جس نے انگستان کو ایک ذری ملک سے متعتی ملک میں تبدیل کردیا۔ ہندوستان کے مقامی حکم ان اگر چہ کمزور نہ سے تاہم درباری سازشوں نے انہیں بے بس اور لا چار کر کے دکھ دیا۔ اکبرال آبادی نے کیا خوب کہا ہے:

تھی شبِ تاریک، چور آئے، جو پچھ تھا لے گئے کر ہی کیا سکتا تھا بندہ کھانس لینے کے سوا(۲۵) سفارش حسین رضوی رقم طراز ہیں:

''مهندوستان کی دولت نے انگلتان پینے کر وہاں کی مالی حالت ہی بدل دی اور اقتصادی حالت کو بیہاں تک پہنچایا کہ ولایت میں صنعتی انقلاب کا رستہ کھل سما۔''(۲۶)

باسو(B.D. Basu) لکھتاہے:

The English came into possession of a wealthy country. Much of this wealth flowed to England in various ways, and not only made the country wealthy but added immensely to its wealth-producing capacity. The vast hoards of Bengal and the Karnatic being conveyed to England enabled her to become industrially supreme. (12)

يقول باسو(B.D. Basu):

The material origin, then, of 'Great Britain's industrial prosperity, and, therefore, in great part of her capital, must

be sought in her connection with India. It has been estimated that between Plassey and Waterloo some £1,000 millions flowed from India to England.(1A)

یمی نہیں کہ انگلتان میں صنعتی انقلاب مشرق کی دولت سے رونما ہوا بلکہ بعد میں مشینوں کی مدد سے حاصل کردہ بیداوار کی کھپت کے لیے خام مال کے حصول کے لیے بھی کمزور مما لک کوئی منڈی کے طور پراستعال کیا گیا اوران کا استخصال کیا گیا۔

بہرصورت انگلتان میں خصوصاً اور پورے یورپ میں عموماً صنعتی انقلاب نے جس ایک ہے فکری نظام کوراہ دی وہ سوشلزم (Socialism) تھا۔ اس فکر کے ابتدائی آثاراگر چہ انقلاب فرانس اور روسو (۲۸ Rousseou جون۱۲ اء-۲ جولائی ۲۵۵۱ء) کی تحریروں کے ساتھ ہی ظاہر ہونا شروع ہو گئے تھے تا ہم انگلتان میں سر مایہ دار اور مزدور طبقہ کے معاشی تقاوت نے اس فکر کوعام کرنے میں نمایاں کردارادا کیا۔

صنعتی انقلاب نے سرمایہ دارطبقہ کو امیر سے امیر تر اورغریب کوغریب تربنا دیا۔ متوسط طبقہ بالکل نابید ہوگیا۔ ملکی دولت سمٹ کر چند ہاتھوں تک محدود ہوگئ، اور مزدوروں کی مفلسی اور فلا کت کا کوئی ٹھکانہ نہ رہا۔ ولیم راجر (۱۹۷۳ -۱۹۷۳ء) کے مطابق:

The technological triumph led to slavelike conditions of labour. (14)

رسکن (Ruskin فروری۱۹۱۹ مروری۱۹۱۹ مروری۱۹۱۹ مروری۱۸۱۹ مروری المروری المرور

اور کھ فیلنگ (Keith Feiling) اور کے کے۔ In London, indeed, the existence of the poor could hardly be considered life. (حا)

چونکه معاشره زری سے معنی ساج کی صورت اختیار کر چکاتھا البذالوگ جوق در

www.iqbalkalmati.blogspot.com

#### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

جوق دیبات سے شہروں کی طرف روزگار کی تلاش میں آنے گئے۔ مثینوں نے کام پہلے ہی آسان کر دیا تھا۔ شہروں میں مزدوروں کی کثرت نے سرماید دارکوا پی کن مانی کا پوراموقع فراہم کیا۔ معمولی اُجرت پر مزدوروں سے اٹھارہ اٹھارہ گھنٹے کام لیا جاتا۔ سرماید دارخاص طور پر بچوں اورخوا تین کوکام پرلگاتے کیونکہ اُنہیں بروں اور مردوں سے کم اُجرت دینا پرلی کھی۔ روی مصنف گار جی سکھر نزارو (Georgi Shakh Nazrou) مقم طراز ہے:

Vast wealth is concentrated in the hands of a few and the exploiting classes more and more live a parasitic life of luxury. On the other hand, exploitation of the working class tends to grow fiercer and the gulf between those who actually create all society's wealth and those who appropriate it, widens, that is the law of capitalist accumulation. (2r)

اس سنگ دلی کا نتیجہ یہ نکلا کہ آ ہستہ ہر مایہ دار اور مردور کے مایین نفرت برخصی گی اور غیر منصفانہ تقسیم دولت کے خلاف آ وازیں بلند ہونے لگیں۔اگر چہ ''متدن اور انسان دوست اگر پر مصلحین' نے ان آ وازوں کو دبانے کی پوری کوشش کی تاہم منشوری تحریک روست اگر پر مصلحین' نے ان آ وازوں کو دبانے کی پوری کوشش کی تاہم منشوری تحریک کے معاثی ساتی اور اس کے معاثی ساتی اور اس کے معاثی ساتی مسائل کے حق میں آ واز بلند کی اور اس میں قابل قدر کامیا بی بھی حاصل کی مگر وہ مخص جس نے سب سے پہلے مردوروں کے معاثی مفاد کے حصول اور اُن کی حاصل کی مگر وہ مخص کے لیے آخیں متحد و منظم ہوئے کی دعوت دی وہ جرمن مفکر کارل مارس ( Karl ) تحلیک محالم کی دوروں کے معاثی مفاد کے حصول اور اُن کی حالت کو سدھار نے انسی متحد و منظم ہوئے کی دعوت دی وہ جرمن مفکر کارل مارس ( Karl کے انسی متحد و منظم ہوئے کی دعوت دی وہ جرمن مفکر کارل مارس ( Early socialist movements could never find roots or room in Europe. It was only when socialist theory had been transformed at the hands of state socialists like Louis Blanc and of more

scientific economic theorists like Karl Marx that it could accommodate itself to the necessities of life in the increasingly industrialized nations of Europe. (27)

کارل مارکس (Karl Marx) نے کہا کہ انسان کی بنیادی ضرورت خود زندہ رہنا اور اپنی نسل کو زندہ درکھنے کی خواہش ہے۔ زندگی برقر ارد کھنے کے لیے صرف غذا ہی نہیں بلکہ دیگر مادی ضروریات بھی درکار ہیں جوغذا کا ہی درجہ رکھتی ہیں۔ اشیا اور غذا کی بیداوار کا اصل سبب مزدور اور کسان ہیں جبکہ انہیں پیداوار کے منافع سے پچھ بھی حصہ نہیں ماتا جبکہ سرمایہ دار ہر طرح کے فوائد حاصل کر رہا ہے۔ چنا نچہ کارل مارکس (Karl Marx) نے یہ تجویز دی کہ بجائے اس کے کہ سرمایہ چند ہاتھوں میں سمٹ آئے ، پوری قوم کو اس کا حصے دار بنا چاہئے۔ ای طرح معاثی مساوات قائم ہو سمتی ہے۔ در اصل سوشلزم کی تحریک مزدور طبقہ کے حتوق کے حتوق کے حتوق کے در اصل سوشلزم کی تحریک مزدور طبقہ کے حتوق کے حتوق کے لیتھی۔ اس کا مقصد بیتھا کہ جس طبقہ کے بیاس بہت سرمایہ ہے ان سے سرمایہ اُن ہاتھوں میں منتقل ہو جن کے پاس کہ جس طبقہ کے بیاس بہت سرمایہ ہے اُن سے سرمایہ اُن ہاتھوں میں منتقل ہو جن کے پاس کہ جس طبقہ کے بیاس بہت سرمایہ ہو اُن سے سرمایہ اُن ہاتھوں میں منتقل ہو جن کے پاس کہ جس طبقہ کے بیاس بہت سرمایہ ہے اُن سے سرمایہ اُن ہاتھوں میں منتقل ہو جن کے پاس کہ جس طبقہ کے بیاس بہت سرمایہ ہو اُن سے سرمایہ اُن ہاتھوں میں منتقل ہو جن کے پاس کہ جس طبقہ کے بیاس بہت سرمایہ ہو اُن سے سرمایہ اُن ہاتھوں میں منتقل ہو جن کے پاس کے جو بیس سے بروفیسر صلاح الدین رقم طراز ہیں:

In fact, the socialist movements tended to snatch the rights from the 'have' and bestow them on the 'have nots'. The basic concept of the leaders was that the labourers were the real creators of national wealth. (41°)

یہال میہ بات بہت اہم ہے کہ سوشلزم صرف معاشی تضور ہی نہیں بلکہ ایک فلسفہ حیات ہے جس کے نزدیک کا نئات کی اصل حقیقت مادہ ہے اور روحانی قدروں کے بجائے مادی ضروریات کا حصول اور اُن کی شکیل ہی کسی ساج کا سب سے بڑا مقصد ہے۔ اگر چہ کارل مارکس (Karl Marx) کا معاشی مساوات کا نظر میہ بہت مقبول ہوا اور اس نے انتیاب مربی کارل مارکس (وربیسویں صدی میں پورپ کے فکر وعمل میں ایک انقلاب بریا کر دیا تا ہم معاشی مساوات کے افتار کرتے ہوئے ایک بہت مساوات کے افتار انداز کرتے ہوئے ایک بہت مساوات کے اصول کی بنیادانسانی صلاحیتوں کے تنوع کونظر انداز کرتے ہوئے ایک بہت

بڑی ناانصافی پر ہے۔ معاشی مساوات کا نظر بیانسان میں تگ و دوکرنے ، جدوجہداور محنت کرنے کا جذبہ ختم کر دیتا ہے۔ بینظر بیعدل کے نقاضوں کی تکذیب اور انسانی صلاحیتوں کے نکھرنے ، سنورنے اور جلایانے کے راستے میں بہت بڑی رکاوٹ ہے۔

سوشلزم کی بیایک بہت بڑی اور بنیادی خامی ہے کہ اس نظام کے تحت انسان ایک مشین کے پرزے کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور اُس میں ابداع واختر اع کی گنجائش باقی نہیں مشین کے پرزے کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور اُس میں ابداع واختر اع کی گنجائش باقی نہیں رہتی ۔موجودہ دور میں سوویت یونین کا جس طرح شیرازہ بھرا، بیاس نظام کی واضح نا کامی کی دلیل ہے۔

یورپ میں انیسویں صدی اپنے جلو میں صنعتی انقلاب کے شمرات اور سوشلزم کے اثرات لے کر طلوع ہوئی۔ صنعتی انقلاب نے انگلتان میں مادی وسائل فراہم کرنے میں انتہائی اہم کر دارا داکیا۔ نکنالوجی کی ترقی ہے معاشر ہے و بہناہ ہولتیں اور آسائش حاصل ہوئیں۔ مادی وسائل کی بہتات نے انسان کو دولت کا پجاری اور غلام بنا کر دکھ دیا۔ یہاں تک کہ انسان کی فکر اور سوچ پر مادیت نے ایسا غلبہ ڈالا کہ روحانی اور فدہی افتدار سے اُس کا اعتقاد جا تارہا اور آسئدہ تمام افکارونظریات کی اساس عقلی و مادی توجیہات پر کھی گئی۔

چارس ڈارون (Evolution Theory) کو مادہ پرستانہ سوج کانمائندہ مفکر قراردیا جاسکتا ہے۔ ڈارون کانظر بیارتقا (Evolution Theory) انیسویں صدی میں یورپ کی عقلی و مادی طرز فکر کا سب سے برنا تخفہ ہے۔ ڈارون کی کتاب انیسویں صدی میں یورپ کی عقلی و مادی طرز فکر کا سب سے برنا تخفہ ہے۔ ڈارون کی کتاب نے فکر کی استان کے ہوئی۔ اس کتاب نے فکر کی دنیا میں ایک انقلاب بر پاکر دیا۔ ڈارون (Darwin) نے کہا کہ ہرجان دار کے جسم اور شکل و شاہرت میں مسلسل خفیف تبدیلیاں رونما ہوتی رہتی ہیں اور ایک طویل مدت کے بعدان تبدیلیوں کے جمع ہونے سے ایک نیا جا تھا ہے۔ اگر اس جان دارک نسل تبدیلیوں کے جمع ہونے سے ایک نیا جا تھا ہے۔ اگر اس جان دارک نسل جسمانی بناوٹ کے لحاظ سے جہد لابقا (Struggle for Existence) کے دوران جسمانی بناوٹ کے لحاظ سے جہد لابقا کا میاب مقابلہ کر سکے تو وہ زندہ رہتی ہے ورند مث جاتی میں اپنے ماحول کی مشکلات کے ساتھ کا میاب مقابلہ کر سکے تو وہ زندہ رہتی ہے ورند مث جاتی ہے۔ اسے اصطلاح میں بقائے اسلی (Survival of the Fittest) کہتے ہیں۔

ڈارون (Darwin) کے خیال میں زندگی اپنے ظہور کے بعد مسلسل ارتقا پذیر ہے اور اس وجہ سے مختلف حیوانات کے وجود بنتے اور مٹتے رہتے ہیں۔ ای ارتقاکی نتیجہ کے طور پرروئے زمین پرنوع بشر کاظہور ہوا۔ گویا انسان مختلف حیوانی ارتقائی منازل طے کر کے موجودہ حالت تک پہنچا ہے۔ ڈارون (Darwin) کے نظریدارتقانے نہ صرف اللہ تعالیٰ کی ہتی بات کی کائنات کی تخلیق میں اس کے مل خل سے بھی یکسرا نکار کیا ، اور اس کے ساتھ ساتھ انسان کو شرف وفضیات کے مرتبے سے گرا کر حیوانات کی صف میں لاکھڑا کیا۔

نظریات پر گہرے الرّات مرتب کیے۔ اس نظریہ نے یورپ کی فکری دنیا میں اس نے انظریات پر گہرے الرّات مرتب کیے۔ اس نظریہ نے یورپ کی فکری دنیا میں اس نے لاند بیت اور دہریت کا جو نے ہویا اس کا نتیجہ ایک بار آ ور درخت کی صورت میں نمودار ہوا۔ ہربرٹ اپنر (۱۹۰۳-۱۹۰۴ء) کا معاشرتی ارتقا کا فلفہ ہربرٹ اپنر (۱۹۰۳-۱۹۰۹ء) کا معاشرتی ارتقا کا فلفہ اگر چاکی الگ نظریہ ہے تا ہم بقول پروفیسری۔ اے۔ ''اپنر کے معاشرتی فلفہ کا بنیادی پھرنظریہ ارتقابی ہے۔'' (می)

مکسلے (۱۸۹۵–۱۸۹۵ء)جوڈارون مارکے المامی اور مداح ہے اُس نے ایک مرتبہ یہاں تک کہا (Darwin) کے نظریات کا بہت بڑا حامی اور مداح ہے اُس نے ایک مرتبہ یہاں تک کہا کہ ''اگر بندرانسان کاجد امجد ہے تواس پرشر مانے کی کوئی وجنہیں۔''(۲۱)میکڈوگل نے اپنی کتاب ''سوشل سائیکالوجی'' میں اپنا نظریہ جبلت یوں پیش کیا ہے:

"انسان ایک حیوان ہے جس کا کوئی فعل ایسانہیں جواس کی کسی نہ کی جبلت کے منبع جیات کے منبع ہے منہوں کا کوئی فعل ایسانہیں جواس کی کسی نہ کوئی کام منبع ہے سے سرز دنہ ہوتا ہو۔ جب تک انسان کوکوئی جبلت نہ کسائے ، وہ نہ کوئی کام کے تعلق سوچ سکتا ہے۔ "(22)

کویا اگرانسان کی سرشت میں ایسی قو تیں موجود ہیں جنہیں عقل اور ارادہ کہا جاتا ہے۔ تو وہ اُس وقت تک بے فائدہ اور برکار رہتی ہیں جب تک کوئی جبلی خواہش اُنہیں اپنی تسکین اور شفی کے لیے کام میں نہلائے۔ نیک و بد میں تمیز کرنے اور برائی سے رکنے کے لیے عقل وارادہ کا ہونا ضروری ہے کیکن میگڈوگل کے نظریۂ جبلت کے مطابق عقل وارادہ برکار

ہیں جب تک جبلت اسے عمل کی اجازت نہ دے۔ اس نقط نظر کے مطابق انسان فقط ایک ترقی یافتہ ذہن رکھنے والاحیوان ثابت ہوتا ہے جواپنی بہتر دماغی صلاحیتیں رکھنے کے باوجود حیوانی جبلت کے حصارے باہر قدم نہیں رکھ سکتا۔

سگمنڈ فرائڈ (۱۹۳۹-۱۸۵۲ Sigmund Freud) تمام انبانی سرگرمیوں میں جنسی جذبہ کو صاوی قرار دیتا ہے۔ اُس کا خیال ہے کہ انبان کے الشعور میں جنسی خواہشات کا ایک طوفان ہے اور الشعور ہر لحظ شعور سے ان خواہشات کے پورا کرنے کا مطالبہ کرتا ہے لیکن ان خواہشات کی تحییل کی راہ میں غد جب واخلاق سب سے بردی رکاوٹ ہیں۔ فرائڈ (Freud) کے نزدیک انبان ایک شہوانی حیوان ہے جب اس کی جنسی خواہشات پوری نہیں ہوتیں تو وہ مختلف عوارض اور امراض میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ اس طرح فرائڈ (Freud) نہیں ہوتیں تو وہ مختلف عوارض اور امراض میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ اس طرح فرائڈ (Freud) نے پورپ کوآ زادجنسی اختلاط کی راہ بھائی، جس نے آگے چل کرعورت کو جنس بازار بنا کرد کھ دیا۔ عورت کی برمنگی سے جنسی اشتہار بازی (Modelling) کا کام لیا جانے لگا، جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ عورت کی حیثیت معاشرے میں محض جنسی محرک برائے فروخت اشیا نتیجہ یہ نکلا کہ عورت کی حیثیت معاشرے میں محض جنسی محرک برائے فروخت اشیا تیجہ یہ نکلا کہ عورت کی حیثیت معاشرے میں محض جنسی محرک برائے فروخت اشیا کا کام لیا جائے دو خوت اشیا کہ کورت کی حیثیت معاشرے میں محض جنسی محرک برائے فروخت اشیا کی دو اکر سیرعبداللدر قم طراز ہیں:

''دانتوں کا برش مروبھی استعال کرتے ہیں اور عور تیں بھی گراشتہار پر صرف عورت ۔ بلیڈ جہال تک مجھے معلوم ہے مردوں کے استعال کی چیز ہے گراس کے فلیپ پر عورت ۔ دنگل کے اشتہاروں پر عورت اور مشائی کے اشتہاروں پر تو عورت کو ہونا ہی جا ہے ۔ .... عد سے زیادہ جنسی ترغیب وتح یص یورپ کا وہ تخنہ ہے جس کی آج کل بردی ما تگ ہے۔'(۵۸)

اٹھارویں صدی کے رائع آخر میں صنعتی انقلاب کے بعد جس مادی طرزِ فکر کے حامل معاشرے کا ظہور ہوا، اُس نے آئندہ ساری اُنیسویں صدی پر گہرے اثرات مرتب کیے۔ بقول ڈاکٹرر فیع الدین:

"أنيسوي صدى ميں سائنس دانوں كاس عقيدے كى وجہ ہے كہ كائنات ميں فقط مادہ ہى ايك حقيق چيز ہے علمی حلتوں ميں غد ہب ادر روحانيت كے خلاف ايك زبر دست جذبہ كار فرما ہو گيا تھا۔"(٩٤)

جوع الارض، ہوں زر، خود غرضی، جنسی بے راہروی ، روحانی قدرول سے فرار، مطالعہ کا نئات وفطرت کا شوق سائنسی قوانین اخذ کرنے سے متعلق الحادی نقط نظر، تہذیب مغرب کے عناصر ترکیبی ہیں۔ جب ان خصوصیات کی حامل مغربی تہذیب نے مشرق کا رخ کیا اور ہندوستان میں قدم جمائے تو اُسے یکسر متضاد تہذیب ومعاشرت اور اقد ارور وایات سے واسطہ پڑا۔ دو تہذیبوں کا باہم تصادم ہوا، لیکن چونکہ سیاسی اعتبار سے اہلِ مغرب فاتح کی حیث ان سے واسطہ پڑا۔ دو تہذیبوں کا باہم تصادم ہوا، لیکن چونکہ سیاسی اعتبار سے اہلِ مغرب فاتح کی حیث ان از مین پرمغربی تہذیب نے خوب رنگ جمایا۔

مندوستان میں مغربی تہذیب اور طرزِ معاشرت کے ردوقبول کے حمن میں جار طرح کے طبقات سامنے آئے۔سب سے پہلے علماء اور عام لوگوں کا وہ طبقہ جس نے نہ صرف فرنگی تہذیب بلکہ انگریز اور انگریزی دونوں سے سخت بیزاری کا اظہار کیا یہاں تک کہ انگریزی زبان بولنے، سکھنے اور پڑھنے پر کفر کے فتقے صادر کیے جبکہ دوسرے طبقے نے اپنی کمزورروحانی وملی وابستگی ،اثر پذیر طبیعت اور ابن الوفت فطرت کے باعث فرنگی تهذیب کی اندهی تقلید کی \_ تیسراطبقه اینی روحانی اور ملی قند رول کواساس بنا کرمغرب کی تعلیمی علمی قند رول اور تہذیبی خوبیوں سے استفادہ کرنے کا داعی بنا۔ ہندوستانی معاشرت کا چوتھا گروہ وہ تھا جو مغرب كالعليمي اورعلمي فتدرون كامداح ضرورتها تاهم اس لحاظ مصفحناط تفاكم غرب سيع ليمي و علمی استفاده کہیں نوجوانوں کے ذہنوں کومغربی الحادی تصورات سے متاثر نہ کر دے۔ چنانچیہ ان لوگوں نے مغربی علم فن سے استفادہ کرنے کے ساتھ ساتھ دینی وروحانی قدروں کے فروغ برزورد بااور تهذيب مغرب كے مضر ات كى نشاندى كرنے اوران سے بيخے برزور قلم صرف كيا\_اس دور كيموخرالذكر طبقه كي نمائنده اكبراله آبادي بين-اكبراله آبادي في تهذيب مغرب کی بلغار کابڑی ہمت سے مقابلہ کیا اور اپنی تہذیبی قدروں کے دفاع میں کسی مصلحت کو سدراه ندبنن دیا۔ اکبرالہ آبادی کی فراہم کردہ تنقید مغرب کی بنیادوں پر بعد میں محیم الامت علامه محرا قبال نے اسیع مخصوص علمی وفلسفیاندانداز میں ایک عالی شان عمارت کھڑی کردی اور قوم كوفرنگى تهذيب كى ظاہرى چكاچوندكى حقيقت اور كھوكھى بنيادوں سے آگاہ كيا۔

#### مغربى تهذيب كيمشرقي نقاد

# حواشي وحواله جات

(۱) بحواله: برق،غلام جیلانی، ڈاکٹر، 'یورپ پراسلام کےاحسان'، شیخ غلام علی اینڈسنز، لاہور ۱۹۸۱، ص۷۷-۷۷

- (r)Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", Islamic Book Foundation, Lahore, 1991, P:294.
- (۳) Fergusan, Wallace K., " A Survey Of Europeon Civilization",

  Houghton Mifflin Company, Boston, 1958, P:491.

  المرزيك، "شخ غلام على ايند منز، لا مور، ١٩٦٣، ١٢٠٠ (٣) ايشياستريك، "أنگلستان"، مترجم: على ناصرزيدى، شخ غلام على ايند منز، لا مور، ١٩٦٣ء، ص١٢٠
- (a) Draper, John William, "History Of The Intellectual Development Of Europe", Vol:II, George Bell & Sons, London, 1896, P:
  - (٢) بحواله برق، غلام جيلاني، ۋاكٹر، "يورپ براسلام كاحسان" بص 20-24
  - (۷) مصطفیٰ السباعی، ڈاکٹر، 'اسلامی تہذیب کے چند درخشاں پہلو' ہمتر جم سیدمعروف شاہ شیرازی اسلامک پہلی کیشنز، لا ہور، ۱۹۸۰ء،ص۵۱
    - (٨) عنايت الله سبحاني، معامد كي اذان ماسلامك پبلي كيشنز، لا مور، ١٩٧٩ء مس١٧٧
  - (۹) گرانٹ اے، ہے،' تاریخ بورپ'، بحوالہ: ''لا فد ہبی دور کا تاریخی پس منظر''،ازمولا نامحمد تقی این نفیس اکیڈمی، کراچی، ۱۹۸۷ء ص۲۲
  - (1.) Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", P:206.
  - (II) Bertrand Russel, "In Praise Of Idleness", Unwin Books, City & Year Not Mentioned, P:101.
    - (۱۲) تا قب رزی، سائنسی فکرادر جم عمر زندگی من مقارشات، لا بور، ۱۹۸۸ء جس کور (۱۳) اینها
  - (In) Nadawi, Abual Hasan Ali, "Islam & The World" Translated by M. Asif Kidwai, Sh. Muhammad Ashraf, Lahore, 1966, P:126-27

- (14) Draper, Jahn William, "History Of The Intellectual Development Of Europe", Vol:II, P: 256
- (14) Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", George Allen Unwin L.T.D. London, 1946, P:551.
- (1∠) Fergusan, Wallace K., " A Survey Of Europeon Civilization", P:478.

(١٩) بحواله: ول ويورنث، "داستان فلسفه" مسترجم بسيدعا بعلى عابد، مكتبه أردولا بهور ١٩٣٣ء م ٢٢٠-٢٢١

- (r.) Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", P:564.
- (ri) Ibid, P:535.

(rr) Ferdinand Schenill, "A History of Europe ",

Hascourt Brance And Company, New York, 1951, P:362.

- (٢٦) Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", P:587.
- (rz) Ibid.
- (M) Ibid.

(سو) الفياء ص ٢٠٦

(٣١) ايضاً

(٣٢) واوز،رابرك بي المركم البيل جنبول نے دنيابدل والى ، مترجم مولانا علام رسول مبر

فينخ غلام على ايند سنز ، لا مور ، ١٩١١ م م ٢٥٢

(٣٣) برل ريندل، جان جونيرٌ، " ذ بهن انساني كاارتقاءً" بص٢٨١

- (٣٣) Draper, Jahn William, "History Of The Intellectual Development Of Europe", Vol:II, P: 280.
- (ro) Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", P:587.

(٣٦) محمدا قبال، "كليات اقبال (اردو)" بص ١٦١٨/١٢١٠ -

(r'2) Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", P:224.

(٣٨) بحواله بمحمد تقي المني مولانا، 'لا ندېبي دور كا تاريخي پس منظر' ، م ۹ م

(۳۹) کلولومیکیاولی، ''بادشاه''،مترجم مجمود حسین، شعبه تصنیف و تالیف و ترجمه، کراچی یو نیورشی، کراچی ۱۹۷۰ء، ص ۵۷

(۴۰) الينا، ص ۹۰

- (m) Raghubir Dayal, "Modern European History", C.B.S Publishers & Distributers, Delhi, 1991, P:52.
- (rr) Vivian Ridler, "Fifteen Poets", The Engilsh Language Book Society, Oxford University Press, 1968, P:232.
- (rr) Raghubir Dayal, "Modern European History", P:51.
- (٣٣) Mahagen V.D., "History Of Modern Europe Since 1789" S.Chand & Company Ltd, New Delhi, 1990, P:31. (٣٥) Ibid, P:32.
- ר(מיץ) Charlton D.G., "France" A Companion To French Studies", Methuen, London, 1979, P:257.
  - ( Mohagen V.D., " History Of Modern Europe", P:157.
  - (M) Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", P:295.

(٣٩) محمد ہاشم قدوائی، 'بورپ کے ظیم سیاسی مفکرین'، اقبال پہلی کیشنز، لا ہور بس ن مسر ۲۲۲

(2.) Meryam Jameela, "Western Civilization Condemned by Itself"
Vol:I, Muhammad Yousaf Khan & Sons, Lahore, 1970, P:91.

(۵۱) او ولف مظر، "نزك مظرى" (حصداول) مترجم مولوى محدابرا ميم چشتى ملائن پريس، لا مور

اه ۱۹۵۱م، ص ۲۸۷

- (ar) Meryam Jameela, "Western Civilization Condemned by Itself" P:91.
- (ar) Stuart Mill, John, "John Stuart Mill On Politics And Society"
  Edit by: Geraint L. Williams, Williams Collins Sons & Co.,
  Ltd., Glasgow, 1976. P:117
- (ar) Ibid.
- (۵۵) Jeremy Bentham, "The Principle Of Unity" With Ref., Crane Brinton, "The Fate Of Man", George Braziller, New York, 1961, P: 161.
- (ay) Ibid, P: 162.
- (۵۷) Nietzsche, Friedrick Wilhelm, "Human All Too Human"

  With Ref., " The Fate of Man ", By Crane Briton, P: 240.

  المان على عماس جلال يورى سيد، "روح عصر"، آ مكيذادب، لا بهور، ١٩٤٩ء، ص١١١
- (59) Derry T.K., "The Europeon World", G.Bell & Sons, Ltd, London, 1951, P: 25.
- (1.) Stephen Brooks, "Ninteenth Century Europe", Macmillans London, 1984, P:78.
- (YI) Raghubir Dayal, "Modern European History", P:46.
- (Yr) Derry T.K., "The European World", P: 38.
- (۱۳) Seely, J.R., "The Expansion Of England", Macmillans And Co. Ltd. London, 1912, P:109.
- (भण) Ibid, P:111.

- (14) Basu., B.D., "The Ruin Of Indian Trade And Industries", R., Chatterjee, Calcutta, P:138.
- (YA) Ibid, P:140.

# مغربى تہذيب كے مشرقی نقاد

- (19) Roger Williams, "Modern Europe", St, Mastin Press, New York, 1964, P:217.
- (2.) Ruskin, "Crown Of Wild Olive", Kitab Mahal, Lahore, P:17
- (21) Keith Feiling., "A History Of England", Macmillan, London, 1966, P:691.
- (∠r) Georgi Shakhnazarov., "Man Science And Society", Translated By Jim Riorden, Progress Publishers, Mascow, 1965, P:78.
- (2r) David Thomson., "Europe Since Napoleon", Penguin Books, Middlsex, 1970, P:125.
- (∠r) Salah-ud-Din, Prof., "A Simple History Of Modern Europe", Aziz Publishers, Lahore, 1987, P:58.
  - (۷۵) سی اے قادر، ڈاکٹر''معاشرتی نظریے'' مغربی پاکستان اُردوا کیڈمی، لاہور، ۱۹۷۹، ص۸
  - (٢٦) رابرت بي، و اور ، و كتابيل جنبول في و زيابدل و الى ، مترجم مولا ناغلام رسول مبر م ٢٢٩
    - (44) بحواله جمدر فيع الدين، ڈاكٹر،' قرآن اورعلم جديدليني احيائے حكمت دين'،

آل با کستان اسلامک ایجیشن کانگریس، لا بور،۱۹۸۱ء، ص ۲۸

(4٨) عبدالله بسيد، ڈاکٹر،''پاکستان تعبيرونقمير''،مکتبه خيابان ادب، ٢٩-چيمبرلين رو ڈ، لا ہور

۱۱۸میم ۱۱۸

(49) محدر فيع الدين، ذاكر "قرآن اورعلم جديد يعني احيائ حكست دين "م سا١٣٥

و باب سوم ا

# ا کبراورا قبال کامغرب سے علمی اور سوانحی تعلق

اہل مغرب ہندوستان تجارت کی غرض سے آئے اور پھر یہاں سیاہ وسپید کے مالک بن بیٹھے۔مغلوں کی سلطنت ختم ہوئی اور انگریزی راج قائم ہوگیا۔مسلمان جو پہلے ملک کے حاکم تھے اب محکوم بن گئے۔نہ صرف یہ کہ ایک نیا سیاس نظام معرض وجود میں آیا بلکہ ہر شعبہ عنیات میں انگریزی ہیں گئی۔لباس انگریزی ، قانون انگریزی ،اسکول انگریزی ،
زبان انگریزی ،کتابیں انگریزی ،رسم ورواج انگریزی ، یہاں تک کہ اس سارے ماحول میں لوگوں کے مزاج بھی انگریزی رنگ میں رنگے گئے۔

انگریز اورانگریزی بود و باش کا ایسا بول بالا ہوا کہ جس سے محکوم عوام کا متاثر ہوتا ایک فطری اُمرتھا۔ ہڑکل میں فرنگی معاشرت کی اندھی تقلید غلاموں کا شیوہ بن گیا اور مقامی رسم وروائے سے نفرت اور خفارت کا اظہار جدیدیت اور فیشن کی علامت قرار پایا۔ یہ دور فرنگی معاشرت اور تدن سے سخت مرعوبیت اور اندھی تقلید کا دور ہے۔ شمس العلماء مولوی نذیر احمد نے اپنے ناولوں میں اس دور کی بہت خوبصورت عکاس کی ہے۔ فاص طور پر اُن کے ناول ''ابن الوقت' میں ابن الوقت کا کردار اس دور کی شکست خوردہ محکوم قوم کے نوجوان کی متاثر ہ نابن الوقت' میں ابن الوقت کا کردار اس دور کی شکست خوردہ محکوم قوم کے نوجوان کی متاثر ہ ذہنیت کی خوبصورت عکاسی کا بہترین مرقع ہے جس سے بینظا ہر بوتا ہے کہ کس طرح نوجوان پر اُنی معاشرت کو چھوڑ کرمغربیت کی طرف مائل ہور ہے تھے۔ گویا بقول اس تجر برطبیعت'' مغربی چکز' میں آئی ہوئی تھی۔

عصرى حالات وواقعات يهي المركبي :

مسی بھی ادیب باشاعر کے علمی واد بی مرینے کاتعین اُس وفت تک ممکن نہیں ہوتا جب تک میمعلوم ندہو کہ جس شاعر باادیب کے ن باروں پر تنقید کی جارہی ہے یا جس فن کار

کے فن پاروں کے تنقیدی مطالعہ ہے اُس کے عصری حالات و واقعات کی جانچ کی جارہی ہے،اُس کی اینے دور کے ساتھ کیا مناسبت اور وابستگی تھی۔آیا اُس فنکار میں بیصلاحیت بھی تھی کہ وہ اینے دور کے مسائل، تقاضوں، سیاسی، معاشی، ثقافتی پہلوؤں اور عوامی سطح پر اُ بھرنے والے جذبات واحساسات کا ادراک کرسکے؟ کیافن کارمحض تنگ نظر،متعصب،لکیر كافقيراورعلمي تهى داماني كاشكارتها يااليي پخته اور بلندقني اورشعوري حيثيبت كا حامل اورقديم و جدیدعلم ودانش سے گہری واقفیت اورعصری حالات وواقعات اوران کے مضمرات تک رسائی رکھتا تھا کہاہیے دور کی سجی تصویر پیش کر سکے اور مستقبل بینی کے فرائض بھی انجام دے سکے۔ جب تک ان تمام پہلوؤں سے کسی شخصیت کا جائز ہند لے لیا جائے ، اُس وفت تک اُس کے علمی مقام ومرتبے اور عصری حالات براس کی تنقیدی آراء کے تن بچانب ہونے سے متعلق كونى فيصله كرناممكن نبيس\_"روح التر"كيم صنف افضل محمود بي \_ا \_ رقم طراز بيل كه: " ایول تو ہر مخص کے جذبات وخیالات کی تخلیق اور نوعیت بردی حد تک حالات کر دو بیش کی ممنون ہوتی ہے لیکن حقیقی شاعر کاحتاس دل نہصرف اینے ماحول کے تا ثرات سے اثر پذیر ہوتا ہے بلکہ اُن اثر ات کے غیر مرکی اسباب کی سیحے اور حسین و

جمیل نصور بھی دککش الفًا ظ میں تھینج دینے کی قدرت رکھتا ہے۔"(۱)

جب اس معیار پراکبراورا قبال کی شخصیت کو پر کھنے کی کوشش کی جائے تو پتا چاتا ہے کہ ان دونوں شعراء نے اسپے عصری حالات کی الیمی تجی عکاسی کی ہے کہ جس سے ایک تاریخ مرتب کی جاستی ہے۔

# کیاا کبر طحی فکرونظر کے حامل ہتھے؟:

اگر چەمغرىي تېذىپ دمعاشرت برا قبال اوراكبر دونوں نے بھر پور تنقيد كى تاہم خاص طور برا كبركے حوالے سے ضروری ہے كه اكبر كے علمی مرتبے، جديد تہذيب ہے اُس كی واتفيت، وسيع النظرى اوروسيع القلبي يرقدر تقصيل كساتهروشي والى جائي اس كي وجه ریہ ہے کہ اکبر کے بارے میں بعض ایسی آراء ملتی ہیں جن سے صرف نظر نہیں کیا جا سکتا۔ بقول خليل الرحلن اعظمى:

"اکبرگی شاعری بھی بہی ساٹھ (۲) سال ہے زائدوالی شاعری ہے۔ "(۳) ڈاکٹر محمد صادق رقمطراز ہیں:

To him the past was sacred and above criticism, and this spirit of reverence was not only confined to religion, it spread to everything savouring of the past; to poetry, literature, dress, education; in short to every secular thing that had come down from the old world. (r)

و اکتر سلیم اختر لکھتے ہیں:

"اکبرک خیالات کا ژرف نگائی ہے جائزہ لیں تو مغرب کی خالفت میں ستی جذباتیت اور سطحیت ملتی ہے۔ اس لیے اقبال کی طرح وہ مغربی تہذیب کے اندرونی انتشار اور ظاہری چک میں پوشیدہ واخلی تضاوات کا تجزید کرنے میں ناکام رہا۔ اس کی وجہ یہ کہ نہ تو اقبال کی طرح فلفہ کا گہراشعور تھا اور نہ خیلی نگاہ۔ اقبال نے ایک فلفیانہ نظام افکار مرتب کرنے کی کوشش کی اور پھراس کی روشنی میں مغرب اور مغرب زدگی کا تجزید کیا لیکن اکبر میں ایس کوئی خوبی نہیں۔ روشنی میں مغرب اور مغرب زدگی کا تجزید کیا لیکن اکبر میں ایس کوئی خوبی نہیں۔ پھرا قبال کی طرح پورپ نہ دیکھا اس لیے اکبر کو First Hand معلومات نہ تھیں۔ دوش

# اكبرالية بادى كاخاندانى يسمنظراورابتدائى تعليم:

اکبرالہ آبادی کا خاندانی بی منظر کے مطالعہ سے بی حقیقت عیاں ہوتی ہے کہ الکہ آبادی کا خاندان شروع سے بی علم وضل میں ممتاز حیثیت رکھتا تھا۔ اکبر کے پردادا فوج میں صوبیدار سے داداصدر دیوانی کلکتہ میں رئیسوں کے مقد مات کی بیروی کیا کرتے سے سے (۲) والد ابتداء میں نائب تحصیلدار سے اور "علم وضل" میں ممتاز، درولیش صفت اور صوفی منش سے دورا کی جبکہ اکبر کے چھا وارث علی سورام ضلع الہ آباد میں تحصیلدار سے ان حقائق سے معلوم ہوتا ہے کہ اکبر کا خاندان جاال اور بسماندہ ندھا بلکہ وقت اور حالات کی حقائق سے معلوم ہوتا ہے کہ اکبر کا خاندان جاال اور بسماندہ ندھا بلکہ وقت اور حالات کی

علمی دوڑ میں کسے پیچے نظا۔ طالب الد آبادی اپی تصنیف میں لکھتے ہیں:

(۱) آبر کے فائدان کے افراد کو دنیادی شان دھوکت حاصل تھا۔ (۱)

اکبر کے والد علم ریاضی میں بہت ماہر سے ' اُنہوں نے اکبر کو زبانی حساب سکھایا بہتے بقر یق بضرب بھسیم اورار بعہ متناسبہ میں وہ بھین میں ہی برق ہوگئے۔ (۹)

اکبر کا خاندان روثن خیال اور علمی واد فی خاندان تھا چنا نچہ ابتدائی روای تعلیم دلوانے کے بعد اکبر کو اگریزی تعلیم کے حصول کے لیے الد آباد کے ایک مشن اسکول میں داخل کرادیا گیا گئی جب کے ۱۸۵ء کا ہنگامہ بریا ہوا تو اسکول جانا موقوف ہوگیا۔ اس وقت اکبر کی عمر گیارہ برس تھی۔ ستاون کے ہنگا ہے کی وجہ سے والد اکبر کی آئدنی کا ذریعہ بھی جاتا رہا۔ چنا نچہ فیصلہ یہ واکہ آبر کو مزید تعلیم دلوانے کی بجائے روزگار پرلگایا جائے۔ اس وقت رہا۔ چنا نچہ فیصلہ یہ واکہ آبر کو مزید وشاب میں ہی خارزار حیات میں قدم رکھنا پڑا کیکن اس سے اکبر کے تعلیمی ذوق وشوق میں کوئی کی واقع نہ ہوئی۔ بقول فرزنو اکبر کھنا پڑا کیکن اس سے اکبر کے تعلیمی ذوق وشوق میں کوئی کی واقع نہ ہوئی۔ بقول فرزنو اکبر کھنا پڑا کیکن اس سے اکبر کے تعلیمی ذوق وشوق میں کوئی کی واقع نہ ہوئی۔ بقول فرزنو اکبر کھنا پڑا کیکن اس سے اکبر کے تعلیمی ذوق وشوق میں کوئی کی واقع نہ ہوئی۔ بقول فرزنو اکبر کھنا پڑا کیکن اس سے اکبر کے تعلیمی ذوق وشوق میں کوئی کی واقع نہ ہوئی۔ بقول فرزنو اکبر کھنا پڑا کیکن اس سے اکبر کے تعلیمی ذوق وشوق میں کوئی کی واقع نہ ہوئی۔ بقول فرزنو اکبر

'' حضرت قبلہ نے مسلسل مطالع سے کتی قابلیت بڑھائی، اس کا اندازہ عربی،
فاری، اورانگریزی کی اُن کتابوں ہے ہوسکتا ہے جو حضرت قبلہ کے کتب فانے
میں موجود تھیں۔ حضرت قبلہ تلاش روزگار میں بھی مطالعہ کرتے رہے اور روزگار
کے زمانے میں بھی مطالعہ کرتے رہے۔ اسکول سے الگ ہو کر حضرت قبلہ نے
کلکتہ یو نیورٹی کی انٹرنس تک کی انگریزی کتابیں پڑھیں۔ مائنش، جغرافیہ اور
تاریخ کی طرف بھی توجہ کی۔ بنیاد یوں پڑی پھرضرورت اور رغبت کے مطابق
تاریخ کی طرف بھی توجہ کی۔ بنیاد یوں پڑی پھرضرورت اور رغبت کے مطابق
روز بروزعلم میں ترتی ہوتی گئی۔''(۱۰)

اكبرالية بادى كى مغربى تهذيب سے واقفيت:

جب اکبر نے سن شعور میں قدم رکھا تو ایک طرف مشرقی تہذیب کا سورج غروب مور ہاتھا تو دوسری طرف مشرقی تہذیب کا سورج غروب مور ہاتھا تو دوسری طرف مغربی تہذیب و ثقافت کا سورج طلوع مور ہاتھا۔ ان قدیم اور جدید تہذیبوں کے مٹنے اور اکبر نے کے تمام مراحل اکبر کی آ تھوں کے سامنے مطے موسے۔

مشرقی انداز واطوار، وضع قطع، رسم ورواج اورا دابِ معاشرت کی جگه فرنگی تهذیبی یلغار نے اپنا رنگ جمایا۔ اکبر نے ان سب تبدیلیوں کو قریب سے دیکھا۔ فرنگیوں کے ظلم کو دیکھا، فتی ہوئی تہذیب کے منظر کو دیکھا، اقد ار وروایات اور دین ومروت کو انگریزی پالیسیوں کے گھاٹ اُرتے دیکھا۔ عقا کہ و خیالات میں تنزل پیدا ہوا۔ اپنے علوم وفنون مجموعہ اوہام معلوم ہونے لگے۔ ہر شعبہ عیات ایک نے رنگ میں تککین نظر آنے لگا۔ اس کے ساتھ ساتھ اکبر نے انگریزوں کے اُس معاندانہ رویہ کا بھی مطالعہ کیا جس کا مقصد مسلمانوں کا اس صد تک انگریزوں کے اُس معاندانہ رویہ کا بھی مطالعہ کیا جس کا مقصد مسلمانوں کا اس صد تک استعمال کرنا تھا کہ یہ دوبارہ سر اُٹھانے کے قابل نہ رہیں، اور ان کے دل و د ماغ سے ہندوستان پر ہزار سالہ حکمرائی کا خیال نسیامنسیا ہو جائے۔ قمرالدین بدایونی ''برم اکبر'' میں ہندوستان پر ہزار سالہ حکمرائی کا خیال نسیامنسیا ہو جائے۔ قمرالدین بدایونی ''برم اکبر'' میں انگرالد آبادی کے حوالے سے قم طراز ہیں:

"سیدصاحب نے ایک دن دریافت فرمایا: مغرب ہماری کس چیز کا دشمن ہے؟ میں نے عرض کیا: مذہب کا۔فرمایا: نہیں، اہلِ مغرب کے نزویک مذہب کوئی قابلِ احترام شے ہیں ہے۔ پھران کی بلاست آپ مجد میں جان دیں یا گرجا میں مریں البت زندگی بحراُن کا باث (پائخانه) اُٹھانے میں پس و پیش نہ کریں۔ مرجا خوداُن کے لیے ایک لطف نظرا در حظف کا مرکز ہے۔ میں نے عرض کیا، اہلِ مغرب ہماری دولت کے دشمن ہیں۔فرمایا: ہاں، دولت کے دشمن مھی تھے، میکن اب ہمارے پاس دولت رہی کہاں اور اُن کی رحمنی ہے کہ اب تک رہے یایاں تى رسد مى ئى سن عرض كياء آب فرمائية ميرى سمحه مين نبيس آيا فرمايا: ابل مغرب ہمارے اُس خیل کے دشمن بیل کہ" پدرم سلطان بود" ہم اب تک نہیں مجوسال ادراس وجهست مم كوشي ميل ملائف اور بست فطرست اوكول كومم يرمسلط كرنے كے دريے بيل كري تقور جارے ذہن سے نكل جائے كہ ہم جاكم قوم Rulling Nation کے افراد ہیں۔ان کوخوف بھی ہے کہ اگر اُن کی حکومتوں کے لیے پچھمفر ثابت ہوگا تو مسلمانوں کا بہی جذبہ ہوگا کہ دمسلم ہیں ہم وطن بساراجهال مارا" ويكويس فالمى خيالات كتحت بيشعركها ب فد بیں وین کے اور ند بیں دائن سکے وجن فقط بیں وہ اپنے میاں بن کے وتمن

اور سنیے:

آپ اکبر لاکھ مشقِ خوش کلامی سیجئے

کتنا ہی اظہارِ اعزازِ دوامی سیجئے

ددی کی آپ سے فرصت نہیں اُس شوخ کو

یا کھسکیے سامنے سے یا غلامی سیجئے''(اا)

یا کھسکیے سامنے سے یا غلامی سیجئے''(اا)

اس سے بیاندازہ کرنامشکل نہیں کہ اکبرتاری نیکٹنی گہری نگاہ اور انگریز کی نیت
اور ذہنیت سے س قدر میت واقفیت رکھتے تھے۔

# اكبراورا قبال كےدور ميں فرق:

اقبال نے بھی ابتدائی تعلیم عربی، فاری سے بی شروع کی مگر پھراعلی تعلیم عاصل کرنے کے لیے گورنمنٹ کالج لا ہور سے مغربی علوم کی تحصیل کی اور فلسفہ میں ماسٹرز کی ڈگر کی حاصل کی بہت فرق ہے۔ اگر چہزمانی لحاظ سے بیفرق بہت ضروری ہے کہ اقبال اور اکبر کے دور میں بہت فرق ہے۔ اگر چہزمانی لحاظ سے بیفرق بہت طویل نہیں تا ہم بیہ بات فلا ہر ہے کہ اکبر کے دمانے میں مغربی تدن اور افکار مشرقی سرزمین پر اپنا جال بچھار ہے تھے، اور اقبال کے دور تک مغربیت نے پورے طور پر اپنا تسلط قائم کر لیا تھا۔ اکبر تبدیلی کے اس عمل کا قربی دور تک مغربیت نے پورے طور پر اپنا تسلط قائم کر لیا تھا۔ اکبر تبدیلی کے اس عمل کا قربی شاہد ہے۔ ساری عمر انگریزی اداروں میں ملازمت کی ، انگریز کے بنائے ہوئے قانون کو برتا ، انگریز کی عدالتوں میں اعلیٰ عہدول پر فائز رہے۔ بقول عشرت حسین :

مباحث ہوئے ، غرضکہ مغرب اور مشرق کے تعلق اور مغرب اور مشرق کی تعلیم کے منازے کو ایک انہیں پوراموقع ملا۔ " (۱۲)

## اكبراله أبادى كاذوق علمى:

ریھیک ہے کہ اکبرانگاتان نہیں گئے۔ وہاں کے سان اور حالات کامطالعہ نہیں کیا اورا قبال کواس بات کا موقع ملا کہ وہ یورب جا کر وہاں کے تہذیبی رویوں کا مطالعہ ومشاہدہ کریں تاہم اکبر نے جس طرح ساری عمر انگریزی حکومت کی ملازمت میں گزاری،

انگریزوں کی طبیعت، رجح انات، قول و فعل اور کردار و عمل کا مطالعہ و مشاہرہ کیا، اس سے اُن کی انگریز اور انگریز کی تہذیب سے متعلق بردی پختہ رائے قائم ہو چکی تھی ۔عبد الما جددریا بادی اکبر کے خاص جانے والوں اور مداحوں میں سے تھے۔ وہ اکبر کے بارے میں لکھتے ہیں:

''انگریزی کی استعداد اچھی خاصی تھی اور علاوہ انگریزی اخبارات کے او نچی انگریزی کی استعداد اچھی خاصی تھی اور علاوہ انگریزی کتابیں رکھتے،

انگریزی کتابیں بھی پڑھتے رہے ۔۔۔۔۔مطالعہ میں اکثر فلفہ کی کتابیں رکھتے،

خصوصاً روحانی فلفہ کی اور اس بارے میں مدد انہیں اپنے صاحبز اوہ سے مل جاتی۔ عشرت سین آخر کیمرج کے گریجویٹ تھے اور وہ اپنے اساتذہ کیمرج کی خواد وہ اپنے اساتذہ کیمرج کی فیک فلفہ ان کی کتابیں سے اپنے والد ماجد کو برابر باخبر رکھتے۔ پروفیسرمیلا گرٹ کئی فلفہ ان کتابیں میں نے پہلے پہل آتھی کے ہاں دیکھیں۔''(۱۳)

بقول مبارک اختر ، اکبرالہ آبادی کے لیے:

''انگریزی اخبارات کا مطالعہ تو ضروری تھا ہی او نچے او نچے در ہے کی انگریزی
کتابول کا مطالعہ بھی کرتے تھے .... عشرت حسین کے ذریعے کیمر ج بینورٹی کی
کتابیں منگواتے اور ان سے فیض یاب ہوتے مولا ناعبدالما جدنے ۱۹۱۸ء
میں برکلے (Berkely) کے مقالات کا ترجمہ کیا۔ بیہ کتاب ند جب، تصوف
اور فلفے کی بہت عمرہ کتاب ہے۔ اس کتاب کو اکبر نے بڑے شوق سے پڑھا اور خوب داودی۔''(۱۳))

الكرالية بادى خود لكصة بين:

"بلاناغمونے سے پہلے سوچنا ہوں کہ آئ میرا پچھلم بڑھا یا نہیں اور پچھیم تو لغات میں سے نیا لفظ لے کر یاد کر لیٹا ہوں۔ دن کو ضائع نہیں جانے دیتا۔"(۱۵)

#### سركارى ملازمت كافائده:

اگرچہ معاشی مجبور یوں نے اکبرکو ملازمت کرنے پرمجبور کھالیکن اکبرکوفا کدہ بیہ مواکہ اُنہیں انگریزوں کے طرزِ عمل کا قریب سے مشاہدہ کرنے کا موقع ملا۔ اکبر نے انگریزی تہذیب کی جن خامیوں اور نقائص کا مشاہدہ کیا اُنہیں برملا بیان کیا تاہم سرکاری

ملازمت حق گوئی و بیبا کی کے راستے میں حائل تھی۔ چنانچہ اُنہوں نے اظہار مدعا کے لیے ظرافت کالہجہ اختیار کیا۔وہ خود لکھتے ہیں:

> سرد موسم تھا ہوائیں چل رہی تھیں برفبار شاہد معنی نے اوڑھا ہے ظرافت کا لحاف (۱۶) بقول ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار:

> ''ایک محرم اسرار کی حیثیت سے اکبر'' نے طنز وظرافت کی روش اینے زمانے اور معاشرے کی دگر گول حالت کود کیھتے ہوئے اختیار کی تھی۔''(ا)

#### اكبرمشرقي اقداروروايات كامحافظ:

اکبرکواس بات کارنج تھا کہ مغربی تہذیبی یلغار نے مشرقی معاشرت کواپئی لبیب میں لے رکھا ہے۔ وہ چاہتے تھے کہ مشرقی معاشرتی اقد اروروایات کا تحفظ کیا جائے اوراس مقصد کے لیے بردھتے ہوئے مغربی تہذیبی ریلے کے سامنے بند باندھا جائے۔ اکبر نے اس کام کواپے سرلیا، تا ہم اپنی سرکاری ملازمت اوروقت کی مصلحت کومۃ نظرر کھتے ہوئے اُنھوں نے اہل وطن کومغربی تہذیبی یلغار کے مضرا اثرات سے آگاہ کرنے کے لیے طنز ومزاح کو پیرائیدا ظہار کے طور پر اختیار کیا۔ اکبر کا کلام بظاہر مزاحیہ تھا تا ہم انگریز بخوبی جھتے تھے کہ الکبر کے کلام میں اُن کے استعاری اور استحصالی رویوں کی عکاسی ہے اور اس سے عوام میں انگریزی سامراج کی اطاعت اور فر ما نبرداری میں فرق آسکتا ہے اور اس طرح اُن کی نام نہاد انگریزی سامراج کی اطاعت اور فر ما نبرداری میں فرق آسکتا ہے اور اس طرح اُن کی نام نہاد انگریزی سامراج کی اطاعت اور فر ما نبرداری میں فرق آسکتا ہے اور اس طرح اُن کی نام نہاد انگریزی سامراج کی اطاعت اور فر ما نبرداری میں فرق آسکتا ہے اور اس طرح اُن کی نام نہاد انگریزی سامراج کی اطاعت اور فر ما نبرداری میں فرق آسکتا ہے اور اس طرح اُن کی نام نہاد انہا ور سیاسی برتری سامراج کی اطاعت اور فر ما نبرداری میں فرق آسکتا ہے اور اس طرح اُن کی نام نہاد انہی اور سیاسی برتری سامراج کی اطاعت اور فرمائی ہے۔ چنانچہ بقول خواجہ حسن نظامی:

"الحريز أن كے كلام كوا يك انقلائي كلام بجھتے تھے اور كوشش كرتے تھے كہ أن كے اشعارا خباروں ميں جھپ كر يجھ دير پڑھنے والوں كوخوش كر كے ہوا ميں أثر جا كيں اور نہيں جا ہے كہ كى ايسے آ دمی ہے أن كے تعلقات بيدا ہوں جو اخبارى اور نشروا شاعت كے كام كرتا ہوں '(١٨)

د اكترسيد عبدالله صاحب فرمات بين:

"اكبركى صدائے احتجاج اس حد تك تولائق تحسين بى ہے كدوه ملى كلير اور ملى

آواب کے حق میں ایک ایسے زمانے میں بلند ہوئی جب ولیم ہنٹر اور جان کیری جیسے مصنفوں کی اپنی روایت کے مطابق کسی نیٹو کو اُن سڑکوں سے گزرنے کی ممانعت ہوا کرتی تھی جن پر صاحبوں اور لیڈیوں کی آمہ و رفت ہوا کرتی تھی یہ (۱۹)

# كيا اكبر حض أيك بنسور شاعر تها؟:

بیایک باعث افسوں امر ہے کہ اُردوادب میں اکبرکوعموماً محض ایک ہنسوڑ اور طریف شاعر کے طور پر ہی متعارف کرایا جاتا ہے مگر ظرافت کے پردے میں ملفوف اُس سنجیدہ شاعری کی طرف توجہ بیں دی جاتی جودراصل اکبر کے فکرونظر کی ترجمان ہے۔

د اكرسيدعبداللد ككصية بين:

"اكبركوجهال أن كى ظرافت كى دجه سے شهرت ملى وہال اس ظرافت سے أن كو نقصان بيهوا كدأن كى شين اور حكيمانه باتيں بھى كب شب ميں أر كئيں۔"(٢٠) حالا نكه بقول عشرت حسين:

"اکبرایک حساس دل اور فلسفیاند نظرر کھنے والے شاعر ہتے۔ اُن کی شاعری کسی وقتی جذبہ کا بنیجہ نہیں۔ اُن کی ظرافت انگریزی کے مشہور مزاح نگار دکنسن کی طرح شدید کرب کا یردہ ہے۔"(۲۱)

اکبرتوم کی اصلاح جا ہتا تھا۔ ظرافت کا اسلوب اختیار کرنے پراُ سے ملازمت کی بندشوں نے مجبور کیا انگین جب اُ سے ظرافت کارگر ثابت ہوتی نظر نہ آئی تو ملازمت ہی سے نفرت ہوگئی اور خدا کے حضور ہول گویا ہوئے کہ:

"حیرا دے جھ کو بارب نوکری کے سخت بھندوں سے "(۲۲)

# اكبراورا قبال ك فكرى التخراج مين مماثلت:

اکبرک مغرب پرتقید سرسری مشاہدہ اور سطی طرزِ قکر کی پیدادار نہ تھی ، اُنہوں نے نہصرف انگر کی پیدادار نہ تھی ، اُنہوں نے نہصر فی انگر کر کے ساتھ کام کر کے اُن کے طرزِ عمل کو سمجھا بلکہ ہندوستانیوں سے متعلق اُن کے اندازِ فکر اور سوچ کی بھی خوبصورت عکاسی کی ہے۔ بقول اصغر سین خان نظیر لدھیانوی:

#### مغربى تهذيب كيمشرقي نقاد

'' ہندوستانیوں سے گفتگو کرتے ہوئے انگریزوں کا جولب ولہجہ اور تلفظ تھا اکبر نے اس کی بھی نقل اُتاری ہے۔''(۲۳) درن ذیل اشعار ملاحظہ ہوں:

وہ مس بولی میں کرتی آپ کا ذکر اپنے فادر سے

مگر آپ اللہ اللہ کرتا ہے پاگل کا مافک ہے (۲۳)
قصہ منصور سن کر بول اُٹھی وہ شوخ مِس
کیما احمق لوگ تھا پاگل کو پھانی کیوں دیا(۲۵)
شاہرانِ مغربی کرتے نہیں جھ کو قبول
ثاہرانِ مغربی کرتے نہیں جھ کو قبول
ثال دیتے ہیں یہ کہہ کر ''آپ کالا لوگ ہے''(۲۲)
اقبال نے بھی مغرب کو قریب سے دیکھا، اُس کے علم وادب کا مطالعہ کیا، لندن
اقبال نے بھی مغرب کو قریب سے دیکھا، اُس کے علم وادب کا مطالعہ کیا، لندن
گئے، بیرسٹری کا امتحان پاس کیا۔ میون نے بین جرمنی گئے، وہاں سے ڈاکٹریٹ کی ڈگری ماصل کی کیکن پھرآخر یورپ کو خاطب کر کے بہی کہا کہ:

تہماری تہذیب اپ خبر سے آپ ہی خودگئی کرے گی جو شاخ نازک پہ آشیانہ بے گا ناپائیدار ہوگا(۲۷) فاکٹر افضل حسین بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ اُنہوں نے علامہ اقبال سے دریافت کیا کہ جب اُنہوں نے بیشعر کہا تو اُن کے ذہن ہیں کیابات تھی تو اقبال کہنے لگے کہ:

دریافت کیا کہ جب اُنہوں نے بیشعر کہا تو اُن کے ذہن ہیں کیابات تھی تو اقبال کہنے لگے کہ:

دریافت کیا کہ جب اُنہوں نے بیشعر کہا تو اُن کے دہن میں کیابات تھی تو اقبال کہنے لگے کہ:

مطالعہ کیا تو مجھے بقین ہوگیا کہ بہتہذیب زیادہ دیر تک باتی نہیں رہ کتی بعض

والدین اپنے بچوں کا بیمہ کرواتے اور اُنہیں بھوکار ہے دیے تا کہ بیہ کی رقم خود

وصول کرسکیں ۔ یوانسانیت کی ذلت اور تحقیر کی انہا ہے۔ "(۲۸)

ای طرح اکبر بھی انگریزی تہذیب کی تلخیوں کو کہیں خطوط میں اور کہیں اشعار میں بیان کرتے ہیں۔خواجہ حسن نظامی کے نام اپنے ایک خط میں لکھتے ہیں: ''بے پردہ کل جوآئیں نظر چند بیبیاں' بی اکرم صاحبہ یو چھتی ہیں کہ بیبیاں کہاں

نظرۃ کیں، غیرقوم کی ہوں گی، مولوی بشیر الدین صاحب سے پوچھیں، وہ جمبی اللہ ہے سے بیات کے مقصے کے مقصے مطابع مورتوں کے اعصاء طاہر ہوئے بشوخیاں طاہر ہو کی اس مضمون کود کھے کرمیں نے بیقطعہ کہا تھا۔''(۲۹)

جس دور میں اکبرا گرہ میں تصفی کے عہدے پرفائز تھے، ان کے سامنے عدالت میں ایک میں کے عہدے پرفائز تھے، ان کے سامنے عدالت میں ایک میں کے میں کے قصیل بیان میں ایک مقدمہ پیش ہوا۔ اکبرا ہے ایک خطیس اس کے واقعہ کی تفصیل بیان کرتے ہیں جس سے بیعیاں ہوتا ہے کہ اکبرا گریزی تہذیب اور قانون کی خامیوں پرکس طرح گہری نظرر کھتے تھے۔

" ڈاکٹر کنک (یا شاید اور کچھ نام ہو) کا مقدمہ سب کومعلوم ہی ہوگا جو جہاز پر گرفتار ہوا تھا۔ اُس نے اپنی بی بی کوز ہر دے کر مار ڈالا تھا۔ اس طرح کے مقدمات ہراہر وقوع آیا کرتے ہیں۔ سب پبلک کے سامنے ہیں آتے۔ اس وقت آگرہ میں کیا افسوس ناک مقدمہ پیش آیا ہے۔ رپورٹ اخباروں میں آری ہے۔ مسٹر کلارک مسٹر کیون ، لیفٹینٹ کلارک مسڑ کلارک مسٹر کلارک مسٹر کلارک مسٹر کلارک مسٹر کلارک مسٹر کلارک مسٹر کلارک نے دیکر روانہ عدم ہوئے۔ مسٹر کلارک زیادہ ترسید راہ تھیں۔ ابن کی زندگ از دوائی ثانی کی مانع تھی۔ کیفٹینٹ صاحب نے اپنی میم کودومر تبدز ہر دیا۔ موثر نہ ہوا۔ خارج ہوگیا۔ بلا خرچار قلیوں ہے آدھی رات کو جب اپنی لاک کے بستر کے ہوا۔ خارج ہوگیا۔ بلا خرچار قلیوں ہے آدھی رات کو جب اپنی لاک کے بستر کے پاس بٹر میں سور ہی تھیں ، ان کوئل کرادیا۔ معاذ اللہ! ہمارے قانون کی مسلمین اور خوال اور شن ہیں۔ " (۳۰)

اکبر کے درج ذیل اشعار میں بھی اس واقعہ کی جانب اشارہ ملتا ہے:

عالی سز کلارک و سٹر فلم کھلا
قعا کل بیان پیش عدالت تھلم کھلا
اُن کو کرایا قبل اور اُن کو بلایا زہر
تہذیب مغربی کی ہیہ بھیل اور قہر
تہذیب مغربی کی ہیہ بھیل اور قہر
کردے پیہ اعتراض ہو اور زہر ہو دوا

لاکھوں مقدمات ہوئے بعض کھل گئے

گزرا زمانہ یاد کے دامن سے دھل گئے(۱۳)

اکبر کہتے ہیں کہ کوئی ایک واقعہ نہیں نجانے کتنے اس نوع کے واقعات آئے دن

رونما ہوتے رہتے ہیں جن میں سے کوئی ایک آ دھ منظر عام پہآ جاتا ہے۔ یہ سب تہذیب
مغربی کی بدولت ہے جس نے عورت کو بے پردہ کر کے مردول کی ہوئی نظر کا شکار بنادیا اور
دوسری طرف ناگزیر حالات میں بھی طلاق اور تعدد از دواج پر پابندی نے مغربی و نیا میں قل
کے واقعات میں اضافہ کیا ہے چنانچہ آگبر کہتے ہیں:

پردہ نہیں، طلاق میں آسانیاں نہیں جائز کہیں تعدد ازدواج یاں نہیں آسان ہو طلاق تو دل شاد کیجے آسان ہو طلاق تو دل شاد کیجے بدہ قبل غیر اپنا گھر آباد کیجے پردہ جو ہو تو ایسے مواقع بھی کم ملیس کیوں بڑم ہے میںشوخ نگاہیں باہم ملیں قانون میں روا ہو اگر دوسرا نکاح کیم کیوں قبل زوجہ اولیٰ کا ہو مباح جب پردہ و طلاق و تعدد روا نہیں جب پردہ و طلاق و تعدد روا نہیں

اکبری طرح اقبال نے بھی تہذیب مغربی کاباریک بینی سے مطالعہ کیا تھا اور انتھیں نہ صرف ہندوستان بلکہ انگلستان جا کروہاں کی معاشرت کو پر کھنے کا موقع ملا۔ و یکھئے کہ طلاق اور تعدد از واج اور مغرب میں اس کی مما نعت اور اس سے جنم لینے والی خرابیوں کے ضمن میں اقبال کے خیالات البر سے کس قدر مما ثلت رکھتے ہیں۔ اقبال رقم طراز ہیں:

"طلاق اور تعدد از دواج معاشرتی خرابیاں ہیں (اس صورت میں کہ عام ہو جا کیں) جن کمی سے موخرالذ کر یقینا کم تر ہے، لیکن طلاق سے اجتناب ہی جا کیں کہ واحد جواز نہیں، بلکہ اس میں کہی حد تک مرد کی فطرت کی رعایت شاکداس رسم کا واحد جواز نہیں، بلکہ اس میں کہی حد تک مرد کی فطرت کی رعایت

بھی لمحوظ رکھی گئی ہے۔اس قانون کی رو سے وہ اینے فطری میلانِ تنوع کو پورا کر سكتا ہے اور اس شوق ورغبت كے نتيج ميں جوذمه دارياں عائد ہوتى ہيں ان ہے بھی روگر دانی نہیں کرسکتا۔ انگلتان میں اس ذوق تنوع کی تکیل کے مواقع تو بعض او کوں کومیسر ہیں، لیکن جنسی آزادی کے نتیج میں جوذمہ داری کسی فرد بر عائد ہوتی ہے،اس سے وہ قانو نانج نکلتا ہے۔ ناجائز تعلق سے جواولا دپیدا ہو، اس كى تعليم وتربيت سے وہ برى الذمه بوتا ہے۔ اليى اولا داسيے باپ كى جائيداد کی وارث بھی نہیں ہوسکتی۔ان قانونی کوتا ہیوں کے نتائج بعض اوقات نہایت ہولناک ہوتے ہیں۔حکومت فرانس نے مجبورا عصمت فروشی کو ایک معاشرتی رواج كےطور يرسليم كيا ہے جمعے مندر كھنا حكومت كاليك فتيح فرض ہے، كيكن کے زوجگی کافتیج ترین پہلو، بیشتر مغربی ممالک میں اُن' فاضل' عورتوں کی كرت ب،جنهين شوبرميسر تبين آئة اورومان مختلف معاشرتي وسياس عوامل السي عورتوں كى تعداد ميں اضاف في كاباعث بيں۔وه مائيں نہيں بن سكتيں اور نيتجاً برورشِ اطفال کی بجائے أنہیں و میرمشاغل تلاش کرنے پڑتے ہیں۔"(۳۳)

درج بالا اقتباس، اقبال کی مغربی معاشرت اوراس کے نقائص کے ذاتی مشاہرہ کی

سجى عكاس كرتاب\_بقول داكثرسيد عبداللد: "قیام انگلستان کے زمانے میں اور اس کے بعد مندوستان میں واپس آ کرمغربی

فكرك تجزياتي مطالعے اور كردو پيش كے واقعات نے ان كے دل ميں أيك اختلافی اور احتیاجی خلش بیدا کر دی جو وقت کے ساتھ ساتھ تدریجا برحتی

ا قبال مغربی تهذیبی رویون اورفکر وفلسفه کا گهرامطالعه رکھتے تنصه وه اکبراله آبادی ہے ہی ای لیے مداح میں کے مغرب کی تہذیبی کمزوریوں کی جس قدر سے عکاس اکبرنے کی ہے اور سی کے ہاں نہیں ملتی علمی واد بی اعتبار سے بھی اکبر کا مقام بہت بلند ہے لیکن افسوس کی بات رہے کہ جارے اکثر ناقدین نے اکبر کوش رجعت پہند، تنگ نظر اور دقیانوی قرارد \_ كرأن كى بلندنظرى على وسعت اورفكرى كبرائى سيصرف نظركيا ہے۔

# ا كبراليه بادى كى ژر<u>ف نگابى</u>:

اکبر کی نظر صرف ہندوستان تک ہی محدود نہ تھی بلکہ اُن کے اشعار اور خطوط کے مطالعہ سے پتا چلتا ہے کہ اُن کی نگاہ '' ٹرکی و اٹلی'' جرمنی، فرانس، آئرش، پیرس، لندن، افغانستان اور شکا گوتک اُٹھی تھی اور اُن علاقوں کے مسائل ومعاملات پر بھی وہ اظہارِ رائے کرتے ہیں:

یہ یونیورٹی کا مسلہ کیا کم تھا اے گردوں

کہ چھٹرا تو نے ہم میں ٹرکی و اٹلی کا افسانہ(۲۵)

ہوم رولی بن کے میں بھی خوب نتا ہوں اب

آٹرٹ کوئی، کوئی انگاش، کوئی اسکاج ہو(۲۲)

نقل مغرب میں جو چھوڑی ایٹیا نے اپنی اصل

گھٹ گئی شانِ عرب، حن عجم جاتا رہا(۲۷)

گھٹ گئی شانِ عرب، حن عجم جاتا رہا(۲۷)

ٹیمز کے ساحل یہ جا کر دیکھتے قسمت کی فال

گوشتی پر شیعہ و سی نے کیوں تحرار کی (۲۸)

آکراللہ آبادی، مہاراجہ شن پرشادصاحب کے نام الہ آبادے گیارہ تمبر ۱۹۱۲ء کو

''ایڈیٹروں سے ناک میں دم ہے۔ بلقانیوں کے ظلم کے خیال سے کہیں میری زبان سے نکل گیا تھا:

ویجے تواس پراظهار رائے کرتے ہوئے کہا:

دواجی ایسامعلوم ہوتا ہے کہ انگریزی ٹوٹکوں سے جرمنی کوسکتہ ہوگیا ہے۔ انگریزی یالیسی اور ترکیبول کا کیا کہنا:

برخلاف انگلش کے یہ یورپ میں بکتا کون ہے۔ برنہ ہیں اس ہے جیت سکتا کون ہے۔ برنہ ہیں اس سے جیت سکتا کون ہے۔ برنہ اس سے جیت سکتا کون ہے۔ برنہ اسلامیہ کے الجر بہت حماس دل رکھنے والے اور در دمند مسلمان سے ملت اسلامیہ کے مسائل پر اُن کا دل کڑھتا تھا اور وہ اُن تمام یور پی ساز شوں سے واقف سے جن کا مقصد مسلمانوں کو نہ صرف پست کرنا بلکہ ہمیشہ کے لیختم کرنا تھا۔ ترکی ہو یا ایران یا افغانستان، سب پر اُن کی نگاہ تھی۔ اکبر بخو بی جانے سے کہ اہل یورپ کی سیاست اور جنگ کے کیا مقاصد ہیں اور وہ اپنے دشمن کوختم کرنے کے لیے کیا طریقہ اختیار کرتے ہیں۔ اکبر کھتے ہیں۔ ا

"بور پین سیاست، میدان جنگ اور مکاتب دونوں سے یکسال مفیدِ مطلب کام لیتی ہے۔ اہل بورب پہلے جنگ کے تمام شدا کد پوری کر کے ذیر کرتے ہیں۔ اس کے بعد مفتوحہ ملک میں اپنے مدارس جاری کر کے قلوب کو اپنے رنگ پر لاتے ہیں۔ اس خیال کومیں نے یوں ادا کیا ہے:

توپ کھکی، پروفیسر پنچے جب بسولہ ہیٹا تو رندا ہے'(۱۲۱)

ادر پهراكبركايشعرملاحظه و:

مشرقی تو سرِ دشمن کچل دینے ہیں مغربی اس کی طبیعت بدل دینے ہیں (۲۳)

مشرقی اورمغربی تہذیب کے قرق وامتیاز پرمنی اس قدر گہرے مشاہدے کا اظہار وہی خص کرسکتا ہے جس نے انقلاب اور فتکست وریخت کے مل کا قریب سے جائزہ لیا ہواور جومغرب کی شاطرانہ طبیعت ءاور جالا کی وعیاری سے بخو بی واقف ہو۔اکبرمغربی استعار کی

اُس پالیسی سے آگاہ تھے جس کے تحت اُنہوں نے مسلمانوں کے دین عقائد پر'' چیکے چیکے جیکے بہاں'' گرانے کاعمل جاری رکھااور آخروہ وفت بھی آیا کہ نئ نسل کے لوگوں کی حالت یہ ہوئی کہ:

بزرگول سے عداوت، دوئی بادہ فروشوں سے اور اس پر مدی تہذیب بن کر اکریتے ہیں (۳۳)
اور اس پر مدی تہذیب بن کر اکریتے ہیں (۳۳)
اگر نے کھلی آئھول کے ساتھ تمام حقائق و واقعات کا مطالعہ و مشاہدہ کیا۔ وہ مشرقی و مغربی دونوں علوم سے گہری واقفیت رکھتے تھے اور انگریزی زبان پر تو اُن کی مکمل دسترس کسی شوت کی ہیں۔ بقول اصغر حسین خال نظیر لدھیانوی:

# اكبركي انكريزى زبان اورفكر وفلسفه يصوا قفيت:

"کم وبیش تین سوانگریزی الفاظ استعال کیے" (۱۳۳۳) اوریہ بات ظاہر ہے کہ اُردواشعار میں انگریزی الفاظ استعال کیے" (۱۳۳۳) اوریہ بات ظاہر ہے کہ اُردواشعار میں انگریزی الفاظ کا برجستہ استعال کس قدر فنی پختگی اور زبان پر مہارت کا ثبوت ہے۔" حیات البر" میں عشرت حسین نے ایک واقعہ درج کیا ہے کہ ایک مرتبہ ایک ہندوستانی "صاحب" نے اپنی میم کے لیے جو اُردونہ جانی تھی ، اکبرالہ آبادی سے شعر کی فرمائش کی تو اُنہوں نے برجستہ یہ شعر پڑھا:

نیو سبند، انگش وائف بی از نوز ایند شی از نائف ۱۸ ستبر۱۹۱۹ء کاذکر ہے۔ ایک روز اکبر، قمرالدین بدایونی سے مخاطب ہوکر کہنے

گا\_

"وفكسيئر كاكلام ويكهاب-اسكاريمسرع يادبوكا:

"Dust thou art, to dust returneth."

اب ذراميرامطلعسنيك:

باغ عالم میں نظر نمناک ہو کر رہ گئ رنگ بدلے خاک نے پھر خاک ہو کر رہ گئ'(۴۵) ''حیات اکبر'' میں عشرت حسین نے اکبر کی بہت ی انگریزی کتابوں میں سے کچھکاذکر کیا ہے جوائن کے زیرِ مطالعہ رہتی تھیں مثلاً

- 1. Short Sayings of Great men
- 2. Great thoughts of Great authors
- 3. What Great men have said about Great men

خواجہ حسن نظامی 'حیات اکبر' کے حاشیہ میں رقم طراز ہیں ' ''مم ۱۸۸ء میں جبکہ حضرت اکبر علی گڑھ میں منصف تھے، اُنہوں نے مسٹر
بلند کی ایک کتاب' فیوچ آف اسلام' کا اُردو ترجمہ کیا تھا اور اس کو چھپوا کر
شائع کیا تھا۔ یہ کتاب نایاب تھی مگر ابھی میں نے دوبارہ چھپوائی ہے۔ اس کتاب
سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت اکبر کو بڑے بڑے ڈگری یافتہ لوگوں سے زیادہ
انگریزی پرعبور تھا اور وہ ترجمہ کرنے کی لیافت بھی غیب سے لائے تھے۔'(۲۲)

خواجہ حسن نظامی نے ''حیاتِ اکبر'' کے صفحہ ۲۸ کے حاشیہ میں بھی مسٹر ولفرؤ سکاون بلنگ کی کتاب''فیوچر آف اسلام'' کا ذکر کیا ہے جسے اکبر نے ''دمستقبلِ اسلام'' کے نام سے ترجمہ کیا۔ سرعبدالقادر لکھتے ہیں:

"مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اُن کی ایک نظم کے متعلق، جوسودی کی مشہور نظم
"واٹرز آف لوڈور" کا ترجمہ ہے، پھے کہا جائے .....اکبر نے سودی کی نظم
جیسی مشکل چیز کو، جس میں پانی کے پہاڑیوں سے نکل کروادی میں جانے کا
لفظی مرقع کھینچا گیا ہے، اس خوبی ہے اُردو کے قالب میں ڈھالا ہے کہ اُسے
پڑھ کراُردو کی قدرت اظہار کے متعلق بہت پھے اُمیدیں بندھتی ہیں۔"(کے اُلے فواحد زکر یا رقم طراز ہیں:

وزیشنل میوزیم کراچی میں اُن کے انگریزی خطوط موجود ہیں جو انہوں نے لینے فرزندسیوعشرت حسین کوانگستان بھیجے تنصے اُن کی کل تعداد موادد سو ہے۔ بیہ

خطوط انگریزی زبان سے اُن کی واقفیت کانا قابلِ تر دید شوت ہے۔"(۸۸) الكرحكيمانه نظراور فلسفيانه ذبهن ركهته يتصدأن كامطالعه بهبت كهرااوروسيع نقابه سعدی شیرازی اورمنصور حلاح سے لے کر شکسپیئر بلٹن ،مِل ،اسپنسراور پھر ہیگل ، برگسال اور كانث تك ، شعراء اورفلسفيول يه أن كى شناسا كى هي دايين ايك خط ميں رقم طراز ہيں: "اااء على برگسال كالكيسيوزيش شائع موا ہے۔ميرا دل تو اب لگتانبيں۔ كہاں تك ذبن كو قلابازياں كھلاؤں۔ افلاطون سے لے كركانث، ہيگل اور مبسلے تک سب کاعروج وزوال دیکھا۔لفاظیاں اور خیال آرائیاں ہیں۔"(۴۹) طالب الدا بادى اين تصنيف "اكبراله ابادى" مين اكبرك متعلق لكصة بين كه: ''آ خری عمر میں مِل اور اسپنسر وغیرہ کی کتابوں کاعمیق مطالعہ کرنے <u>سکے تصاور</u> اُن كے مطالب يرآ زادي ہے گفتگواور تبادله خيالات كرليا كرتے ہے۔"(٥٠) درج بالاسطور سے بیہ بات مترشح ہوتی ہے کہ اکبرمغربی علم وادب اورفکر وفلے سے گہری واقفیت رکھتے متھے۔اس سے اکبری وسیع المشر بی اور علمی ذوق کا بخو بی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ اقبال اینے ایک خط میں اکبرالہ آبادی کو اُن کے ایک شعر پر داد دیتے ہوئے

''کل خطاکھ چکا ہوں گرآپ کے اس شعری داددینا بھول گیا:
جہاں ہستی ہوئی محدود، لاکھوں بچ پڑتے ہیں
عقید ہے، عقل، عضر، سب کے سب آپس میں لڑتے ہیں
سجان اللہ! کم قدر باریک ادر گہراشعر ہے۔ ہیگل جس کو چرمنی والے افلاطون
سے بڑا فلفی تصور کرتے ہیں اور شخیل کے اعتبار سے حقیقت میں ہے بھی
افلاطون سے بڑا۔ اس کا تمام فلفہ ای اصول پر بنی ہے۔ آپ نے ہیگل کے
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیے کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر
سمندرکوایک قطرہ میں بند کر دیایا یوں کہیں کہ ہیگل کا سمندرای قطرے کی تغییر

ا كبريبش روا قبال:

دراصل اکبرادرا قبال دونول نے مشرق ومغرب کانہ صرف قریبی مشاہدہ کیا بلکہ علمی مطالعہ بھی کیا اوراس کی خامیوں اور نقائص کی پردہ کشائی کر کے قوم کو خبر دار کیا کہ اگر اُس نے ''چلوتم اُدھر کو ہوا ہو جدھر کی' کی مہل انگار پالیسی پڑمل کیا تو پھروہ ہندوستان میں اپنی ہستی کی بھی شناخت نہ کروا سکے گی اور غلامی ومحکومی اس کا دائی مقدر بن جائے گی۔ اکبر نے این قوم کے لوگوں کے سامنے:

"مرد وه بین جو زمانے کو بدل دیتے بین"(۵۲) کاجراًت مندانه فلسفه پیش کیا۔ چنانچہ جب اقبال کی باری آئی تو اُنہوں نے بھی کہا کہ:

> "زمانه با تو نه سازد تو به زمانه ستیز" (۵۳) " زمانه اگرتیر میروافق نبیس تو تو اسطرای

اکبروا قبال کے حوالے سے بروفیسرڈ اکٹر غلام حسین ذوالفقار قم طراز ہیں:

دمغربی فلنے کے نت نے بدلتے ہوئے مادی افکار اور سطی و کمراہ کن خیالات کی

بردہ دری ابنا ہریں بورپ کے تیزرندوں کی شکایت سے لے کرملت کے احیائے نو

کے تصورتک، دونوں فنکاروں کے افکار میں بردی مماثلت نظر آتی ہے۔"(۵۴)

تاہم بیبات اپی جگمسلم ہے کہ مغرب کا جائزہ لینے اور اس کے مضمرات کو طشت ازبام کرنے میں 'اکبر پیش رواقبال' کی حیثیت رکھتے ہیں۔اس لیے تو اقبال ،اکبر سے ایک خط میں اس طرح اپنی عقیدت کا اظہار کرتے ہیں:

"میں آپ کوائی نگاہ سے ویکھا ہوں جس نگاہ سے کوئی مرید اپنے بیر کودیکھے اور وہیں اور میں میں میں میں میں میں رکھتا ہوں "(۵۵)

ا قبال نے بورپ جا کرمغربی اقدار کا مطالعہ کیا، اور پھر آتھیں مشرقی روایات کی کسوئی پر پر کھ کردونوں تہذیبوں کے تفاوت کا اندازہ کیا۔ بقول کسری منہاس:
"ا قبال نے بورپ کا سنرسروتغرب کیا تجارت کی غرض سے نہیں کیا تھا بلکہ اُن کے استرسروتغرب کا تجارت کی غرض سے نہیں کیا تھا بلکہ اُن کے

<u> 107</u>

اس سنری غرض و غایت اعلی تعلیم عاصل کرنا تھا۔ تخصیل علم کے ساتھ ساتھ انہوں نے مغرب کی زندگی کومٹرق کی زندگی سے مختلف پایا۔ مادیت کا دور دورہ تھا۔ روحانیت کا چراغ ٹمنمار ہاتھا۔ خدااور بندے کے دا بطے گو گہری نظر سے دیکھا اور اس فضا بیس اس آمر کا تجزیہ بھی کیا۔ چونکہ پہلو بیس بیدار دل اور نظر محققانہ رکھتے سے اس فضا بیس اس آمر کا تجزیہ بھی کیا۔ چونکہ پہلو بیس بیدار دل اور نظر محققانہ رکھتے سے اس لیے مغرب کی کورانہ تھلید میں دوسروں کی طرح بہہ نہیں گئے بلکہ اس سمندر بیس خوط زن بھی ہوئے اور اُبحر کر بھی دکھایا۔ دماغ کی تربیت بھی ہوئی۔ نظر کو فر دوسِ نظر بھی بنایا۔ اہل فرنگ کی زیر کی کومٹرق کی بھیرت سے جانچا۔ مغربی تہذیب و تدن ، علوم و فنون کے معیار کو بھی پر کھتے رہے اور مشرق کی اعلیٰ مغربی تہذیب و تدن ، علوم و فنون کے معیار کو بھی پر کھتے رہے اور مشرق کی اعلیٰ اقد ار سے مواز نہ بھی کرتے رہے۔ مثلف مجالس و محافل بیس شریک ہوتے رہے۔ بنگامہ آ رائیوں کے ٹھاٹھ بھی دیکھے لیکن جب وہاں سے لیتے آئے۔ "(۵۲)

جب اقبال ۱۹۰۸ء میں مغرب سے ہندوستان واپس آئے تو اکبر کی پوری زندگی کا تجرب ومشاہدہ نثر وظم کی صورت میں اُن کے سامنے بھر اپڑاتھا، جس سے صاف ظاہر تھا کہ:

مشرق کی چال ڈھال اور ہے مشرق کی خال و تھال اور ہے مغرب کے ناز و رتھ کا اسکول اور ہے (۵۵)

اور پھر:

مشرق کو ہے ذوق روحانی

مغرب میں ہے میل جسمانی (۵۸)

کہا منصور نے خدا ہوں میں

ڈارون بولے بوزنا ہوں میں (۵۹)

ہنس کے کہنے گئے مرے اک دوست

گگر ہرکس بھذر ہمیت اُوست (۲۰)

سرعبدالقادر كهتين :

"أنهول نے (لین اکبرنے) ای دانشندی اور تجربه کاری کا نجور ونیا کوایے

اشعاری صورت میں دیاہے جواُت بی پُراٹر ہیں جتنے کہ ظرافت کے رنگ میں ڈو۔بے ہوئے ہیں۔'(۱۱)

اکبراوراقبال نے مغربی تہذیب کے مشاہدے اور علمی مطالع سے جونائے اخذ

کے وہ آپس میں بیحد مماثلت رکھتے ہیں۔ اکبر کی ظم'' برق کلیسا'' کے مطالعہ سے صاف
معلوم ہوتا ہے کہ مغرب کواگر کید ہے تو اسلام سے ہے کیونکہ اُسے: ۔

"بوئے خوں آتی ہے اس قوم کے افسانوں سے '(۱۲)

اور یہ کہ اسلام کے شیدائی ایسے نڈر ہیں کہ: ۔

"آگ میں کو دتے ہیں تو پ سے لڑ جاتے ہیں'(۱۲)

اور پھر

"ہے ہوز ان کی رگوں میں افرِ حکم جہاذ" (۱۳)

مغرب کو بہ بات گوارا نتھی کہ سلمان خوشحال اور طاقت ورہوں اور ان کی تہذیب و

تدن اور عقائد کو فروغ حاصل ہو۔ اقبال "ضرب کلیم" (۱۵) کی نظم" ہلیس کا فرمان اپنے سیاسی

فرزندوں کے نام" میں کہتے ہیں کہ مغرب کواپنی بقاصرف اسی صورت نظر آتی ہے کہ:

وہ فاقہ کش کہ موت سے ڈرتا نہیں ذرا

روح محمد اللہ اس کے بدن سے نکال دو

مرح عرب کو دے کے فرکی تخیلات

اسلام کو ججاز و یمن سے نکال دو

اسلام کو ججاز و یمن سے نکال دو

مرخزار ختن سے نکال دو

مرخزار ختن سے نکال دو

مرخزار ختن سے نکال دوران کی روایات چھین لو

مرخزار ختن سے نکال دوران کی مزال دورسائل پر کھڑے ہوکر سمندر سے الی خوالی کے خات مختفر میں کہ آگر اور قبال کی مثال دورسائل پر کھڑے ہوکر سمندر سے الی خوالی خیز موجوں کا نظارہ کرنے والے ناخداؤں کی نہیں بلکہ عین منجدھار میں سے ہوکر نگلنے والی سے ہوکر نگلنے والے بیان کی ہوں نے جود یکھااوردل حساس نے جو

محسوں کیا، اُس سے قوم کوآ گاہ کیا۔ اکبر وا قبال نے اپنے عصری حالات و واقعات کے

www.iqbalkalmati.blogspot.com

## مغربی نتبذیب کے مشرقی نقاد

مطالعہ میں کوئی غلطی نہیں گی۔وہ کسی قتم کے شک اور ابہام کا شکار نہ تھے۔اُنہوں نے جیسا معاشرے کی حالت کو بدلتے دیکھا، بیان کر دیا اور اس کے ساتھ ساتھ مغربی عزائم اور افکار کے خلاف ریمل کی الی تحریک چلائی جس نے بالآ خر کفروالحاد کے باطل نظریات کو ملیا میٹ کرکے دکھ دیا۔
کرکے دکھ دیا۔

The said the wifely of the state of the said of the wifely and

The first of the f

and the second of the second o

## مغربي نتبذيب كيمشرقي نقاد

## حواشي وحواله جات

(۱) فضل محود (بی اے) "روحِ الكبر"، مكتبه كل افتال بنيض باغ ، لا مور ، ۱۹۵۰ مس

(۲) گویا اُس عمر کی شاعری ہے کہ جب انسان کی ذہنی صلاحیتیں کمزور پڑجاتی ہیں اور اُس میں بیر قابلیت نہیں رہتی کہ وہ معروضی حالات ہے تھے نتائج اخذ کر سکے۔

(۳) علی گڑھ میگزین بس ۲۲۵

(^) Muhammad Saiq, " A History of Urdu Literature" Oxford University Press, London, 1960, P: 309.

(۵) سلیم اختر، و اکثر، "ادب اور کلیم مضمون: "کیاا کبراله آبادی ضروری ہے؟"

مكتبه عاليه الاجورين ن بص ١٢١

(٢) محدزكريا، وْاكْترْ بخواجه اكبرالية بادى تحقيقى وتنقيدى مطالعة "سنك ميل يبلي كيشنز، لا مور،١٩٨١ء، ص٩

(2) الفِناءُص•ا

(٨) طالب الله آبادي، "أكبرالله آبادي" بن س بس ١٣-٣٢

(٩) عشرت حسين، "حيات اكبر" ، برم اكبر طبع اوّل بن بن من ا

(١٠) الفِناء ص ٢٩-٥٠

(۱۱) قمرالدین احمد، بدایونی مولوی "زبرم اکبر"، انجمن ترقی اُردو، (بند) دبلی بهم ۱۹،۹ م- ۱۸- ۱۸

(۱۲) عشرت حسين "حيات اكبر" بصاك

(سا) نقوش، مخصیات نمبر، مصدوم، شاره ۵۹-۱۰ اکوبر ۱۹۵۷ مرا ۱۹۵۷ مرده

(۱۲) مامنامه وقومی زبان مراجی فروری ۱۲۵ اء مساایدا

(١٥) بحواله 'حيات اكبر' بصابح

(١٦) أكبرالدا بادى، "كليات اكبرالدا بادى (حصهوم)"، پنجاب پبلشرز، كراجي، سن جن ١٢٠

(۱۷) غلام حسین دوالفقار، ڈاکٹر،'' اُردوشاعری کاسیاس وساجی پس منظر'' مطبع جامعہ پنجاب، لاہور ۱۹۲۲ء میں ۳۸۵

(١٨) "حيات اكبر" بم ٢٢، (مضمون: "اكبراله آبادى اورحس نظامى"، ازخواجه حس نظامى)

(١٩) سيدعبدالله، ڈاکٹر،'' چند نے اور برانے شاع''، اُردوا کیڈٹی سندھ، کراچی، ١٩٢٥ء، ص١٣١

(٢٠) سيدعبدالله، واكثر، "چند في اور يران شاعر"، ص ١٩٩١

(۲۱) عشرت حسين، "حيات اكبر" بم ٣٩

(۲۲) أكبرالية بادى، "كليات أكبرالية بادئ"، (حصاول) بم ٢٢

(۲۲۳)غان اصغر حسين غال نظيرلده بيانوي، 'لسان العصرا كبرالية بادي' مكتبه گاروال، لا بور، س ن م ١٩٠

(۲۴) البرالية باوي "كليات البرالية باوي"، (حصدوم) م ١٦٠

(٢٥) الينا، (حصداول) بص ٢٦٠

(٢٦) الينا، ص ٢٥٧

(٢٤) محدا قبال، "با تك درا" ، مشموله "كليات ا قبال (اردو)" ، شيخ غلام على ايندْ سنز ، لا مور ١٩٧١ ع ١٩٠١

(۲۸) رحیم بخش شابین، 'اوراق کم گشته' ،اسلا مک پبلی کیشنز ،لا مورس ن مص ۲۲۱

(۲۹) محدرجیم دہلوی،''اکبرکےشب دروز''مِس ۲۰۹

(۳۰) محدرجم دبلوی، التركيشب دروز ، ص ۱۲۷-۱۲۷

(۱۳) أكبراله آبادي، "كليات اكبراله آبادي (حصهوم)"، پنجاب پبلشرز، كراجي، سن م ١٥١-١٥٣

(۳۲) اینایس ۱۵۳

(٣٣) جاويدا قبال، "شذرات فكرا قبال" (طبع دوم) مترجم : وْ اكْتُر افْخَارا حمد سلق

مجلس ترقی ادب، لا بهور، ۱۹۸۳ من ۱۱۳-۱۱۳

(٣٨)سيدعبدالله، واكثر، مطالعها قبال كے چند في رخ"، برم اقبال، لا مور،١٩٨٩م، ٥٠٠٠

(٣٥) أكبرالله آبادي، "كليات اكبرالله آبادي"، (حصددوم) بص٨٨

(٣٤) ايضا بي ١٥

(۲۸)الينانس ۲۷

(۳۹) محرنصير بهايون، "رفعات اكبر"، تومي كتب خانه، لا بور، ١٩١٧ء، ص٩٣

(۴۰) قمرالدین احمد، بدایونی، مولوی، "برم اکبر"، ص ۸۸

(۱۱۱) ایسنایس ۸۷

(٣٢) أكبرالية بادى، وكليات البرالية بادئ ، (حصداق ) مس

(۲۳) الصنايس ٢٠٠

(۱۳۴۷) خان اصغر حسین خان نظیر لدهیا نوی، ' اسان العصر استراله آبادی' ، ص۳۱ ا

(۵۵) قمرالدین احد، بدایونی ، مولوی ، "برزم اکبر"، ص ۸۸

(۴۲) "حيات اكبر" بم 20 (حاشيه ازخواجه سن نظامي )

(۷۷)''مقالات عبدالقادر''،مرتبه محمد حنيف شاېد مجلس ترقی ادب،لا هور،۲ ۱۹۸۱ء،ص ۱۳۷

(۴۸)خواجه محمدز کریا، دُاکٹر،''اکٹرالہ آبادی مستحقیقی وتنقیدی مطالعہ، (حاشیہ)ص۲۱

(۹۶) "مكاتيب أكبر"، حصد دوم بص ۲۹، (بنام عبد الماجد دريابادي)

(۵۰) طالب الله آبادي، "أكبرالله آبادي" بهن ص١٣٦

(۵۱) "اقبال نامه"، مجموعه مكاتب اقبال، (حصروم)، مرتبه شيخ عطاء الله ص

(۵۲) اَكْبِرَالُهُ آبادي، "كليات الكبراله آبادي"، (حصداوّل) بص ٣٨

(۵۳) محداقبال، "بال جريل" بص ۱۷۱

(۵۴)غلام حسین ذوالفقار، ڈاکٹر،''مطالعہ آگبر''،سنگ میل پہلی کیشنز ،لا ہور ۱۹۸۴ء ہم ۱۳۳۳

(۵۵)" أقبال نامه "مجموعه مكاتيب اقبال بص ٣٥-٣٥

(۵۷) مضمون:''ا قبال اور قیام یورپ'، بحواله نقوش،''ا قبال نمبر (۲)''،ش۱۲۳، دسمبر ۱۹۷۷ء

ادارەفروغ أردو، لا بور

(٥٤) اكبرالية بادى، وكليات الكبرالية بادى ، (حصيهوم) بص١١٢

(۵۸)الينا إص ۱۳۱

(٥٩) الينيا

(٢٠)ايضاً

(١١) "مقالات عبدالقادر"، مرتبه محمد حنيف شامد بس

(١٢) اكبرالله بادى، "كليات اكبرالله بادئ"، (حصداول) بص اكا

(۲۳)ایشاً، ۱۷۳)

(۲۲) الضاً

(٦۵) ''ضرب کلیم''،ا قبال کا وہ مجموعہ کلام ہے جسے انھوں نے'' اعلانِ جنگ دورِ حاضر کے خلاف'' قرار دیا ہے۔

(١٦) محمدا قبال، "ضرب كليم"، ص١٩٨/ ١٠٨

الم الم الم

# اكبر-اقبال اورمغربي نظام تعليم

اورابتری کاشکارہوئے، یہ ایک المناک داستان ہے۔ مغلیہ سلطنت کے اقتدار کاسورج ہمیشہ اورابتری کاشکارہوئے، یہ ایک المناک داستان ہے۔ مغلیہ سلطنت کے اقتدار کاسورج ہمیشہ کے لیے غروب ہوگیا۔ مسلمان ایک نو وارد قوم کے ہاتھوں غلامی کی زندگی بسر کرنے پرمجبورہو گئے ،گرسب سے بڑا المیہ یہ ہوا کہ اس عقوبت کے دور میں مسلمان کا ہلی اور بے ملی کا شکارہو گئے۔ جس کی طرف اکبرالہ آبادی نے یوں اشارہ کیا کہ:

کو سانس چل رہی ہے خوں اب نہیں جہندہ مشرق بدست مغرب ، مرده بدست زنده<sup>(۱)</sup> اقبال نے بھی اس طرزِ مل کومسوں کرتے ہوئے اپنی ایک نظم'' تن بہ تفذیر' میں کہا: تن بہ تقدیر ہے آج اُن کے عمل کا انداز تھی نہاں جن کے ارادوں میں خدا کی تقدیر<sup>(۲)</sup> گویامسلمانانِ ہند کے دل مردہ ہو گئے اور جذبے سرد پڑ گئے۔ دنیا جہال علم کے میدان میں دن رات ترقی کررہی تھی مسلمان اس ذوق وشوق سے عاری اور تہی دامن تھے اس نہایت پریشان کن صورت حال میں سرسیداحمد خال نے مسلمانوں کوعلوم وفنون کی اہمیت ے آگاہ کیا اور نہایت محنت و کاوش سے علی گڑھ کالج قائم کیا۔اس میں شک نہیں کہسرسید نیک نبیت تنے، پُرخلوص تنے مسلمانوں کی ترقی اورخوشحالی کےخواہشمند تنے، مگر سرسید کی تعلیمی یالیسی میں بچھالی خامیاں رو گئیں،جس ہے مسلمانوں میں ایک طرف انگریز سے مرعوبیت کا احساس بیدا ہوا ،اورانگریز کی تقلید کووہ اینے لیے باعث فخر شیخصے لگے تو دوسری طرف ان کی نظروں میں اپنی ساجی روایات، ثقافت، اور دین ومروت کی اہمیت وحیثیت ختم ہوکررہ گئی۔

115

چنانچدرد مل کے طور بردیو بنداور ندوہ العلماء دوا بیے ادارے قائم ہوئے جہال خالص مشرقی

اورد بنى علوم كى تدريس كااجتمام كيا كياليكن چونكه بينظام تعليم بھى ايك مكتبه وَكَركى نمائندگى كرتا

تقااس كيشهرت عام حاصل نهكر سكا\_

قومول کی تعمیروتر قی میں تعلیم کو بہت اہمیت حاصل ہے۔معاشرہ جس قدرخواندہ ہوگا، اُسی قدرمہذب، ترقی یا فتہ اور باشعور ہوگالیکن بیاسی صورت ممکن ہے جب معاشرے کا تغلیمی نظام ساجی روامات کا آئینه دار، دینی اور نقافتی اصول و تواعد کا پاسدار اور قومی وملی اُمنگوں اور احساسات کا امین ہو۔جوقوم جس نظر بیرحیات کی حامل اور پیروہوتی ہےاُس کی بقا اور تتحفظ بھی اُس کا اوّلین فرض ہوتا ہے۔نظریہ حیات کی بقا اور تتحفظ ہی کی خاطر اس بات کا اہتمام کیاجا تا ہے کہ ایک ایبانظام تعلیم وضع کیاجائے جس کے ذریعے تصورِ حیات کے سامی ، ساجی ، دینی اورفکری پہلوؤں کواس طرح انگلیسل کے ذہن وقلب میں اُ تارا جائے کہ وہ نہ صرف اسلاف کی اقد ار وروایات کی امین ہے بلکہ ان اقد ار وروایات کے مزید ابلاغ اور فروغ وارتقا کی ذمہ داری بھی اُٹھائے۔ گویاتعلیم دراصل اُس آ درش کی نمائندہ ہوتی ہے جسے کوئی قوم صدیوں اینے سینے یالتی اور ارتقائی منازل سے گزارتی ہے۔ایک اچھے نظام تعلیم کی خصوصیت بیہ ہے کہ وہ قومی شناخت کی حامل اقتدار ور دایات ، زبان اور طرزِ معاشرت کوالگی تسلول تك منتقل كرنے كے مل كوقائم و برقر ارركھتا ہے مگر بقول ڈا كٹرمحمود حسين : ''ایجھے نظام تعلیم کی عدم موجودگی میں معاشرہ اُس وسیلہ ہے محروم ہوجا تا ہے جو أس كى ميراث كامحافظ اورأس كى حيات كاضامن ہوتا ہے۔فروہو يا قوم، دونوں

کی زندگی میں ترقی کے زینے تعلیم ہی سے طے ہوتے ہیں۔"(<sup>m)</sup> ا قبال اینے مضمون'' قومی زندگی''میں قم طراز ہیں:

" قوموں کی بقا اُن کے افراد کی تعداد، اُن کے زور باز و اور اُن کے فولادی ہتھیاروں پرانحصار نہیں رکھتی بلکہ اُن کی زندگی کا دارو مداراً س کا ٹھے کی تلوار پر ہے جوقلم کے نام ہے موسوم کی جاتی ہے۔''(<sup>مہر)</sup>

تعليم كامسئله ہر دور میں ایک نازک ترین مسئلے کی صورت بحث ونظر کا موضوع رہا ہے۔اس مسکلے کی اہمیت نے ہر باشعور مفکر کواس کے بیج وٹم کے بارے میں سوپینے پر مجبور کیا ہے۔جب انگریز مندوستان پر قابض ہو گئے تو وہ اس بات سے پوری طرح آگاہ تھے کہ کی قوم پر محض سیاسی تغلب، اُس پر ممل تضرف اور فتح و کامرانی کی علامت نہیں ،اصل کارنامہ محکوم قوم کے فکروخیال اور سوچ میں تبدیلی لانے کے لیے ایک ایسانظام تعلیم متعارف کروانا ہے جو نہایت سفا کی سے محکوم قوم کو نہ صرف اُس کی تاریخ ،ساجی روایات اور فکری ونظری سرمایہ سے برگشتہ کردے بلہ حکمران طبقے کے رنگ ڈھنگ اور طرنے معاشرت کو اُس کی نظروں میں اس قدردل پذیر بنادے کہ وہ اُس کی تقلید اور نقل کو اپنے لیے باعث افتخار سمجھنا شروع کردے۔ اس مقصد کومہ نظر رکھتے ہوئے انگریزوں نے ہندوستانیوں کے لیے ایک ایسانظام تعلیم وضع کی جس کا صاف مطلب مسلمانوں کو کفروالحاد کی راہ پرڈالنا تھا۔

تاریخ کے اس اہم دوراہے پر ایک نہایت معتبر شخصیت نے قوم کی نبض پر ہاتھ رکھا۔ بیاہم شخصیت اکبرالہ آبادی کی تھی۔ اکبراسلام کے شیدائی اور اسلامی تہذیب وتدن کے نمائندہ تھے۔مشرقی تہذیب کے دلدادہ ہونے کے باعث سب سے زیادہ صدمہ اُنہیں اس بات کا تھا کہمسلمانوں میں دین اور روحانیت کو زوال آ رہا ہے۔ چنانچہ اُنھوں نے انگریزی نظام تعلیم کے غلط مقاصد ہے مسلمانوں کوآگاہ کرنے کے لیے اپنی غیر معمولی صلاحيتوں سے كام ليا۔ اكبر كے بعد ايك جامع تعليمي نظام فكر دينے والى شخصيت علامه اقبال كى ہے۔ اكبرالہ آبادى اور اقبال نے ايك بى تتم كے حالات و واقعات كاسامنا كيا، دونوں نے اپی اپی جگہ ایک ہی حقیقت کومحسوں کیا، دونوں کے دل ایک ہی چوٹ کھا کرنز ہے، دونوں کے دیاغ کا سودا ایک ہی تھا، دونوں کے لبی احساسات نے شعر کا پیکراختیار کیا اور اُنھوں نے حاکم وفت کے ایک ایک جوڑ بند پر بھر پوروار کیے، دونوں کی اساس فکراورسوج کا مرکزی نکته اسلام اور صرف اسلام تھا۔ اقبال اور اکبرالہ آبادی در دمند دل اور حساس فکر کے ما لک عصے۔لہذا اسپنے دور میں تہذیب وتدن کے اصلاحی مشن میں تعلیمی مسئلہ کی اہمیت کا أتهول نے بخوبی احساس کیا، اور اس بنیادی مسئلہ پراییے مبسوط نظریات قائم کیے۔ ڈاکٹر غلام حسين ذوالفقارر فم طرازين.

''تعلیم کامسکای ان حفرات کے بجیدہ توروفکر کاموضوع رہا ہے۔ بیالگ بات ہے کہ ایک نے قدرے ظرافت کا لحاف اوڑھ کراوردوسرے نے فکر کے پردے میں اینے خیالات کو پیش کیا۔''(۵)

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ جب بھی کسی قوم نے دوسری قوم پرفتے ونفرت کے جھنڈ کے اہرائے تو نہ صرف سیاسی تغلب حاصل کیا بلکہ ساجی لحاظ سے بھی مفتوح قوم کو نیچا دکھانے کی ہمکن کوشش کی۔انگریزوں نے جب ہندوستان پرقابض ہونے کے بعدا پنانظام تعلیم متعارف کرایا تو اس کا واحد مقصد یہ تھا کہ مقامی رعایا اپنی تہذیب و ثقافت سے منہ موڑ کر صرف اور صرف نے حاکموں اور اُن کی درآ مد شدہ تہذیبی قدروں کے گن گائے۔ گویا ہندوستانی اگر چہرنگ وسل کے لحاظ سے ہندوستانی رہیں تا ہم ذہن اور مزاج کے اعتبار سے انگریز بن جا کہیں۔

انگریز انچھی طرح جانتے تھے کہ ہندوستان میں اگر اُن کی کوئی حریف قوم ہوسکتی ہے تو وہ صرف مسلمان ہیں۔ بیا بیسے اہل دل ہیں کہ:

''جلا سکتی ہے شمع کشتہ کو موجِ نفس ان کی''(۱)
۱۸۵۷ء کا ہنگامہ فرنگیوں کو یا دتھا اور اُنہیں معلوم تھا کہ آزادی کا ولولہ اگرائی طرح مسلمانوں کے دل میں زندہ رہا تو بہت جلد ہندوستان سے بوریا بستر لیبٹنا پڑے گا۔ چنانچہ اُنھوں نے ایک جامع منصوبہ تیار کیا اورا کیک ایسانظام تعلیم مروج کیا جس کا بنیا دی مقصدیہ تھا

فکرِ عرب کو وے کے فرنگی تخیلات اسلام کو حجاز و یمن سے نکال دو اہلِ حرم سے ان کی روایات چھین لو آہو کو مرغزارِ ختن سے نکال دو(ے) نگر مزوں نہ اسی درتری ساصل کی نہ گف آلت میں دستانی حساشہ میں

لبندا انگریزوں نے سیاسی برتری حاصل کرنے کے فوراً بعد ہندوستانی معاشرت میں اپنی جڑیں مضبوط کرنے کے لیے تہذیبی بلغار کرنے کا فیصلہ کیا۔ یہ مقصد اس صورت حاصل ہوسکتا تھا کہ ہندوستان میں ایک ایبا نظام تعلیم رائج کیا جائے کہ جس سے ہندوستانیوں کے دل مقامی تہذیب و تاریخ اور روایات سے متنفر ہوکر جدید تعلیم کی" برکت" سے فرنگی انداز واطوار کی جانب ماکل ہوجا کیں۔ چنانچہ جب انگریزوں نے توب (طافت)

کے ذریعے ہندوستان پر قبضہ کرلیا تو مقامی رعایا پر تفوق و برتری حاصل کرنے کے دوسرے مرحلے کے طور پر مقامی سطح پراپنے طرز معاشرت کو عام کرنے کی غرض سے جدید نظام تعلیم کو متعارف کرانے کا بیڑہ اُٹھایا۔ اکبرالہ آبادی نے انگریزوں کی اس سازش کو کیا خوب بے نقاب کیا ہے :

توپ کھکی ، پروفیسر پنچے جب بسولا ہٹا تو رندہ ہے<sup>(۸)</sup>

جب بسولا ہٹا تو رندہ ہے (۲)

اکبرالہ آبادی نے ایک مرتبہ قمرالدین احمد بدایونی سے گفتگوکرتے ہوئے فرمایا:

"اہل مغرب ہمارے اُس تخیل کے دشن ہیں کہ" پدرم سلطان بود" ہم اب تک

نہیں بھولے، اور اس وجہ ہم کوشی میں ملانے اور بست فطرت لوگوں کوہم پر

مسلط کرنے کے دریے ہیں کہ یہ تصور ہمارے ذہنوں سے نکل جائے کہ ہم حاکم

قوم (Ruling Nation) کے افراد ہیں۔ ان کویہ خوف بھی ہے کہ اگران کی

حکومتوں کے لیے بچھ مضر ثابت ہوگا تو مسلمانوں کا بہی جذبہ ہوگا کہ" مسلم ہیں

حکومتوں کے لیے بچھ مضر ثابت ہوگا تو مسلمانوں کا بہی جذبہ ہوگا کہ" مسلم ہیں

ہم وطن ہے ماراجہاں ہمارا۔" (۹)

ہندوستان میں گورز جزل کی ایگزیکٹوکوسل کے رکن اور کمیٹی برائے تعلیم عامہ کے صدر لارڈ میکا لے (Lord Macauley) نے ایک تعلیم رپورٹ پیش کی جے کے صدر لارڈ میکا لے (Macaulay's Educational Minutes کے اس سے یاوکیا جاتا ہے۔اس رپورٹ میں میکا لے (Macauley) نے اپنا پورا زورِقلم اس موقف پرصرف کیا کہ ہندوستان کا قدیم علم وادب محض دقیانوی اور زیکار ہے، لہذا کسی بھی مقامی زبان کے بجائے انگریزی زبان اور پورٹی علوم کو ہندوستان میں نافذ کیا جائے۔دراصل میکا لے ک تعلیمی پالیسی کے بچھ مقاصد سے جس میں سب سے بڑا مقصد مقامی رعایا میں ' خوے علای' کو پختہ کرنا کھا اس دورے علای' کو پختہ کرنا کے الدرڈ میکا لے (Lord Macauley) ایٹی رپورٹ میں لکھتا ہے:

We must at present do our best to form a class who may be interpreters between us and the millions whom we govern; a class of persons; Indian in blood and

ww.iqbalkalmati.blogspot.com

مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

colour, but English in taste, in opinion, in morals and in intellect. (1.)

اقبال اورا کبرالہ آبادی دونوں نے اس نظام تعلیم کی عیاری کومسوں کیا، جس کا مقصد محکوم قوم کودین سے ہٹانا اور سے غلام پیدا کرنا تھا۔ اس فلسفہ تعلیم کی بنیاداس خیال پر تقی کہ لوگوں کی تعلیم و تربیت اس ڈھنگ سے ہوکہ وہ خود بخو دمغر بی انداز واطوارا ختیار کرتے سے جو کہ وہ خود بخو دمغر بی انداز واطوارا ختیار کرتے ہے جا کیں۔ بہی وجہ ہے کہ اکبرنے کہا:

مشرقی تو سر و جن کو کیل دیتے ہیں (۱۱)

مغربی اُس کی طبیعت کو بدل دیتے ہیں (۱۱)

ختن مرحوم کا یہ قول جھے یاد آتا ہے

دل بدل جائیں گے تعلیم بدل جانے ہے (۱۲)

اقبال نے اس نظام تعلیم کومسلمانوں کے خلاف ایک زبردست سازش قراردیا:

اور یہ اہل کلیسا کا نظام تعلیم

ایک سازش ہے فقط دین و مردت کے خلاف (۱۳)

ایک سازش ہے فقط دین و مردت کے خلاف (۱۳)

ان نظام تعلیم کی ایک بردی خامی بھی کہ اس نے تعلیم کا مقصد محض ظاہری اور مادی

فوائد کا حصول قرار دیا، اور کسی اعلیٰ اور روحانی نصب العین کو پیسرنظر انداز کر دیا۔ جدید تعلیم نوجوانوں کو نمود دنمائش کا دلدادہ ، عیش کوش ، تن آساں اور آرام طلب بنا دیا۔ اقبال کہتے ہیں

و جوانوں کو نمود و نمائش کا دلدادہ ، عیش کوش ، تن آساں اور آرام طلب بنا دیا۔ اقبال کہتے ہیں

کر نے کانام نہیں بلکہ:

ہے شاب اینے لہو کی آگ میں جلنے کا نام
سخت کوئی سے ہے تلخ زندگانی انگیں (۱۳)
وہ نوجوانوں کو کا طب کرتے ہوئے کہتے ہیں:
تیرے صوفے ہیں افرنگ، تیرے قالیں ہیں ایرانی
لہو مجھ کو زُلاتی ہے جوانوں کی تن آسانی (۱۵)

ول لرزتا ہے حریفانہ کشاکش سے ترا زندگی موت ہے کھو دیتی ہے جب ذوقِ خراش(١٦) اس کیے اقبال پیرحرم سے درخواست کرتے ہیں: اللہ رکھے تیرے جوانوں کو سلامت دے ان کو سبق خود شکنی خود نگری کا تو اِن کو سکھا خارا شگافی کے طریقے مغرب نے سکھایا آتھیں فن شیشہ گری کا(۱۷) ا كبركواس بات كابهت د كھ ہے كہ انگريزي تعليم حاصل كر كے نوجوانوں نے اپنی صع قطع توبدل بی، وه کوٹ، پتلون، بنگله، پاٺ اورصابون کے شوقین ہو گئے تا ہم ان میں وہ سخت کوشی اور توت خراش مفقو دہوگئی جوزندگی کامردانہ وارمقابلہ کرنے کے لیے ضروری ہے۔ الكبركي نظر ميں دوسروں كى محض سطى اور ظاہرى تقليد سے يجھ حاصل نہيں ہوتا۔ ضرورت اس اَمرکی ہے کہ محنت اور جہد ومل کے اُس جذیبے کی تقلید کی جائے کہ جس کے باعث كوئى قوم ترقى وسرفرازى كى منازل طے كرتى ہے۔ چنانچرا كبر كہتے ہيں: ہر چند کہ کوٹ بھی ہے پتلون بھی ہے بگلہ بھی ہے بات بھی ہے صابون بھی ہے لین ہے میں تھے سے بوچھتا ہوں ہندی یورپ کا تیری رگوں میں خون بھی ہے(۱۸)

بلكه كبريهال تك كبتے ہيں:

"ال يورب كے ساتھ ہو عمل ميں"(١٩) ا قبال معاشرتی زندگی میں ندہب کی اہمیت کے قائل ہیں۔وہ بچھتے ہیں کہ تہذیبی اقداروروایات کے لیے بنیادی سرچشمہ ندجب ہے لیکن مغربی نظام تعلیم کامدف ہی ہیہ ہے کہ غرجب کومعاشرتی زندگی ہے خارج کر کے مسلمانوں کو اُن کے دین ہے برگشتہ کردیا جائے محماحم خان اقبال كحوال ليسترم طرازين

"وه (اقبال) برملا كہتے ہيں كہ جديدتعليم في مسلم نوجوانوں كا گله بى گھوند ديا ابساس كى زبان سے نعره حق وصدافت بلند ہوتو كيے ہو؟

گلا تو گھونٹ ديا اہل مدرسہ نے ترا
کہاں سے آئے صدا لا اللہ الا اللہ "(۲۰)

اکبراس خیال کے حامل تھے کہ ند بہت تعلیم کا جزولا ینفک ہے۔ جس تعلیم سے قومی و ملی روایات اور تہذیبی و ثقافتی قدروں کی حفاظت ممکن نہ ہو، اور الی تعلیم جس کی بنیاد خدا اور اس کے رسول آلی ہے۔ اس کے رسول آلی ہے۔ کا حکامات پر نہ ہو، مسلمانوں کے حق میں سم قاتل کا درجہ رکھتی ہے۔ مولا نامحمعلی جو ہراین سوائح عمری میں رقم طرازین :

''برطانوی حکومت ندہب کے معاملے میں کمل غیر جانبدارہونے کی دی تھی،
اوراس دعویٰ کواس نے عملی جامہ یوں پہنایا کہ سرکاری مدارس سے تمام نداہب کی
تعلیم کو بڑی تختی سے خارج کر دیا .....حکومت کی طرف سے ہندوستان کی نئ
نسلوں کے لیے جس تعلیم کا انتظام کیا جارہا تھا، اس کا تمام تر نقط نظر تخریبی لحاظ
سے ''جدید'' تھا۔ یہ تعلیم طالب علم میں جسارت آمیز ہمہ دانی پیدا کرنے کا
میلان رکھتی ہے اور ....اس کے ساتھ قومی و غربی روایات ومسلمات کا احترام
میلان رکھتی ہے اور ....اس کے ساتھ قومی و غربی روایات ومسلمات کا احترام

اکبر کوسر سید (۱۸۱۵ء ۱۸۹۸ء) سے بھی اختلاف تھا کہ سرسید نے مسلم
نوجوانوں کے لیے جو تعلیمی منصوبہ مرتب کیا اُس میں روحانی قدروں کے فروغ کے لیے بہت
کم گنجائش تھی۔غالبًا سرسید کو اسلام کی حفاظت کے بجائے برصغیر کے مسلمانوں کی ترقی کی
زیادہ فکر تھی۔ یہی وجہ ہے کہ سیدسلیمان ندوی نے یہاں تک لکھ ڈالا کہناموں کے علاوہ سرسید
مسلمانوں کو ہر بات میں انگریز بنانے پر تلے ہوئے تھے۔ یہی طرز فکر اکبراللہ آبادی سے
منسوب کیا جاتا ہے۔ (۲۲) پروفیسر رشیدا حمصد لیقی لکھتے ہیں:
منسوب کیا جاتا ہے۔ (۲۲) پروفیسر رشیدا حمصد لیقی لکھتے ہیں:
منسوب کیا جاتا ہے۔ (۲۲) پروفیسر رشیدا حمد لیقی لکھتے ہیں:
منسوب کیا جاتا ہے۔ (۲۲) پروفیسر رشیدا حمد لیقی لکھتے ہیں:
منسوب کیا جاتا ہے۔ (۱کبر) سرسید سے آگد کھتے تھے اور اُن سے زیادہ دیکھتے
میروسہ کرنا چاہئے ،اور این نجات اپنی کا رناموں اپنی روایتوں اور اپنی قدروں پر
میروسہ کرنا چاہئے ،اور اپنی نجات اپنی تاش کرنا چاہئے۔ آگر کا

ینظریہ آگے چل کرمیج ٹابت ہوا۔ سرسید کاسالک' مقامات' میں کھوگیا۔ سرسید جس مغربیت کے جامی نتھے اُس نے بالآخر خود اپنے سے بناہ مانگی شروع کر دی۔ "(۲۳)

اکبر متعصب اور تنگ نظر مُلاّ نہ ہے وہ دین عقائد کو تعلیم کی اساس قرار دیے ہیں اور ان عقائد پر قائم رہتے ہوئے ہر تم کی مادی وسائنسی تعلیم کی تحصیل کے قت میں ہیں۔ اکبر سرکاری ملازم ہے اور اُس وقت جب انگریز حکومت ہندوستان میں اچھی طرح مشحکم ہو چگی تھی، وہ کسی موقع پر بھی نہ گھبرائے اور نہ اُنھوں نے حق بات کہنے میں پس و پیش کی۔ وہ خدادا وصلاحیتوں کے حامل تھے اور اُنھوں نے ہندوستان کے مسلمانوں کی تاریخ کے ایک نہایت نازک اور اہم موڑیر بہت جرائت اور بہادری کے ساتھ اپن قوم کی رہنمائی کی۔ ڈاکٹر شوکت سبزواری قم طراز ہیں:

'' اکبر کی عظمت اُن کے فکر کی عظمت میں ہے۔ اُن کے نقط نگاہ کی بلندی میں ہے۔ اُن کے نقط نگاہ کی بلندی میں ہے۔ اُن کے اُس مشن میں ہے جس نے اقبال کوجنم دیا۔ اکبر نہ ہوتے تو شاید اقبال بھی نہ ہوتے۔''(۲۳)

ایک بڑا شاعر اور مفکر کسی نظام کا زائیدہ و پروردہ نہیں ہوتا۔ وہ تقلید کے بجائے تخلیق کا قائل ہوتا ہے۔ وہ ابن الوقت بننے کے بجائے ابوالوقت بننا پہند کرتا ہے۔ جدید ۔ نظام تعلیم کے زیرِ اثر جب قوم کے اندرنقل مغرب کا شوق چرایا تو اقبال اور اکبراللہ آبادی نے اس کی شدید مخالفت کی۔ اکبر لکھتے ہیں:

کیا کہوں اس کو میں بدیختی نیشن کے سوا

اس کو آتا نہیں اب بچھ آمیلیشن کے سوا(۲۵)

نقل مغرب میں جو چھوڑی ایشیا نے اپنی اصل

گھٹ گئی شان عرب حسن عجم جاتا رہا(۲۲)

ہوشیار رہ کے پڑھنا اس جال میں نہ پڑنا

ہوشیار رہ نے پڑھنا اس جال میں نہ پڑنا

ہورپ نے پر کہا ہے، پورپ نے وہ کہا ہے(۲۷)

ا قبال لکھتے ہیں: .

یخته افکار کہاں ڈھونڈنے جائے کوئی اس زمانے کی ہوا رکھتی ہے ہر چیز کو خام مدرسہ عقل کو آزاد تو کرتا ہے مگر چھوڑ جاتا ہے خیالات کو بے ربط ونظام(۲۸) خوش تو ہیں ہم بھی جوانوں کی ترقی ہے گر لب خندال سے نکل جاتی ہے فریاد بھی ساتھ ہم مجھتے ہے کہ لائے گی فراغت تعلیم كيا خبر تھى چلا آئے گا الحاد بھى ساتھ(٢٩) گرچہ کمتب کا جوال زندہ نظر آتا ہے مردہ ہے ، مانگ کے لایا ہے فرنگی کا نفس(۲۰) آه کمتنب کا جوان گرم خول ساحر افرنگ کا صید زبول(۱۳۱) ا قبال اینے مقالہ''ملت بیضایرا یک عمرانی نظر'' میں قم طراز ہیں: مجھےرہ رہ کربیدرنج وہ تجربہ ہوا ہے کہ سلمان طالب علم اپنی قوم کے عمرانی ، اخلاقی اور سیای تصورات سے نابلد ہے۔ روحانی طور پر بمزلہ ایک بے جان لاش کے ہے ہے اور اگر موجودہ صورت حال اور بیس سال قائم رہی تو وہ اسلامی روح جوقد يم اسلامي تهذيب كے چندعلم بردارول كے فرسودہ قالب ميں ابھى تك زندہ ہے، ہمارے جماعت كے جسم سے بالكل ہى نكل جائے گا۔ اور وہ لوگ جفول نے تعلیم کا بیاصل الا صول قائم کیا تھا کہ ہرمسلمان بچہ کی تعلیم کا آغاز قرآن مجيد كي تعليم سه مونا جاسيه وه مارك مقابله من ماري قوم كى ماہیت ونوعیت ہے زیادہ یا خریتے "(۳۲)

فرنگی نظام تعلیم سے متعلق اقبال اور اکبر کے تعلیمی نظریات واضح اور صاف ہیں۔

ان دونوں حضرات نے انگریز اورانگریزی نظام تعلیم کا بخوبی جائزہ لیا، اسے پر کھا، ٹولا اور پھر
اپنی قوم کواس کے مضرائر اسے ہے گاہ کیا۔ اُنھوں نے محسوس کیا کہ انگریزی تعلیم کے باعث مسلمان اپنی روایات اور تاریخ و تدن سے باغی ہورہے ہیں۔ اسپنہ ماضی کو بھول کر افرنگی مازش کا شکار ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ ہے کہ نو جوانوں میں احساس کمتری اور اُن کے مزاجوں میں سطحیت پیدا ہوگئی ہے۔ ان کی آئکھیں مغربی تہذیب کی چکا چوند سے خیرہ ہوگئی ہیں اور انہوں نے اپنی فطری آزادہ روی چھوڑ کر غلامی اختیار کرلی ہے۔ اقبال اور اکبر کے تعلیمی نظریات مسلمان قوم کے غلامی کے زخموں پر داروکی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان دونوں حضرات نظریات مسلمان و م کے غلامی کے زخموں پر داروکی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان دونوں حضرات نظریات مسلمان و م کے خلامی کے زخموں پر داروکی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان دونوں حضرات نظریات مسلمانوں کو جدید تعلیم کے نتائج وعواقب سے آگاہ کیا اور تھے رہنمائی بہم پہنچائی۔ اکبر کہتے ہیں:

تعلیم جدید ہے ہوا کیا حاصل
ہاں کفر کے ساتھ جنگجوئی نہ رہی (۳۳)
اقبال این مخصوص فلسفیانہ انداز میں مغربی نظام تعلیم کا کیا چھے کھول کرقوم کے سامنے رکھتے ہیں۔ وہ چونکہ خود 'دمثل خلیل'' جدید تعلیم کی آگ میں سے ہوکر نکلے تھے لہذا انہیں اس نظام تعلیم کے ایک ایک پہلو سے پوری واقفیت تھی۔ اقبال چاہتے تھے کہ تعلیم الی ہونی جانے وکامیانی کا بھی جونی جانے وکامیانی کا بھی

باعث ہو۔ چنانچہا قبال کہتے ہیں: ''یورپ میں تعلیم کا خالصتاً دنیوی طریق بڑے تناہی آمیز نبائج پیدا کرنے کا موجب ہوا ہے ۔ میں نہیں جاہتا کہ میرا ملک بھی ان تجربات ہے دوجار ہو''(۱۳۲۲)

ا قبال تعلیمی میدان میں وسیج تجربه اور نظام تعلیم سے متعلق مبسوط خیالات رکھتے تھے۔وہ خود کہتے ہیں:

"آئ کل کی طالب علمان زندگی سے چونکہ گذشتہ دس بارہ سال کی مت میں مجھے سابقہ بڑتا رہا ہوں جس کو غد ہب سابقہ بڑتا رہا ہوں جس کو غد ہب سابقہ بڑتا رہا ہوں جس کو غذ ہب سے قریب کا تعلق ہے۔ لہذا میں اس بات کا تھوڑا بہت استحقاق رکھتا ہوں کہ

میری باتیں تی جائیں۔''(۳۵) ڈاکٹر فرمان فنچ یوری کابیان ہے کہ:

''اپنے عہد کے نظام ِ تعلیم پرا قبال کا بڑا اعتراض میر بھی ہے کہ دہ لادین اور بے یقینی کے خیالات کو ہوادیتا ہے۔''(۳۲)

اقبال کے نزدیک تعلیم کا مقصد محض معلومات کی ترسیل نہیں بلکہ اسلامی نظریہ حیات اور کلچرکا فروغ وابلاغ اس کا بنیادی مقصد ہے۔عبیداللدفاروقی لکھتے ہیں:

Education, according to Iqbal, is a means to an end and not an end itself. The end of education being Islamic ideology and culture. (72)

اقبال اس بات پر رنجیدگی کا ظہار کرتے ہیں کہ جدید نظام تعلیم سے فارغ التحصیل نوجوان اسلام کے سپاہی بننے کے بجائے مغرب زدگی کا شکار نظر آتے ہیں۔

آ ہ! کتب کا جوانِ گرم خوں ساحِ افرنگ کا صیدِ زبوں (۲۸)

ماحِ افرنگ کا صیدِ زبوں (۲۸)

اکبر کو افسوں ہے کہ اسلامی تعلیمات جو ہمارے لیے بنیادی حیثیت رکھتی ہیں، مسلمان فدا اور رسول کا نام تک مسلمان فدا اور رسول کا نام تک بھول گئے ہیں:

دین کی اُلفت ان کے داوں سے پوں ہی گرمٹی
مسلم اُٹھ جائیں گے رہ جائے گی یونیورٹی(۲۹)
تعلیم جھوں نے پائی ہے وہ بدتو نہیں ہیں بے حس ہیں
دعوے جو ہیں رسم و مذہب کے سب اُن کے یہاں ڈسمس ہیں (۲۰۰)
نام اللہ و رسول تعلیقہ اب تو میں سنتا ہوں کم
پہلے رائج شے یہ الفاظ مسلمانوں میں (۲۰۰)

طریق مغربی کی کیا یہی روش ضمیری ہے
خدا کو بھول جانا اور محوِ ماسوا ہونا(۲۲)
مولانا عبدالمماجد دریا بادی، اکبر الد آبادی پراپنے ایک مقالے ہیں ''اخلاق و
معاشرت'' کے عوان کے تحت ہے دین مغربی نظام تعلیم پر تقید کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

دخیالِ عقبٰی و آخرت کے لیے اس تعلیم کے نصاب میں کوئی جگر نہیں ، نصابی تعلیم
کافلہ فیدااور رسول کے اعتقاد سے نا آشا، اس کا سائنس مادیات کے اُوپر پچھ
دیکھنے سے اندھا، اس کی حکمت میں جنت و دوز خ، حور و ملک کا وجود عنقا۔ اس
پوھائی لکھائی کے نتیج جو نکلنے تھے، نکل کر رہے۔ ان پر برہم ہونا، اور ساتھ ہی
اس نظام کی تائید کیے جانا تو گویا بہ چا ہنا ہے کہ آگ پیدا ہو ایکن اس میں جلانے
کی قوت نہ ہو، پائی کا وجود ہولیکن وہ کی شے کوتر نہ کر سکے۔ آفاب نکل آئے
لین کوئی شے اُس سے منور نہ ہونے پائے۔ اکبر کی شخیص میں بھی نظام تعلیم تو
ہمن نے اہتری ہمارے اخلاق میں ، معاشرت میں ، ند جب میں بیدا کر رکھی

اک علم تو ہے بت بینے کا، اک علم ہے حق پر مننے کا اس علم میں ماہر کون کرے اس علم کی سب دیتے ہیں سند، اُس علم میں ماہر کون کرے ای حقیقت کی ترجمانی ایک دوسرے وزن وقافیہ میں:

مسٹر نقلی کو عقبی میں سزا کیسی ملی؟
شرح اس کی نامناسب ہے، ملی جیسی ملی
اُس نے بھی لیکن ادب سے کر دیا یہ التماس
عیارہ کیا تھا اے خدا تعلیم ہی ایسی ملی''(۳۳)
ڈاکٹرمجم صادق ،حضرت اکبرالہ آبادی کے حوالے سے لکھتے ہیں:
No doubt, secular education, the persist

of rank and position are natural impulses, but they must be subordinated to inner perfection. They have little value when www.iqbalkalmati.blogspot.com

## مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

divorced from morality; when they do not help to form a beautiful character. He writes:

گر جیب میں زر نہیں تو راحت بھی نہیں
ہازو میں سکت نہیں تو عزت بھی نہیں
گر علم نہیں تو زور و زر ہے بیار
مدہب جو نہیں تو آدمیت بھی نہیں،(ہم)
مولوی قمر الدین بدایونی نے اپنی کتاب '' برم اکبر'' میں ایک واقعہ درج کیا ہے
جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مغربی حکمتِ تعلیم نے نوجوانوں کو دنیوی علوم کا ماہر تو بنا دیا تا ہم
عملی لحاظ سے دین و مذہب سے اُن کا کوئی تعلق نہ رہا۔ ایک روز جب مولوی قمر الدین، اکبر
کے ہاں حاضر تھے تو دوران گفتگو میں اکبر الدی بادی نے:

''فرمایا: ایک دن ایک مسلمان گریجویٹ تشریف لائے۔ اُن کی لیافت، تاریخی واقفیت اور گفتگو ہے بہت جی خوش ہوا۔ اتنے میں حافظ صاحب نے مغرب کی اُؤ ان دی۔ اُؤ ان منتے ہی بیصاحب ہو لے، اب میں اجازت چاہتا ہوں۔ سب اُؤ ان دی۔ اُؤ ان منتے ہی بیصاحب ہو لے، اب میں اجازت چاہتا ہوں۔ سب لوگ مصلے کی طرف بڑھے اور وہ صاحب دروازے کی طرف میں جبرت میں رہ گیا۔ قال اور حال میں اتنافرق ہے۔ میں نے اس پر کہا ہے:

دل میں خاک اُڑتی ہے خالی لہجہ و لب دیکھیے نرہب اب رخصت ہے، بس تاریخ نرہب دیکھیے''(۵۹) اقبال اور اکبر دونوں سیچے اور راسخ العقیدہ مسلمان تھے۔وہ کسی طرح یہ گوارانہیں کرتے کہ اُن کی قوم کسی ایسے نظام تعلیم کا شکار ہوجائے،جس کے نتیجے میں کوئی اُن پر یوں طعنہ زنی کرسکے:

میں نے اے میر سیاہ تیری سیاہ دیکھی ہے قل مواللہ کی شمشیر سے خالی ہے نیام (۳۶) چنانچہ قبل مغربی تعلق کہتے ہیں:

اس سرور میں پوشیدہ موت بھی ہے تری میں تیرے بدن میں گر سوزِ لا اللہ نہیں (کے) فاکٹر سیدعبداللہ لکھتے ہیں: واکٹر سیدعبداللہ لکھتے ہیں:

lqbal has condemned the West and the western type of education invogue in Indo-Pakistan sub-continent, mainly on the ground that it is too much secular. (^^)

مغربی نظام تعلیم نے نئی نسل کو بے راہر واور بے اوب بنا دیا:

تعلیم کا مقصد انسان کے اخلاق و کردار میں بہتری پیدا کرنا اور اُس کی عادات
کوسنوارنا اور کھارنا ہے۔ تعلیم یافتہ انسان اچھے بُرے میں تمیز کرسکتا ہے اور کسی سے ملتے
وقت یا معاملہ کرتے وقت حفظ مراتب کا خیال رکھتا ہے۔ ایسے شخص کے کردار کی شائنگل
اُس کی شخصیت میں حسن بیدا کر دیت ہے۔ ہرکوئی اُسے عزت واحترام کی نگاہ سے دیکھتا
ہے، اُس سے متاثر ہوتا اور اثر قبول کرتا ہے۔ اس کی باتوں میں شیرینی اور تا نیر ہوتی ہے۔
۔ وہ ہرایک کا ادب اور احترام کرتا ہے کیونکہ:

"دب پہلا قرینہ ہے محبت کے قرینوں میں"(دم)

لیکن اقبال اور اکبر کواس بات کا صدافسوں ہے کہ مغربی نظام تعلیم سے فارغ

التحصیل ہونے والے لوگوں میں ادب واحترام یا حفظ مراتب کا ذرہ برابر بھی خیال نہیں۔ اور

تو اور یہ لوگ اپنے اسا تذہ تک کی عزت کرنا گوارانہیں کرتے۔ اقبال کواس بات کا نہایت

افسوں ہے کہ فرنگی نظام تعلیم نے نئی سل کو بے ادب بنا دیا ہے۔ چنا نچہ وہ کہتے ہیں:

تقے وہ بھی ون کہ خدمتِ اُستاد کے عوض

ول چاہتا تھا کہ ہدیہ ول پیش کیجئے

دمانہ بدلا ایسا کہ لڑکا پس از سبق

زمانہ بدلا ایسا کہ لڑکا پس از سبق

کہتا ہے ماسر سے کہ " بیل " پیش سیجے (۵۰)

اکبرکوبھی مغربی تعلیم پریہی اعتراض ہے کہ اس تعلیم نے نوجوان طبقہ کے دلوں میں بزرگوں کا احترام ختم کر کے بے راہروی کوفروغ دیا ہے۔ اکبراس قومی المیہ کا اظہاراس طرح کرتے ہیں:

مغربی تعلیم سے دل ایشیا کا ہے ملول
کر دیا خلقت کو اس نے بے تمیز و بے اصول
جو کرے اصلاح اس کی مداح کا ہے مستحق
ادر باتوں کو بظاہر میں سمجھتا ہوں فضول (۵۱)
اقبال کہتے ہیں:

نوجوانے را چوں بینم بے ادب روزے من تاریک می گردد چوں شب(۵۲)
"جب بیں نوجوان کو بے ادب دیکھا ہوں ، تو میرے دن رات کی طرح تاریک ہوجاتے ہیں۔"

اقبال سجھتے ہیں کہ جدید تعلیم نے نوجوانوں کو شیخی خور بنادیا ہے:

تعلیم مغربی ہے بہت جرائت آفریں
پہلا سبق ہے بیٹھ کیے کالج میں مار ڈینگ (۵۳)

اکبرکا خیال ہے کہ بچوں کے ہاتھ سے ایسی کتابیں چھین لینی جاہئیں جو بزرگوں کا
ادب اور دشتوں کا احترام کرنانہ سکھا کیں:

ہم الی کل کتابیں قابلِ صبطی سیجھتے ہیں (۵۳) کہ جن کو پڑھ کر بیٹے باپ کو خطی سیجھتے ہیں (۵۳) اکبراس بات پر جیرت کا اظہار کرتے ہیں کہ بید نیا نظام تعلیم کس قتم کا ہے کہ جس سے فارغ انتھیل لوگ بادہ فروشوں سے دوئتی اور بزرگوں سے عداوت کو تہذیب کی علامت قرار دیتے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ وہ تہذیب کی نمایندگی کا حق ادا کر دہے ہیں: بزرگوں سے عداوت، دوئی بادہ فروشوں سے اور اس پر مدمی تہذیب کے بن کر اکڑتے ہیں (۵۵)
اور اس پر مدمی تہذیب کے بن کر اکڑتے ہیں دوہ فرے اکٹر کے خیال میں دراصل نئ سل کے لوگ نادان ہیں اور غفلت میں ڈو بے ہوئے ہیں۔ انھیں یہ بھی ہوش نہیں ہے کہ وہ غیروں کے آلہ کار بنے ہوئے ہیں اور عزت وذلت کے معیار فراموش کر بچے ہیں:

ریطفل ناداں ،غربی غفلت ، ہوائے ذلت میں تن رہے ہیں سی میں میں اس میں اس

جد بدمغر في تعليم اورخود شناس<u>.</u>

تعلیم کاصل مقصدانیان کی داخلی زندگی کی اصلاح وتربیت اورتعمیر کرداروسیرت بهداسلامی تعلیمات کا پہلا اور بنیا دی اصول خودشنا می اورخود آگائی حاصل کرنا ہے، کیکن مغربی نظام تعلیم میں صرف مادی اور دنیوی پہلوکو مدِنظر رکھا گیا اور انسان کی روحانی اور داخلی زندگی کوسنوار نے کی طرف کوئی توجہ نہ دی گئی مغربی نظام میں ایسی کوئی خوبی نہ تھی جو انسان کی قلب ما ہیں اور وحانی اصلاح کر کے اُس کے اندر هظ خودی کا سامان کرتا ، انسان کو کا کنات میں اُس کے جو مقام ومر ہے ہے آشنا کرتا اور اُس کے اندر تو حید علم ، عشق ، بلند ہمتی ، پاک دامنی ، فقر ، رواداری ، درویتی اور صبر وقناعت جیسی صفات پیدا کرتا ۔ اقبال ایسی تعلیم کے تن میں ہیں جوخودی کی تربیت کر ہے، اسے استحکام بخشے ، انسان کو کا کنات میں اُس کے اُس بلندم ہے ہے آگاہ کر ہے ، جس کی وجہ سے وہ انٹرف المخلوقات ہے ، اور جوتعلیم ایسا نہ کر ہے ، اور جوتعلیم ایسا نہ کہ کے اُس بلندم ہے ۔ آگاہ کر ہے ، جس کی وجہ سے وہ انٹرف المخلوقات ہے ، اور جوتعلیم ایسا نہ کر ہے ، وہ بیکار اور نقصان دہ ہے :

علم میں دولت بھی ہے، قدرت بھی ہے، لذت بھی ہے

ایک مشکل ہے کہ ہاتھ آتا نہیں اپنا سراغ

الل دائش عام ہیں کم باب ہیں اہل نظر
کیا تعب ہے کہ خالی رہ گیا تیرا اباغ(۵۵)

گرال بہا ہے تو حفظِ خودی ہے ہے ورنہ

گرر میں آب گرر کے سوا کچھ اور نہیں(۵۸)

تری زندگی ای ہے، تری آبرہ ای ہے

جو ربی خودی تو شاہی نہ ربی تو روسابی(۵۹)

تعلیم کے تیزاب میں ڈال اس خودی کو

ہو جائے ملائم تو جدهر چاہے اُدهر پھیر(۲۰)

اکبرالدآ بادی بھی تعلیم کا مقصد خود شناسی اور خود آگاہی بی قرار دیتے ہیں کیونکہ

ال کے بغیرانسان اُن اسرار ورموز ہے آگابی حاصل نہیں کرسکا کہ جنہیں واکرنے کے لیے

اس کے بغیرانسان اُن اسرار ورموز ہے آگابی حاصل نہیں کرسکا کہ جنہیں واکرنے کے لیے

اسے اس کا نئات میں بھیجا گیا ہے۔ انسان اس کا نئات کا دلہا ہے اور کا نئات اُس کے لیے

مقام تخیر ہے جہاں وہ اپنی بے پناہ صلاحیتوں سے کام لے کراپئی اشرفیت کومنواسکا ہے۔

سیدار شاد حسین نقوی لکھتے ہیں:

''اکبرنے اس بہت بڑے فلا کو صوب کیا اور قوم کی توجا پی تعلیمی اساس کے اس
گرال قدر پہلو کی طرف دلائی۔ خود آگائی اور خود شناسی اُن کے نزدیک صرف
د نیو کی ترقی کارازئی نہ تھا بلکہ وجدانِ حقیقی اور معرفت اللی کازید بھی تھی:

ہم شوق ہے کالئے میں پھلو، پارک میں کھیلو
جائز ہے غیاروں میں اُڑو، چرخ پہ جھولو
بس ایک شخن بندہ عاجز کا رہے یاد
اللہ کو اور اپنی حقیقت کو نہ بھولو'(۱۱)
اللہ کو اور اپنی حقیقت کو نہ بھولو'(۱۱)
مرکا خیال بالکل صحیح ہے کہ خود شناسی نہ صرف دنیوی فلاح و ترقی کے لیے
ضروری ہے بلکہ اس کے لیے ہمیں خدا کے سامنے بھی جوابدہ ہونا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جو
صلاحیتیں اور کمالات انسان کے اندر رکھے ہیں اس لیے نہیں ہیں کہ وہ برکار ہیں۔ انسان کا
ملاحیتیں اور کمالات انسان کے اندر رکھے ہیں اس لیے نہیں ہیں کہ وہ برکار ہیں۔ انسان کا
فرض ہے کہ وہ اپنی ذات کا بغور جائزہ لے اور اُن صلاحیتوں سے آگاہ ہو جو اللہ نے اُس کی
فطرت میں ودیعت کی ہیں۔ صرف اور صرف ای صورت میں ستاروں پر کمند ڈال کر کا کنا ت کو

ایی مرضی کے موافق بناسکتا ہے۔

بی رس کے دی کا احساس و شعور عرفانِ اللی سے دابستہ ہے۔ اقبال کلمہ تو حید لیعنی لا اللہ الا اللہ اللہ اللہ کوخودی کا سرتر نہاں قرار دیتے ہیں۔ اقبال کے نزدیک تعلیم انسان کے اندرخود آگہی کا جذبہ اس صورت بیدار کرسکتی ہے کہ جب اس میں'' جوہر لا اللہ'' کی رش موجود ہو۔ چنانچہ اقبال کہتے ہیں کہ:

سرشت میں ہو لا اللہ تو کیا خوف تعلیم ہو گو فرنگیانہ(۲۲)

لا الله الا الله کی حیثیت ایسے جوہر حیات کی ہے جس سے انسان کی شخصیت جگمگا اُٹھتی ہے اور اُس کی خارجی اور باطنی زندگی میں ایک چمک بیدا ہو جاتی ہے۔ انگریز کی تعلیم نے بددین سائنس اور فلفے کی تعلیم سے انسان کے باطن میں جوز ہر گھولا ، اس سے اس کا اندرون چنگیز سے بھی تاریک تر اور بنورہوگیا۔ حافظ وسعدی کے جھوم جھوم کر اشعار پڑھنے والے لئن واپنرومل کے شیدا ہوگئے۔ دراصل ان کے اندرانگریزی جن واخل ہوگیا، جس فال کے دان کے دل ود ماغ پر قبضہ کرلیا، جس سے روح مردہ ہوگئی اورعقا کدمتزلزل۔

غزالی و رومی کی بھلا کون سنے گا محفل میں حجیڑا نغمہ اسپنسر و مِل ہے<sup>(۱۳)</sup>

دلوں یہ مارتے جاتے ہیں جھایہ تعلسپیر ردھوگے حضرت سعدی کی بوستاں کب تک (۱۲۳)

فخربیہ میں نے جو اشعار پڑھے سعدی کے فخربیہ آپ سانے لگے لظم ملنن فخربیہ آپ سانے کے معدی تو مین سے میرے اے دوست

آپ کے کون سے ملٹن ہے سنوں قبلہ من (۱۵)

اكبرالية بادى اس كورانة تقليد كوخودى اور انفراديت كيليزبر قاتل بجهة بي اور

کہتے ہیں۔

آگاہ ہوں معنی خوش اقبالی ہے واقف ہوں رہنبہ عالی سے واقف ہوں رہنبہ عالی سے شرطیں عزت کی اور ہیں اکبر شرطیں عزت کی اور ہیں اکبر جاتا نہیں کام صرف نقالی ہے(۲۲)

## تعلیم نسواں:

تعلیم نسوال کا مسئلہ ہر دور میں مفکرین کی فکر کا مرکز رہا ہے۔اس میں دو مکتبہ ہائے فکر سامنے آتے ہیں۔ کچھلوگ تعلیم نسوال کی اس حد تک و کالت کرتے ہیں کہ اس سلسلے میں کسی قیدو بند کو خاطر میں نہیں لاتے ، جبکہ کچھلوگوں کا خیال ہے کہ:

تعلیم لڑکیوں کی ضروری تو ہے گر خاتونِ خانہ ہوں وہ سبھا کی پری نہ ہوں(۱۷) اقبال اورا کبر دونوں نے تعلیم نسوال سے متعلق اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے اور حسب معمول اس معاملے میں بھی ان دونوں حضرات کی فکر یکساں اور ہم آ ہنگ ہے۔ اقبال اورا کبر دونوں اس بات کے قائل ہیں کہ:

"وجود زن سے ہے تصویر کائنات میں رنگ "(۱۸)

چنانچە:

''لڑکی جو بے پڑھی ہو تو وہ بے شعور ہے''(۱۹) اسلام میں مردول کی طرح عورتوں کے لیے بھی تعلیم حاصل کرنا خروری ہی نہیں بلکہ فرض قرار دیا گیا ہے۔ بقول اقبال:

"مرد کی تعلیم صرف ایک فرد واحد کی تعلیم ہے مگر عورت کو تعلیم دینا حقیقت میں تمام خاندان کو تعلیم وینا ہے۔ ونیامیں کوئی قوم ترقی نہیں کرسکتی اگر اس قوم کا آوھا حصہ جاہل مطلق رہ جائے۔ "(۷۰)

معاشرے کی سب سے پہلی اکائی خاندان ہے اور خاندان میں مرکزی حیثیت "مال" کو حاصل ہے۔خاندان میں بچوں کی ابتدائی تعلیم کی تمام تر ذمہ داری والدہ کی ہوتی

ہے۔ الی صورت حال میں اس ذمہ داری کو کما حقہ انجام دینے کے لیے ضروری ہے کہ عورتوں کو کو تعام دینے کے لیے ضروری ہے کہ عورتوں کوزیورِ تعلیم سے آراستہ کیا جائے۔

ہمارے ہاں مشرقی عورت کا تصور ہمیشہ سے یہی رہا ہے کہ وہ پابندِ صوم وصلوق ،
باعضمت ،سلیقہ شعار ، با پر دہ اور خانہ شین ہولیکن مغرب کے نزد یک عورت کی عزت کا معیار یہ نہیں ۔مغرب میں عورت کا کردار گھر میں ''خاتونِ خانہ'' کا نہیں بلکہ شوخی و نزاکت سے مجر پور، زرق برق لباس پہنے کلبوں ،سینماؤں ، پارکوں اور ہوٹلوں میں ناز وا دادکھاتی ''مس'' اور''لیڈی' کا ہے۔ا کبرنے کی جگہ اپنے اشعار میں اس لیڈی کا چہرہ دکھایا ہے:

جُمُگاتے ہوٹلوں کا با کے نظارہ کرو

سوپ و کاری کے مزے لو، چھوڑ کے پخی و آش

لیڈیوں نے مل کے دیکھو ان کے انداز و طریق

بال میں ناچو کلب میں جا کے کھیلو اُن سے تاش

سامنے تصیں لیڈیاں زہرہ وش جادو نظر

سامنے تصیں لیڈیاں زہرہ وش جادو نظر

یاں جُوائی کی امنگ اور اُن کو عاشق کی تلاش

اُس کی چتون سحر آگیں، اُس کی باتیں داربا

عیال اُس کی فتنہ خیز، اُس کی نگاہیں برق پاش (اے)

عیال اُس کی فتنہ خیز، اُس کی نگاہیں برق پاش (اے)

اُکبر کی فظم ''برقی کلیسا'' میں بھی مغربی تہذیب کی دلدادہ خواتین کی بردی دکش

تصور پیش کی گئی ہے۔ملاحظہ مو:

زلف پیچاں میں وہ سے دھی کہ بلائیں بھی مرید قدر رعنا میں وہ چم خم کہ قیامت بھی شہید! آنکھیں وہ فقنہ دوراں کہ گہگار کریں گال وہ صح درخثال کہ مکک پیار کریں گال وہ صح درخثال کہ مکک پیار کریں دکشی جال میں ایسی کہ ستارے رک جائیں مرشی ناز میں ایسی کہ گورز جھک جائیں مرشی ناز میں ایسی کہ گورز جھک جائیں

آتشِ حسن سے تقویٰ کو جلانے والی بجلیاں لطف تبسم سے گرانے والی پہلوئے حسن بیاں شوخی تقریر میں غرق ترکی و مصر و فلسطین کے حالات میں برق(۲۲) بيه بين وه خواتين جومغر بي تهذيب مين Ideal كا درجه ركفتي بين، اورمغر بي تعليم و تربیت کاانتهائے مقصود بھی الیی مِس اورلیڈی ہے جو پیلک میں جا کرتنی رہے، بیباک ویے حیا ہوا در مردول کے ساتھ اختلاط اینے لیے باعث فخر سمجھے۔ اکبرنے کیا خوب کہا: گو وه کھاتے پڑنگ اور کیک ہیں پھر بھی سیدھے ہیں نہایت نیک ہیں جب میں کہتا ہوں کہ گیو می کس ڈر سر جھکا کر کہتے ہو می طیک ہیں(۲۳) ہم ریش وکھاتے ہیں کہ اسلام کو ویکھو مِس زلف دکھاتی ہیں کہ اِس لام کو دیکھو(سے) انگریزوں نے ہندوستان میں جونظام تعلیم رائج کیا اس کا مقصد دین ہے ہے بہرہ ہشرم وحیا کی عدواورشیوہ مغرب کی پرستارخوا تین پیدا کرنا تھا تا کہنی سل ایسے ہاتھوں میں پرورش پائے کہ آ کے چل کروہ مغربی حاکموں کی بے دام غلام اور و فا دار ٹابت ہوسکے۔

ا قبال اورا كبردونول كے كلام كا بغور مطالعه كرنے سے بير بات متبادر ہوتی ہے كه وہ تورتوں كو جدیدمغربی تعلیم دلانے کے حق میں نہیں جو اُن کی نسوانیت اور جذبہ امومت کی قاتل ہو۔ ا قبال رقم طراز بین:

> تہذیب فرنگ ہے اگر مرگ اُمومت ہے حضرت انبال کے لیے اس کا تمر موت جس علم کی تاثیر سے زن ہوتی ہے نازن کہتے ہیں ای علم کو ارباب نظر موت

بگانہ رہے وین سے اگر مدرسہ زن عشق و محبت کے لیے علم و ہنر موت (۵۵)

عامدہ جبکی نہ تھی انگلش سے جب برگانہ تھی اب ہے شمع محفل پہلے چراغِ خانہ تھی(۲۷) تعلیم کی خرابی سے ہوگی پرست بی بی، پلک بیند لیڈی(۵۷) تعلیم دختراں سے سے امید ہے ضرور ناہے "داہن" خوش سے خود اپنی برات میں(۵۸) ترتی کی نئی راہیں زیر آسال تکلیں میاں مجد نے نکے، حرم سے بیبیاں نکلیں(۲۹)

اورا قبال كهتي بين:

ربی بین انگریزی وصوند کی توم نے فلاح کی راہ بپيشِ وضع مشرق کو جانتے ہیں گناہ(۸۰)

ان اشعارے بیظا ہر ہے کہ اقبال اور اکبر عورتوں کوجدید مغربی تعلیم کے بجائے اُن کی نسوانی فرمہ دار یوں کے پیش نظر کسی اور شم کی تعلیم دلانے کے حق میں ہیں۔ یہی وجہ ہے كرا قبال عورتوں اور مردوں كے ليے مكساں نصاب تعليم كيجي حق ميں نہيں ہيں بلكہ عورتوں کے لیے علیحدہ اور مخصوص نصاب تعلیم کی ضرورت کومسوس کرتے ہیں۔ اقبال فرماتے ہیں کہ " ہارے نکتہ آموز ابھی تک اندھیرے میں راستہ ٹولتے پھرتے ہیں۔ اُنھوں نے ابھی تک ہماری لڑ کیوں کے لیے کوئی خاص نصاب تعلیم عین ومرتب نہیں کیا اوران میں سے بعض بزرگوں کی آئیسی تو مغربی تصورات کی روشنی سے چندھیا

www.iqbalkalmati.blogspot.com

## مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

گنی ہیں۔''(۸۱)

ا قبال مغربی نظام تعلیم کے برعکس عورتوں کے لیے خالص مذہبی تعلیم اور خانہ داری اُمور سے متعلق تعلیم کو بنیادی حیثیت دیتے ہیں۔ بقول اقبال:

" عورت کے دل و دماغ کو مذہبی تخیل کے ساتھ ایک خاص مناسبت ہے، لہذا قوی ہت کی مسلسل بقا کے لیے یہ بات نہایت ضروری ہے کہ ہم اپنی عورتوں کو ابتداء میں شعیرہ مذہبی تعلیم سے فارغ ہو پیکس تو اُن کو ابتداء میں شعیرہ مذہبی تعلیم سے فارغ ہو پیکس تو اُن کو اسلامی تاریخ ہفتم مذہبی فائد داری اور علم اصول حفظ صحت پڑھایا جائے۔ اس سالامی تاریخ ہفتم مذہبی فائد داری اور علم اصول حفظ صحت پڑھایا جائے۔ اس سے ان کی دماغی قابلیتیں اس حد تک نشو و نمایا جا کیں گی کہ وہ اپنے شوہروں سے تادلہ خیالات کرسکیں گی اور امومت کے وہ فرائض خوش اسلو بی سے انجام دے تادلہ خیالات کرسکیں گی اور امومت کے وہ فرائض خوش اسلو بی سے انجام دے سکیں گی جومیری دائے میں عورت کے فرائض اولین ہیں۔ "(۸۲)

اقبال کے خیال میں عورتوں کوایسے علوم کی تعلیم دی جائے جن ہے اُن کی نسوانی صلاحیتوں کو جلا ملے اور وہ اپنے فرائض زوجیت اور حقِ امومت کو بحسن و کمال انجام دے سکیس ۔ اگرالہ آبادی بھی مغربی تعلیم کے بجائے عورتوں کے لیے اسلامی اور مشرقی علوم کی سخصیل ضروری قرارد ہے ہیں:

تعلیم عورتوں کو بھی دینی ضرور ہے

لاکی جو بے پڑھی ہو تو وہ بے شعور ہے (۱۳)

لیکن ضرور ہے کہ مناسب ہو تربیت
جس سے برادری میں برسطے قدر و مزائت (۱۳۸)

ہرچند ہو علوم ضروری کی عالمہ
شوہر کی ہو مرید تو بچوں کی خاومہ
مذہب کے جو اصول ہوں اس کو بنائے جا کیں
باقاعدہ طریق پرستش سکھائے جا کیں
اوہام جو غلط ہوں وہ دل سے منائے جا کیں
اوہام جو غلط ہوں وہ دل سے منائے جا کیں
سکے خدا کے نام کے دل میں بٹھائے جا کیں

یہ کیا، زیادہ کن نہ سکے یانچ سات سے لازم ہے، کام لے، وہ قلم دوات ہے گھر کا حباب سکھ لے خود آپ جوڑنا اچھا تہیں ہے غیر پہ سے کام حچھوڑنا کھانا بکانا جب نہیں آیا تو کیا مزا جوہر ہے عورتول کے لیے یہ بہت برا سینا برونا عورتوں کا خاص ہے ہنر درزی کی چوریوں سے حفاظت یہ ہو نظر تعلیم کی طرف ابھی اور اک قدم برهیس صحت کے حفظ کے جو تواعد ہیں وہ پڑھیں یلک میں کیا ضرور کہ جا کر تنی رہو تقلید مغرب په عبث کیول مخفی ربو(۸۲) یہ ہے وہ فکری خاکہ جوا قبال اور اکبر تعلیم نبوال کے لیے پیش کرتے ہیں۔ اُنہیں اگرخطرہ ہےنوصرف بیرکہ'' زن' تہیں'' نازن'' نہین جائے۔عورت''جِراغ خانہ' کے بجائے « متم محفل 'ندبن جائے۔ أنبيس اس بات كا خدشہ ہے كدا كر آج ہم نے عورتوں كى تيج تعليم و تربیت کی طرف توجه نه کی تو کل جمیں اس کے خطرناک نتائج کاسامنا کرنا پڑسکتا ہے۔ ایی اسکولی بہو سر ناز ہے اُن کو بہت کیمی میں نامے کسی دن اُن کی ہوتی تو سہی(۸۷) اکبرکانظریہ بیہے: جاتی ہے سکول میں لڑی تو سیھ حاصل کرے

جاتی ہے سکول میں لوک تو کیھ حاصل کرے کیا ہوا حاصل جو بس بے باک بن کے رہ گئی(۸۸) اقبال کہتے ہیں کہ عورت اگر علم وہنر کے میدان میں کوئی بڑا کارنامدانجام نہ دے

سكاتواس كامرتبهم نبيس موتا-اس كے ليے كيابيشرف كم ہے كدندگى كے برميدان ميں

کارہائے نمایاں انجام دینے والے مشاہیرای کی گودیس پروان چڑھتے ہیں۔ دنیا کا کوئی بڑے سے بڑاانسان ایبانہیں جوعورت کاممنون احسان نہ ہواورا سبات کی صدافت میں بھی شک نہیں کہ مرد کے ہر بڑے کارنا ہے کے پیچھے کی نہ کی عورت کا ہاتھ ہوتا ہے۔

وجود زن سے ہے تصویر کا نئات میں رنگ

اسی کے ساز سے ہے زندگی کا سوز دروں

مرف میں بڑھ کے ثریا سے مشت خاک اس کی شرف میں بڑھ کے ثریا سے مشت خاک اس کی کہ ہر شرف ہے اس درج کا دُرِ مکنوں

مکالمات فلاطوں نہ لکھ سکی لیکن

اسی کے شعلے سے ٹوٹا شرار افلاطوں (۸۹)

## تعلیم اور معاش:

معاشی مسئلہ آج کے دور کانہیں بلکہ ہمیشہ سے ہی بہت بڑا مسئلہ رہاہے۔انفرادی سطح سے لے کرملکی ، قومی اور بین الاقوامی سطح تک تمام دنیوی تگ و دوایک دوسرے پرمعاشی برتری حاصل کرنے کے لیے ہے۔فکرِ معاش نے ہرشخص کو دیوانہ بنار کھا ہے۔ای لیے تو اقبال نے کہاتھا کہ:

عصرِ حاضر ملک الموت ہے ترا جس نے تبض کی روح تیری دے کے تجھے فکرِ معاش (۹۰)
اس صورت ِ حال میں بیسوال نہایت اہم ہے کہ آیا تعلیم کا مقصد بھی محض حصولِ معاش ہے؟ بیسوال ہر دور میں تعلیم سے متعلق مباحث کا مرکز ومحور رہا ہے اور ہر مفکر نے اس پر ماصل بحث بھی کی ہے۔
سیر حاصل بحث بھی کی ہے۔

ہندوستان میں انگریزوں نے جونظام تعلیم رائے کیا،اس کا مقصدایسے افراد تیار کرنا تھا جوان کی انتظامی مشنری کے لیے کامیاب کل پُرزے ثابت ہو سکیں۔اس نظام تعلیم سے مغربی حکمرانوں کا مقصدا فراد میں شرافت ،شاکتنگی ، دیانت واری ،حسنِ اخلاق ، تہذیب اور دوحانی سر ملندی پیدا کرنانہیں تھا بلکہ بھن مادی وعضری مفادات کا حصول تھا۔اس طرح

تعلیم اور حصولِ معاش یا معاشی شخفظ لازم وملزوم تصور ہونے کیے۔لوگوں میں بیعقیدہ رائے ہوگیا کتعلیم کامقصد محض سرکاری نوکری حاصل کرنا ہے۔گویا بقول اکبر

بی اے کی کمال کامیابی ہے کہی سروس کے لگاؤ سے معزز بنا<sup>(۱۹)</sup> ڈاکٹرخواجہ محمدز کریار قم طراز ہیں:

"أنيسوي صدى ميں يورپ كے عقليت بندلوگ يہ بجھنے لگے كہ جس چيز كاكوئى مادى فائدہ بيس ميں يورپ كے عقليت بندلوگ يہ بجھنے لگے كہ جس چيز كاكوئى مادى فائدہ بيس، وہ بريار ہے۔اس ليے تعليم كامقصد حصول علم كے بجائے دولت سميٹنا قراريايا: \_

پڑھ کے اگریزی میں دانا ہو گیا کم کا مطلب ہی کمانا ہو گیا''(۹۲)

حالانکہ تعلیم کا مقصد اوّلین حصولِ علم ہے۔ یہی علم انسان کی اشرفیت کا باعث ہے۔ اس سے صلاحیتوں کو جلاملتی ہے۔ شخصیت کی تکیل ہوتی ہے۔ اجھے بُر ہے کی تمیز پیدا ہوتی ہے۔ علم ہی کی بدولت انسان زمین و آسان کے سربستہ رازوں کو منکشف کرتا ہمعرفتِ اللی حاصل کرتا ، اپنی خودی کا عرفان حاصل کرتا اور احساس وشعور کی دولت سے مالا مال ہوتا ہے۔ اگر چہ یہ بات درست ہے کہ:

"زندگی گزار نے بیں پہلامر حلدروئی کا ہے۔ بعض لوگ روئی کے سوال کو تعلیم کے اہم مقاصد بیں شامل کرنے سے شرماتے ہیں۔ گراس بیں شرمانے کی کوئی بات نہیں۔ روئی کی بات تو انسانی زندگی بیں بنیادی ہے۔ اس لیے تعلیم کے بات نو انسانی زندگی بیں بنیادی ہے۔ اس لیے تعلیم کے ساتھ روئی کا اصول شروع ہی سے مدِنظر رکھنا بعد کی ہزار خرابیوں کا علاج ساتھ روئی کا اصول شروع ہی سے مدِنظر رکھنا بعد کی ہزار خرابیوں کا علاج ہے۔ "(۹۳)

اور پھرا كبر كالفاظ ميں:

''اگر جیب میں زر نہیں تو راحت بھی نہیں''(۹۴) لیکن تعلیم کا مقصد محض حصول معاش قرار نہیں دیا جاسکتا کیونکہا گر تعلیم کومحض حصول

معاش کا ذریع بجھ لیا جائے تو پھرتو بیا کے قتم کی سوداگری ہوئی۔اس طرح تعلیم کا وہ تقدی ختم ہوجائے گا جو ہمارے دین ، دین اسلام نے تعلیم کو دیا ہے اور جس کی بنا پر تعلیم کا حصول ہر خطہ ارض سے کرنا فرض قرار دیا گیا ہے۔ ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار قم طراز ہیں:

''زندگ کی معراج تو شکم سری میں نہیں ہے۔ قوت لا بھوت کے حصول کے بعد زندگ کا دوسرانام بلند تر مقاصد کا حصول یا اُن تک رسائی کی کوشش ہے۔ حسن عمل سے کیسوئے حیات سنوار نے ،اوراسرایا ذل کو بے نقاب کرنے کے نام علم جس ہمی ہے اور زندگ بھی۔ جو علم طالب کو اس عمل تک نہیں پہنچا تا ، اس کو علم کہنا محمل ہوا ہے گرادینا ہے اور بین دراصل علم کو اُس کی بلند کے سے گرادینا ہے اور بین در محمل کو اُس کی بلند کے سے گرادینا ہے اور بین دراصل علم کو اُس کی بلند کے سے گرادینا ہے کہ اس خرابی کو خاص طور پر اپنی تنقید کا نشا نہ بنایا ہے کہ اس نظام تعلیم کے محض مادی فوائد حاصل کرنے کا ذریعہ بنا دیا ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ اسی نظام تعلیم کو مصمون میں لکھتے ہیں:

Iqbal has condemned the West and the Western type of education in vogue in Indo-Pakistan sub-continent, mainly on the ground that it is too much secular, thoroughly materialistic, aimless and foreign to national genius. (91)

وہ علم نہیں زہر ہے احرار کے حق بیل جس علم کا حاصل ہے جہال میں دو کف جو (۹۷) علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر ول بر ول زنی یارے بود (۹۸) علم را بر ول زنی یارے بود (۹۸) در اگر) تو علم کوجیم تک محدود رکھے گا تو (علم) سانب بن جائے گا۔ (اگر) تو علم کوروح تک لے جائے گاتو (علم) دوست بن جائے گا۔ (اگر) تو علم کوروح تک لے جائے گاتو (علم) دوست بن جائے گائی ہے جس نے اکبر کا خیال ہے کہ تحصیل علم کو محص پہیف سے وابستہ کرنا ایسی قلطی ہے جس نے تعلیم کو تجارتی لباس پہنا و یا ہے۔ وہ ایسی تعلیم سے خت نالاں ہیں جس کا مقصد محص شخواہ اور

نو کری حاصل کرنا ہو۔

علم و عکمت پی ہو اگر خواہشِ فیم سرکاری نوکری کو ہرگز نه کر ایم (۹۹) خواہال نوکری کے نه رہیں طالبانِ علم قائم ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی کے سے رائے ایلِ شعور کی (۱۰۰) شوقِ لیلائے سول سروس نے مجھ مجنون کو اتنا دوڑایا، لنگوئی کر دیا پتلون کو (۱۰۱) فرہب چھوڑ، ملت چھوڑ، صورت بدلو، عمر گواک صرف کلرکی کی اُمید اور اتنی مصیبت توبہ توبہ (۱۰۲)

سائنسى تعليم:

کیا قبال اورا کبرالہ آبادی سائنسی علوم کے خلاف تھے؟ یہ سوال اس لیے اُٹھایا گیا ہے تا کہ یہ معلوم ہوکہ سائنسی علوم سے متعلق اقبال اورا کبری کیارائے ہے؟
علوم کو دوخصوں میں تقلیم کیا جا سکتا ہے۔ طبیعیاتی اور مابعد الطبیعیاتی علوم ہے، جبکہ مابعد الطبیعیاتی علوم سے مراد ایسے علوم ہیں جن کا تعلق عقائد اور ایمانیات سے ہے، جبکہ طبیعیاتی علوم اس زمین و آسان ، مظاہر فطرت ، کا کنات اور اس کے اسرار ورموز سے متعلق معلومات فراہم کرتے ہیں۔ سائنس کا تعلق طبیعیاتی علوم سے ہے۔ زمین کسے وجود میں آئی؟ معلومات فراہم کرتے ہیں۔ سائنس کا تعلق طبیعیاتی علوم سے ہے۔ زمین کسے وجود میں آئی؟ آسان کیا ہے؟ کا کنات کی وسعت اور فراخی کس کے تھم سے ہے؟ جگنو کی روشی ، بکی کی جب ستاروں کی دمک اور بادلوں کی کرکے کا کیا سبب ہے؟

پالا ہے نے کو مٹی کی تاریکی میں کون؟
کون دریاؤں کی موجوں سے اُٹھاتا ہے ساب؟
کون لایا کھینچ کر پچیم سے بایہ سازگار؟
خاک یہ کس کی ہے؟ کس کا ہے یہ نور آفاب؟

کس نے بھر دی موتوں سے خوشہ گندم کی جیب؟ موسموں کو کس نے سکھلائی ہے خوے انقلاب؟(۱۰۳)

یا اوراس انداز کے اور بہت سے سوالات ہیں جن کا جواب سائنس سے طلب کیا جا تا ہے۔ ایک نقط نظر تو ہہے کہ کا نئات اوراس کے تمام مظام خود بخو دوجود میں آگئے اوراس کے بعد سے ساری کا نئات اوراس کا تمام نظام ایک خاص نظم وضبط ،سلیقے اور لگے بندھے اصولوں کے تحت چل رہا ہے جس میں ذرہ برابر بھی فرق نہیں آتا، کین اس نظم وضبط کے پیچھے کس کی حکمت کا وفر ماہے؟ اس کا سائنس کے پاس کوئی جواب نہیں ، بلکہ یہ سائنس کا نئات کی ابتذاء، ارتقاء اوراس میں کا رفر مانظم وضبط کے پیچھے کسی اعلیٰ ہت کے وجود کو یکسر نظر انداز کرتی ابتذاء، ارتقاء اوراس میں کا رفر مانظم وضبط کے پیچھے کسی اعلیٰ ہت کے وجود کو یکسر نظر انداز کرتی ہے۔ یہ مغربی سائنس کا نقط نظر ۔ اہلِ مغرب نے ہندوستان میں جونظام تعلیم رائج کیا اور اس کے تحت جن سائنسی علوم کو متعارف کروایا ، ان کی تعلیم بہی تھی کہ کا نئات کا کوئی خالق و مالک نہیں ، کا نئات کا قطم وضبط کے پیچھے کوئی ہاتھ کا رفر مانہیں ۔ یہ کارخانہ قدرت اپنے آپ مالک نہیں ، کا نئات کا قطم وضبط کے پیچھے کوئی ہاتھ کا رفر مانہیں ۔ یہ کارخانہ قدرت اپنے آپ مالک نہیں ، کا نئات کا قطم وضبط کے پیچھے کوئی ہاتھ کا رفر مانہیں ۔ یہ کارخانہ قدرت اپنے آپ میں مرحلہ زمانی پر وجود میں آیا اور اب تک بحسن وخوبی چل میاں دم اپنے ہی تھیں۔

اُن لوگوں کے لیے جوسرے سے خدا کی جستی کے قائل نہیں ، مغربی سائنس کا بیہ طرزِ فکر قابل قبول ہوسکتا ہے گروہ قوم جو خدا کے وجود پر پختہ یقین رکھتی ہو، ابتدائے آفرینش کے راز وں سے واقف ہواور اسرارِ کا گنات کی تحقیق وجتو کواپنے ایمان کا حصہ بھی ہووہ اس نقط نظر کو کیوں کر قبول کر سکتی ہے کہ کا گنات میں کوئی بھی عمل یا حرکت خدا کی رضا، منشا اور تھم کے بغیر وقوع پذیر ہوسکتی ہے۔ اقبال اور اکبر سائنس کی قوت تینے ہر، لذت ایجاد اور جبتو و تحقیق کی خوبی کا بر ملا اعتراف کرتے ہیں، لیکن وہ ایسے سائنسی علوم جو مسلمانوں کو خدا سے دور، کی خوبی کا بر ملا اعتراف کرتے ہیں، لیکن وہ ایسے سائنسی علوم جو مسلمانوں کو خدا سے دور، ساسلام سے بیزار اور دین و مروت سے برگانہ کر دیں، کے ہرگز قائل نہیں۔ اقبال واضح طور پر

کھلے ہیں سب کے لیے غریبوں کے میخانے علوم تازہ کی سرمستیاں گناہ نہیں ڪتے ہيں:

مغربی تبید بیب کے مشرقی نقاف مغربی تناوی www.iqbalkalmati.blogspot.com

اس مردر میں پوشیدہ موت بھی ہے تری ترے بدن میں گر سوزِ لا اللہ نہیں (۱۹۰۰) اكبرمغرب كى بے خداسائنس برطنز كرتے ہوئے لكھتے ہيں: تبين سائنس واقف كار دين باہر ہے حد دُور بیل طریقِ مغربی کی کیا یہی روش ضمیری ہے خدا کو بھول جانا اور محو ماسوا ہونا<sup>(۱۰۷)</sup> عالم فطرت ہے ہیری نظر بھی اے تھیم فرق ریہ ہے جھے کو عقل آئی مجھے حال آ سیا<sup>(۱۰۷)</sup> البركومغربي سائنسي تعليم يرسب يدر ااعتراض يبي يك کفرنے سائنس کے بردے میں پھیلائے ہیں یاؤل یے زباں ہے برم ول میں شمع ایمال اندنوں(۱۰۸) ورندا كبرسائنسى علوم كے ہرگز مخالف نہيں۔ وہ تو زمانے كے حسب حال تحصيل علوم کوبہت مفید قرار دیتے ہیں مگر شرط یہی ہے کہ ان علوم کی تحصیل ترک ندہب اور خدااور اُس کے رسول کے احکامات سے بے اعتماعی کا سبب نہ بے۔ سائنسی علوم کی مختصیل جمارے عقیدہ و ایمان کی پختگی کا باعث ہو، اورمسلمان سارے عالم میں فخر سے دعویٰ اسلام کرسکیں۔ اکبرالہ آبادي كيتين

بے انتہا مفید ہیں ہے مغربی علوم سخصیل ان کی بھی سحر و شام سیجئے (۱۰۹) بورپ میں پھریئے، پیرس و لندن کو دیکھئے تعقیق ملک کاشغر و شام سیجئے جو جاہے وہ سیجئے، بس سے ضرور ہے جو جاہے وہ سیجئے، بس سے ضرور ہے ہو جاہے وہ سیجئے، بس سے ضرور ہے ہو جاہے وہ سیجئے (۱۱۰)

ہمارے مشاہیر جا ہے ہیں کہ مسلمان نو جوان سائنس اور تحقیق کے میدان میں آ گے بڑھیں، پہاڑوں اور زمینوں کا سینہ چیر کرکا نئات کو تنجیر کریں اور اس طرح صدائے کن فیکون کے علمبر دار بن جا نمیں، مگر ظاہر ہے کہ بے خدا سنائنس، لا دین فلسفہ اور ایسے دوسر کے علم مک تخصیل مطلوبہ مقاصد پور نہیں کر عتی ۔ بقول خلیفہ عبد انکیم ، 'اقبال کی خواہش تھی کہ علم وفن پورپ سے حاصل کرولیکن روحانیت اور اخلاقیات کا جوسر ماریتم کو اسلام نے دیا ہے، اس بیش بہا وراثت کی قدر کرو۔''(۱۱۱)

ال حوالے سے جناب شیم احمد کی رائے بھی نہایت اہم ہے۔ شیم احمد بدطر نِهِ معاشرت، جدید نظام تعلیم اور سائینسی ترقی کے حوالے سے اکبراللہ آبادی کے نقطہ نظر کی درج ذیل الفاظ میں عکاس کرتے ہیں:

''اکبراُس طبقے کے نمائندے کی طرح بھی نہیں تھے جو ہرجدید چیز کورام قراردیتا ہے اورجس نے اس لیے سرسید پر کفر کے فتو کائے تھے۔اکبر اُس متوازن ، صاحب الرائے ، خود دار اور حریت فکر کے حامل طبقے کے سب سے بڑے نمائندہ شعر تھے جوجدید کواُس کی خوبیوں کے لیے جول کرنا چاہتا تھا اور این خامیوں سے حذر چاہتا تھا جو قوم کو احباس کم تری کا شکار بنا کر اور اُن خامیوں سے حذر چاہتا تھا جو قوم کو احباس کم تری کا شکار بنا کر غلامانہ ذہنیت میں مبتلا اور مستقبل سے مایوں کردے اور وہ صرف حکر ان طبقے کا ایک نقال محض بن کررہ جائے۔اس سلطے میں اگر کا شعور اتنا ترقی یافتہ اور بالغ تھا اور اُن کی فکر اتن سے تھی کہ اُنھوں نے انگریزی حکومت کی پوری ذہنیت ،اس کی سیاست کے فریب ،اس کے تعلیمی منصوبوں کے اغراض ومقاصد اور معاشر تی عوامل کو اُس وقت بھانپ لیا تھا جب تحریک اغراض ومقاصد اور معاشر تی تو توں سے انکار ایک لیے کے کے لیے نہیں سائیسی ترتی یا مغربی فکر کی قوتوں سے انکار ایک لیے کے کے لیے نہیں

سسى بھى ملك يا خطه كى جغرافيائى حدود كى حفاظت كى ذمه دارى فوج كى ہوتى ہے کیکن نظریاتی سرحدوں کی حفاظت کی ذمه داری انچھی تعلیم وتربیت پر ہے۔ تعلیم نظریات کی جروں کا پانی ہے۔اس کے ذریعے نئی سل اپنی تاریخ ،روایات ، ثقافت ،رسم ورواج ،رہن مہن اور ضابطہ ہائے حیات سے متعارف ہوتی ہے۔ ہرقوم اسپے مخصوص نظریات کی روشنی میں نظام تعلیم کا بندوبست کرتی ہے اور اس سلسلے میں اکابرین ومشاہیر قوم کے لیے روشنی کا مینار ثابت ہوتے ہیں۔ان کے نظریات اور خیالات سے نظام تعلیم کے خدو خال تشکیل یاتے ہیں۔ ا قبال اور اکبر الدا بادی نے مغربی نظام تعلیم کے پس بیشت مسلمان وشمنی برمبنی سازش کو بے نقاب کیا۔مسلمانوں کومغرب کے استعاری رویے اور اس کی حالوں سے آگاہ کیا۔مسلمانوں کی رہنمائی کی اور ایک ایسے دور میں قلم کا ہتھیارسجا کرمغربی افکار کےخلاف سینه سپر ہوئے جب تلوار کے دھنی مسلمان بھی مغلوب ہو چکے تتھے۔ کفروالحاد کاعفریت منہ کھولے مسلمانوں کے سنہرے ماضی اور اُن کی بیش بہا روایات کو ہڑپ کر رہا تھا، کیکن جارے مشاہیرنے ہرتم کے حالات کابہت یا مردی سے مقابلہ کیا۔ اقبال اور اکبر کاشاران لوگوں میں ہوتا ہے جوز مانے کے بہاؤمیں بہہیں جاتے بلکہوہ زمانے کارخ اپنی مرضی کے مطابق موڑلیا کرتے ہیں۔ بیر حقیقت ہے کہ غلامی اور محکومیت کے اس کڑے وقت میں اگر اكبراورا قبال مغربي نظام تعليم كے بردے ميں مغربي افكار ونظريات كے تصليتے ہوئے اثرات كابروقت جائزه ليكرقوم كواس ميمعنراثرات بيخبردارندكرتة توشا كدمسلمان بهي غلامى ك المنكنجول يه أزادنه مويات ــــ

# حوانتي وحواله جات

- (۱) اکبرالهٔ آبادی، "کلیات اکبر (حصه سوم)"، پنجاب پبلشرز، کراچی، سن م ۱۰
- (۲) محمدا قبال، ' ضرب کلیم' ، مشموله: ' کلیات اقبال (اردو)' ، شخ غلام کلی ایندُسنز ، لا ہور ، ۱۹۷۳ ، ص ، ۱۹/ ۸۷۸
  - (٣) محود حسين ، دُاكثر ، ' خطبات محود''، يو نيورسل بكس ، لا بور، ١٩٨٣ء ص ١١٠
  - (٤٠) محمدا قبال، "مقالات اقبال"، مرتبه اسيدعبدالواحد، آئيندادب، لا مور، ١٩٨٨ء من ٧٧
  - (۵) غلام حسين ذوالفقار، واكثر، مطالعه الكر، مسلك ميل يبلي كيشنر، لا بوريه ١٩٨١ء، ٥٥
  - (۲) محمدا قبال، ''با نگ درا''،مشموله: ' کلیات ا قبال (اردو)''،شخ غلام علی ایند سنز،لا بهور،۱۹۷۳، ص ۱۹۴/۱۰۸۰
  - (۷) محمدا قبال، 'صرب کلیم' ،مشموله: ' کلیات اقبال (اردو)' ،شخ غلام علی ایندُ سنز ،لا ہور،۱۹۷۳، ص،۲۷۱/ ۲۰۸
    - (٨) الكبرالية بادى، "كليات الكبر" بص١٥
- (۹) قمرالدین احمد،بدایونی،مولوی، 'برم اکبر'، انجمن ترقی اُردو، (بهند) دبلی،۱۹۳۴ء،ص۵۵ (۱۰) Macaulay, T.B., " Minutes On Education In India", Cal., 1862, P:115.
  - (١١) الكبرالية بادى، وكليات الكبر" (حصداوّل) بص ٢٨
    - (۱۲) الينابس ١٨
  - (١١١) محمدا قبال "ضرب كليم" بمشموله: "كليات اقبال (١روو) "بص ٢٠٨٨م
  - (١١٧) محدا قبال، ''بال جريل''مشموله: ' كليات اقبال (اردو)''مِن، ١٢١/١٢١١
    - (١٥) الصناء ص ١١٩/١١٩
    - (١٦) محمدا قبال، مضرب كليم "مشموله: وكليات اقبال (اردو) "بص ١٨٨٨٥٥٥
      - (۱۷) ایشانس ۵۲۰/۵۸
      - (١٨) البراله آبادي، وكليات البرو (حصدادل) بص١٥٥
        - (١٩) الينيا، ص ١٨٥.

(٢٠) محراحد خال، "أقبال اورمسكة عليم"، اقبال أكادي باكستان، لا بهور، ١٩٧٨ء بم ال

(۲۱)"حیات جو ہر" مرتبہ بحشرت رحمانی مقبول اکیڈی ،لا ہور ،۱۹۸۵ء ص ۱۳۳

(۲۲) "صحفه"،مدريز احديديم قاسي، كي، جون ١٩٤٩ء، ملسر قي ادب، لا مورس ٢

(۲۳) رشیداحدصدیقی، ونقش بائے رنگ رنگ '،کاروان ادب،ملتان، ۱۹۷۵ء، ص۲۷-۲۷

(۲۲۷) شوکت سبزواری، داکثر، منتی پرانی قدرین ، مکتبه اُسلوب، کراچی، ۱۹۲۱ء، ص ۱۳۴۱

(٢٥) أكبرالية بادى، "كليات أكبر" (حصداول) بم ٢٢٢

(٢٦) الينا، (حصيهوم) بص ١٥

(١٤) الصّاء (حصداول) بم ١٥٢

(٢٨) محمدا قبال "ضرب كليم" مشموله: "كليات ا قبال (اردو)" بمن ١٨٨٨،٥٨٠

(٢٩) محمدا قبال "نيا تك درا" مشموله: "كليات أقبال (اردو)" بص ٢٠٩/٢٠٩

(١٠٠) محداقبال "ضرب كليم" مشموله "كليات اقبال (اردو)" بص الحا/٢٣٣٧

(اس) محداقبال، مبال جريل مشموله: "كليات اقبال (اردو)"، ص ١٣٨/١٣٧٨

(mr) عبدالواحد عيني سيد، "مقالات واقبال"، آئينهادب، لا بور، ١٩٨٨ء من ١٧١

(سس) اكبراله آبادى، "كليات اكبر" (حصدوم) بص ٨٩

(١١٨) محدر فيق افضل "وكفتار اقبال"، اواره تحقيقات بإكستان، والش كاه ينجاب، لا بهور، س ان من ٢٢٢٨

(٣٥) محراقبال، 'مقالات اقبال' بم ١٤١٣ ١٣٠ ١

(٣٧) فرمان فتح بورى، دُاكثر، 'اقبالسب كيك، أردواكيدى سنده، كراجي، ١٥٥٩ء، ص١١١

(rz) Iqbal Review, Essay, " Educational Ideas of Iqbal", The Iqbal Acadamy Pakistan, Karachi, April, 1963, P:46

(١٨٨) محمدا قبال "مضرب كليم" مشموله: "كليات ا قبال (اردو)" بص ٢٠١١/ ٢٨٨ 

(pmq) اكبرالية بادى و كليات اكبر (حصدوم) عصله

(١٠٠) الصاء (حصد دوم) عن الما

(m) الطِنَاءِ في اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(۱۳۲) اکبرالهٔ آبادی ، محلیات اکبر از حصداول) بس

(سوم) عبدالماجد : مقالات ماجد ؛ عشرت ببلشنك باق س الابور ال المن من اا-ااا

149

(rr) Muhammad Sadiq, "Twentieth Century Urdu Literature", Royal Book Company, Karachi, 1983, P:15.

(۵۹) قمرالدین احد، بدایونی مولوی "برم اکبر" مس ۲۷

(٣٦) محمدا قبال، "ضرب کلیم"، مشموله: "كلیات ا قبال (اردو)"، ص ،٢٥/ ٢٨٨

(۲۷) اینا،۸۱/۱۲۸

(۴۸) انگریزی مضمون: Iqbal On Education مشموله،"مطالعها قبال کے چند نے رُخ" از ڈاکٹر سیدعبداللہ، بزم اقبال، لا ہور، ۱۹۸۴ء، ص۲۱

(٩٩) محمدا قبال، "بالكودرا"، مشموله: "كليات ا قبال (اردو)"، ص،٥٠١/٥٠١

(۵۰) اليناءص١٨٨/١٨٨

(۵۱) اکبرالهٔ آبادی ، کلیات اکبرالهٔ آبادی و حصه چهارم) ، مرتبه بسید محمسلم رضوی ، اردواکیژمی سنده ، کراچی ، ۱۹۸۷ می ۱۳۰۰ سنده ، کراچی ، ۲۰۰۰ سنده ، کراچی ، کراچ

(۵۲) محمدا قبال،''جاوید نامه''مشموله:'' کلیات اقبال (فاری)''،ﷺ غلام علی ایندُسنز ،لا ہور،۱۹۸۵، ص،۷-۲۰۵/۲۰۵

(۵۳) محمدا قبال، "بالكردرا"، مشموله: "كليات اقبال (اردو)"، ص، ١٨٨/٢٨ ٢٨

(۵۴) اكبراله آبادي، وكليات اكبر (حصداول) بص ۲۳۹

(۵۵)ایشا، ص

(۵۷)ایینا بس۱۸۳

(٥٤) محدا قبال، "ضرب كليم"، مشموله: "كليات اقبال (اردو)"، ص، ٩٠/١/٩٥

(۵۸) محمدا قبال "بال جريل" ، مشموله: "كليات ا قبال (اردو)" بص ، ٢٥/ ٣٣٩

(۵۹) الينا، ۲۳۰/۴۵۰

(٦٠) محمدا قبال، "ضرب كليم" ، مشموله: " كليات اقبال (اردو)" ، ص بهم ١١٦/١٥٣

(۱۲) سیدارشادحسین نفوی، 'اکبراله آبادی کاسیاس شعور' ، لا بور،۱۹۸۴ء،۹۰۰-۹۱

(٦٢) محمدا قبال، "ضرب کلیم"، مشموله: "کلیات اقبال (اردو)"، ص،۸۷،۵۸۸

(١٣٣) اكبراله آبادى، "كليات اكبر" (حصداق ) بص٢٣٠

(۲۵)الينا، ص ۲۳۹

(۲۲)ایشاً ص۵۵ا

(٤٤)الينيا، (حصيهوم) به ١٢١٠

(١٨) محداقبال، "ضرب كليم" مشموله: "كليات اقبال (اردو)"، ص بهم ٥٥٧/٩٨

(١٩) أكبراله آبادي، وكليات أكبر (حصه وم) به ١٢٠

(20) محرا قبال، "مقالات اقبال" بص٩٣

(١١) اكبراله آبادي "كليات اكبر" (حصداول) بص ٢١١

(۷۲)الفناء س۱۷۲

(۷۳)ایشانص ۲۴۷

(٤١٧) الصناء (حصر سوم) من ١٩٧

(20) محدا قبال، "ضرب كليم" مشموله: "كليات اقبال (اردو)" من ١٩٦٠ ٥٥٨

(٧١) الكبرالية بادى، وكليات الكبرا (حصيهوم) بص١٠١

(۷۷)اليفائص اس

(۷۸)الينا، ص۲۷

(29) إيضاً بم ١٢١٧

(٨٠) محدا قبال، ' با تك درا' مشموله ' ' كليات ا قبال (اردو)' بس ٢٨٣٠

(٨١) محمدا قبال، ' مقالات اقبال' بص ٩ ١٦

(۸۲)الينانس ۱۷۸-۱۷۹

(۸۳) أكبراله ما دى ، وكليات أكبر (حصداق ) بن ١٦٠

(۸۴) اليناء (حصرموم) من ١٢٠

(۸۵)الينايس ۱۲۱

(۲۸)ایشایس ۲۲۱

(٨٤) الضاء (حصددوم) عن ٥٠

(۸۸)ایشا

(٨٩) محمدا قبال، "ضرب كليم" مشموله: "كليات اقبال (اردو)" بص ١٩٨٠ ٥٥١

151

And the second

the higher war the

Committee Hard Committee Committee Barrier

Company of the Compan

### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

(۹۰)ایشا، ص۱۸/۵۳۵

(٩١) الكبراك آبادي، "كليات الكبر" (حصدوم) بص ٥١

(۹۲) خواجه محدز کریا، دُاکٹر، 'اکبراله آبادی- شخفیقی و تنقیدی مطالعه، سنگ میل پیلی کیشنز، لا بهور،۱۹۸۱، ص۸۷۱-۱۷۹

(۹۳) سیدعبدالله، و اکثر، و تعلیمی خطبات اور دوسرے مضامین ، مجلس ارادت مندان سید، لا ہور ۱۹۲۷ء، ص۱۵

(۹۴) اکبرالهٔ آبادی، مکلیات اکبر (حصد دوم) من ۵

(90) غلام سين ذوالفقار، وْ اكْتُرْ، "نفتراكْبَرْ، مِس ٥٨

(٩٦) سيدعبدالله، وْ اكْرُ، مطالعها قبال كے چند فيرُخ "بص٢١

(٩٤) محمدا قبال، 'نضرب کلیم' مشموله: "کلیات اقبال (اردو)" بس، ۱۲۹/۱۲۲

(٩٨) محمدا قبال، 'بال جبريل' مشموله: ' كليات اقبال (اردو)' بص بهها/١٣٨٨

(٩٩) الكبراله آبادي، "كليات الكبر (حصداوّل)"، ص١٦٨

(۱۰۰) ایشانس ۲۳۵

(۱۰۱)الينا،ص۲۵۰

(۱۰۲) ایمنایس ۲۸

(١٠١٠) محمدا قبال، 'بال جريل 'بمشموله ' كليات اقبال (اردو) "بص،١١٩١/١١٨

(۱۰۴) محمدا قبال، "ضرب کلیم" مشموله: "کلیات ا قبال (اردو)" بص،۸۵۱/۴۴

(١٠٥) اكبراله آبادي، "كليات اكبر"، (حصدوم) به ٢٠٠

(١٠٦) الصِهَا، (حصداول) بص

(١٠٤) الفِنا، ص ١١

(۱۰۸) الينا، (حصدوم) بص١١

(۱۰۹) البراله آبادی، مکیات اکبر (حصداق ) "م ۱۹۳۰

(۱۱۰) ایشان ۱۹۳۰

(١١١) عبدالكيم عليفد و اكثر ، و فكرا قبال ، برم اقبال ، لا بور ص١٨١

(١١٢) هيم احد، ٢٠١٠ = ٢٠ زمرويلي كيشنز وكويط ١٩٩١ وعن ١٩٨٠

# إباب بنجم

# اكبراله آبادى اور تنقيدِ مغرب

مغربی تہذیب وترن سے مراد وہ تہذیب ہے جوگزشتہ سوسال کے دوران میں اور پہری ہیں انجری۔ اس کا آغاز پندر ہویں صدی عیسوی میں اُس وقت ہوا جب قسطنیہ پر ترکوں نے ۱۳۵۳ء میں بضنہ کیا۔ یونائی اور لا طبی علوم کے ماہر دہاں سے نکے اور مغربی یور پ میں گئے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ یور پ جواس سے پہلے جہالت کی تاریکی میں ڈوبا ہوا تھا، ان علاء کے اثر سے بیدار ہوگیا۔ اس کے علاوہ ہپانیہ پر جب عیسائیوں نے قبضہ کیا تو مسلمانوں کے علی ذفائر بھی یور پ کے حصے میں آئے ، اس سے یور پ میں علمی روشی پھیلی اور وہ ایک بئی طاقت بن کر اُنجرا۔ یہی وہ زمانہ ہے جب یور پ میں مشینی ترقی کا آغاز ہوا۔ نت نئی ایجادات ہوئیں اور وہ یور پ جو بھی جہالت و پسمائدگی کے قر ندات میں گراہوا تھا، اس نے علمی میدان میں اس قدر ترقی کی کہا شیا اور افریقہ کی سب سے بوئی طاقت بن گیا۔

سائنسی ایجادات اور شینی ترقی نے یورپ کواستعاری قوت بنادیا۔ ایشیا اور افریقه کونی ممالک میں کوختلف ممالک اس کی معافی اور پھر سیاسی گرفت میں آتا شروع ہو گئے بحکوم ممالک میں یور بی اقوام نے علاقائی تہذیب و تدن کوختم کر کے اپنے کلچر کے لیے راستہ ہموار کیا اور اس طرح محکوم ممالک کو نہ صرف معافی و سیاسی بلکہ ذہنی و نفسیاتی غلامی میں بھی مبتلا کر دیا۔ مسلمان ممالک خاص طور پرترکی ، ایران ، مصر، حجاز باسطین ، مراکش ، سوڈان ، لیبیا، عراق اور شام کو یورپ نے اپناغلام بنایا اور اپنی ملوکاندا غراض کی تحکیل اور ہوئی جوع الارض کی جھینٹ شام کو یورپ نے اپناغلام بنایا اور اپنی ملوکاندا غراض کی تحکیل اور ہوئی جوع الارض کی جھینٹ

جب ایک قوم برکسی دوسری قوم کا غلبه واقتدار قائم ہوجاتا ہے تو محکوم قوم صرف سیاسی غلامی اور استحصال کا شکار ہی نہیں ہوتی بلکہ معاشی تک دستی اور فاقد مستی بھی اُس کا مقدر بین جاتی ہے۔ سیاسی غلامی کے بعد دوسر امر حلہ ذبنی غلامی اور مرعوبیت کا ہے۔ اس محاف پر جابر

عکمران عموماً محکوم قوم کے سرکر دہ افراد کواپنے دام فریب میں لاتے ہیں اور ایسے ادارے قائم کرتے ہیں جن کے ذریعے ایسے خیالات ونظریات کا زہر محکوم قوم کی رگوں میں اُتاراجاتا ہے جس کی وجہ سے قوم کے اندر حریت و آزادی اور غیرت وجمیت کا ہراحہاس مٹ جاتا ہے اور دہ اپنی گردن میں پڑے ہوئے طوق غلامی کوساز دلبری سجھے لگتی ہے۔

درج بالا بحث، برصغیر میں انگریزوں کی آمد، تجارت کے بردے میں فوجی اور سیاسی قوت کا حصول، اقتدار پر قبضہ، ہندوستان کی محکومی اور غلامی، انگریزوں کی سیاسی برتری اور پھر تہذیبی و تدنی بلغار کامنصوبہ، کی تمہید ہے۔ ہندوستان ایک وسیع وعریض، دولت منداور خوشحال ملک تھا۔ یہاں فرنگی بظاہر تجارت کی غرض سے آئے لیکن پھر آہت ہت آہت سیاست کے حمیدان میں اس قد دسرگرم ہوئے کہ ہندوستان کے تحت و تاج کے مالک بن بیٹھے۔

## <u> ہندوستانیوں کا سیاسی ومعاشی استحصال:</u>

اگرچہ اکبرالہ آبادی کی یورپ پر تنقید ہمہ پہلواور ہمہ گیرہے تاہم اُنہوں نے ہندوستانی معاشرت، اخلاق، سیاست، ادب اورمشرقی ماحول پر انگریزی اثرات کا باریک بینی سے مشاہدہ کیا۔ انگریزوں نے ہندوستانیوں کا جوسیاسی اور معاشی استحصال کیا، اکبراسے بار بار ہدف تنقید بناتے ہیں۔ انگریزوں کے ہاتھوں زروجواہرات سے بھر پورایک نہایت عمدہ اور دل پذیر ملک معاشی استحصال کی بدترین مثال بنا دیا۔ چنانچہ وہ ہندوستان جس کے متعلق سعداللہ خال کا بیمشہور شعرے کہ:

اگر فردوس بر روئے زمیں است ہمیں است و ہمیں است (۱) ہمیں است و ہمیں است (۱) اگر (کوئی) جنت زمین پر ہے (تو) کی بہیں ہے ، یہیں ہ

معاشی دیوالیہ بن کا شکار ہو گیا۔ وہ انگریز جو ہندوستان میں تجارت کرنے اور روزگار کی تلاش میں آئے تھے وہی بعدازاں ہندوستانیوں کے اُن دا تا بن بیٹھے۔ اکبر بہت

خوبصورت طنز کرتے ہیں:

تخت کے قابض وہی ریہیم اُن کے ہاتھ میں ملک اُن کا، رزق کی تقتیم اُن کے ہاتھ میں(۲) لیکن ہے اُدائے شکر ہم پر لازم کھانے بھر کو ہمیں بھی وے رکھا ہے(۳) اتگریزنے ہندوستان میں جس طرح اقتدار حاصل کیا، جومظالم ڈھائے، لوٹ

كهسوث كاجوبازاركرم كيأ،اورا يك نهايت خوشحال ملك كوقلاش بنا كرر كدديا،اس كي تفصيل خود انگریز قوم کی ایک نمائنده کی زبانی ملاحظه ہو۔مسزاین بیسنٹ (Annie Besant ییم۸۱

-۱۹۳۳ء)رقم طراز ہیں:

''وہ جعلی معاہدہ جس سے کلائیو نے امی چند کو دھوکہ دیا ، انگریز فوج کے ذریعے روبیلوں کو ہلاک کرنے کے لیے میسٹنگز کاوہ شرمناک اقدام، بنگال کے تمسن نواب کا دھوکے ہے وہ اغوا ، نند کمار کا وہ آل، بگیمات اوّ دھ کی وہ فاقہ کشی اور ان کے ملازموں کو دی جانے والی وہ جسمانی اذبیت، وہ بے کرال مظالم اور وہ استحصال ..... بيسب بالنيس جن سے مندوستان يبلے بھی آشنا ندتھا، كيا اس دہشت ناک صدی کی تاریخ میں درج نہیں؟ ہم نے ان حقیقوں کے نتائج بھی ديكھے ہيں۔ دنيا كاامبرترين ملك غريب ترين ہوگيا۔''(م) اكبرنے كياخوب كيا:

"لور ب کے لیے بس ایک گودام ہے ہند"(۵) انگریز نے ہندوستان کو دونوں ہاتھوں سے لوٹاء یہاں تک کہ ہندوستان کو اپنی بقا " مطيع وخيرخوا والكلش "بنني مين اى نظرا نے لگى۔

> طاقت فریاد بھی مجھ میں نہ باتی رہ گئی ظلم کرنا آپ کو مجھ یہ آپ آساں ہو گیا(۲) انقلاب دہر دیکھو ، بن گیا آتا غلام قصر كا ملك جو تها أب أس كا وربال جو كيا(٤)

چھا گئ زردی چن پر، جلوہ گل ہو چکا
جور صرصر کے دن آئے، دور بلبل ہو چکا(۸)
کوئی طاقت نہیں اب آپ کی طاقت کے سوا

پچھ بچا ہی نہیں میرے لیے جنت کے سوا(۹)
جیب میں مغروری زر بے تخاشا دیکھئے
جلوہ بازارِ مغرب کا تماشا دیکھئے(۱۰)
ہندوستان کے مال و دولت سے انگلتان کے دن پھر گئے۔ وہاں خوشحالی کا دور
دورہ ہوا۔ ہندوستان کے مال و دولت وہال مشینیں اورکلیں چلئے گئیں۔ (۱۱) جب کہ ادھر
اہلی ہندگی ہے جائے گ

"بال نمک بھی نہیں ہے نان کے ساتھ"

اک لیے تواکر نے مغربی تہذیب کا خاکراً تے ہوئے کہا کہ
جس روشی میں لوٹ ہی کی آپ کو سوجھ
تہذیب کی میں اس کو بخل نہ کہوں گا
لاکھوں کو منا کر جو ہزاروں کو اُبھارے
اس کو تو میں ونیا کی ترقی نہ کہوں گا
اس کو تو میں ونیا کی ترقی نہ کہوں گا(۱۲)
عام طور پر جو یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اگریز نے ہندوستان میں امن وامان قائم کیا،
لوگ خوشحال ہو گئے اور تہذیب وترقی کا دور دورہ ہوا، یہ مین خیال آرائی اور داستانیں ہیں جے حقیقت سے دور کا بھی واسطنیس ، ڈاکٹر خواجہ جھرز کریا تم طراز ہیں؛

''اگرصرف مغلیہ دور کے ہندوستان کا مقابلہ اکریزون کے ہندوستان سے کیا جائے توبالکل متفادحقا کق سامنے آئے ہیں جن سے برطانوی حکومت کے اس برا پہینڈ کے گالمی محل جاتی ہے کہ اُنہوں نے ہندوستان کوخوشحال اور پُرامن ملک بنادیا حقیقت لیہ ہے کہ اُنگریزوں کی حکومت سے بل ہندوستان کا اقتصادی فرھانچہ بیک وقت زرجی اور منعتی تھا۔''(۱۳)

جوكه بعد مين تبين ربارام كويال رقم طرازين:

"In the current century one often heard the assertion that India was an agricultural country and that its backwardness was due to her people's inherent inferiority to those of Europe. The fact is that India was transformed from an agricultural- cum- manufacturing country into a purely agricultural country by Britain's Industrial Magnates." (Ir)

سوال به بیدا ہوتا ہے کہ اگریز مندوستان کو منعتی ملک کے بجائے زرع ملک کیوں رکھنا چاہتے تھے۔ اس کی وجہ بہے کہ اگریز مندوستان کو اپنے مفادات کے لیے استعال کرنا چاہتا تھا۔ پہلے اُنہوں نے مندوستان کے سرمایہ سے انگلستان میں بڑے بڑے کارخانے لگائے ، جس سے برطانتی تیس منعتی انقلاب رونما ہوا، اور اب اگریز انگلستان کی بی ہوئی مصنوعات کی فروخت کے لیے مندوستان کو ایک بہت اہم منڈی کے طور پر استعال کرنا چاہتا تھا۔ اگر مندوستان کے کارخانے یہاں کے خام مال کو یہیں مصنوعات کا روپ دے کر اشیا تیار کرنا شروع کر دیتے تو انگلستان کو اپنی مصنوعات کی فروخت کے لیے '' کہاں سے میسر آتے ؟

اُس مِس پہ کون میرے سوا ہو فریفت

گا کہ میں ہی ہو ں ہند میں لندن کے مال کا(۱۵)

بخدا ہند کے برزے بھی غضب ڈھاتے ہیں

بی غلط ہے کہ ولائت ہی کا مال اچھا ہے(۱۱)

علم بورپ کا ہوا میدان وسیع

رزق میں ہندی کے شکی ہو گئی(۱۲)

رزق میں ہندی کے شکی ہو گئی(۱۵)

www.iqbalkalmati.blogspot.com 😛 🗼

#### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

مغرب کی بنی ہوئی اشیاء پر جان چھڑک رہے ہیں۔ اُنہیں مغرب کی بنی ہوئی ہر چیز مرغوب اور دل پہندہے جب کہ وہ اس حقیقت سے بے خبر ہیں کہ مغرب نے ان اشیا کی ہندوستان میں فروخت سے یہاں کی صنعت وحرفت کو کس قدر نقصان پہنچایا ہے۔ لندن کے مال کی چیک دمک نے ہماری آئکھوں کو اس قدر خیرہ کیا کہ میں اپنے نفع ونقصان تک کا حساس مٹ گیا۔ ایک کرج درج ذیل اشعار ملاحظہوں:

ہے ہے جو پورپ میں ہات وہ ہے جو ''پانیر'' میں چھپے(۱۸) طرح طرح کے بنا لو لیاس رنگا رنگ علاوہ روئی کے رکیٹم بھی اور وول بھی ہے چک دمک کی وہ چیزیں ہیں ہر طرف پھیلی کہ آنکھ محو ہے، خاطر اگر ملول بھی ہے<sup>(۱۹)</sup> شخ ماکل ہوئے ہیں ساغر و مینا کی طرف برکتیں نشہ کی لائیں گی کلیسا کی طرف(۳۰) شخ کو بھی اُس بت کافر نے اپنا کر کیا دین ہے کیا ہو سکا، ایمان نے کیا کر لیا(۲۱) ہے عش میں شخ دیکھ کے حسن مس فرنگ ن کے بھی گئے تو ہوش اُنہیں آئے گا در میں(۲۲) عزیزان چمن کو بہلے ہی سے دیتا ہوں نوٹس چرٹ اور جائے کی آمہ ہے حقہ یان جاتا رہا(٢٣) انگریز کو ہرگزیہ گوارانہ تھا کہ ہندوستان صنعتی ملک بن کرانگستان کا مقابلہ کرے جب كه بدخقیقت ہے كما نگلتان سے قبل مندوستان كوصنعت وحرفت كے ميدان ميں بہت اجِهامقام حاصل تفابر وفيسر محسليم رقم طرازين: "مندوستان روئی کا مولد و منتا ہے۔ کیڑا بننے اور سوت کا سنے کی صنعت

ہندوستان میں پیدا ہوئی مصر کے فرعونوں کی ممیوں میں ہندوستانی کیٹر ااستعال ہوا ہے۔ بقول سیوطی قرآن مجید میں ندکور سندس سندھ کے کیڑے کی طرف اشارہ ہے۔ ہندوستان کے باہر جب لوگ اُون کے بھدے کیڑے استعال کرتے تھے، اُس وقت ہندوستان میں روئی کے نفیس کیڑے استعمال ہوتے تصے۔ سکندر کی بونانی فوجوں نے بہلی مرتبہ سندھ میں روئی کا بوداد یکھاتھا۔وہ اس کو اُون کا درخت لکھتے ہیں، اور عجائیات میں شار کرنے ہیں۔انگریزی لفظ (Cotton) ادرعر في لفظ "وقطن" مندى لفظ كاتناه عاخوذ بين قديم زمانه مين سوتی کیڑے کی اجارہ داری ہندوستان کے جولا ہوں کے ماتھوں میں تھی۔ مسلمانوں نے اس صنعت کو بے حد فروغ دیا ..... ہندوستان میں مختلف قتم کے نفیں کپڑے بنتے تھے....بلمل بنانے کا مرکز بنگال اورعظیم آباد (پیٹنہ) تھا۔ ہندوستانی کیڑے کی بیرون ملک بے حد ما نگ تھی۔ بوری میں ان کو ہاتھوں ہاتھ لیا جاتا تھا۔ انگریزی زبان کے بعض الفاظ اس دور کی غمازی کررہے ہیں۔ بروکیڈ (Brocade) زرتار کیڑے کو کہتے ہیں۔ بیلفظ ''بہڑ ایج'' سے ماخوذ ہے۔ بیے گجرات میں ایک بندرگاہ تھی۔ یہاں ہے بیے کیڑا دساور کو جاتا تھا۔ کالیکو (Calico) چیبنٹ کو کہتے ہیں۔ بیلفظ مالا بار کی بندرگاہ کالث کٹ ہے ماخوذ ہے۔ایک زمانہ تھا کہ ہے کپڑے برطانیے کی مارکیٹ پر چھا گئے۔وہاں کے یار جہ بافول نے اس کے خلاف بنگامہ بریا کردیا۔ بالآخر برطانوی حکومت نے مقامی صنعت کو تحفظ دینے کے لیے ہندوستانی کیڑے کی درآ مدرو کئے کے قوانین بنائے۔یہ(Calico Acts) کبلاتے ہیں۔''(۲۳)

چنانچ متعصب انگریزوں نے نہ صرف ہندوستانی مال کا مقاطعہ کیا، بلکہ ہندوستان کی صنعت کو تباہ کرنے کے لیے ایسے اوجھے ہتھکنڈ ہے استعمال کئے، جن سے تاریخ اب تک نا آشناتھی۔ڈاکٹر خواجہ محمدز کریار قم طراز ہیں:

"أنهول نے (ائمریزول نے) جی بھر کر استحصال کیا، بے شار دولت سمیٹی، مندوستان کی صنعت وحرفت کو تباہ کیا حتیٰ کہ ڈھاکے میں ململ بنانے والے

باشندوں کے انگو تھے کاٹ ڈالے غرض اس خوشحال ملک کو جسے سونے کی چڑیا کہاجا تا تھا، بالکل کڑکال کردیا۔ "(۲۵)

اس تمام ظلم واستحصال کا مقصد صرف اور صرف انگریزی مفادات کا تحفظ تھا، اور دوسری بات بید کہ انگریز نہیں جاہتے تھے کہ ہندوستانی استے خود کفیل ہو جائیں کہ اپنی ضروریات ِ زندگی خود پوری کرسکیں، کیوں کہ اگر ایسا ہوتو حکمرانوں کی حکمرانی اور برتری محض نام کی رہ جاتی ہے۔ جب تک محکوم رعایا اپنی ضروریات ِ زندگی کے حصول اور جکیل کے لیے حکمران طبقے کے سامنے کا سہ و گدائی نہ پھیلائے اور اُن کی برتری کے گن نہ گائے ، حکمرانوں کو کبرونا زاور شان و شوکت دکھانے کا موقع نہیں ملتا، اور نہ بی محکوم رعایا ہیں حکمرانوں کے لیے شکرواحسان کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔

اکرالہ آبادی ایک نہایت اہم نکتہ بیان کرتے ہیں کہ اگرچہ یورپ نے اپنی جنگی اور عسکری قوت کے ذریعے مختف ممالک کو زیر نگیس کیا، لیکن جہاں وہ ایسا نہ کرسکے وہاں انہوں نے اپنی معاشرت اور مصنوعات کے ذریعے دنیا کی مختف قوموں کو متاثر کیا۔ اُنہوں نے مختف ممالک میں تجارت کا ایسا جال بچھایا کہ پھر آ ہستہ آ ہستہ ساری دنیا سے سرمایی سنا کر یورپ کے خزانے کھر نے اللہ اکبر کے زددیک مغرب کے جدید ترین نو آبادیا تی نظام کر یورپ کے خزانے کھر نے اگر کے کر دورقو موں پر عسکری برتری کے بجائے فنی و تجارتی برتری قائم کی جائے مصنوعات تیار کر کے مختف ممالک میں بھیجی جائیں اور وہاں سے سرمایہ سمینا جائے۔ اُن میں خود کھی کرنے اورخود کھیل ہونے کی سوچ ہی پیدائہ ہونے دی جائے اس طرح یہ ممالک ہیں ، اور برضرورت جائے۔ اس طرح یہ ممالک ہیں ، اور برضرورت کے لیے یورپ کی طرف مندا تھا کرد کھیے رہیں۔ بھول اگر:

بورپ میں کو ہے جنگ کی قوت برحی ہوئی لیکن فزوں ہے اس سے شجارت برحی ہوئی(۲۱) ممکن نہیں لگا سکیں وہ توپ ہر جگہ دیکھو گر پیرس کا ہے ''سوپ'' ہر جگہ(۲۱)

ا قبال نے اس کیے تو کہا تھا:

انتها بھی اس کی ہے آخر خریدیں کب تلک چھتریاں، رومال، مفلر، پیربن جایان سے

پسریاں، کروہاں، کر بیری جبیاں اپنی غفلت کی بہی حالت اگر قائم رہی ہے۔ اس میں مالت اگر قائم رہی ہے۔ اس سے (۲۸)

ہندوستان میں جب تحریکِ خلافت کے تحت سودیثی تحریک کا آغاز ہوا تو اکبرالہ

آبادی نے اس کا بھر پوراستقبال کیا کیوں کہ اس تحریک کا بنیادی مقصد انگریزوں کے خلاف مقاطعہ کرنا تھا۔ اس تحریک کا نعرہ تھا کہ انگریزی مصنوعات کا بائیکاٹ کیا جائے ، انگریزی مقاطعہ کرنا تھا۔ اس تحریک کا نعرہ تھا کہ انگریزی مصنوعات کا بائیکاٹ کیا جائے ، انگریزی لباس اور زبان استعمال کی جائے ، ہندوستانی لباس اور زبان استعمال کی جائے ، ہندوستانی

رہاں اور رہان سے بہائے اور اس طرح برطانوی استعار کی جڑیں اُ کھاڑ ڈالی جا ئیں۔اس معاشرت کورواج دیا جائے اور اس طرح برطانوی استعار کی جڑیں اُ کھاڑ ڈالی جا ئیں۔اس تحریک کے بہت ثمر آ ورنتائج برآ مدہوئے۔غیر ملکی کیڑے جلادیئے گئے۔کھدر کارواج ملک

سرید ہے بہت سرا در میں برا مدارے پیرٹ پر سے بعث ہے۔ میں زور پکڑنے نگا اور اس کے ساتھ ساتھ جرخہ کو ہندوستان کا قومی نشان قرار دیا گیا۔سب

یں درور پر رسے کا میں میں میں میں ہے۔ سے بردھ کر میہوا کہ انگریزی حکومت کا وقار اور رعب داب لوگوں کے دلوں سے اُتر گیا۔

مولانا حسرت موہانی اس تحریک کے اہم رہنماؤں میں سے تھے۔اس لیے اکبرالہ آبادی نے

أنبيس مخاطب كرتے ہوئے چنداشعار لكھے:

تحریک سودیتی ہے مجھے وجد ہے اکبر کیا خوب رہ نغمہ ہے جھڑا دلیں کی دھن میں(۲۰) ا تجرکہتے ہیں کہ انگریزوں نے اصلاحات کے نام سے ہندوستانیوں پر بہت ظلم ڈھائے ہیں، جب بھی ہندوستانیوں نے اپنے حقوق کے تحفظ یا آ زادی وحریت کے لیے آ واز بلند کی تو انگریز نے اصلاحات کے نام پر ہرتحریک کو دبا دیا،لیکن اکبر کے خیال میں اصلاحات ہرمسکے کاحل نہیں بلکہ میض انگریز کی ایک شاطرانہ حیال ہے۔ ہمیں گھیرے ہوئے ہیں ہر طرف اصلاح کی موجیں مگریہ جس نہیں ہے ڈویتے ہیں یا اُبھرتے ہیں میرا بیہ شعر اکبر، ایک دفتر ہے معنی کا کوئی سمجھے نہ سمجھے ہم تو سب کھے کہہ گزرتے ہیں(۱۱) میخانهٔ رفارم کی چکنی زمین بر واعظ کا خاندان بھی آخر کھیل گیا کیسی نماز بال میں ناچو جناب شخ تم کو خبر تہیں کہ زمانہ بدل گیا(۲۲) رز دلیوش کی شورش ہے مگر اس کا از عائب پلیٹوں کی صدا سنتا ہوں اور کھانا نہیں آتا(۳۳) ا کبرنے انگریز کی پالیسی Divide and Rule لینی از اواور حکومت کروئیر بھی سخت تقید کی ہے۔ اکبرالہ آبادی کہتے ہیں کہ انگریز اور اُن کے حامیوں کو بدیات ہرگز گوارانېيس كەمندۇ، ساورمسلمانول مىس بالهمى اىتحاداورا نفاق بېيدا مۇر، كيول كەربياتخاد دا نفاق مسی وفت بھی انگریزی افتدار کے لیے خطرہ ثابت ہوسکتا ہے۔ چنانچہ انگریز کی ہمیشہ پیر كوشش ربى كدمسلمان اور بهندو بهي التصفينه بوسكيس \_اكبراله آياوي لكصفي بين: الویں کیوں مندووں سے ہم یہیں کے اُن سے یہے ہیں ہماری بھی دُعا ہے ہے کہ گڑگا جی کی بڑھتی ہو

گر ہاں شخ جی کی پالیسی ہے ہم نہیں واقف ای برختم کرتے ہیں کہ جو صاحب کی مرضی ہو<sup>(ہم)</sup>

مندوستانیوں کوعلم و ہنر میں یس ماندہ رکھنے کی کوشش:

اگرچہ ایم اس امرکا در اس میں تفصیلی بحث پچھلے باب میں آپھی ہے تاہم اس اُمرکا ذکر کرنا بہت ضروری ہے کہ اگریز نے گئوم رعایا کے لیے سکول اور مدر سے کھولے اور الی تعلیم دینے کا اہتمام کیا جو محض دفتر وں میں انگریزی انظامی امور کو نبھانے کے لیے کلرک پیدا کر سکے اس تعلیم کا مقصد سائنس اور نگنالوجی کی مفید تعلیم دینا یا ہنر سکھانا نہیں تھا اور نہ لوگوں کو اس قابل بنانا تھا کہ وہ صنعت وحرفت کے میدان میں آگے بڑھ سکیں اور نت نی ایجا وات کر کے ملک وقوم کے لیے مفید ثابت ہوں۔ اکبر انگریز کی اس حکمت عملی کو بخو بی سجھتے تھے۔ کے ملک وقوم کے لیے مفید ثابت ہوں۔ اکبر انگریز کی اس حکمت عملی کو بخو بی سجھتے تھے۔ چنانچہ وہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ مسلمان صنعت وحرفت کے میدان میں آگے بڑھیں اور انگریز اگر چر انہیں اس بات سے منع کریں لیکن وہ تحصیلِ ہنر کے لیے ہر مصیبت اور رکاوٹ کا ڈٹ کرمقا بلدکریں۔

کھ صنعت و حرفت ہے بھی لازم ہے توجہ
آخر ہے گورنمنٹ سے تنخواہ کہاں تک (۲۵)
عزم کر تقلیدِ مغرب کا ہنر کے زور سے
لطف کیا جو لد لیے موثر پہ زر کے زور سے
غیر ملکوں میں ہنر کو کھے، تکلیفیں اُٹھا
روکتے ہیں وہ اگر اپنے اثر کے زور سے (۳۲)
آگراللہ آبادی کہتے ہیں:

"موجوده طریقة تعلیم میں ترمیم کی بہت ضرورت ہے۔اس نے ہم کونکما، بردل اور پست ذہنیت کا بنادیا۔اس تعلیم کو حاصل کرتے ہم کواکی صدی ہوگئ اوراب سک این اور پست ذہنیت کا بنادیا۔اس تعلیم کو حاصل کرتے ہم کواکی صدی ہوگئ اوراب سک این این این این این این این این این کے ہاتھ ہے ایک سوئی بنا نامبیں آیا۔"(سا)
اسی لیے تو اُنہوں نے کہا:

www.iqbalkalmati.blogspot.com کمتر کی تہا تہ ہے کے مشرکتا

انجیئر کی نہ آئے تو ایجاد کیا کریں قائم عروبی قوم کی بنیاد کیا کریں(۲۸)
گل چھیئے ہے یورپ کی طرف بلکہ ٹمر بھی اے نیچر و سائنس بھلا پچھ تو ادھر بھی(۳۹)
علم پورا ہمیں سکھائیں اگر تب کریں شکر مہربانی کا(۴۸)
نوکر کو سکھاتے ہیں میاں اپنی زباں نوکر کو سکھاتے ہیں میاں اپنی زباں مطلب یہ ہے کہ سمجھے اُن کے فرماں مقصود نہیں میاں کی سی عقل و تمیز مقصود نہیں میاں کی سی عقل و تمیز اس کتے کو کیا سمجھیں وہ جو ہیں ناداں(۴۸)

#### <u>ہندوستانیوں کی شحقیر:</u>

ایک طرف تو انگریز ہندوستانیوں کا سیاسی اور معاشی استحصال کر رہے ہتھے اور دوسری طرف آنہیں'' کالالوگ'' کہہ کراور''نیوٹیت' کے طعنے دیے کرتحقیرو تذلیل کانشانہ بھی بنارہے ہتھے:

شاہرانِ مغربی کرتے نہیں جھ کو قبول اللہ ویتے ہیں یہ کہہ کر آپ ''کالا لوگ' ہے (۳۳) نیٹویٹ پر کیا ہیں نے جو اظہارِ ملال کن کے صاحب نے کہا تج ہے گر ہم کیا کرے (۳۳) چھی اُس میس کی ہے کہ یہ جادو ہے دل جوش مفاخرت ہے کہ یہ جادو ہے دل جوش مفاخرت ہے ہے گر ہم کیارا کھے الیک پُری اور مجھ کو پیارا کھے الیا بیر کلو ہے (۳۳) القاب میں دیکھتے ڈیر کلو ہے (۳۳)

www.iqbalkalmati.blogspot.com

# مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

اكبراله أبادى كي شعر

دراصل انگریزای آپ کو مندوستانیوں سے برتر قوم خیال کرتے ہے، اور مقامی لوگوں کو اور مقامی لوگوں کے ساتھ رہنا بھی پندنہ کرتے بلکہ لوگوں کے ساتھ رہنا بھی پندنہ کرتے بلکہ عام آبادی سے دورانی کوٹھیاں اور کیمپ بناتے اور وہیں رہتے۔ بقول اکبرالہ آبادی:

یہ بچے ہے اُنہوں نے ملک لے رکھا ہے ہم لوگوں سے کیمپ کو پرے رکھا ہے (۲۳) انگریز مصنف ہیور لی نکلسن رقم طراز ہے کہ ہندوستانی:

' و حکومت سے و فاداری کے اظہار میں مصحکہ خیز حد تک شدت دکھاتے ہیں۔
ہند دستان میں برطانوی راج کوجھی کسی حد تک اس نامناسب صورت حال کا ذمہ
قرار دیا جاسکتا ہے۔ یہ تنجہ ہے یابوں کہتے کہ ۱۸۷۵ کی اُس ذہنیت کی باقیات
میں سے ہے جب کہ ہند وستانیوں کو ذلیل دلی سمجھا جا تا تھا اور چند چلے ہوئے
دماغ کے لوگ ایے آپ کو ہند وستانیوں کی فلاح واصلاح کا واحد اجارہ وارسمجھتے ،

تقے۔"(۱۷)

ستم بيه ہے كه انگريزوں نے اپنے ندموم غاصبانہ بتھكنڈوں پر بردہ ڈالنے كی خاطر

Take up the White Man's burden,
In patience to abide,
To veil the threat of terror
And check the show of pride;
By open speech and simple,
An hundred times made plain
To seek another's gain
Take up the White Man's burden,

The sanage wars of peace
Fill full the mouth of Famine
And bid the sickness cease;
And when your goal is nearest
(The end for others sought)
Watch sloth and heathen Folly
Bring all your hopes to nought.
Take up the White Man's burden

No iron rule of kings,
But toil of serf and sweeper
The tale of common things,
The ports ye shall not enter,
The roads ye shall not tread,
Go, mark them with your living
And mark them with your dead.
Take up the White Man's burden,

And reap his old reward,
The blame of those ye better
The hate of those ye guard
The cry of hosts ye humour
(Ah, slowly!) toward the light:"Why brought he us from bondage,
Our loved Egyptian night?"("^^)

"روح عصر" کے مصنف سیوعلی عباس جلالپوری رقم طراز ہیں:

"اہلِ مغرب زبان ہے انسانی برادری ادر انسانیت عالیہ کادم بھرتے ہیں، لیکن
فی الحقیقت مشرقی" رنگ دار"اتوام کوجانوروں ہے بھی بدر سیجھتے ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔

آ دمی کا بوجے" اسی برخود غلط ذہنیت کی تخلیق ہے۔ اس نظم میں رڈیارڈ کیلنگ نے

اہلِ مشرق کوئیم ابلیس اور نیم طفل کے القاب ارزانی فرمائے ہیں۔ "(۴۹)

اکر تہذیب وشائنگی کے اجارہ داراور فلاح واصلاح کے دعوے داراضی انگریزوں
پر تنقید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

بارِ احمال جسے کہتے ہیں وہ ہے کوہِ جفا کاش نادم ہوں بیہ احمان جمانے والے(۵۰)

# مسلمانوں کی تاریخ بدلنے کی مذموم کوشش

کی قوم کی تاریخ اورائس کا شاندار ماضی ، اُس کے لیے باعث افتار اور درخشندہ
روایات کا این ہوتا ہے۔ بیدا بیس ہے جس سے ولو لے زندہ اور جذبے بیدار
ہوتے ہیں۔ اگر چہ کوئی قوم گردش ایام کے تحت زوال واہتری کا شکار ہوجائے لیکن اُس کا
ماضی اُس کے لیے بمثل ایک ایسے ٹا تک کے ہے جواس کی رگوں میں جوش وولولہ اور طاقت
پیدا کرتا ہے، اُسے جنجھوڑتا ہے، اُس میں قوت ایمانی پیدا کرتا ہے، کھویا ہوا یقین واعتاد بحال
کرتا ہے اور اُس کی ہمتول اور صلاحیتوں کو مجتمع کر کے جدوجہداورتگ و تازیر آ مادہ کرتا ہے۔
تاریخ ہے آگی کی بھی غیرت مندقوم میں جریت و آ زادی کی لہر پیدا کردیتی ہے۔
اُگریز نے ہندوستانی مسلمانوں کا معاشی استحصال کیا، سیاسی استحصال کیا، لیکن

سب سے بڑاظلم بیرکیا کہ اُنہوں نے مسلمانوں کی تاریخ کوبد لنے کی ندموم کوشش کی'' کیوں کہ انگریزوں کے نزدیک تاریخ نولی صرف حقائق اور واقعات کا بیان نہیں ہے بلکہ وہ بھی سیاست کاری کا ایک ذریعہ ہے۔''(۵)

انگریز کو بخوبی علم تھا کہ مسلمان فطر تا ایک آزاداور حریت پیند قوم ہے۔ یہ ہمیشہ ہندوستان میں حاکم رہے ہیں اور اب بھی انھوں نے ذہنا انگریزی اقتدار کو قبول نہیں کیا۔ چنانچہ انگریزی اقتدار کے لیے ہندوستان میں اگر کوئی قوم بھی خطرہ بن سکتی ہے تو وہ صرف مسلمان ہیں۔ جب تک ان کے ذہن سے حاکمیت کا نشداً تارنہیں دیا جاتا یہ 'مطیع و خیر خوا و انگلش' نہیں ہو سکتے ۔ اس کی واحد صورت بہی ہے کہ ان سے ان کا ماضی اور روایات چھین لی جا کمیں۔ مولوی قمر الدین بدایونی رقم طراز ہیں کہ اکبراللہ آبادی نے:

''ایک دن دریافت فرمایا: مغرب ہماری کس چیز کا دشمن ہے۔۔۔۔۔یس نے عرض کیا: اہلِ مغرب ہماری دولت کے دشمن ہیں۔فرمایا: ہاں، دولت کے دشمن ہیں فرمایا: ہاں، دولت کے دشمن ہی سنتے، لیکن اب ہمارے پاس دولت رہی کہاں اور اُن کی دشمنی ہے کہ اب تک بہ پایاں نمی رسد۔ میں نے عرض کیا: آپ فرمایا: آپ فرمایا: آپ مغرب ہمارے اُس تخیل کے دشمن ہیں کہ'' پدرم سلطان ہود''ہم اب تک نہیں ہمو لے اور اس وجہ ہے ہم کوشی میں ملانے اور پست فطرت لوگوں کو ہم پر مسلط کرنے کے در بے ہیں کہ بی تصور ہمارے و ہنوں سے نکل جائے کہ ہم حاکم قوم کرنے کے در بے ہیں کہ بی تصور ہمارے و ہنوں سے نکل جائے کہ ہم حاکم قوم کرنے کے در بے ہیں کہ بی تصور ہمارے و ہنوں سے نکل جائے کہ ہم حاکم قوم کے لیے بچھ مصر ثابت ہوگا تو مسلمانوں کا بہی جذبہ ہوگا کہ''مسلم ہیں ہم دطن کے لیے بچھ مصر ثابت ہوگا تو مسلمانوں کا بہی جذبہ ہوگا کہ''مسلم ہیں ہم دطن کے سے سارا جہاں ہمارا'' دیکھو ہیں نے آخی خیالات کے تحت بی شعر کہا ہے:

نہ ہیں دین کے اور نہ ہیں ذہن کے دشن فظ ہیں وہ اپنے 'میاں پن' کے دشن'(۵۲) چنانچہ انگریزوں نے پوری کوشش کی کہ سلمان اپنی تاریخ کو بھول جا کیں یا اُسے اس طرح بگاڑ کر پیش کیا جائے کہ سلمانوں کوخود اپنی تاریخ سے رغبت کے بجائے نفرت ہونے لگے۔اس مقصد کے لیے انگریزوں نے جبوٹے تاریخی افسائے تصنیف کرنے شروع

کیے اور ایسے خودساختہ حوالے اور نتائج مرتب کیے جنہیں اسلام اور اسلامی تاریخ سے دور کا بھی واسطہ نہ تھا۔ اکبرالہ آبادی جوانگریزوں کی اس عیاری کو بخو بی جانتے تھے، کہتے ہیں: حضرت خود واقعات تصنيف كري ہم بیٹھ کے انجمن میں تعریف کریں فطرت ہے نگاہ جن بزرگوں کی ہو بہتر ہے یمی کہ وہ نہ تکلیف کریں(۵۲) يورپ والے جو جاہيں ول ميں تھر دي جس کے سریہ جو جاہیں تہمت دھر دیں(۵۴) مسلمانوں کو اپنی تاریخ سے بیزار کرنے اور اسلامی تاریخ کوسٹح کرنے کے لیے انگریزوں نے یہاں تک پرا پیگنڈہ کرنا شروع کیا کہ دنیا میں اسلام محض ظلم واستحصال قبل و غارت، جنگ وجدال اورتلور کے ذریعے بھیلایا گیا۔مِس" برق کلیسا" ہندی مسلمان سے محض اسی کیے تو ناراض ہے کہ اس کی رگوں میں'' انرحکم جہاد'' ابھی تک رواں دوال ہے۔ شوق کے جوش میں، میں نے جو زباں بوں کھولی ناز و ادا سے تیوری کو چڑھا کر بولی(۵۵) غیر ممکن ہے مجھے اُنس مسلمانوں سے بوئے خوں آئی ہے اس قوم کا افسانوں ہے(۵۲) اكبركت بن اسلام کو جو کہتے ہیں پھیلا برور تیج ہے بھی کہیں کے پھیلی خدائی بزورِ موت (۵۷) اینے عیبوں کی نہ کچھ فکر نہ کچھ برواہ ہے غلط الزام بس اورول یہ لگا رکھا ہے یمی فرماتے رہے تیج سے پھیلا اسلام یہ نہ ارشاد ہوا، توپ سے کیا پھیلا ہے(۵۸)

اکبرنے انگریز کی چال کواچھی طرح سمجھ لیاتھا کہ انگریز مسلمانوں کوفرنگی تہذیب و معاشرت کی طرف مائل کرنے کے لیے پہلے مسلمانوں کوائن کی ثقافت وروایات گویا انہیں اُن کی اصل سے بعنی تاریخ سے برگشتہ کرنا چاہتا تھا تا کہ پھر مسلمان بغیر کسی تذبذب کے فرنگی سازش کے جال میں پھنس جا کیس۔ مولانا عبدالماجد دریا بادی (۱۸۹۲–۱۹۷۵ء) اپنی کتاب 'آ ہے بی 'میس قم طراز ہیں کہ عین جوانی کے زمانے میں جب انگریزی تعلیم حاصل کتاب 'آ ہے بی 'میس قم طراز ہیں کہ عین جوانی کے زمانے میں جب انگریزی تعلیم حاصل کرنے کے سبب اُن کی طبیعت کفروالحاد کی جانب مائل تھی ، تو اُس وقت فرنگیت سے مرعوبیت کرنے کے سبب اُن کی طبیعت کفروالحاد کی جانب مائل تھی ، تو اُس وقت فرنگیت سے مرعوبیت اوراندھی تقلید کا کیا حال تھا اور دوسری بات یہ کہ انگریز وں نے لوگوں کو اسلام اور اس کی اقد ارسی حوالی کے ، اس داستان کو بیان کرنے کے لیے وہ ایک واقعہ درج کرتے ہیں جواُنہی کے الفاظ میں ملاحظہ ہو:

" يرا پيگنزے كا كمال بھى يبى ہے حملہ براہ راست ندہو، بلكہ اطراف وجوانب ے گولہ باری کرکے'' قلعہ کی حالت کوا تنا مخدوش بنادیا جائے کہ خودوفاع کرنے والول میں تزلزل و تذبذب بیدا ہوجائے اور قدم از خود اکھر جانے پر آمادہ ہو جائمیں۔شک دارتات کی پیخم ریزی ہوہی چکی تھی کہ بین اس زمانہ میں لکھنو کی لا تبريري مين ايك تعنيم كتاب كي جلدول مين Library اinternational Library of Famous Literature کے نام سے دکھائی دی۔ یہ کتاب بھی ند ہیات کی نہیں، ادب ومحاضرہ کی ہے۔ ساری دنیا کے اوبیات کے بہترین انتخاب کواس میں جمع کردیا گیا ہے۔اس کی ایک جلد میں ذکر قر آن اور اسلام کا ے، ذکر خیر نہ سہی کیکن بہر حال ہجو ومنقضت خصوصی بھی نہیں ،کیکن اس جلد میں ایک بورے صفحے کا فوٹو بھی" بانی اسلام" کا درج ، قد آ دم ، اور نیج متندحوالے درج كه فلال تلمي تضوير كاليكس ب- كويا برالمرح سجيح ومعتر، اور ظالم بشبيه مبارک ایک عرب کے جسم پر عبا، سر پر عمامہ اور چبرہ مبرہ پر بجائے کسی قتم کی نرمی کے متوروں پرخشون کے بل پڑے ہوئے ، ہاتھ میں کمان ، شانہ پر ترکش ، کمر میں تلوار بنعوذ باللہ، ویا تمام تر ایک جیبت تاک اور جلاوشم کے بدوی سردار فہیلہ كى! ....اب آن اگرخدانخواسته بهراس طرح كاكولى نقش نظريز .... ، تو طبيعت خود ہی ہے ساخت کہدأتے، استغفر الله، اصلیت ہے اسپیکر خیالی کوتو کوئی و ورکا

بھی واسطنہیں، حدیث میں تو چہرہ بشرہ، وضع لباس کا ایک ایک جزئے دیا ہے،
اس سے اس ہولے کو کی مناسبت ہی نہیں، یہ طعی کی شیطان کا گڑھا ہوا ہے۔
اُس وقت استے ہوش کہاں تھے۔ چوٹ اور بردی خت چوٹ دل و د ماغ دونوں پر
پڑی اور اندر ہے آ واز آئی، تو بہ، کہہ لیجے کیا دھو کہ ہوا ہے، شفقت ولایت ، کرم و
رحمت کے سارے قصے بے اصل لکا حقیقت تو اب جا کر کھلی! ..... فرنگیت
سے مرعوب ذہنیت اس کا تصور بھی نہیں کر سکتی تھی کہ خود اس فو ٹو میں کوئی جعل
سازی ہوسکتی ہے، اور صاحب کی بات بھی کوئی غلط ہوسکتی ہے۔ تحقیق تو ہونہ ہو،
مازی ہوسکتی ہے، اور صاحب کی بات بھی کوئی غلط ہوسکتی ہے۔ تحقیق تو ہونہ ہو،
وہی ہے جواس فو ٹو سے عیاں ہے۔ ''(۵۹)

انگریز نے ہماری تاریخ کو اس طرح بدلا کہ ہماری وہ روحانی اور تاریخی شخصی علامتیں جو ہماری تہذیبی زندگی میں حقیقت وصدافت کاروپ اختیار کر چکی ہیں ذہنی طور پر ایا بچے اور دقیا نوسیت کاشکارنظر آنے لگیں۔

> قصہ منصور سن کر بول اُٹھی وہ شوخ مس کیما احمق لوگ تھا پاگل کو بھانسی کیوں دیا(۱۰) مارے مصلح اگر یہی ہیں بدل ہی دیں گے مزاج لیل مارے دے رہے ہیں حضرت کہ بھیج دوقیس کو ہر لیل (۱۱)

اور پھر

وہ مِس بوتی میں کرتی آپ کا ذکر اینے فادر سے مگر آپ اللہ اللہ کرتا ہے باگل کا مافک ہے(۱۲)

#### لساني استحصال:

بادی انظر میں کہی خطے، علاقے، ملک یا قوم کی زبان ایسی اہمیت نہیں رکھتی کہ جس پر ملکی یا قومی ترقی کا انحصار ہو، لیکن آگر ذراعمیق نظر سے جائزہ لیں تو زبان کے حوالے ہی سے بہت ہے ایسے نکات ہمارے سامنے آئیں گے، جس سے اس بات کا اندازہ ہو سکے گا کہ زبان کی حیثیت کسی قوم کی تاریخی ، ساجی اور نفیاتی زندگی میں کیا ہے؟ اور کسی قوم یا ملک کے وقار یا نکبت ہے اس کا کیا علاقہ ہے؟

سی قوم کی زبان ایک خاص ماحول اور فضا کی پیداوار ہوتی ہے۔ اُس میں وہ ماحول اور فضا کی پیداوار ہوتی ہے۔ اُس میں وہ ماحول اور فضار چی ہی ہوتی ہے لہذا قوم کا مزاج اور زبان ان دونوں کا بڑا گہر اتعلق ہے۔ بہی وجہ ہے کہ کسی بھی دور کی مختلف زبانوں کے مطالعہ سے اُس دور کے ساجی ، سیاس ، ثقافتی ، روایتی اور مذہبی رجحان اور مزاج سے واقفیت حاصل کی جاشتی ہے۔

جب ایک زبان ایک خاص قتم کے ماحول اور ایک ہی طرح کے مزاح ، روایات اور مذہبی و ثقافتی خیالات رکھنے والے لوگوں کے درمیان میں پروان چڑھتی ہے تو اس کے ذخیر ہ الفاظ میں اُس خاص ماحول ، روایات اور ساج کا عکس اُتر آتا ہے۔ کی زبان میں پائی جانے والوں جانے والی خصوص تشبیبہات ، علامات ، استعارات اور تابیحات اس زبان کے بولنے والوں کے ثقافتی ماحول ، تاریخی ور شاور علاقائی پس منظر سے مر بوط ہوتی ہیں۔ جب بھی کوئی غیرقوم کی دوسری قوم کی زبان کے ظاہر کی الفاظ بی سے متاثر ہوتی نہیں ہوتی بلکہ اُن الفاظ کے پیکر میں جو تخفی روح ہوتی ہے ، اُس سے بھی متاثر ہوتی ہے۔ جب بھی کی قوم نے دوسری قوم پی غلبہ پایا تو حکومت واقد ادکی تبدیلی کے ساتھ ساتھ تومی زبان کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ قومی زبان کی تبدیلی ہے عمل میں لائی گئی تا کہ جہاں ایک طرف مفتوح قوم سیاسی اعتبار سے بیرونی تبدیلی اندرونِ خانہ کام کرے ۔ یہ عکمت عملی ہر دور میں ہرفاتے نے اپنائی اور کامیابی کے ساتھ اس پڑھل کیا۔ بقول ڈاکٹر جمیل جالئی ۔

"ذبان کے سلیط میں یہاں ایک بات اور کہنا چلوں کہ استعادی قوتیں اپنے سیای وقوی مقاصد حاصل کرنے کے لیے ہمیشہ یہ کوشش کرتی ہیں کہ مزور کے مختلف علاقوں کے درمیان کوئی الی مشترک زبان رواج نہ یا سکے جو مختلف چھوٹے بڑے معاشروں کوایک وسیع ترساج میں، جے قوم کہتے ہیں، تبدیل کر درے اس بات کی اصلیت کو بچھنے کے لیے آپ اپنے معاشرے پریا کسی ایسے می دوسرے معاشرے پریا کسی ایسے می دوسرے معاشرے پرنظر ڈالیے تو آپ دیکھیں گے کہ اس سطح کو کمزور کرنے، سیج ہتی کو نابود کرنے اور اختشار پھیلانے کے لیے استعاری قوتیں ہمیشہ زبان کا سہارالیتی ہیں اور اپنے مقاصد کے حصول کے لیے استعال کرتی ہیں۔" (۱۳۳)

ہندوستان میں انگریزوں کے دخول نامسعود سے قبل مقامی سطح پر بہت ی ذبا نیں مختلف خطوں میں بولی جاتی شیس، تاہم مسلم حکمرانوں اور خاندانوں کی حکومت کے باوصف سرکاری یا قومی زبان عربی یا فاری رہی۔ پھر وقت کے گزرنے کے ساتھ ساتھ عربی اور فاری کی کو کھ سے اُردوزبان نے جنم لیا اور د کیھتے ہی د کھتے اس زبان نے اس قدرترتی کی کہ سارے ملک میں بولی اور بھی جانے گی تاہم اُردو کی حربی اور ہندوستان کی دوسری اہم زبان ہندی تھی، لیکن جب انگریزوں نے تجار کے بھیس میں ہندوستان پرسیاسی غلبہ حاصل کرلیا تو اُردویا ہندی کی جگدا گریزی زبان نے لیے گی۔ گویا ایک بالکل نئی زبان ہندوستان پر مسلط کر دی گئی، جس سے اُن کا پہلے کوئی تعلق ندر ہاتھا، لیکن پھر دفتہ تھی می اور خلامی کی نفسیات اُس دانے پر جالی جس کے اُوپر جال پڑاتھا۔ اُردو پڑھنا، لکھنا اور بولنا کسرِ شان اور دقیا نوسیت کی علامت سمجھا جانے لگا جب کہ انگریزی سے تعلق خاطر پیدا کرنا ترتی اور جدیدیت کی علامت علامت سمجھا جانے لگا جب کہ انگریزی سے تعلق خاطر پیدا کرنا ترتی اور جدیدیت کی علامت کریا گئی۔ ہی خواندہ اور مغر کی تہذیب سے متاثر فردکی زبان پر بقول اگریکی کی نفسیات دیا تھی۔

میرا قالب ہو قالبِ مغربی

بھول جاؤل زبال بھی اپنی
اے خدا کر دے جھے کو صاحب لوگ
دور ہو مجھ سے اس جنم کا روگ
سو کے اُٹھوں جو آج صبح کو میں
سب یہ سمجھیں لاٹ صاحب ہیں
اس لیے قوا کیرنے کہا کہ:
شخ صاحب خدا سے ڈرتا ہوں
میں تو اگریز ہی سے ڈرتا ہوں(۱۳)
انگریز اس بات کو اچھی طرح سمجھ گئے تھے کہ اُردو اور ہندی کے مقابلے میں

انگریزی زبان کے پنینے اور سرکاری مقام ومرتبہ حاصل کرنے کی صورت صرف بہے کہ

ہندی اور اُردو دونوں زبانوں کے دعوبداروں کوآپس میں لڑا دیا جائے۔ بوقت ضرورت کسی

www.iqbalkalmati.blogspot.com 🙀 🦫 🕏

#### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

ایک کی پشت پنائی کی جائے تا کہ دونوں کا جوش وجڈ بہ ٹھنڈانہ پڑنے پائے اور دوسری طرف انگریزی چیکے چیکے نہ صرف سرکاری بلکہ عوامی سطح پر قبولیت کا اعز از حاصل کر لے۔ پروفیسر عبدالیاسط لکھتے ہیں کہ انگریزوں نے:

"بری دانائی ہے ہندی کے کان میں یہ پھونک دیا کہ ملک ہندوستان میں جس قوم کے افراد کی اکثریت ہووہی ملکی بولی قرار دی جانی جائے اور دفاتر کی زبان بھی وہی تسلیم کی جائے۔ چیانچہ ہندی کا پر جارشروع ہو گیا۔ اُردو ہمیشہ ہے ہی تبلیغی کام کی عادی تھی۔ ہندی نے اس کی حرص میں اپنی تعداد بروصانے کے لیے گۇركھشا كاۋھونگ رجايا۔اس طرح اب أردو ہندى ميں جوتی پيزارشروع ہو سنى۔ایک دوسرے پر فوقیت ٹابت کرنے کے لیے مختلف ولائل پیش کرنے کیس .....ہندی کی دلیل میتھی کہ بید ملک ہندوستان ہے۔ یہاں کے رہنے والے ہندی کہلاتے ہیں البدایہاں کی زبان بھی ہندی ہونا جائے۔ اُردو کی دلیل یے تھی کہ میں ہندوستان ہی میں بیدا ہوئی۔ یہاں ہی پلی بڑھی۔ بھے پروان چر صانے والے سب مندوستانی تھے۔ پیڈت رتن ناتھ سرشار، برج نرائن چكىست سورج زائ مسمر بنتى نولكتوراور نتى يريم چند \_ لىكرسرسيداحدخان، الطاف حسین حالی ،محرحسین آزاد نے بکسال طور پرمیری تربیت کی ہے۔ نہ صرف یہاں بلکہ غیرمما لک نے بھی مجھ کو ہندوستان کی واحد زبان تتعلیم کرلیا ہے .....اُردو ہندی کواس طرح آپس میں دست وگریبال کرکے انگریزی نے ا بيخ تبليغي اور ترويجي كام به سعى بليغ شروع كرديئے اور سب كوايني اشاعت كى طرف مائل كرايار برملازمت كے ليے اول الكريزى مثل كى شرط لازى كروى گئے۔ چنا نچی تھوڑ ہے ہی عرصہ میں مذل یاس لوگ بھرتی ہونا شروع ہو گئے۔اس کے بعد انٹرینس، ایف\_اے اور بی اے کی رفتہ رفتہ فقد رومنزلت بردھنا شروع ہوگنی اور کر بجویت ہونے پر فخر کیا جائے لگا۔ پیقر اریا گیا کہ: یندف بو که مولوی او دونول بیکار انبان کو گریجوایت مونا است

ہندی اُردوتو دفتر ی زبان کے بھیر میں رہیں اور تمام کاروائیاں رفتہ رفتہ انگریزی
میں ہونے لگیں اور کسی کواس کا احساس تک بھی نہ ہوسکا۔''(۱۵)
چنا نچیا نگریز اپنے ساتھ جس انگریز ی زبان کا تحفہ ہندوستان لے کرآئے ،اس کی
تہوں میں پوشیدہ انگریز ی تہذیب اور معاشرت کی بوقلمونی اور چکا چوند غلاموں کے گلے کا
طوق بن گئی۔

ہیت ہی کو کر لیا جب قوم کے سرنے قبول
دخلِ انگریزی پہ اُردو کی شکایت ہے فضول(۱۲)
اکبرطالات کے اس بدلتے ہوئے دھارے کود کچھر ہے تھے۔ اُنہیں اس بات کا
پورااحساس تھا کہ کس طرح مزة رحکمران، رعایا کوانگریزی زبان کے جال میں پھنسا کر
ہندوستان پرانگریزی تہذیب وثقافت کی بلغار کررہے ہیں۔ بقول ڈاکٹرمحمود حسین:
''آکبرکامرہ بحثیت ایک بڑے فنکار سستھیم فلنی اور بجیدہ شاعر کے،اس سے
کہیں زیادہ بلند ہے جتنا کہ اب سمجھا جاتا ہے۔ اکبر شمض ہاری قوم کو دگانے
ماری قومی زبان کے بہت بڑے مسئوں میں تھے۔خود فرماتے ہیں:
مرے حقوق بھی کچھ اُردو زبان پر ہیں'(۱۲)
اُمید ہے دُعا کی اہلِ خن ہے اکبر
اُنول اکبر:

اُردو میں جو سب شریک ہونے کے نہیں اس ملک کے کام ٹھیک ہونے کے نہیں(۱۸) لئین انگریزی زبان کے بڑھتے ہوئے قدموں کوروکنے میں کوئی بھی سعی اور کوشش کارگر ثابت نہ ہو کی۔ آخرا گبرکو کہنا ہڑا:

یاؤں کو بہت جھنگا، ٹیکا، انگریزی کے آگے کچھ نہ جلی
تدبیر بہت کی اے اکبر نقدیر کے آگے بچھ نہ جلی
یورپ نے دکھا کے رنگ اپنا سب کو مرید بنا ہی لیا
سب پیروں سے تو وہ نے لکی اس پیر کے آگے بچھ نہ جلی (۱۹)

انگریزوں نے بہت گہری منصوبہ بندی اور حکمتِ عملی کے تحت ہندوستان میں قدم جمائے اور اپنی تہذیب و معاشرت کے فروغ کے لیے راہ ہموار کی۔ پہلے ساسی طور پر ہندوستان کومغلوب کیا پھر معاشی سطح پر کنگال کر کے اپنادستِ نگر بنایا۔ اس سے بڑھ کر یہ کیا کہ ہندی مسلمانوں کو اُن کی تاریخ سے برگانہ کرنے کی کوشش کی اور آخر میں اُن کے منہ میں اپنی زبان دے کر اُنہیں فرنگی تہذیب و معاشرت کا بے دام غلام بنالیا۔ چنا نچہ اکبر کواس حقیقت کے بیان کرنے میں کوئی تامل نہ رہا کہ:

اُنہیں کے مطلب کی کہہ رہا ہوں

زباں میری ہے بات اُن کی
اُنہی کی محفل سنوارتا ہوں

چراغ میرا ہے رات اُن کی

فقط میرا ہاتھ چل رہا ہے، اُنہی کا مطلب نکل رہا ہے
اُنھیں کا مضمون، اُنھیں کا کاغذ، قلم اُنھیں کا، دوات اُن کی جراداخوشنما

لوگ اس حد تک"مغربی چک" میں آگئے کہ آنہیں تہذیب مغرب کی ہراداخوشنما

اوراینی معاشرت کا ہر پہلو بدصورت فظر آنے لگا۔

موقع بحث نہیں صاحب اقبال ہیں آپ میری ہر بات نُری آپ کی ہر بات اچھی<sup>(اے)</sup>

#### خرد پرستی:

مغرب کے تہذیبی خدوخال میں عقل وخرد کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جو چیز حواسِ خمسہ کی دسترس میں ہے صرف وہبی موجود اور قابل قبول ہے جب کہ اس کے علاوہ تمام تصورات محض خیالی اور اوہام باطلعہ پربٹنی ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ جب تہذیب مغرب کے پرستار سرسید احمد خان نے قرآن کی تفییر تحریر کی تو اُنہوں نے بعض ایسے تصورات مثلاً جنت، دوزخ ، فرشتے ، جنات، شیطان ، خصر ، وتی ، تجل ، ججزات اور جادوو غیرہ کو علائتی قرار دے دیا اور اُن کے وجود ہے انکار کرتے ہوئے اُن کی ایسی عقلی تو جیہہ کرنے کی علائتی قرار دے دیا اور اُن کے وجود ہے انکار کرتے ہوئے اُن کی ایسی عقلی تو جیہہ کرنے کی

کوشش کی جو براہِ راست قرآن ہے متصادم اور روحِ قرآن کے منافی تھی۔ای لیے تو اکبر نے کہا کہ:

"نورِعرفال عقل کے بردے میں پنہال ہو گیا" (۲۲)

پہونچی نگاہِ عقلِ رسا دور دور تک لیکن نہ جا سکی سمجھی اوجِ حضور تک (۲۳)

حقیقت بیہ کے مقل کی رسائی محص ظاہری اور تھوں مظاہر تک ہی محدود ہے جب سے عقلی تاویل کے مشق کا تعلق النہ اور عقائد سے متعلق تصورات کسی عقلی تاویل کے مشق کا تعلق ایمان اور عقائد سے ہے۔ ایمان اور عقائد سے متعلق تصورات کسی عقلی تاویل کے مشتق کا تعلق ایمان اور عقائد سے ہے۔ ایمان اور عقائد سے میں سے میں مقال کے مستقبل کا دیا ہے۔

کے پابند ہیں بلکہان کی حقانیت اور صدافت کو بعینہ بصدقِ دل قبول کرنا اور پیختگی ہے ان پر تائیر من میشقر سابقان است

قائم رہناہی عشق کا تقاضا ہے۔

عشق نازک مزاج ہے جد عد عقل کا بار اٹھا نہیں سکتا(سے)

گرئ دل جو ہے منظور ، تو منطق پہ نہ جا
عشق ہے آگ لگانے کے لیے جانوں میں(<sup>۵۵)</sup>
آگر نے جس خوبصورتی کے ساتھ عقل وعشق کے فرق کو درج ذیل اشعار میں پیش

کیاہے،اس کی کوئی اور مثال ملنا مشکل ہے۔ اگبر کہتے ہیں: ہستی کے شات نے جان بشر کو کیا دیا

نفس نے حرص آ گئی، ہوش نے میں بنا دیا نفس نے کہہ دیا غلط، عقل نے بھی ملائی مال

منزل ذوقِ روح کا اگر ول نے بت ویا

چشم خرد ہے عارشی حسن جنوں بیند کو

عقل نے آگھ بندگی، اس نے نقاب اٹھا دیا(۲۱)

پروفیسر بوسف سلیم چشتی ان اشعار کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ودحق (حسن) کا وجود عقل ہے ثابت نہیں ہوسکتا بعن عقل کی آ تکھ اللہ کونہیں

و کھے سکتی کیول کہ اللہ مادی نہیں ہے۔ جب انسان اپنی عقل کی آئھ کو بند کر دیتا ہے بعض کی تا کھے کو بند کر دیتا ہے بعض عقل کے بجائے عشق کو اپنار ہنما بنا تا ہے تو اللہ تعالی اپنے چہرے ہے نقاب اُٹھا دیتا ہے بعنی عاشق اپنے دل کی آئھ سے اللہ تعالی کا جلوہ دکھے لیتا ہے۔'(22)

مغرب نے جس سائنس اور فلسفہ کو ہندوستان میں متعارف کروایا، اس کی تمام تر اساس عقل وخرد پرتھی، اس کا بتیجہ بید نکلا کہ عقا کد میں اضمحلال پیدا ہونے لگا۔ دیکھتے ہی دیکھتے دین وایمان نظروں سے اوجھل ہونے گئے اور لوگ خدا اور رسول اللیقی کا نام بک لینا بھول گئے۔ چنانچہ اکبرکوکہنا پڑا کہ:

انکشاف راز سی عقل کی حد میں نہیں قلفی یال کیا کرے اور سارا عالم کیا کرے(۵۸) خرد ہے انکشاف راز ہستی ہو نہیں سکتا ی<sub>ه</sub> اُمر اس راز کی عظمت کو کیکن کھو نہیں سکتا(۵۹) نہیں سائنس واقف کارِ دیں ہے خدا باہر ہے صد دُوربیں ہے(۸۰) فلفی کو بحث کے اندر خدا ملتا نہیں ڈور کو سلجھا رہا ہے اور سرا ماتا سیس (۸۱) چلا سے فلفہ لے کر ہمیں سوئے ظلمات بہت ہی تک ہیں اس اس بے لگام سے ہم(۸۲) نام الله و رسول اب نو میں سنتا ہوں کم يهل رائح تھے يہ الفاظ مسلمانوں ميں (۸۳) لا الله آسال ہے سائنس میں فلفے میں مشکل اللہ الله الله اکبر کہتے ہیں کہ اسی سائنس، عقل وخرداور فلسفہ جس کے بدلے دین وایمان سے
ہاتھ دھونا پڑے ہمیں ہرگز قبول نہیں۔ مغرب کے ہاں خدا کی ہستی کا کوئی تصور ہویا نہ ہو، اہلِ
مغرب دین وایمان کی مبادیات پریفین رکھتے ہوں یا نہ رکھتے ہوں، کین ہمارے لیے خدا
کی ہستی کا اقرار باللمان وتصدیق باالقلب اور تصورات ایمال پر کممل یفین ہی دنیا و آخرت کی
فلاح کا ضامن ہے۔

نہ ہو اوراک خالق کا، نہ اُبھرے شوق طاعت کا

تو ایسے ذہن ہے اکبر اور ایسے جس ہے کیا حاصل(۸۵)

خدا کی ہتی پر شبہ کرنا اور اپنی ہتی کو مان لینا

پھر اس پر طرح ہ اس ادعا کا کہ ہم ہیں اہلِ شعور ایسے(۸۲)

اکبر کہتے ہیں کہ ایسا فلسفہ جو خدا کی ہتی کا انکار کرے، مغرب ہی کے لیے روا ہو

سکتا ہے اورفائدہ مند بھی ، ہارے ہاں اس کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ کیوں کہ اکبر کے خیال

میں:

لافربی ہے ہو نہیں کتی فلاح قوم ہرگز گزر کیں کے نہ ان منزلوں ہے آپ کیے ہو کیا کیے ہے ان منزلوں ہے آپ کیے ہے ہو کیا کیے ہے بہت نکال دیئے تھے رسول اللی نے ان اللہ کو نکال رہے ہیں دلوں ہے آپ (۸۷) جنانجا کیرکہتے ہیں۔

فلفہ اُن کا اُٹھی کی جال کے ہمدوش ہے اُن میں دولت خیز ہے اور ہم میں ندہب نوش ہے(۸۸) ستاب ول مجھے کافی ہے اکبر درس حکمت کو میں اسپنر سے مستغنی ہوں مجھ سے میل نہیں ملتا(۸۹)

مغرب کی عقلی جنتی اورفلسفیانه فکر کا ایک نتیجه دُارون (Charles Darwin) ۱۲ فروری ۱۸۰۹ء – ۱۹ ایریل ۱۸۸۲ء) کا نظریدارتقا (Theory of Evolution)

ہے، جے اُنہوں نے اپنی کتاب "Origin of Species" میں پیش کیا۔ ڈارون (Charles Darwin) کے خیال میں ہر جاندار کے جسم اور شکل و شاہرت میں مسلسل خفیف تبدیلیاں پیدا ہوتی رہتی ہیں اور ایک طویل مدت میں ان تبدیلیوں کے جمع ہونے سے ایک نیاجاندار پیدا ہوجا تا ہے۔ اگر اس جاندار کی نسل جسمانی بناوٹ کے لحاظ ہے جہد للبقاء ایک نیاجاندار پیدا ہوجا تا ہے۔ اگر اس جاندار کی نسل جسمانی بناوٹ کے لحاظ ہے جہد للبقاء (Struggle For Existence) کے دوران میں اپنے ماحول کی مشکلات پر قابو پا سکے تو وہ زندہ رہتی ہے ورند مث جاتی ہے۔ زندگی اپنے ظہور کے بعد مسلسل ارتقا پذیر ہے اور اس طرح سے مختلف حیوانات کے وجود بنتے اور مثتے رہتے ہیں۔ ای ارتقائی مل کے نتیج میں روے زمین پر نوع بشر کا ظہور ہوا۔ اُر دوان ایک کو پیڈیا میں تحریر ہے:

''رابرٹ چارلس ڈارون نے پینظر سے پیش کیااور کر ہارضی پر نبا تا ت اور حیوانات کی جو انواع و کیھنے میں آتی ہیں وہ نہ امتداو زمانہ ہے ای طرح چلی آئی ہیں اور نہ تخلیق ارضی کے وقت سے اپنی موجودہ ہیت میں موجود ہیں۔ اس نے اپنی موجودہ ہیت میں موجود ہیں۔ اس نے اپنی نظر یے کے جوت میں جانوروں کے ڈھانچوں کو پیش کیا، جن پر ہم غور کرنے ہے اس نظر یے کے جوت میں جانوروں کے ڈھانچوں کو پیش کیا، جن پر ہم غور کرنے سے یا ایسے دینوسار سے جو جونیت فٹ لیے سے۔ بقائے اصلح کے قانون کے تحت صرف وہ انواع زندہ رہ گئیں جو دیگر انواع حیوانات اور آب وہوا کا مقابلہ کر کیس یا گھوڑ ہے انواع زندہ رہ گئیں جو دیگر انواع حیوانات اور آب وہوا کا مقابلہ کر کیس یا گھوڑ ہے اور ہاتھی کی طرح ارتفائی دور سے گزر کر ترتی یا فتہ جسمانی ساخت اختیار کر کیس۔ دارون کے خیال کے مطابق انسان بھی فی نفسہ ای طرح پیدانہیں ہوا تھا جس طرح آئ دنیا میں نظر آتا ہے بلکہ اس نے بندر سے جو بذات خودد گر انواع سے طرح آئ دنیا میں نظر آتا ہے بلکہ اس نے بندر سے جو بذات خودد گر انواع سے ترتی کرکے بوزنہ بنا ہے موجودہ ہیت اختیار کی ہے۔ "(۹۰)

اکبرالہ آبادی کے کلام میں ڈارون ( Evolution ) کنظریہ ارتقاء کابار بار ذکر ملتا ہے۔ اکبر کے خیال میں اس نظریے کی تمام تر اساس مغرب کی خرد پرتی اور محدود نظری ہے۔ حد سے بڑھے ہوئے سائنسی طرز فکر نے مغرب کی فکر کو بہت اور بے حیثیت بنا دیا ہے۔ اکبر کا خیال بیا ہے کہ اگر ڈارون مغرب کی فکر کو بہت اور بے حیثیت بنا دیا ہے۔ اکبر کا خیال بیا ہے کہ اگر ڈارون ( Darwin ) کے اس نظریہ ارتقا کو النا کے اللہ کا جناز ہنگل

جاتا ہے اور دوسری طرف انسان اشرفیت کے اُس بلند مقام ومرتبے سے محروم ہوجاتا ہے جو اُسے خدانے عطاکیا ہے۔ اکبر کہتے ہیں:

ڈارون صاحب حقیقت سے نہایت دور تھے میں نہ مانوں گا کہ مورث آپ کے لنگور تھے(۹۱) کیا منصور نے خدا ہوں میں ڈارون یولے بوزنا ہوں میں بنس کے کہنے لگے مرے اک دوست فكر ہر كس بقدر جمتِ أوست(٩٢) نی تعلیم کو کیا واسطہ ہے آومیت سے جناب ڈارون کو حضرت آدم سے کیا مطلب(۹۳) عوض قرآن کے اب ہے ڈارون کا ذکر یاروں میں جهال شخصے حضرت آدم ، وہال بندر اُحصلتے ہیں (۹۴) شاگرد ڈارون تو خدا ہی نے کر دیا

بقول اکبراله آبادی: دوع مناسبات مناسب

"اگر ڈارون کی یتھیوری درست ہے کہ انسان بندر سے پیدا ہوا ہے تو اس منزلِ
تر ان براہلِ پورپ کوانسا نیت کے بہت سے اعلیٰ محاسن کا حامل ہوتا چاہے تھا، مگر
مہیں۔اس برافسوں کرتا ہوں:

یا الی ہے کیے بندر ہیں ارتقا ہے بحی آدمی نہ ہوئے''(۹۲)

ماديت برستى:

تہذیب مغرب کے مادی وعضری مزاج نے لوگوں کے روبوں اور نقط نظر میں اس

حد تک تبدیلی کر دی که اُن کی نظر میں رویہ یبیہ، دولت اور ظاہری عہدہ ومرتبہ کے سامنے اقدار، روایات اورعزت کامعیار صرف اور صرف روییه بن گیا۔ ته کرو صاحب نسب نامه وه وقت آیا ہے اب ہے اثر ہوگی شرافت، مال دیکھا جائے گا(۵۷) اب مادے کے جھانے والے ہی رہ گئے روحانیت کا وہ اکھاڑا نکل گیا(۹۸) خواہ صاحب کو تم سلام کرو خواه مندر میں رام رام کرو بھائی جی کا فقط سے مطلب ہے جس میں روپیہ ملے وہ کام کرو<sup>(۹۹)</sup> خواہش زر میں نئی تہذیب کے پیرو بے وہ نہ ہاتھ آیا، گر گنج مصائب ہے (۱۰۰) مذہب نے بکارا اے اکبر اللہ نہیں تو کچھ بھی نہیں یاروں نے کہا ہیہ قول غلط تنخواہ نہیں تو سیچھ بھی نہیں(۱۰۱) نہیں کی اس کی پرشش الفتِ اللہ کنتی ہے یمی سب یوچھتے ہیں آپ کی تخواہ کتنی ہے(۱۰۲) سب سے بردی بدسمتی کی بات رہے کہ کوئی قوم ذہنی اور نفسیاتی سطح پراہے آ ہے کو فنكست خورده نشليم كريلے اورمحكومي وغلامي برشا كر وصابر ہوكر بیٹے جائے۔برِصغیر میں بیشتر لوگوں کی حالت یہی ہوئی۔ اُنہوں نے مغربی تسلط کو نہصرف قبول کیا بلکہ مغربی تنہذیب و معاشرت کے ایسے دلدادہ ہوئے کہ شرقی تہذیب اور اپنی اقد ارکام صحکہ اُڑانا فیشن بن گیا۔ حكمران طبقے كى تقليد كرنا اينے ليے باعث فخر سمجھا جانے لگا۔ ملكى اشياء كو حقارت كى نظر سے د بکھنا اور انگریزی میں گفتگو کرنا''مہذب' ہونے کی علامت سمجھا جانے لگا۔ بعض لوگ تو مغربي دهن مين بقول الكبر:

ہوئے اس قدر مہذب بھی گھر کا منہ نہ دیکھا
کی عمر ہوٹلوں ہیں، مرے اسپتال جا کر(۱۰۳)
انگریزی حکومت اور انگریزی معاشرت نے ایسا جادود کھایا کہ لوگوں کے دل دین وایمان سے پھر گئے۔ وہ ایسے براہ ہوئے کہ ذاتی اغراض اور دنیاوی فوائد کے لیے انگریزوں کی خوشاند اور چاپلوی کرنا یہاں تک کہ فد ہب کو بھی انگریز کی چوکھٹ پر بلاتا مل قربان کردینا اُن کے لیے مشکل نہ رہا۔ حضرت ایس کہتے ہیں:

ایمان بیجئے پہ ہیں اب سب تلے ہوئے
لیکن خرید ہو جو علی گڑھ کے بھاؤ سے (۱۰۴۰)
پبک میں ذرا ہاتھ ملا کیجئے مجھ سے
پبک میں ذرا ہاتھ ملا کیجئے مجھ سے

صاحب مرے ایمان کی قیت ہے تو یہ ہے (۱۰۵) مرید وہر ہوئے وضع مغربی کر لی

نے جنم کی تمنا میں خودکشی کر لی(۱۰۲)

حسن میس پر کر نظر ندہب اگر جاتا ہے جائے قدرداں کو نرخ کی کیا بحث اکبر مال دیکھ<sup>(۱۰۷)</sup> ''برق کلیسا''کے آخر میں ہندی مسلمان کی حالت خوداُس کی زبانی ملاحظہ ہو:

مجھ پیہ سیجھ وجہ عماب آپ کو ایجان تہیں نام ہی نام ہے ورنہ میں مسلمان نہیں(۱۰۸) انگریزی حکومت نے ہندوستان کے روحانیت پرور ماحول کو مادیت زدگی کاشکار

کردیا۔ چنانچا کبرکار گری تجزیہ ایت درست ہے کہ اس عہد میں سوئے الحاد جو دل ہے الحاد جو دل ہے الحاد ہو دل ہے الحاد ہو دل ہے الحاد ہو دل ہے (۱۰۹)

مغرب کاند جی تصور ب

مغرب کے ساجی نظام میں ند بہب کی حیثیت ذاتی اور شخص ہے۔ ند بہب کلیسا کی

چارد اواری تک محدود ہے۔ سیاسی و معاشرتی امور میں مذہب کا کوئی عمل دخل نہیں۔ عقلائے مخرب کا یہ خیال ہے کہ مذہب محض ہوجا پائے اور عبادات کا نظام ہے اور د نیاوی امور کے چلانے میں انسانی فہم و فراست اور عقل و شعور کا فی ہیں، لہذا فدہب کی کوئی ضرورت نہیں۔ اقبال نے مغرب کے اس فہ بی نظر یے کا ذکر کرتے ہوئے ایک جگد کھھا ہے کہ اقبال نے مغرب کے اس فہ بی نظر یے کا ذکر کرتے ہوئے ایک جگد کھھا ہے کہ اس مسیحیت نے بیعلیم دی کہ دین انفرادی اور پرائیویٹ ہے جس سے بد بخت بورپ میں ہے بحث بیدا ہوئی کہ دین چوں کہ پرائیویٹ عقائمہ کا نام ہے، اس واسطے انسانوں کی اجماع کی ذری کی ضامن صرف شیٹ ہے۔ "(۱۱۱) دراصل بورپ نے جب جہالت کی تاریکیوں سے قدم نکالا اور نشاق ٹانیہ دراصل بورپ نے جب جہالت کی تاریکیوں سے قدم نکالا اور نشاق ٹانیہ ہوئے ظلم وستم سے گھرا کر مغرب نے فد ہب کو ذاتی اور شخصی معاملہ قرار دے دیا۔ یہ فیصلہ کیا کہ مذہبی اصول اس قابل ہی نہیں کہ ان سے سیاسی وعمرانی مسائل میں رہنمائی حاصل کی حائے۔ (۱۱۱)

ہندوستان میں وہ طبقہ جومغرب کا پرستارتھا، اُس نے اس معاطے میں بھی مغرب
کا پورا پوراساتھ دیا اور نظریات مغرب کو دل و جان سے قبول کرتے ہوئے نہ ہب کو ذاتی
معاملہ قرار دیئے میں کوئی پس و پیش نہ کیا۔ ہرسیداحمہ خان (کا اکتوبرکا ۱۸ء۔ ۲۷ مارچ
معاملہ قرار دیئے میں کوئی پس و پیش نہ کیا۔ ہرسیداحمہ خان کرتے ہوئے کصح ہیں:
انسان جب اپن ہتی پرنظر کرے گاتو اپنے میں دو صے پاوے گا۔ ایک حصد خدا
کا اور ایک حصد اپنی ہتی پرنظر کرے گاتو اپنے میں دو صے پاوے گا۔ ایک حصد خدا
یوں کہو کہ اُس کا نہ ہب خدا کا جصد ہے جس میں دو مراکوئی شریک نہیں۔ شریئا، نہ
دوست، نہ آشا، نہ قوم ہیں ہم کواس بات ہے جس کا اثر ہرایک کی ذات تک
عمد دو ہے اور ہم ہے بچھ تعلق نہیں ہے، بچھ تعلق رکھنا نہیں چاہیے ۔۔۔۔۔ نہایت
افسوس اور ناوائی کی بات ہے کہ ہم کی سے ایسے آمر میں عدادت رکھیں جس کا اثر
خوداً کی کی مدتک محدود ہے اور ہم کواس سے پچو تعلق ردفتھاں نہیں۔ ''(۱۱۱۱)

### مغربي تهذيب كيمشرقي نقاد

اسلام نے ہرمومن کو مجاہد قرار دویا ہے اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر کا تھم دیا ہے تاکہ اسلامی معاشرہ شتر ہے مہارین کرندرہ جائے ،لیکن اگر مذہب کوسوسائل سے الگ کردیا جائے تو امر باالمعروف اور نہی عن المنکر کے تھم کی حیثیت (نعوذ بااللہ) ہے معنی ہوکر رہ جاتی ہے۔

اکبر کے زدیک ندہب کی حیثیت کی بھی معاشر ہے گا تھیل اور ساخت میں ہڑ اور بنیادگی ہے۔ جب تک کوئی معاشرہ اپنی اصل پر قائم رہتا ہے اوراُس کی ایمان وابقان کی ہڑیں گہری اور مضبوط ہوتی ہیں تو کسی تیم کی بھی تہذیبی تبدیلی یا ترقی اس کی کئے کونقصان نہیں پہنچا سکتی۔ اکبر کے زدیک تہذیب کی مثال ایک ایسے درخت کی ہے جس کی ہڑیں زمین میں ہیں۔ جب تک تہذیب کا یہ درخت زمین سے تقدا حاصل کرتا رہے گا اس کی شاخیس تنومندا ور پہنے ہرے ہرے رہیں گا ورموسموں کا معمولی تغیر و تبدل اس کا بجھ نہیں بگاڑ سکے گا لیکن اگر درخت نے اپنی ہڑوں کو چھوڑ دیا اور زمین سے اس کا رابطہ نقطع ہوگیا تو اس کی انفر ادیت کا تنا درخت نے اپنی ہڑوں کو چھوڑ دیا اور زمین سے اس کا رابطہ نقطع ہوگیا تو اس کی انفر ادیت کا تنا خشک ہوجائے گا ، اس کی روایا ہے کی شاخیس ٹوٹ جا ئیں گی اور اخلاق واقد ار کے برگ و ٹمر زمین ہو جا ئیں گی اور اخلاق واقد ار کے برگ و ٹمر زمین ہو جا ئیں گی اور اخلاق واقد ار کے برگ و ٹمر زمین ہو جا ئیں گی اور اخلاق واقد ار کے برگ و ٹمر کوگا۔ نقل آنہ آن

اک برگ مطعل نے یہ اپنی میں کہا موسم کی کچھ خبر نہیں اے ڈالیو حمہیں اچھا جواب خنگ یہ اک شاخ نے دیا موسم کی بچھ خبر نہیں اے ڈالیو حمہیں موسم سے باخبر ہوں تو کیا جز کو چھوڑ دیں(۱۱۱)

اکبر کے تہذیبی نظریے کی بنیاد ند بہب بر ہے۔ اکبر کے نزد کی ند بہب خالی خولی عقیدے یا مابعد الطبیعیاتی تصور کا نام نہیں بلکہ ایک کمل نظام حیات اس کے گرد گھومتا ہے۔ سیای وعمرانی مسائل کا سرچشہ ند بہب ہے اور معاشرتی زندگی سے ند بہب کو خارج کردیئے میں سے سارامعاشرہ جید بے دوج بن کردہ جاتا ہے۔ اکبر کہتے ہیں:

ندہب کا معاشرت ہے ہے ربطِ کمال دونوں جو ہوں مختلف تو آرام محال بہلے ہے مسئلہ سمجھ لیں احباب بعد اس کے رفارم کا کریں دل میں خیال (۱۱۳)

### ترقى كاغلط تصور:

اگریز حکم انوں نے ہندوستانیوں کے دلوں میں بیاب اچھی طرح بھادی کہاں وقت دنیا میں اگرکوئی قوم ترقی وعظمت کی علمبردار ہے تو وہ صرف اگریز ہیں۔ اُنہوں نے مقامی رعایا کے ساتھ الیہ حقارت آ میز سلوک کیا کہ خود اُنہیں اپنی پستی اور کمتری کا بھین ہونے لگا اور دوہ اپنے آپ کو انگریز کے مقابلے میں وحتی ، اُجڈ اور جانور خیال کرنے گے۔ اُن میں اس بات کا خیال پیدا ہوا کہ اگر وہ بھی ترقی کرنا چاہتے ہیں تو اُنہیں اگریزوں کی ک عادات واطوار اختیار کرنا ہوں گی۔ چنانچے انگریزوں کی تقلید میں کوٹ پتلون پہنا، انگریزی عالم ہوا تو معالی وضع قطع اور معاشرت کے ہر ہر پہلو میں انگریز کی نقل اُتارنا، ترقی کی علامت قرار پایا۔ الغرض معاشرے میں شراب کاروائی عام ہوا تو میں اُتریز کی نقل اُتارنا، ترقی کی علامت قرار پایا۔ الغرض معاشرے میں شراب کاروائی عام ہوا تو ترقی کے نام پر ، خدہب کے معالمے میں مادی نقلہ نظر کوفروغ ملاتو ترقی کے نام پر ، تعلیم مذہب سے بیگا نہ ہو کی تو ترقی کے نام پر ، خورہ و کے خورہ و کے خورہ و کے ۔ اُنہیں نام پر ، اور ماشرت کی تقلید کی جانے گی تو ترقی کے نام پر ، مشرقی تہذیب ، زبان ، لباس ، آواب ، رسم وروائی اور علوم کو دقیا نوی قرار دیا گیا تو ترقی کے نام پر ، اور انگریز کی تہذیب ، نبان ، لباس ، آواب ، رسم وروائی اور علوم کو دقیا نوی قرار دیا گیا تو ترقی کے نام پر ، اور انگریز کی تہذیب ، نبان ، لباس ، آواب ، رسم وروائی اور قوق دلایا کہ وہ بے خود ہوگے ۔ اُنہیں نام پر ، اور انگریز کی تہذیب نے بعد وستانیوں کو ' ترقی' 'کا ایسا شوق دلایا کہ وہ بے خود ہوگے ۔ اُنہیں مغرب نے ہندوستانیوں کو ' ترقی' 'کا ایسا شوق دلایا کہ وہ بے خود ہوگے ۔ اُنہیں

مغرب نے ہندوستانیوں کو''ترتی'' کااییا شوق ولایا کہ وہ بے خود ہوگئے۔اُنہیں اتنابھی ہوش ندر ہا کہ وہ ترتی کے اس جوش میں سراب کے پیچھے بھاگ رہے ہیں جودور سے تو بظاہر چمکدار دکھائی دیتا ہے گراس کی حقیقت کچھ بھی نہیں۔ بقول اکبرالٹ آبادی مغربی مقصود حاصل ہے ترود ہو گیا ہدر اس کے خود ہو گیا ہدر اس کی تحدید کے خود ہو گیا (۱۵)

شیران شرق کا اُنہیں منظور ہے شکار کھینے بندھے ہوئے ہیں "ترقی" کے شوق میں (۱۱۱) ترقی کی رادها پیاری ہے ، سنے جوڑا بھاری نو من تیل کی فکر ہے مولاناعبدالماجددريابادي (١٨٩٢-١٩٤٤ء)رفم طرازين: "سب سے بڑا دام لفظ ترتی میں ہے۔مغرب کا ہرعیب آج ہماری نظر میں ہنر ہے۔اس کی ہربدروئی ہماری آ تھ میں حسن ہے،اور ہم عیب کوعیب ہی سمجھ لیں، جب بھی کوئی صورت تو اس ہے بیچنے کی بھی نکالیں ،سوچیں ،کین مصیبت تو یہی ہے کہ معائب کومنا قب اور نقائص کو کمالات سمجھ رہے ہیں ، اور زہر کوتریاق کے ورجه میں رکھ رہے ہیں۔"ترقی" "تہذیب"،"شائشگی"،"ارتقا"،"روش خیانی'' وغیرہ چندالفاظ کان میں پڑ گئے ہیں۔الٹ بلیٹ کریمی ہاری زبان پر آ رہے ہیں، یمی ہمارے دلوں میں بسے ہوئے ہیں، شوق آتھی مقصدوں کی تخصیل کاءار مان انھی مقصدوں کی تکمیل کاء واد دیجئے فرشتوں کے مشہور معلم کی ذیانت كامشكاركو يعانس كے ليے كيا افسول كانوں ميں بھوتك ديا ہے: شیطان نے ترکیب تنزل کی تکالی ان لوگوں کو تم شوق ترقی کا دلا دو"(۱۱۸)

الكركية بين كر.

مسجدیں جھوڑ کر جا بیٹھے ہیں میخانوں میں واہ کیا جوش ترقی ہے مسلمانوں میں(۱۱۹)

پردہ اٹھا ہے ترتی کے بیہ سامال تو ہیں حوریں کالج میں پہونتے جائیں گی غلمان تو ہیں(۱۲۰)

### مغربي تهذيب كيمشرقي نقاد

حرت بہت ترقی دختر کی تھی انہیں

یردہ جو اٹھ گیا تو وہ آخر نکل گئی(۱۳۱)

ترقی پاتے ہیں لڑکے ہمارے نور دیں کھو کر

یہ کیا اندھیر ہے بچھ لیتے ہیں یہ تب چپکتے ہیں(۱۳۲)

ترق کی نئی راہیں جو زیر آسماں نکلیں

میاں مجد سے نکلے اور حرم سے بیبیاں نکلیں(۱۳۳)

مسجد یں سنمان ہیں اور کالجوں کی دھوم ہے

مسجد یں سنمان ہیں اور کالجوں کی دھوم ہے

مسجد ی ترق کا ججھے معلوم ہے(۱۳۳)

اکبر کہتے ہیں کہ ترقی محض دوسروں کی نقالی اور اپنی دینی و تہذیبی روایات سے منہ

موڑنے کانام نہیں بلکہ مضبوط اور طاقتور ہوناترق کی علامت ہے:

کیبی ترقی ، کیبا میل میل میم سے من لو اس کا کھیل میں جس کی مائھی اس کی مجینس جس کی مجینس

فسعل ، فسعل ، فسعل ، فسعل ، فسعل ، فسعل الكرالة المادى نے مغرب بر تقدیم تعصب کے جذبے کے تحت یا تک نظری کی بنا برنہیں کی بلکہ اپنی تہذیب و ثقافت سے بے بناہ محبت ، مشرقی روایات ، اور اقدار سے گہری وابستگی اور دین وایمان سے دلی لگاؤ اُن کی مقید مغرب کا باعث بنا۔ وہ بچھتے تھے کہ مغرب کا علی و فکری اساس اور ماحول مشرق سے بالکل مختلف بلکہ متضاد ہے۔ اس لیے ایک فی مقامی و درسرے کی شکست اور موت کے متر ادف ہے۔ اکبراللہ آبادی کی قومی و دین عصبیت کو یہ بات ہرگز کو ارانہ تھی کہ قوم انگریزی تہذیب کے طوفان بلا خیر کی بے رحم موجوں میں خس و خاشاک کی طرح بہہ جائے اور اس طرح اجتماعی خودشی کی مرتکب ہو۔ اکبراللہ آبادی نے خاشاک کی طرح بہہ جائے اور اس طرح اجتماعی خودشی کی مرتکب ہو۔ اکبراللہ آبادی نے مغربی تہذیب و افکار کا گہری نظر سے مطالعہ کیا اور بردی جرات کے ساتھ اس پر تنقید کی۔ مغربی تہذیب و افکار کا گہری نظر سے مطالعہ کیا اور بردی جرائت کے ساتھ اس پر تنقید کی۔ مغربی تہذیب و افکار کا گہری نظر سے مطالعہ کیا اور بردی جرائت کے ساتھ اس پر تنقید کی۔ مغربی تہذیب و افکار کا گہری نظر سے مطالعہ کیا اور بردی جرائت کے ساتھ اس پر تنقید کی۔ بقول مولا ناسید ابوالحس علی ندوی (۱۹۹۳ء) ،

"مشرق کے اہلِ نظراور ذہین افراد میں (باوجوداس کے کہان میں ہے اکثر کو مغرب کی سیراور مطالعہ کا موقع ملا) کوئی ایسانہ تھا جس نے مغربی تہذیب وافکار کا اتی گہری نظر سے مطالعہ کیا ہو اور اس قدر جرائت کے ساتھ اس پر تنقید کی ہو۔"(۱۲۲)

اکبراللہ آبادی نے جس طرح اپنے دور کے مسائل کو سمجھا اور اپنی شاعری کا جزو بنایا، وہ اُنہیں کا حصہ ہے، لیکن اکبر کی بدشتی ہیہ ہے کہ اکثر لوگوں نے اُنہیں محض ظریف شاعر سمجھ کرنظر انداز کر دیا ہے، اور اس ظرافت کے پیچھے مین اور سنجیدہ فکر کے گراں قدرس ماہیہ کا اُن کی رسائی نہ ہوسکی۔ بقول پروفیسر یوسف سلیم چشتی :

"میرا خیال ہے کہ انگرین ، انگرین کا کومت، انگرین تہذیب اور انگرین کا معاشرت کی ندمت جس قدرا کبرنے کی ہے شاکدہی کسی بڑے ہے ہوئے قوم پرورشاعرنے کی ہو۔ انگریز کی سطوت کے طلسم کو پاش پاش کرنے میں جو کارنامہ اکبرنے انجام دیا، اس کا سیح اندازہ قوم نے ابھی تک نہیں لگایا، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ دانشوروں نے اُسے مض ایک ظریف شاعر سجھ لیا اورظر افت کا پردہ اُٹھا کر معانی پرنظر کرنے کی زحمت ابھی تک گوار انہیں کی ۔"(۱۲۷)

ایک ایسے دور میں جب جدیدیت کے حامیوں نے تہذیب نو کا استقبال کرنے اوراس کی ہر پکار پرلیک کہنے کا فیصلہ کرلیا تھا، آگر نے مزاحمت کا راستہ اختیار کیا۔ اُنہوں نے این فکر فون کی تمام صلاحیتوں کو مغربی استعاری چالوں اور تہذیب نو کی خامیوں کو طشت از بام کرنے، مغرب کی اسلام وشمنی کو بیان کرنے، قوم کو اپنے دینی و تہذیبی ورشہ کی حفاظت کرنے، اس کے ساتھ وابستہ رہنے، آزادی وحریت کا درس دینے اور شعور و آگری کی دولت سے سرفراز کرنے کے لیے وقف کر دیا مختربی کہ مغربی تہذیبی یلغار کورو کئے اوراس کے آگر بند باندھنے کا نام اکبراللہ آبادی ہے۔ جس طرح سلطان فتح علی ٹیپومیدانِ جنگ میں انگریز بند باندھنے کا نام اکبراللہ آبادی ہے۔ جس طرح سلطان فتح علی ٹیپومیدانِ جنگ میں انگریز کے خلاف نبرد آ زمار ہا، آگر میدانِ شاعری میں فکر وفن کے بتھیار سجا کر ڈٹا رہا۔ اُن کا بیکام بقول ڈاکٹر ابواللیث صد لقی

' د ضروری بھی تھا اور قابلِ تعریف بھی <u>'</u>'(۱۲۸)

# حواشى وحواله جات

- (۱) بحواله: انوار ہاشمی، 'تاریخ پاک وہند' 'طبع چہارم، کراچی بہ ۱۹۷ء، ص ۲۰
  - (٢) اكبراله آبادي، "كليات اكبر (حصداول)"، ص ٣٨
    - (٣) الضأبص٢٣٠
  - (س) این بیسنت، "India A Nation"، لندن سن طبع اوّل مس که
    - (۵) اكبراله آبادى، "كليات اكبر (حصداول)"، ص٢٢٢
      - (٢) الصّابي
      - (۷) ایضاً جس۳ا
      - (۸) ایضاً ص۵
      - (٩) اليضاً، (حصد دوم) بص
        - (۱۰) ایضاً، ص ۲۲
      - (۱۱) تفصیل کے لیےاس کتاب کاباب ووم ملاحظہ ہو
      - (۱۲) البرالة بادى، "كليات أكبر" (حصداوّل) من ١١
- (١١١) خواجه محدزكريا، وأكثر، "أكبراله آبادي تحقيقي وتنقيدي مطالعه بص١٩٥٥-١٠

(Im) Ram Gopal. " British Rule In India ", P:20

 $= f_{i,j} = - f_{i,j} = - f_{i,j} = - f_{i,j}$ 

- (١٥) الكبرالية بادى، "كليات الكبر" (حصداوّل) بص
  - (١١) الينابس ١٨
  - (١٤) الينايس ٢٥
- (١٨) اليناء (حصدوم) به ١٢

### مغربي تهذيب كيمشرقي نقاد

- (١٩) الصِناً، ص ١٠٠
- (۲۰) ایضاً، (حصداوّل)، ص۲۹
  - (۲۱)الصّاً، (حصد سوم) بهن
    - (۲۲) ایضایس ۳۲
- (۲۳) الصنأ، (حصدوم) بم ۲۲
- (۲۴) محمسلیم، پردفیسر، سید، 'پاکستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم وتربیت'،اسلا مک پبلی کیشنز،لا ہور ۱۹۸۰ء، ص۱۶۷-۱۲۷
  - (٢٥) خواجه محمد زكريا، وْ اكْتُرِ، ' اكْبِرَالْهُ آبادى تَحْقَيْقَ وَتَنْقِيدِي مطالعه بص٢
    - (٢٦) الكرالة بادى، "كليات اكبر" (حصدوم) بس٦٣
      - (٢٤) اليضاً
  - (١٨) محمدا قبال، 'با نگ درا''، مشموله: ' کلیات اقبال (اردو)''،ص،۲۸۵
    - (٢٩) الكراله آبادي، "كليات الكر" (حصدسوم) بم ١٥١
  - (٣٠) الصاء (حصداول) من ٢٢٧
    - (١٦) الصّاء (حصدوم) بص ٩٦
    - (٣٢) ايضاً، (حصداوّل) بم ٨
    - (٣٣) اليفنا، (حصد سوم) بص
    - (۱۲۴) ایضاً، (حصدروم) بس۵۹
    - (٣٥) الصاء (حصداول) بس ٢٠٠٠
    - (٣٦) الصّاء (حصدوم) من ٨٧
- (س) قرالدین احد، بدایونی مولوی "برم اکبر"، انجمن ترقی اُردو، (بند) دبلی بههوا ، ص ۵ سا

在1000年100日 1100日 1100日

 $\{\lambda_{k}\}^{-1}(\mathbb{R}^{2n+1},\mathbb{R}^{2n+1})$ 

(٣٨) البرالة بادى، وكليات البر (حصدوم) ، بص ٥٨

(۳۹) ایضاً ص ۲۳

(۴۰) ایفنا، (حصداقل) بص ۱۲

(۱۲۱) الصفأ بم ۲۲۷

(۲۲) ایضاً مس ۲۵۷

(۱۳۳) الفِنا، (حصد سوم) مِن ۹۲

(١٨٨) ايضاً، (حصداة ل) بص ٢٥٩

(۴۵) يوسف سليم چشتى، پروفيسر، "شرح تلميحات وشرح مشكلات اكبر" بعشرت پبلشنگ باوس، لا مور

1979ء،ص 1979

(٣٦) اكبراله آبادي، 'كليات اكبر (حصداق )"بص ٢٣٠

(٧٤) بيور لي كلسن ، " فيصله مندوستان" ، ترجمه مولا ناعبدالقدوس ماشي نفيس اكيري ، كرا چي ، ١٩٨٧ء

(۱۸۸) بحواله: "ادبلطيف"، (گولڈن جو بلی نمبر)، شاره ۱۱-۱۱، جلد۵۲، ص۹۸

(۹۷) على عباس جلال بورى ،سيد، 'روح عصر' ، آئينهادب، لا مور، ٩ ١٩٥ء، ص١١٥-١١١

(۵۰) اكبراله آبادى، "كليات الكبر" (حصداول) بصام

(51) B.D., Basu," Rise Of Cristian Power In India", (See Preface)

(۵۲) قرالدین احد، بدایونی مولوی، مرزم اکبر، ص ۵۰-ا

(۵۳) اکبرالهٔ آبادی، مکلیات البر(حصدوم) "بس۸۸

(١٥٨) ايمنا (حصدادل) بص ٢٣٦

(۵۵)الينانس ١٤١٢

Committee and the second

Carried Contract Designation

(۵۷) الينام الهانم (حصدوم) عن ٥٤

(۵۸) ایفنا (حصه موم) من ۲۵

(۵۹) در ما بادی عبدالماجد مولانا، آپ بین مجلس نشریات اسلام، کراچی،۱۹۸۳ء بس ۲۳۵–۲۳۷

(٢٠) المَرَالله بادي أن كليات الكر" (حصداوّل) بها ٨

(١١) الصنا (حصد سوم) يص ١٤٠

(۲۲) اليتا (حصدوم) يص ۲۲

(۱۳) جميل جالبي، وْ اكْتُرْ، " نَيْ تَنْقِيدٌ ، رائل بك تمپني، كرا چي، ۱۹۸۵ء، ۲۷۵

(١١١) اكبراله آبادى، "كليات اكبر" (حصداقل) بص

(١٥) و على كره ميكزين "بگران: منظور حسين ، مرجم معين الدين درداني ، ١٩١٧ء ، جلد ١٥، شاره ١٩،

(۲۷) اکبرالهٔ آبادی، "کلیات اکبر"

(۷۷) محمود حسین، ڈاکٹر،''خطبات محمود ، مرتبہ ڈاکٹر فرمان فتح پوری، یونیورسل بکس،لا ہور،۱۹۸۳ء مِس،۵۲

(١٨) أكبرالية بادي، "كليات الكبر" (حصداول) بس عهما

(۲۹) ايينا، ص۲۳۲

(۷۰) الفِنا، (حصر سوم) مِل ۲۹

(14) الينا، (حصداول) بص٠٥

(21) الفِنامِسِ

(۷۳) الفناءص۲۹

(١٨١) الفياء (حصيهوم) عن

(40) العِماء (حصددوم) من ١٨

193

The second second second

the state of the state of the state of the state of

(٤٦) الصّاء (حصه سوم) إص م

(۷۷) بوسف سلیم چشتی، پروفیسر، 'شرح تلمیحات وشرح مشکلات اکبر' بس۲۵۳

(44) اكبراله آبادي، "كليات اكبر" (حصيهوم) بالم

(49) الصنأ، ص ٢٠

(۸۰) اليفأ، (حصد دوم) ، ١٩٠٥

(٨١) أكبراله آبادي، "كليات اكبر" (حصداة ل) مسه

(۸۲) ایضاً مس

(۸۳) الصنأ، (حصد دوم) بم ۱۸۳

(۸۴) الصنأ، (حصد سوم) بمن ١٠١٣

(٨٥) ايضاً (حصداوّل)، ص٠٠٠

(۲۸) اینها، ۱۵

(۸۷) ایشا، ص۱۳۳

(۸۸)ایفنا، (حصه سوم)،ص۸۵

(۸۹) ایشا(حصهاوّل)، ص

(۹۰) اُردوانسائيگلوپيڈيا، فيروزسنز،لا ہور،۱۹۲۸ء،ص۹۸۹

(٩١) أكبراله آبادي، "كليات أكبر" (حصه اوّل) بص ١٩١٣

(٩٢) الينا، (حصه سوم) بص ١٩٧٠

(۹۳) ایضاً (حصداق ل) بس کا

(۹۳) الضاءام

(٩٥) اليفاء (حصد سوم) من ١٨٥

Barrier Barrier

But the second of the second

Carried Control (St. 1947)

(۹۶) قمرالدین احد، بدایونی مولوی، "برم اکبر" بص ۱۲۵

(٩٤) أكبراله آبادي، "كليات أكبر (حصداول) "من ا

(٩٨) الصنأ، (حصدوم) إص

(99) اليفاء (حصد سوم) بم ١٢٨

(١٠٠) الصِناً، (حصداوّل) بص٢٠

(١٠١) الضائص ٢٣٩

(۱۰۲) الصاء (حصد دوم) على ١٨٨

(١٠١٣) اليضاً، (حصداوّل) بم ٢٢٢

(۱۰۴) الضأيس ۷۵

(١٠٥) اليناء ص

(١٠١) الصّاء (حصد دوم) بمن ١٠٠

(١٠٤) الصّابي ٢٦

(١٠٨) الصِناً، (حصه اوّل) بم ١٤١٠

(١٠٩) الضايص ٢٣١ 🖓 🖟

(١١٠) محمدا قبال، "مقالات اقبال"، مرتبه سيد عبد الواحد، آئينه ادب، لا مور، ١٩٨٨ء، ص٢٦٥

(۱۱۱) تفصیلی بحث کے لیےاس کتاب کاباب دوم ملاحظہ ہو۔

(۱۱۲) سرسيداحدخان، 'مقالات سرسيد' ،مرتبه مولانا محمداساعيل ياني بي مجلس ترقى ادب، لا بور

طبع اوّل ، اگست ، ۱۹۹۳ء ، جلد دواز دہم برسسا - ۱۳۳۰

(١١١١) الكرالة بادى، وكليات الكرار دصدوم) بن ٨٠

(١١١١) الينا، (حصرسوم) بص ١٣٨

(110)

(۱۱۲) الصفأ، (حصد سوم) بمن ۱۳۸

(۱۱۷) ایضاً، (حصداوّل)،۲۰۲

(۱۱۸) در ما بادی عبدالماجد، مولانا، "مقالات ماجد" بعشرت پبلشنگ ماؤس، لا مورس ن من ۱۵۵

(١١٩) الكبراله آبادي، "كليات اكبر (حصددوم) "بض١١

(۱۲۰) الصاً (حصداة ل)ص ۲۲۸

(۱۲۱) ایضاً من ۱۲۹

(۱۲۲) ایضاً مس۲۲۲

(۱۲۳) الينيا، (خصه سوم) به ۱۲۳

(۱۲۴) ايشا، (حصددوم) من ۸۵

(١٢٥) الصا، (حصراق )، ص١٢٨

(۱۲۷) ابوالحن على ندوى مولانا بسيد، ومسلم ممالك بين اسلاميت اورمغربيت كى شركش،

تجلس نشریات اسلام، کراچی، ۲ ۱۹۷۱ء، ص۱۱۰–۱۱۱

(١٢٤) يوسف سليم چشتى، پروفيسر، مشرح تالميحات وشرح مشكلات اكبر، بن ١٥١

(١٢٨) صديقي، ابوالليث، ذا كرم أن أردوكي اولي تاريخ كاخا كره كرا چي، ١٩٩١م وص ١١٥

I will represent the same in a few times the training of the

1. (如果的原体(1.00mg) in 1.00mg

· 自由的问题,这是是是是是一种的意思。

Maria Caranta Caranta

## مغربي تهذيب كيمشرقي نقاد

# و بابشتم

# علامه محمدا قبال اور تنقيدٍ مغرب

کی قوم کی تہذیب کے عناصر ترکیبی میں اُس قوم کے اصول وقواعد، اخلاق و کردار، رسم ورواج، روایات، نظریات، عقا کداور ساجی ادارے شامل ہیں تاہم اگر یوں کہا جائے کہ کمی قوم کی تہذیب اُس کے تضورِ زندگی کی آئینہ دار ہوتی ہے تو بھی بے جانہ ہوگا ۔ کیونکہ جیسا کمی قوم کا تصورِ زندگی ہوگا، اُس کی تہذیب وتدن کے عناصر بھی اُسی کے مطابق متعین ہوں گے کویا کمی قوم کی تہذیب اُس کے تصورِ زندگی کی عملی مظہر ہے۔ مثال کے طور پر اگرایک معاشرہ زندگی کوخدا کی امانت تصور کرتا ہے اور اسے خدا کے احکامات کے تحت گزار نا انہا فرض بھتا ہے تو اس کے اخلاق و کردار، اقدار وروایات اور ساجی اور سیاسی اصول و تو اعد اُس معاشرہ یا قوم سے مختلف ہوں گے جس کے نزدیک زندگی ایک میکا نکی عمل کا بیجہ ہے، اُس معاشرہ یا قوم سے مختلف ہوں گے جس کے نزدیک زندگی ایک میکا نکی عمل کا بیجہ ہے، اُس معاشرہ یا قوم سے مختلف ہوں گے جس کے نزدیک زندگی ایک میکا نکی عمل کا بیجہ ہے، بلکہ انسان اپنے سیاسی اور ساجی نظام کی تھکیل کے لیے خود اصول وضوا ابط بنا نے کا مجاز اور مختار

جہاں تک تہذیب مغرب کاتعلق ہے، اس کی تمام تر اساس زندگی کے میکانی تصور (Mechanistic Concept of Life) ہی برہے۔ اس تصور کا خلاصہ یہ ہے کہ زندگی کی کوئی اخلاقی یا روحانی بنیاد نہیں ہے۔ زندگی مادہ کے طبیعی ارتقا ہے کسی نہ کی طرح ظہور پذیر یوئی۔ انسان کی مثال ایک مثین کی ہے۔ جب تک بیح کت کرتا ہے، زندگی قاکم رہتی ہے اور جب وقت کے گزرنے کے ساتھ حرکت بند ہوجاتی ہے تو زندگی ختم اور انسان فنا ہوجا تا ہے۔ یہ وہ میکا کئی تصور حیات ہے جس کے عملی مظاہر کے مجموعی نتیج کا نام تہذیب فرنگ (Western Civilization) ہے۔ اس تہذیب کا منبع ومصدر مادیت اور حتیت ہے۔ چونکہ اس تہذیب قرنگ کا کوئی مقصد ومنج انہیں اس لیے افادی نقطہ افرکی فراوانی اور لذتیت پہندی تہذیب فرنگ کے خدو خال کا لازمی جزو ہیں۔ ارشادِ نظر کی فراوانی اور لذتیت پہندی تہذیب فرنگ کے خدو خال کا لازمی جزو ہیں۔ ارشادِ

خداوندی ہے:

وَقَالُوا مَاهِيَ اِنَّا حَيَاتُنَا الدُّنِيَا تَمُوتُ وَتَدْيَا وَمَا يُسُلِكُنَا اِنَّا الدِّهِرِ (۱)

"اور پیکتے ہیں کہ زندگی بس بی طبیعی زندگی ہے۔ہم اب زندہ ہیں۔عناصر کا شیرازہ بھر جانے سے مرجائیں گے اور اس طرح مرورِ زمانہ ہمیں ختم کردے گا۔"

بقول ا قبال:

در نگاہش آ دمی آب و بگل است کاروانِ زندگی ہے منزل است(۲) "اُس (تہذیب مغرب) کی نگاہ میں آ دمی (محض) مٹی اور پانی (کا پتلا) ہے۔ زندگی کے کاروال کی کوئی منزل نہیں ہے۔"

اقبال اس بات سے اچھی طرح آگاہ تھے کہ جب تک عقیدہ صالح نہ ہو،عملِ صالح کی توقع محال ہے۔

اقبال کا شارموجودہ دور کے اُن مفکرین میں ہوتا ہے جن کی عظمت فکر اور علمی وادبی مرہے کا اعتراف ہرصاحب دانش نے کیا ہے۔ مشرق ہو یا مغرب، ہر جگہ ان کے مداح، معتقدین اور عقیدت مندان کی علمی وفکری جہتوں کی تلاش اور تشری وقعیر میں مصروف ہیں۔ اقبال جیسے ظیم مفکر کی فکر ونظر کو کسی ایک خطے، علاقے ، ملک یاقوم کے لیے مخصوص قر ارنہیں دیا جاسکتا، نہا قبال کی سوچ آئی محدود ہے کہ اُس میں تعصب و تنگ نظری پائی جائے۔ وہ ایک آ فاقی فکر ونظر کے حامل عظیم مفکر ہیں، اور اُن کا پیغام پوری انسانیت کے نام ہے۔ اقبال نہ صرف مشرقی علوم سے بہرہ مند سے بلکہ اُنہوں نے مغربی علوم وفنون کا بھی براور است مطالعہ کیا۔ مغربی تا موار اور طرز حیات کے ایک ایک کیا۔ مغربی جا کو اور اور طرز حیات کے ایک ایک بہلوکا جائزہ لیا۔ اس لیے چیروم رشد علیم سنائی ( ۱۹۸۰ء۔ اس الله کے مزار بہلوکا جائزہ لیا۔ اس لیے قوا قبال جب ایپ چیروم رشد علیم سنائی ( ۱۹۸۰ء۔ اس الله کیا ہوں ، دونوں کے میخانوں میں گھو ما پھراہوں، بہلوکا جائزہ لیا۔ اس الی قوا میں گھو ما پھراہوں، بہلوکا جائزہ لیا۔ اس الله کیا مشرق ومغرب، دونوں کے میخانوں میں گھو ما پھراہوں،

> "مغربی تہذیب میں خوبی کا کوئی بہلونظر نہیں آتا۔ اس کے اندر اور باہر فساد ہی فسادد کھائی دیتا ہے۔ کویا بیتمام کارخانہ کہلیس کی تجل ہے۔" (س)

لیکن اس رائے کو اقبال کے ساتھ منسوب کرنا اُن کے فکر وفلسفہ سے بے خبری کی دلیل ہوگی۔ ہمیں اس بات کو مدِ نظر رکھنا ہوگا کہ اقبال ایک متوازن اور اعتدال پسندسوچ کا مالک مفکر تھا۔ وہ جذباتی نہیں ہوتا۔ وہ جوخو بی جہاں دیکھتا ہے اور جس قدر دیکھتا ہے ، اُس کی تعریف کرتا ہے ، لیکن جہاں خامی اور برائی نظر آتی ہے ، وہ بھی اُس کی نظر وں سے اوجھل نہیں رہتی۔ اقبال بیشک مغرب کا بہت بڑا نقاد ہے تا ہم ڈاکٹر سید عبداللہ کی رائے میں:

مفیر سے خلاف اقبال کے اعتراضات محض جذباتی نہیں ، ان میں فکری مفیر سے مقیدا ورائی کی اس مقید سے مقیدا ورائی کی ایک معنویت ہے ، جے بھی اضروری ہے۔ "(۵)

بیکہنا درست نہ ہوگا کہ اقبال مغربی معاشرت اور علوم وفنون کو کلیتاً مستر دکرتے ہیں۔ اقبال کا خیال میہ کہ مغرب کی موجودہ ترقی اور خوشحالی اُن کے مفید علوم وفنون اور ترنی فی خوبیول کی ہی مرہون منت ہے، کیکن اس کے ساتھ ساتھ مغربی علوم وفنون اور تہذیبی خصائل کے بہت سے پہلوا یہ بھی ہیں جوا قبال کی شدید تنقید کا نشانہ ہے ہیں۔

# ظاہری یا کیزگی اور صفائی:

یور پی علوم وفنون نے اہلِ فرنگ کی تمدنی زندگی کو جو ظاہری صفائی اورسلیقہ مندی عطا کی ہے اقبال اسے قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ اُنہیں فرنگ کا ہر قربیفر دوس کی مانند نظر آتا ہے اور اُن کا جی جا ہرا ہے کہ ہمار ہے شہر بھی اُسی طرح جنت نظیر بن جا کیں۔ خلیفہ عبد انگلیم رقم طراز ہیں:

'' فرنگ میں جوظاہری پاکیزگی اور حسن و جمال ہے، اقبال اس کامئر نہیں۔ تدنِ فرنگ کے اس بہلوکو جو اس کو ایشیا کی اس گندگی سے ممتاز کرتا ہے، اقبال بھی قابلِ رشک سمجھتا ہے اور جا ہتا ہے کہ مشرق میں بھی جنبِ ارضی کے نمونے نظر آئیں۔'(۱)

ڈاکٹر محمد دین تا ثیر (ایم ۔ ڈی۔ تا ثیر، ف ، سنومبر ۱۹۵۰ء) ۱۹۳۳ء میں ولائت
گے اور ۱۹۳۱ء میں واپس آئے۔ لا ہور پہنچ تو سید ہے" جاوید منزل" اقبال کے حضور میں
عاضر ہوئے۔ اقبال بڑے تیاک سے ملے۔ مزاج پُری کے بعد کمرے میں بیٹے تھے کہ
دورانِ گفتگوا قبال نے پوچھا" کہوشادی کر آئے ہو۔" تا ثیر نے جواب دینے میں پچھتا خیر کی
تو خود ہی کہنے گئے" جاؤواپس جاؤاور شادی کر کے آؤ۔" اس پرڈاکٹر محمد دین تا ثیر مسکرائے
اور کہنے گئے کہ" آپ تو اہل فرنگ اور تہذیب فرنگ کی خدمت کرتے رہے ہیں مجھے وہاں
فرنگ کی کس بات کی خدمت کرتا ہوں" اور پھرانینا مصرع پڑھا:

''فرنگ کا ہر قربہ ہے فردوں کی ماند'(2) لیکن اقبال کی نظر یور لی تہذیب کے ظاہر تک ہی محدود نقی ،جب وہ اس تہذیب

کے باطن میں جھا تک کر دیکھتے ہیں تو سوائے یاس ونومیدی اور تاریکی کے اور پچھ نظر نہیں آتا۔ اس تہذیب نے '' بہلے کے چراغوں' سے اپنے ظاہر کوتوروشن کرلیا مگراس کی باطنی گندگی اُسی طرح برقر ارر ہی۔مولا نا ابوالحسن علی ندوی اس ضمن میں لکھتے ہیں:

"اقبال نے فرنگی تہذیب کی بنیادی کم رور یوں اور اُس عضری فساداور بگاڑ کود کھ لیا تھا جواس کی سرشت اور طینت میں موجود تھے۔ انہوں نے دیکھا کہ مغربی تہذیب سے متاثرہ ذہن فد بہ اور اخلاقی وروحانی اقدار کے ساتھ کیسا محاملہ کرتا ہے۔ اُنہوں نے فساوِقلب ونظر کواس تہذیب کی روح کی نا پاکی کا تمریتا یا ہے، جس نے اس سے قلب سلیم کی روح چھین لی ہے:

فادِ قلب و نظر ہے فرگ کی تہذیب
کہ روح اس مرنیت کی رہ نہ سکی عفیف
رے نہ روح میں پاکیزگ تو ہے ناپید
ضیر پاک و خیال بلند و ذوقِ لطیف"(۸)
اقبال"بال جریل"میں لکھتے ہیں:

نہ کر فرنگ کا اندازہ اس کی تابناکی ہے کہ کہ بجلی کے چراغوں سے ہے اس جوہر کی براقی(۹) اور پھر منسل کھتے ہیں:

اہل نظر ہیں یورپ سے نومید اِن اُمتوں کے باطن نہیں یاک (۱۰)

# جديدمغرني عليم اورا قبال:

اقبال جدید مغربی تعلیم کے دشمن نہیں ، اور نداسے کلیتا مستر دکرتے ہیں ، تاہم وہ اس کے اُن پہلوؤں کے ضرورخلاف ہیں جودین ومروت سے متصادم ہیں۔ وہ اس بات کے قائل ہیں کہ مغربی علوم کے جصول کے وقت مختاط رویہ اختیار کرنا بہت ضروری ہے۔ کہیں ایسا ندہوکہ ان علوم کی ہے اعتدالی دلوں کو کفر والحاد کی طرف پھیر دے ، اور بجائے اس کے کہ نہ ہوکہ ان علوم کی بے اعتدالی دلوں کو کفر والحاد کی طرف پھیر دے ، اور بجائے اس کے کہ

نوجوان ان علوم کے حصول کے بعدان علوم کی اساس پر استوار تہذیبِ مغرب کے کھو کھلے پن سے شناسا ہوں بلکہ اُلٹاوہ اپنی روایات، تاریخ ،رسم ورواج اور دین و مذہب سے منہ موڑ کر تہذیب ِفرنگ کے شیدائی اور بے دام غلام بن جائیں۔ اقبال رقم طراز ہیں:

"Islam is spiritually moving towards the West. There is nothing wrong in this movement, for european culture, on its intellectual side, is only a further development of some of the most important phases of the culture of Islam. Our only fear is that the dazzing exterior of European Culture may arrest our movement and we may fail to reach the true inwardness of that culture."(II)

# عورت کی عربانی و بے حیائی :

اقبال کومغربی تہذیب و تدن سے زبردست شکایت ہے کہ اس نے عورت کو
آ زادی نسوال اور مساوات مردوزن کے دھوکے میں عریانی، بے حیائی، بے پردگی،اور دبنی
پراگندگی کا شکار کر دیا ہے۔ بے حیائی، عریانی، اور مردوزن کے بےروک ٹوک اختلاط کی
آ زادی، بیدہ عناصر ہیں، جن سے مغربی تہذیب کی تشکیل ہوتی ہے۔اس کا نصب العین محض
مادی خوشحالی اور جسمانی لذت وعشرت کے سوااور کھے بھی نہیں۔

اقبال کہتے ہیں کہ یورپ عورت کی فطرت اور ذمہ داریوں سے آگاہیں ہے۔ اُسے اس بات کی خبریں کہ معاشر ہے میں عورت کا مقام اور فرائض کیا ہیں۔ اقبال کے خیال میں:
فساد کا ہے مغربی معاشرت میں ظہور
کہ مرد سادہ ہے بیچارہ دن شناس نہیں (۱۲)

www.iqbalkalmati.blogspot.com

### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

چونکہ یورپ بورت کی فطرت اور حیات میں اُس کے دائرہ کارسے آگاہ ہیں لہذا اہل مغرب بورت کو ایس تعلیم دے رہے ہیں جس ہے اُن میں نسوانیت مفقو د ہورہی ہے اور عورتیں اپنے اصل فرائض ہے ہٹ کر ایسے کام سرانجام دے رہی ہیں جن کا اُن کی طبع اور مزاج ہے دورکا بھی تعلق نہیں۔ ڈاکٹر عبادت بر ملوی اس ضمن میں لکھتے ہیں:
مزاج ہے دورکا بھی تعلق نہیں۔ ڈاکٹر عبادت بر ملوی اس ضمن میں لکھتے ہیں:
"یورپ نے اپنی بورت کو تعلیم دی اور ایس تعلیم دی جس نے اُس کی تمام خوبیوں
پر بانی بھیر دیا اوروہ صحیح معنوں میں عورت نہ رہی۔ دہاں کی عورتوں نے مرد بننے
کی تمنا میں وہ بچھ کیا جو انسانیت کے خوشما چرے پر بدنما داغ ہے۔ "(اس)
ا قبال فرماتے ہیں:

تہذیب فرنگ ہے اگر مرگ اُمومت ہے حضرتِ انسال کے لیے اس کا ثمر موت جس علم کی تاثیر سے زن ہوتی ہے نازن کہتے ہیں اس علم کو اربابِ نظر موت بیگانہ رہے دیں سے اگر مدستہ زن ہیگانہ رہے دیں سے اگر مدستہ زن ہے عش و محبت کے لیے علم و ہنر موت (۱۳)

#### اخلاقی خوبیاں:

اس میں شک نہیں کہ اقبال کو اہل یورپ کے انسانی حقوق کی پاسداری اور مساوات انسانی کے اصول بہند ہیں۔ اہل یورپ کی محنت، ایفائے عہد، پابندی وقت، کاروباری دیانت اورائی تم کی دوسری اخلاقی خوبیوں کی اقبال تعریف کرتے ہیں لیکن اس حقیقت کو بیان کرنا بہت ضروری ہے کہ اہل یورپ کے بیتمام اخلاقی اوصاف اوران کے شمرات محض یورپی ہم خیال اقوام تک ہی محدود ہیں۔ یورپ کا جدید نوآ بادیاتی نظام یورپ کے دہرے معیار اور جانبداراند اصول وقواعد کی واضح شہادت بیش کرتا ہے۔ تا ہم اہل یورپ نے جن تمدنی خوبیوں کو اپنے ہاں رواج دیا اوران کی بدولت بے پناہ مادی ترقی حاصل کی۔ دراصل وہ تمدنی خوبیاں اسلامی تمدن کی علامت ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ اقبال کی نظر میں اہل دراصل وہ تمدنی خوبیاں اسلامی تمدن کی علامت ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ اقبال کی نظر میں اہل

یورب مسلمانول کی نسبت اسلام سے زیادہ قریب ہیں۔ یورپ نے جو بھی نعتیں حاصل کی بیں وہ اسلامی اصولول برکار بند ہونے کا نتیجہ ہے۔ چنانچہ اقبال کہتے ہیں:

مسلم آئیں ہوا کافر تو ملے حور و قصور'(۱۵)

#### مغرب كااستعارى انداز:

ا قبال کے دور میں ایک طرف ہندوستان مغربی استعار کا شکارتھا تو دوسری طرف ساری اُمت اسلامیه طرح طرح کی مصیبتوں اور آفتوں کا شکارتھی۔ ترکی ، ایران ،عراق ، شام اور فلسطین، برطانیه، روس، فرانس اور بهود کی ریشه دوانیول کا شکار تنصه سلطنت عثانیه وسيع وعريض علاقے برمشمل تھی اور تر کول کواپنی ایمیت وعظمت کا بورا بورا احساس بھی تھا مگر بد عظمت اوراستحکام زیاده دبر برقرار نه رها اور آخر کارسلطنت عثانیه کے زیر اثر بیشتر اسلامی ممالک انسویں صدی کے وسط تک بورنی ممالک کے ہاتھ لگ چکے ہتے۔ ترکی کو بورپ کا ''مردِ بیار' سمجھا جانے لگا۔ روس ایران اور وسط ایشیا کے بعض علاقوں کو ہڑی کر چکا تھا۔ مصر پر برطانوی عمل داری قائم ہوگئی۔فرانس نے شالی افریقنہ پرتسلط جمالیا جبکہ یہودی فلسطین یر ہاتھ صاف کرنے پر تکلے ہوئے تھے۔ یہودیوں اور انگریزوں کی طرف سے بیدوی کیا جانے لگا کہ یہودی سی زمانے میں فلسطین پر قابض تضے لہذا یہود یوں کو اُن کے وطن یعنی فلسطین میں دوبارہ آباد کردیا جائے۔اقبال کہتے ہیں کہا گریہودی کسی زمانے میں فلسطین پر قابض متضانواس كامطلب بيبين كهاب فلسطين كے باشندوں كو وہاں سے نكال كر دوباره يبوديول كوومال لاكرآ بادكيا جائے۔ابيا ہى بياتوعر بول كاحق البين سلى اور دوسرے يور في مفتوحه علاقول يركيون نبيس موسكتا عربول كوجهي وه علاقے واپس كرديتے جائيں جن ير بھی وہ آیاد ہتھے۔

ہے خاک فلسطین پر یہودی کا اگر حق
ہسپانیہ پر حق نہیں کیوں اہل عرب کا
مقصد ہے ملوکیت انگلیس کا کچھ اور
قصہ نہیں نارنج کا یا شہد و رطب کا(۱۲)

## مغرني تهذيب كمشرقي نقاد

اقبال مغرب كاستعارى الداؤس بؤرى طرح آگاه تقدوه جائة تقد كه الكريز بهوديول كفلطين بين آبادكر كودائش خودائي كالى ملم ممالك كودرواز يربنجنا جائي ملم ممالك كودرواز يربنجنا جائي ملم ممالك كودرواز يربنجنا جائي ملم ممالك كالك ما قائد اعظم جاہتے ہيں تاكہ ملوكيت فرنگ كے خوات كوشر مندة تعبير كيا جا سكے اقبال قائد اعظم (١٨٤١ - ١٩٣٨) كنام ايك خط مين كھتے ہيں:

اقبال کی نظریم بورپ کے تہذیب و شائنگی کے تمام دعوے جھوٹے اور کھو کھے ہیں۔ مغرب خود خرض اور دولت پرست ہے۔ اپنے نفتح کے لیے اگر دوسرے ممالک کا استحصال بھی کرنا پڑے نو وہ اس سے نہیں چو کتا۔ صنعتی انتقاب کے بعد بورپ نے جب معاشی اعتبار سے ہو شہمالا تو ہو پ زر کے تحت اس نے دوسرے ممالک کی طرف رخ کیا، معاشی اعتبار سے ہو شہمالا تو ہو پ زر کے تحت اس نے دوسرے ممالک کی طرف رخ کیا، اور ظلم واستحصال ، نوٹ کھ سوے اور بر بریت کی الیتی نشالین قائم کیس جو تاریخ کا ایک عبرت انگیز باب ہیں۔ و فیا کا امیر تر بین ملک ہندو شان بورپ کی شم ظر بھی کی سب سے بردی مثال انگیز باب ہیں۔ و فیا کا امیر تر بین ملک ہندو شان بورپ کی شم ظر بھی کی سب سے بردی مثال بن گیا ہو ہو گی سب سے بردی مثال بن گیا ۔ بور فی شغیدہ بازوں کے اس ملک کو کو گائی کرے رکھ دیا۔ اس کی دولت اور دسائل کو انگلتان میں مصنوعات تیار کر کے ہندوستان میں گراں تیسے برفرو خت کی گئیں۔ یہ تمام ذاتھات اقبال کے دور کے اور ان کی ہندوستان میں گراں تھے۔ و و فر گی سازشوں اور استحصالی رویوں سے بخو فی آگاہ تھے۔ اقبال مشوی تھے۔ و و فر گی سازشوں اور استحصالی رویوں سے بخو فی آگاہ تھے۔ اقبال مشوی دیکھ شے۔ و و فر گی سازشوں اور استحصالی رویوں سے بخو فی آگاہ تھے۔ اقبال مشوی دیکھ سے۔ و باید کر و میں و میلے شے۔ و و فر گی سازشوں اور استحصالی رویوں سے بخو فی آگاہ تھے۔ اقبال مشوی دیکھ سے۔ و باید کر و میں و میلے میں و میلے میں و میلے میں و میلے میں و میل میں و میلے میں و م

قالی از ابرایشم نو ساختند باز او را پیش نو انداختند پیئم تو از ظاہر افسوں خورد رنگ و آب او ترا از جا برد(۱۸) "أس نے قالین تیر سے پیٹم سے تیار کیا۔ پھراُسے تیر سے سامنے ڈال دیا۔" "تیری آئھاً س کے ظاہر سے دھوکہ کھاتی ہے۔ اُس کی ظاہری چمک دمک تجھے اپنے آپ سے بے قابوکر دہی ہے۔"

اقبال کہتے ہیں کہ حکمت مغرب کی فتندائگیزی اور فتنہ پروری کی حدیہ ہے کہ انگریزوں نے ہندوستانیوں کوآپس میں لڑایا،ان میں پھوٹ ڈالی، تا کہ بیآپس میں دست و گریباں رہیں اور دوسری طرف برطانوی راج مضبوط و مشحکم ہو۔ا قبال مغرب کی دفقیم کرو اور حکومت کرؤ''کی یالیسی کاذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ہندیاں با یک دگر آویخنند

فتنہ بائے کہنہ باز انگخند

تا فرنگی قوے از مغرب زمیں

ثالث آمد در نزاع کفر و دیں

کس نداند جلوہ آب از سراب

انقلاب، اے انقلاب ، اے انقلاب(۱۹)

"اہل ہندایک دوسرے سے دست وگریباں ہوئے۔ پرانے فساو دوبارہ اُٹھ

"بہاں تک کہ مغرب کی سرز مین ہے ایک فرنگی قوم کفرودیں کے جھڑے میں الساب کا فرق کوئی توم کفرودیں کے جھڑے میں خالب النظاب السانقلاب السان السانقلاب السانقلاب السانقلاب السان السانقلاب السانقلاب السان السانقلاب السانقلاب السان السان

#### ا قبال اور أيورب كاتصور وطنيت وقوميت:

اقبال جب ملت اسلامیہ کے زوال وانحطاط اور مغرب کے استعاری واستحصالی کردار کا جائزہ لیتے ہیں تو اُنہیں اس کی بنیادی وجہ یورپ کے تصورِ وطنیت وقومیت کی فتنہ انگیزی میں نظر آتی ہے۔ یہی وہ تصور ہے جس سے لوگوں کے مابین انتشار وافتر اق پیدا ہوتا

ہے۔ فاصلے اور نفر تیں بڑھتی ہیں اور یہی تصور ایک وسیع تربین الاقوامی انسانی برادری کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ رقم طراز ہیں:

> ''حقیقت یہ ہے کہ اقبال ایک یو نیورسلسٹ ہیں، پس وہ ہر چیز جو اس خاص نصب العین سے نگرائے گی، وہ اس کی مخالفت کریں گئے۔''(۲۰)

یورپ کے فکر ویڈ برکی معراج نیشنلزم کے تصور نے دنیا میں ایسے بھیا تک نتائج پیش کیے کہ خود مغربی مفکرین اور مدبرین اس تصور کے خلاف سرا پااحتیاج بن گئے۔ پروفیسر ولیم برنڈ (William Brend) اپنی کتاب Foundations of Human) اپنی کتاب

"Conflicts کے مقدمہ میں لکھتا ہے:

"آئایک پر اعظم کی مثال یول بیجے کہ ایک ذرخیز کھیت ہے، جس میں انسانوں نے نہایت نامعقولیت سے دیواریں کھڑی کر رکھی ہیں۔ یعنی وادیوں کے اطراف وجوانب، سڑکیں، دریا، وغیرہ، جن کامصرف اس کے سوااور پجھیں کہ انہوں نے ایک گروہ کو دوسر سے سے الگ کردکھا ہے اور جذبہ وطدیت وہ سیمنٹ نے جو اُن ذیدہ اینٹول کو باہمد گرمر بوط کیے ہے جس سے انسان خودساختہ جیل فانوں میں مجبوں ہیں۔"(۱۲)

آ کے جلتے ہوئے پروفیسرولیم برنڈ (William Brend)رقم طراز ہیں:
"وطنیت کا جذبہ اتحادِ انسانی کے راستہ میں سب سے بڑا پھر ہے....انسان کے
سامنے دوئی راستے ہیں یا تو یہ کہ وہ اپنی قومیت کوقائم رکھے اور اس طرح دنیا میں
جنگ کا سلسلہ جاری رہے اور یا کسی قتم کے بین الاقوامی اتحاد کا راستہ اختیار
کرے "(۲۲)

مغرب کے فتنہ پرورتصور قومیت کا اثر تھا کہ اعرابی پاشا (۱۸۳۹ء-۱۹۱۱ء) نے ''مصرمصریوں کے لیے' کا نعرہ لگا کروطنی قومیت کے جذبات کو بھڑ کا یا۔ بقول ڈاکٹر معین الدین قبل:

"يورني استعارى قوتول نے ايك طرف تركول كاندرتوراني تصورتوميت كو

پھیلایا اور دوسری طرف عربوں میں عرب قومیت کے جذبات بیدار کرکے تورائی قومیت کا جواب فراہم کیا۔ ان دونوں قومیتوں کے تصادم سے عثانی خلافت جو پہلے ہی داخلی اور خارجی خرابیوں کی وجہ سے کھو کھلی ہو چکی تھی، زمیں ہوگی۔ داخلی اور بیرونی اسباب کے نتیجہ میں عربوں میں اپنی قومیت کے احساسات تو نمودار ہوئے لیکن اُنیسویں صدی کے آخر تک ان میں سیاسی مقاصد شامل نہ ہوئے تھے۔ "(۲۳)

اگر چہا قبال کی نظر میں حب الوطنی ایک طبعی صفت ہے اور انسان کی اخلاقی زندگی میں اس کے لیے گئجائش بھی موجود ہے تاہم حب الوطنی کا ایسا جذبہ جو وطن پرسی سکھائے اور قوموں کے درمیان فساد، باہمی انتثار وافتر اق اور بغض وعناد کا باعث ہو ہمی طرح بھی قابل قبول نہیں۔ اقبال کی نظر میں ملت اسلامیہ کی طاقت وطن، رنگ نسل یا زبان سے وابستہ نہیں بلکہ عقیدہ وایمان اور تصور تو حید سے وابستہ ہے۔

بازو تیرا توحید کی قوت سے قوی ہے اسلام تیرا دیس ہے تو مصطفوی ہے(۳۳) اقبال رقم طراز ہیں:

''جھے کو یور پین مصنفوں کی تحریروں سے ابتداء ہی سے یہ بات اچھی طرح معلوم ہوگئی تھی کہ یورپ کی ملوکانہ اغراض اس اُمر کی متقاضی ہیں کہ اسلام کی وحدت و یئی کو پارہ پارہ کرنے کے لیے اس سے بہتر اور کوئی حربہ بیں کہ اسلامی ممالک میں فرنگی نظریہ وطدیت کی اشاعت کی جائے۔ چنانچہ ان لوگوں کی بیتہ بیر جنگ عظیم میں کامیاب بھی ہوگئی۔''(۲۵)

اقبال ایک مسلمان مفکر سے۔ اُن کی نظر پورے عالم اسلام پڑھی۔ وہ یہ بیجھتے سے کہ مغرب کے نصور وطنیت نے وانسان کو مختلف خطوں میں تقلیم کر دیا ہے۔ اسحادِ اسلام اور ملت اسلامیہ کی وحدت کو پارہ پارہ کیا ہے۔ روحانی قدروں اور دینی رشتوں کی نفی کی ہے۔ اقبال کے خیال میں مغرب کا یہ تصور ملتِ اسلامیہ کے خلاف ایک گہری سازش ہے جس نے نوع انساں کو کلڑے کی کرے رکھ دیا ہے۔ اقبال ایک خط میں لکھتے ہیں:

"ال وقت اسلام کا و تمن سائنس نہیں (جیسا کہ فض لوگ نادانی ہے ہیں جھے بیٹے بیس ۔ اسلام کی پوزیشن سائنس کے خلاف بہت مضبوط ہے) گراس کا دیمن لیورپ Territorial Nationalism ہے، جس نے ترکول کوخلافت کے خلاف اکسایا۔ مصر میں 'مصر مصریوں کے لیے' کی آواز بلند کی ، اور ہندوستان کو Pan Indian Democracry کا ہے معنی خواب دکھایا ہندوستان کو Pan Indian Democracry کا مرکز کھبة الله ..... اسلام کا ایک نہایت ضروری پہلو قومیت ہے جس کا مرکز کھبة الله ہے۔ "(۲۱)

ان تازہ خداؤں ہیں بڑا سب ہے وطن ہے جو پیربن اس کا ہے وہ ندہب کا کفن ہے(۲۷) اتوام میں مخلوق خدا بٹتی ہے اس سے قومیت اسلام کی جڑ کٹتی ہے اس سے (۲۸) حکمت مغرب سے ملت کی سے کیفیت ہوئی ککڑے خرے میر طرح سونے کو کر دیتا ہے گاز (۲۹) نسل، قومیت، کلیسا، سلطنت، تہذیب، رنگ خواجگی نے خوب چن چن کر بنائے مسکرات (۳۰)

اقبال کے نزدیک مغرب کے تصورِ تومیت کی بنیاد رنگ بسل، علاقد، زبان اور معاثی مفاوات کی بیج بی ہے، چنانچ تعصب و تنگ نظری اور مادی نقط نظر اس تصورِ قومیت کی اساس ہے جبکہ اسلام میں تصورِ قومیت کی بنیاد کسی مادی اسانی ، ارضی یا نسلی تعصب و امتیاز پر نہیں بلکہ فالص دبنی وروحانی بنیادوں پر ہے۔ اقبال تم طراز ہیں:

"The essential difference between the Muslim community and other communities of the world consists in our secular conception of nationality. It is not the unity of language or country or the identity of economic interests

that constitutes the basic principle of our nationality. It is because we all believe in a certain view of the universe, and participate in the same historical tradition that we are members of the society founded by the Prophet of Islam. Islam abhores all material limitations, and bases its nationality on a purely abstract idea objectified in the potentially expensive group of concrete personalities. It is not dependent for its life principle on the character and genius of a particular people. In its essence it is non-temporal, non-spatial."(ri)

پھرآ کے چلتے ہوئے اقبال مغرب کے تصویہ قومیت اور اسلامی تصویہ قومیت کا تقابل کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

"Nations, the basic principle of whose collectine life is territorial, need not be afraid of Rationalism; to us it is a dangerous foe, since it aims at the very principle which gives us a communal life and alone makes our collective existence intelligible...... It is undoubtedly true that we can meet rationalism on its own ground. But the point which I wish to impress on you is that the dogma, i.e., the point of universal agreement on which our communal solidarity depends, has essentially a

national rather than intellectual significance for us. To try to convert religion into a system of speculative knowledge, is to my opinion, absolutely useless, and even absurd, since the object of religion is not thinking about life; its main purpose is to build up a coherent social elevation of life."(rr)

اقبال کے خیال میں مغرب کے تصویر قومیت و وطنیت سے اعلیٰ اخلاق اور نظریات کی نفی ہوتی ہے۔ زندگی محض علاقہ پرتی، کشور کشائی اور مادی فوائد کے حصول ہی کا نام نہیں بلکہ ایمان، اخلاق، تاریخی و ثقافتی روایات و اقد اراور دینی و روحانی عقائد کا اشتر اک ایک ایسا بزھن ہے، جو دنیا میں دور در از رہنے والے لوگوں کو ایک دوسرے کے دلوں کے قریب کر دیتا ہوا در یہی وہ قوت ہے جو انسانیت کو ایک لڑی میں پرودیتی ہے۔ پھر تو رانی ہتو رانی ہتو رانی نہیں رہتا بلکہ سب ایک و صدت میں ساجاتے ہیں۔ اقبال مصری، مصری اور افغانی ، افغانی نہیں رہتا بلکہ سب ایک و صدت میں ساجاتے ہیں۔ اقبال کہتے ہیں کہ وہ مخرب کے تصویر قومیت کے محض اس لیے مخالف نہیں کہ اگر اسے ہندوستان میں پنینے کی اجازت دی جائے تو اس سے ہندوستانیوں کو مادی فائدہ حاصل ہونے کی توقع میں بنین بلکہ وہ فرنگی تصویر قومیت کے اس لیے خالف ہیں کیونکہ یہ تصور الحاد پر بنی ما دیت پرست نہیں بلکہ وہ فرنگی تصویر قومیت کے اس لیے خالف ہیں کیونکہ یہ تصور الحاد پر بنی ما دیت پرست ذہنیت کی عکاس کرتا ہے اور اس طرح تمام نوع انسان کو مغربی تصویر و طدیت کی صورت میں ایک خطرناک و شمن کا سامنا ہے۔ اقبال لکھتے ہیں:

I am opposed to nationalism as it is understood in Europe, not because, if it is allowed to develop in India, it is likely to bring less material gain to muslims. I am opposed to it because I see in it the germs of atheistic materialism which I look upon as the greatest danger to modern humanity. (TT)

# ا قبال مغربی سائنس اور مادیت برستی:

اقبال کی نظر میں مغرب کا قصور یہ ہے کہ اُس نے اپنی تمامتر توجہ کامر کز سائنسی ترق اور مادیت پرتی کو بنالیا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مغربی معاشرہ نے روحانی واخلاقی قدروں کو نظر انداز کر دیا۔ دین و مذہب اس کی نگاہ میں اپنی حیثیت کھو بیٹھے۔ بقول خلیفہ عبدائکیم:

''تہذیب حاضر نے بہت سے جھوئے معبودوں کا خاتمہ کیا ہے۔ نفی کا یہ پہلو ضروری تھا، کیکن اس کے بعد اثبات حقیقت کی طرف اس کا قدم نہیں اُٹھ سکا،

اس لیے اس کی فطرت میں ایک واویلا پیدا ہور ہاہے:

لبالب شیشہ تہذیب حاضر ہے ہے لا سے مگر ساتی کے ہاتھوں میں نہیں پیانہ الا دیا رکھا ہے اس کو زخمہ ور کی تیز وی نے بہت نیچ سروں میں ہے ابھی پورپ کا واویلا'(۳۳) بہت نیچ سروں میں ہے ابھی پورپ کا واویلا'(۳۳) اقبال مغرب کی مادہ پرست اور کفر والحاد پرجنی تہذیب کے بارے میں کہتے ہیں کہ بیت بہت جلد تیابی کے گڑھے میں گرنے والی ہے:

ای دریا ہے اُٹھتی ہے وہ موج تند جولاں بھی نہنگوں کے نشین جس سے ہوتے ہیں تہ و بالا<sup>(۳۵)</sup> یروفیسر یوسف سلیم چشتی رقم طراز ہیں:

" پیشعرا قبال نے ۱۹۳۳ء کے شروع میں لکھا تھا جبکہ پورپ میں جنگ کے آثار بظاہر نظر نہیں آرہے ہے لیکن اُنہوں نے اپنی فراست سے معلوم کرلیا تھا کہ اس مادہ پرست پورپ میں عنقر بہ البی قیامت بر پاہونے والی ہے جس ہے نہنکوں کے نشیمن بھی تدویالا ہوجا کیں گے چنانچہ پانچ سال کے بعد اُن کی بیٹی گوئی مرف برق بوری ہوگئی۔"(۳۱)

ا قبال الل مغرب کی سائنس اور نکنالوجی کے میدان میں ترقی کے بے حدمعتر ف تصاور جا ہے مصلے کے مسلمان بھی ان میدانوں میں آ کے بردھیں الیکن اقبال کوشکایت میہ ہے

کہ مغرب نے سائنسی ترقی کی مدد سے مظاہرِ فطرت کی تنجیر کر کے صرف اپنے فائدے کو مدِ نظر رکھا اور بحثیت مجموعی انسانیت کے لیے ہلاکت کے اسباب پیدا کیے۔ مشینی اور سائنسی ترقی کی مدد سے اُنہوں نے عالمگیر بیانے پر کمزور قوموں کا معاشی استحصال کر کے اُنہیں اپنے دام غلامی میں پھنسالیا۔

ہے دل کے لیے موت مشینوں کی حکومت احباس مروت کو مچل دیتے ہیں آلات(۲۷) ظاہر میں تجارت ہے حقیقت میں جوا ہے سود ایک کا لاکھوں کے لیے مرگ مفاجات(۲۸) بورپ میں بہت روشیٰ معلم و ہنر ہے حق ریہ ہے کہ بے چشمۂ حیواں ہے ریہ ظلمات<sup>(۳۹)</sup> ا قبال کو شک اس کی شرافت میں نہیں ہے ہر ملتِ مظلوم کا یورپ ہے خریدار(۴۰) بورب نے اگر چدسائنس اور نکنالوجی میں بہت ترقی کی الیکن انسانیت کے اصل جوہرتک اس کی رسائی نہ ہوئی۔من کی دنیا اس کے ہاتھ نہ لگ سکی۔ یہی وجہ ہے کہ بورپ کی سائنسی ترقی بجائے انسانیت کو فائدہ پہنچانے کے، نقصان کا باعث ہوئی۔ اقبال کو کلہ بیہ ہے کہ انسان سائنس کے میدان میں آ کے برور ہا ہے، نی نی ایجادات کررہا ہے، مظاہرِ قدرت وفطرت پرتضرف حاصل کر رہا ہے، کیکن اس کی باطنی ونیا تاریک ہے۔اس کی وجہ ریہ ہے کہ مغرب کے ہاں خرد کی معموری اور عقل محض برکلی انحصار نے انسان کولطیف جذبوں کی دولت سے محروم کر دیا ہے۔ ای لیے اقبال کہتے ہیں: و فعوند نے والا ستاروں کی گزرگاہوں کا اسینے افکار کی ونیا میں سفر کر نہ سکا ائی حکت کے خم و نیج میں اُلجھا ایبا

213

آج تک فیملہ نفع و ضرر کر نہ سکا

جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا زندگی کی شب ِ تاریک کی سحر کر نہ سکا (m) بقول ڈاکٹرسیدعبداللہ:

"ا قبال مغربی فلسفیوں کے برعکس اس نتیجہ پر پہنچے کہ سائنسی تجربے برحق ہیں اور مادے کی بھی آئیسے کے سائنسی تجرب برحق ہیں اور مادے کی بھی آئیسے حقیقت ہے مگروہ سائنس زدگی کے مخالف ہیں جو مادی اقد ارکو روحانی اوراخلاقی قدروں پر غالب دیکھناچا ہتی ہے۔"(۴۲)

ڈاکٹر عبادت بریلوی اقبال کے نقطہ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اقبال کامغربی تہذیب پرسب سے بڑوااعتراض پیسے کہ:

"مادیت کواس نے اپنے اوپر سوار کرلیا ہے اور روحانیت اس تہذیب میں نام کو باق نہیں رہی ہے۔ اس صورت و حال نے زندگی کومشین بنا دیا ہے کیونکہ وہاں صرف مشینوں کی حکومت ہے۔ اس سے انسان کوسکون نصیب نہیں ہوسکتا اور زندگی طمانیت سے جمکنار نہیں ہوسکتی۔"(۳۳)

اقبال اگرچہ اہل مغرب کی سائنسی ترقی اور حرکی تصویہ حیات کو قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں تاہم انہیں مغربیوں کی غیر معمولی مادیت پرتی قطعاً پند نہیں۔ سائنسی ترقی نے مغرب کو مادی حیثیت سے غیر معمولی طاقت تو بخشی اور اسے ظاہری شان و شوکت سے بھی مالا مال کیا مگراس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بے انہا مادیت پرتی نے انسان کو حواس کا غلام بنا کر رکھ دیا اور یورپ کو اخلاقی انحطاط کا شکار کیا جبکہ زندگی کی اصل راحت، آسودگی اور طمانیت مادی اسباب اور مال و متاع کی کثرت میں نہیں بلکہ روحانی بلندی میں ہے۔ جمر معز الدین لکھتے اسباب اور مال و متاع کی کثرت میں نہیں بلکہ روحانی بلندی میں ہے۔ جمر معز الدین لکھتے ہیں:

"Iqbal reacted against the western civilization, its materialism, its unethical approach to life, its narrow territorial nationalism, perversity of the society as he had seen it from very close quarters."("")

### خرد برست مغرب اورا قبال:

اقبال اہل مغرب کو مادیت اور سائنسی ترقی کے ساتھ ساتھ روحانی قدروں کو اپنانے کا پیغام دیتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ مغرب عقل وخرد سے کام تو لیکن عشق کے دامن کو ہاتھ سے نہ چھوڑ کے۔ اقبال جہاں عقل کے مقابلے میں عشق کی برتری کا اظہار کرتا ہے، یہ برتری درحقیقت عقلِ انسانی کے تراشیدہ نظام ہائے زندگی کے مقابلے میں قرآنی نظام نیری کی برتری کے مترادف ہے۔ اس طرح عشق سے مرادا قبال کے ہاں دینی و روحانی دندگی کی برتری کے مترادف ہے۔ اس طرح عشق سے مرادا قبال کے ہاں دینی و روحانی حوالہ ہے جبکہ عقل کی علم بردار تہذیب فرنگ ہے۔ اقبال کی تصنیف" پیام مشرق" کے جوشے جزوکانام" نقش فرنگ ہے۔ "قبال کی تصنیف" پیام مشرق الل فرنگ کو یہ بیغام دیا ہے کہ اگر مقصد حیات حاصل کرنا چاہتے ہوتو عقل کی بجائے عشق کو اپنا رہنما بناؤ۔ اقبال کہتے ہیں:

از من اے باد صبا گوے بدانائے فرنگ عقل تا بال کشود است گرفتار تراست برق را ایں بحکری زند، آل رام کند عشق از عقل فسول پیشه جگردار تراست (۵۹) در مقل فسول پیشه جگردار تراست (۵۹) در این مقل فسول پیشه جگردار تراست (۵۹) در این این ایم ری طرف نے فرنگ کے اہل دانش کو پیغام دے تقل نے جب ہے اپنی (تدبیر و حکمت و نسوں کاری) کے بال کھولے ہیں (تب ہے) وہ (اُن میں) آئی ہی زیادہ گرفتار ہوئی ہے۔
میں) آئی ہی زیادہ گرفتار ہوئی ہے۔
دیر عقل) برت نوجگریر مارتی ہے، وہ مطبع کرتا ہے۔ عشق فسول ہمیشہ عقل ہے۔
دیر عقل) برت نوجگریر مارتی ہے، وہ مطبع کرتا ہے۔ عشق فسول ہمیشہ عقل ہے۔

''ریر( مسل) برن توجگر بر ماری ہے، وہ سیج کرتاہے۔ سی مسول ہمیشہ ک سے زیادہ بہادرہے۔''

اقبال کواہل مغرب سے بیشکایت ہے کہ اس کی تہذیب اورعلم وفن کی تمام تربنیاد عقل وخرد مغربی تہذیب براس قدر حاوی ہوگئی ہے کہ اطیف انسانی جذبات و کیفیات اس سے رخصت ہوگئی ہیں۔ اقبال کہتے ہیں کہ بیٹھیک ہے کہ عقل انسان کے اشرف المخلوقات ہونے کا شوت ہے، بیضوا کی طرف سے انسان کے لیے ایک ایسا تحفہ ہے اشرف المخلوقات ہونے کا شوت ہے، بیضوا کی طرف سے انسان کے لیے ایک ایسا تحفہ ہے

### مغربى تهذيب كيمشرقي نقاد

جس کی بدولت آگ ،مٹی اور پانی کے یتلے نے آگ ،مٹی اور پانیوں کوسخیر کیا،سورج کی شعاعوں کو گرفنار کیا، سمندر کے سینے پر حکمرانی کی اور زمین کے پیٹ میں چھیے ہوئے انمول خزانوں کودریافت کیا۔ یبی نہیں بلکہ انسان نے اینے سریر بلندو بے کراں ہواؤں اور فضاؤں میں بھی باز و پھیلا دیئے اور مہوا فلاک کی بلندیوں کوچھولیا، کیکن ان تمام عقلی کاوشوں اور مادی فتوحات کے باوجود انسان سکونِ قلب اور روحانی راحت وچین ہے محروم ہے۔ اقبال کہتے ہیں کہ عقل انسان کو برق کے استعمال کا طریقہ تو بتا سکتی ہے، اس کی ظاہری زندگی کی راہوں کو تو منور کرسکتی ہے تا ہم انسان کا اندرونی ارتقا اور دل کوروش کرناعشق ہی کا کام ہے۔عشق وہ قوت ہے جوخودانسان میں برق کےخواص بیدا کردیتی ہے۔اس لیے تواقبال کہتے ہیں: مردِ خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اصل حیات ، مت ہے اس پر حرام تند و سبک سیر ہے گرچہ زمانے کی روس عشق خود اک سیل کو لیتا ہے تھام(۴۹) عشق کے مضراب سے نغمہء تار حیات عشق سے نورِ حیات ، عشق سے نارِ حیات (۴۷) عشق سے نوائے زندگی میں زیر و بم عشق سے مٹی کی تصویروں میں سوز دم برم آدی کے ریشے ریشے میں سا جاتا ہے عشق شارِخ کل میں جس طرح باد سحر گاہی کا نم (۳۸) ا قبال کی نظر میں مغرب ظاہر پرست ہے۔اس کی نظر صرف ظاہری رنگوں تک محدود ہے جبکدان رکلوں کے بردہ میں بوشیدہ قدرت ایندی کے جلووں تک اس کی رسائی 

چینم بر رنگ کل و لاله ند بیند، ورند آنچه در بردهٔ رنگ است پدیدار بر است در ایست

عجب آل نیست کہ اعجازِ مسیحا داری عجب ایں است کہ بیارِ تو بیار تر است (۱۹۹)

"آ کھی ولالہ کے رنگ کے سوانہیں دیکھتی ، ورنہ جو پچھرنگ کے پردے میں ہے وہ کہیں زیادہ نمایاں ہے۔"

"تعدی کی بات شہر کہ حضرت عیسی کے ہے مجز کے حامائل ہے۔ تعجب اس یہ

"تعجب کی بات بیس کہ حضرت عیسیٰ کے ہے مجزے کا حال ہے۔ تعجب اس بر ہے کہ تیرا بیار پہلے ہے بڑھ کر بیار ہوتا ہے۔"

اقبال عقل کوایک را بزن قرار دیے بین جس کا کام مکار شکاریوں کی طرح گھات
میں بینے کر بھولے بھالے مسافروں کولوٹنا ہے۔ پورپ نے عقل پرتی کی بدولت اگر چه
سائنس کے میدان میں بہت ترقی کی مگر عقل محض اور سائنسی ہوں کی بنیاد پر قائم ہونے والی
اس تہذیب نے جناب عیسی علیہ السلام کی قابل قدرا خلاقی تعلیمات کوشدید نقصان پہنچایا:
وائے بر سادگ ما کہ فسوش خورد یم
ر بزنے بود، کمیں کرد و رو آوم زد
ر بزنے بود، کمیں کرد و رو آوم زد
منرش خاک برآورد ز تہذیب فرنگ

ہنرش خاک برآورد ز تہذیب فرنگ باز آں خاک بچیم پیر مریم زد<sup>(۵۰)</sup> "ہاری سادگی پرافسوں کہ ہم اُس کے دھو کے میں آھے وہ ایک رہزن تھی۔اُس فی محات لگائی اور انسان کے داستے کوروکا۔"

"أس كا ہنر تہذیب مغرب ہے می لایا پھراس می كومریم کے بینے كی آتھ میں میں استان کا ہنر تہذیب مغرب ہے میں استان کی استان کا میں استان کی استان کار کی استان کا

اقبال نے اہل مغرب کو بید پیغام دیا ہے کہ عشق اور روحانیت کا در س حاصل کیے بغیر اور اخلاقی اقد ارکوا پنائے بغیر زندگی اعلیٰ مدارج پر فائز نہیں ہوسکتی۔ اقبال اہل مغرب سے مخاطب ہوکر کہتے ہیں کہم کہ ب تک عقل پرتی کے گرواب میں مجینے رہو گے اور دنیا کوجہنم کا منمونہ بنائے رکھو گے۔

"جنگاری بونا اور شعله کاشا کب تک، دل برگره لگالگا کر کھو لنے رہنا کب تک." ا قبال نے اپنی نظم ونٹر میں مختلف جگہ پر مغرب کے فلاسفروں اور مفکرین کا ذکر کیا ہے اوران سب کے بارے میں اپنی بالگ رائے دی ہے۔جن مفکرین مغرب کا اقبال نے ذکر کیا ہے اُن میں شوین ہار (Arthur Schopenhauer فروری ۸۸۸۱-۱۸۹۰ء) نطشے (Friedrick Nietzsche) اکوبر۱۸۳۳ او-۲۵ اگست ۱۹۰۰ء)، ٹالٹائی (Leo Tolstoy ستمبر۱۸۲۹ – ۲۰ نومبر ۱۹۱۰)، کانٹ (Immanuel kant) ۱۲۲ پریل ۲۲۷ – ۱۲ فروری ۱۸۰۸ء) بیگل ،کارل مارس (۵Karl Marx می ۱۸۱۸ – ۱۲ مارچ ۱۸۸۳ء)، آئن سٹائن (Albert Einstein مارچ ۱۹۷۹–۱۱۸ ایریل ۱۹۵۵ء)، باکن (۲۲George Gordon Byron جؤری ۸۸ کیاء۔۱۹ ایریل ۱۸۲۴ء)، گوستط ( ۲۸G o e t h e اگست ۱۸۲۹-۲۲ مارچ ۱۸۳۲ع)، برگسال (Henry Bergson ۱۸۵۹ ۱۸ کتو بر۱۸۵۹ ۱۸۹۳ مازی ۱۹۹۱ء)، کینن (Vlandimir ۱۲۲Lenin ایریل ۱۸۷۰–۱۲جوری ۱۹۲۳ء)، لاک (John Jock) اگست ۱۲۳۲ – ۱۸۱۷ کویر ۱۲۰ سے اور براونک (Roaert Browning کئی ۱۸۱۲ اکتوبر ۱۸۱۳ کی ۱۸۱۲ – ادمبر١٨٨٩ء) شامل ہيں۔ اقبال نے ان سب حكمائے مغرب كے خيالات كونهايت چا بکدستی اورمہارت سے اپنے اشعار میں سمودیا ہے جس سے اقبال کے وسعت مطالعہ اور مغربی فکر ونظر سے واقفیت کا بخو بی انداز ہ ہوتا ہے۔ اقبال کوان سب حکمائے مغرب کے ہاں عقل وخرد کا پہلونمایاں نظر آتا ہے اور پچھ حکمائے مغرب کے ہاں سرمستی وسرشاری کا پہلو بھی دکھائی دیتا ہے لیکن مجموعی طور پر اقبال کومغربی فکر وفلسفہ کی خدا بیز ارخو ہے نفرین ہے۔ كرار حسين السلمن ميں لکھتے ہيں:

''اقبال اور حکمائے مغرب میں بیفرق اس لیے ہے کدا قبال روحانی تجربات کو دین کے پس منظر میں دیکھتے ہیں اور ان کا تعلق عرفان ذات سے بچھتے ہیں۔ حکمائے مغرب مافوق الحس تجربات کو اس امر سے الگ رہ کر سجھنے کی کوشش کرتے ہیں ….. بیامتیاز بنیا دی اہمیت کا حامل ہے۔'(۵۲) www.iqbalkalmati.blogspot.com

# مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

مغرب میں دوئی ملک درین اور اقبال:

یورپ نے جب نشاۃ ٹانیکی جانب قدم برمطایا تواس بیملم ودانش کے دروازے کھلتے چلے گئے۔خوب عقل وفکر کے گھوڑے دوڑائے گئے۔عظیم المرتبت مفکرین اور سائنس دان پیراہوئے جنہوں نے ایسے افکار پیش کیے جو کلیسااور پایائیت کے قدیم نظام اور نظریات ے براہ راست منصادم تھے۔اگر چے کلیسا کے تھیکیداروں نے افکارِنو کے آگے بند باندھنے کی ہر ممکن کوشش کی بلین ناکام رہے۔آخر صدیوں سے یا بیائیت کے جبر واستحصال اور جاہلانہ رسوم و قیود کے پابندانسان کو بے جا پابند بوں اور خرافات سے نجات ملی۔ بورپ میں اس ساری تبدیلی کے مل میں عقل وخر داور تحقیق واختر اع نے بنیادی کر دارا دا کیا الیکن جہاں ایک طرف عقل و دانش کی جیت ہوئی تو دوسری طرف اس پر حد سے زیادہ انحصار اور اعتماد کی وجہ ہے دلوں سے نورِ ایمان کافور ہو گیا۔لا دینیت اور سیکولر طرزِ فکر عام ہوئی۔ ندہب کو ذاتی اور تتخصی معاملہ قرار دیا گیا، اور اے محض عبادات اور بوجا باٹ تک محدود کر کے کلیسا کی جارد بواری میں مقید کردیا گیا۔ بیخیال کیا جانے لگا کہ ند بہب ہر محض کا ذاتی معاملہ ہے جبکہ ساجی، سیاسی یا اسٹیٹ کے مسائل ومعاملات سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔انسان اپنی اجتماعی زندگی گزارنے اور اس کے اصول وقو اعد بنانے میں کسی مابعد الطبیعیاتی سہارے یا رہنمائی کا محتاج نبيس\_ا قبال كالفاظ ميس:

"The conclusion to which Europe is consequently driven is that religion is a private affair of the individual and has nothing to do with what is called man's temporal life. Islam does not bifurcate the unity of man into an irreconcilable duality of spirit and matter. In Islam God and the Universe, spirit and matter, Church and State are organic to each other." (Ar.)

اقبال دین و دنیا کی اس تفریق کو پورپ میں اخلاقی و روحانی قدروں کے زوال کا پیش خیمہ قرار دیتے ہیں۔ فدہب اور سیاست کی جدائی نے دنیا کے لیے خوفناک نتائج پیدا کیے۔ مغرب ایک استعاری قوت بن کراُ بحرا، اور دنیا کے مختلف مما لک کواپنے پنجہ خونین کی لیسٹ میں لے کراُن کا معاشی وسیاسی استحصال کیا۔ اقبال دوئی ملک و دین پراس طرح نوحہ خواں ہوتے ہیں:

کلیسا کی بنیاد رہبانیت تھی ساتی کہاں اس نقیری میں میری خصومت تھی سلطانی و راہبی میں میر ک کہ دہ سربلندی ہے ، بیہ سربزیری سیاست نے ندہب سے پیچھا چھڑایا چھڑایا چھڑایا کی پیری جوئی دین و دولت میں جس دم جدائی ہوں کی امیری، ہوس کی وزیری دوئی ملک و دیں کے لیے نامرادی دوئی ملک و دیں کے لیے نامرادی دوئی میری تہذیب کی نامرادی

اقبال کہتے ہیں کہ اگر دین کوسیاست سے الگ کر دیا جائے تو اس کے بڑے خوناک نتائج مرتب ہوسکتے ہیں۔اس صورت میں سیاست محض محصول افتدار کا ذریعہ بن کر رہ جاتی ہے۔ جب ایک شخص افتدار حاصل کر لیتا ہے تو اس کے پاس کوئی انسان دوست یا رفاعی و فلاحی نضب العین نہیں ہوتا بلکہ سیاست اس کی نظر میں محض سازش گری اور پرا پیکنٹر کا نام بن کررہ جاتی ہے۔اس طرح کے سیکولر طرز سیاست بین کی شریف بحزت برا پیکنٹر سے کانام بن کررہ جاتی ہے۔اس طرح کے سیکولر طرز سیاست بین کی شریف بوت دار، نیک نفس ، خدار س محض کے برمبر افتدار آنے کی مجاب شریبیں رہتی۔ ایس سیاست برمنی ریاست کے حاکم ہر کنظ ملک کیری کی حکمت عملی طے کرتے رہنے ہیں اور اس طرح دوسرے میاں اور قوموں کے خلاف جارجیت کے ارتکاب سے دنیا کا امن وسکون ہروقت خطرے میں ملکوں اور قوموں کے خلاف جارجیت کے ارتکاب سے دنیا کا امن وسکون ہروقت خطرے میں ملکوں اور قوموں کے خلاف جارجیت کے ارتکاب سے دنیا کا امن وسکون ہروقت خطرے میں

رہتاہے۔اقبال کہتے ہیں:

جو بات حق ہو مجھ سے چھپی نہیں رہتی

خدا نے مجھ کو دیا ہے دل خبیر و بھیر

مری نگاہ میں سے سیاست لادیں

ہوتی ہے ترک کلیما سے حاکی آزاد

فرگیوں کی سیاست ہے دیو بے زنجیر

متاع غیر ہے ہوتی ہے جب نظر اس کی

تو ہیں ہراول لشکر کلیما سے سفیر(۵۵)

اقبال کہتے ہیں کہ نظام حکومت چاہے کوئی بھی ہواگر سیاست سے دین کو بے ذخل

اقبال کہتے ہیں کہ نظام حکومت چاہے کوئی بھی ہواگر سیاست سے دین کو بے ذخل

کر دیا جائے تو اس کا مطلب سوائے بدائی، فساد، جبر واستحصال اور خونریزی کے اور پھے بھی

جلال پادشائی ہو کہ جمہوری تماشا ہو جہوری مناشا ہو جہوری مناشا ہو جہوری مناشا ہو جہوری مناشا ہو جہوری جنگیزی(۵۲) جدا ہو دیں سیاست سے تو رہ جاتی ہے چنگیزی(۵۲) اقبال خطبہ اللہ آباد میں فرماتے ہیں:

"It is, then, this mistaken separation of spiritual and temporal which has largely influenced European religions and political thought and has resulted practically in the total exclusion of Christianity from the life of European states. The result is a set of mutually ill-adjusted states dominated by interests not human but national. And more mutually ill-adjusted states after

trampling over the moral and religious convictions of Christianity, are today feeling the need of a federated Europe, i.e., the need of a unity which the Christian Church organization originally gave them, but which, instead of reconstructing it in the light of Christ's vision of human brotherhood, they considered it fit to destroy under the inspiration of Luther." (62)

### ا قبال اورمغربی جمهوریت:

اقبال کے دور پس برطانیہ جمہوریت کاسب سے بردا علمبر دار اور نام لیوا تھا، کین دوسری طرف ای جمہوری ملک نے دنیا کے مختلف مما لک کواپے سامراجی اور نوآ با دیاتی نظام کی جھینٹ چڑھا کر آنہیں اپ مقبوضات ہیں شائل کر رکھا تھا۔ اقبال نے قول وفعل کے اس تضاد کو دیکھا کہ ایک جمہوریت کے دعوے دار اور اس پر فخر و ناز کرنے والے ملک نے کس طرح دنیا کی مختلف قوموں کی آزادی کوسلب کر رکھا ہے۔ مجبور ویکس اور مظلوم قوموں کا سیای واقتصادی استحصال کیا جا رہا ہے اور حریت و آزادی کی ہر تحریک کوئی سے کچلا جا رہا ہے۔ جمہوریت کی نام لیواقو معوام کے حقوق کی تکذیب کر رہی ہے۔ کم دور اقوام کو اپنا تھوم اور غلام بنایا جا رہا ہے۔ جب بھی نوآ با دیا سے کچکوم و مظلوم عوام نے حکومت واقتدار میں اپنا حصہ بنایا جا رہا ہے۔ جب بھی نوآ با دیا سے کچکوم و مظلوم عوام نے حکومت واقتدار میں اپنا حصہ بنایا جا رہا ہے۔ جب بھی نوآ با دیا سے کو اور دور وہ تھا۔ اقبال نے سامرائی تدا ہیر اور ذہنیت کا مائی مراعات واصلا حات کے کو آفریں وعدوں سے آئیس خاموش کرا دیا گیا۔خودا قبال کے قریب سے مطالعہ و مشاہدہ کیا تھا۔ اس لیے اقبال ہے سیجھتے ہیں کہ مغرب کا نظام جمہوریت موریا مشیر ہے ہوریت کی ہی جدید شکل ہے۔ '' بلیس کی مجلس شور کی بین' جب ورس امشیر ہے پوچھتا ہے کہ اور کی خونا کہ شریب کا نظام جمہوریت کی ہی جدید شکل ہے۔ ' بلیس کی مجلس شور کی بین' جب ورس امشیر ہے پوچھتا ہے کہ ' دور کا خونا کہ شریب کا نظام جمہور کا خونا کہ شریب کا نظام کے سلطانی جمہور کا خونا کہ شریب کا نظام کی شریب کا نظام کر میں کا خونا کہ شریب کی کو مطابق جمہور کا خونا کہ شریب کا نظام کی جو کہ کہ کو مور کی خونا کہ شریب کا نظام کو کا کھونا کہ شریب کا دور کا خونا کہ شریب کو کا کھونا کے خونا کہ شریب کا نظام کی جدور کو کا خونا کہ خونا کہ خونا کہ خونا کہ خونا کہ خونا کہ خونا کی خونا کہ خونا کے خونا کہ خونا کو کونا کی خونا کی خونا کی خونا کہ خونا کی خونا کی خونا کی خونا کی خو

تواقبال مغربی جمهوریت کی اصلیت بہلے مثیر کی زبانی اس طرح بیان کرتے ہیں: ہم نے خود شاہی کو پہنایا ہے جمہوری لباس جب ذرا آدم ہوا ہے خود شناس و خود نگر(۵۹) تو نے کیا دیکھا نہیں مغرب کا جمہوری نظام چرہ روش، اندرول چنگیز سے تاریک تر(۲۰) ا قبال مغربی جمہوریت کی حقیقت کو اچھی طرح جان چکے تھے۔ انہیں اس بات میں ذرا بھی شک نہیں تھا کہ مغرب کا جمہوری نظام ایک سراب ہے جس نے محکوم عوام کو وهو کے میں ڈال رکھا ہے۔ وہ جانتے تھے کہ جمہوریت کے بردے میں ملوکیت وسامراجیت کا وہی برانا نظام کارفرما ہے جس کے عناصر ترکیبی میں ہوس ملک میری، جبر واستحصال اور بربريت شامل بين - چنانچه قبال مغربی جمهوريت کی قلعی کھولتے ہوئے لکھتے ہيں: آ بناؤل تجھ کو رمز آیة إِنَّ الملُوك سلطنت اقوام غالب کی ہے اک جادوگری خواب سے بیدار ہوتا ہے ذرا محکوم اگر پھر سلا دیت ہے اس کو حکران کی ساحری(۱۱) ہے وہی ساز کہن مغرب کا جمہوری نظام جس کے بردوں میں نہیں غیر از نوائے قصری د یو استبراد جمهوری قبا میں یائے کوب تو سمحتا ہے یہ آزادی کی ہے نیلم یری مجلس المنين و اصلاح و رعايات و حقوق طب مغرب میں مزے میٹھے، اثر خواب آوری (۱۲) اس سراب رنگ و بو کو گلتال سمجما ہے تو آوا اے نادال قفس کو آشیال سمجھا ہے تو(۱۳)

223

ا قبال کہتے ہیں کے مغرب کے نظام جمہوریت میں اخلاقی قدروں کو کوئی اہمیت

www.iqbalkalmati.blogspot.com\_

### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

عاصل نہیں، نہ ہی دین وایمان ہے اس کا کوئی تعلق ہے۔ اقبال کی نظریاتی ریاست میں مغربی نظام جمہوری کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ حافظ عبداللہ فاروقی رقم طراز ہیں:
"Iqbal condemns the western democracy and advocates in its place the spiritual democracy. In fact, spiritual democracy is the only form of government that suits the ideological state of Iqbal."

(۱۲)

مغربی نظام جمہوریت کی سب سے بڑی کمزور کی ہے کہ اس میں ہے بات فرض کر اللہ جاتی ہے کہ معاشرے کے تمام بالغ افراد، عاقل، باشعور، صاحب الرائے اور سائی بھیرت کے حامل ہیں۔ لہذا کثریت کا فیصلہ جا ہے کیسا ہی ہو، درست، معیاری اور اجتماعی مفاد کا ضامن ہے، حالا نکہ ہے بات اظہر من اختس ہے کہ کی بھی معاشرے کے تمام افراد کیسان عقل وبصیرت اور فہم وفراست کے مالک نہیں ہوتے اور اس لحاظ سے تمام افرادِ معاشرہ ملکی وقومی امور کو بیجھنے اور سیاسی مسائل کے ادراک کے شمن میں برابر اہمیت کے حامل نہیں ہو سکتے ، مگر مغربی نظام جمہوریت ان تمام باتوں سے اتعلق محض اکثریت کی رائے کا احترام کرتا ہے، جا ہے بیرائے کیسی ہی ہو۔ گویائی نظام کا تعلق افراد کی گئتی سے ہان کے اخلاق و کردار اور دبنی علمی محاس سے نہیں۔ بقول ڈاکٹریوسف حسین خان

"اکثریت کا فیصلہ جواخلاق کے خلاف ہو محض اس کیے قابل قبول نہیں ہوسکتا کہ زیادہ تعداداس کے موافق ہے۔ جمہوریت کا بڑا عیب جس کی طرف اقبال نے اشارہ کیا ہے، یہ ہے کہ وہ شار کرنا تو جانتی ہے گروزن کرنا نہیں جائتی، جس کے بغیر ہیئت اجتماعیہ میں عدل وانصاف قائم نہیں ہوسکتا۔ "ضرب کلیم" میں جمہوریت کی تعریف ایک مروفر گی کی زبانی اس طرح کی ہے: اس راز کو اک مرو فرگی نے کیا فاش ہرچند کہ دانا اسے کھولا نہیں کرے

جہوریت اک طرزِ حکومت ہے کہ جس میں بندوں کو گنا کرتے ہیں تولا نہیں کرتے "(۲۵) اقبال نے اس خیال کوفاری میں اس طرح بیان کیا ہے: متاع معنی بریگانه از دول فطرتال جولی زموراں شوخی طبع سلیمانے تمی آید گریز از طرز جمہوری غلام پختہ کارے شو که از مغز دو صد خر فکر انبانے نمی آید(۲۲) "نوا چھوتے معنی کا سرمایہ کمینے لوگوں سے تلاش کررہا ہے۔ چیونٹیوں کوحضرت سليمان جبيها مزاج عطانبيس موتا-'' ' وطرزِ جہوری سے بیج ایسی کامل فرد کا غلام بن جا! کہ دوسوگدھوں کے د ماغ مل كربھى ايك انسان كى عقل كے برابرہيں ہوسكتے۔

بقول بروين شوكت على:

"In his (Iqbal's) opinion, the west by evolving democratic principles, has unchained a monster. For Iqbal, a barren land is better than the garden of the west and wilderness is to be preferred to the western cities. He points out that some one should convey his message to the west that democracy is a dangerous weapon."(12)

اقبال 'دگلشن رازِ جدید' میں کہتے ہیں:

فرنگ آئین جمہوری نہاد ست رس از گردن دیوے کشاد ست (۲۸) ز باعش کشت ورانے کو تر نه العام العام

ز من ده اہل مغرب را پیاے
کہ جمہور است تینج بے نیاے(۱۹)
"انگریز نے جمہوری طرز حکومت کی بنیادر کھی۔ اور یوں اُس ن شیطان کے گئے میں پڑا ہوا پٹا کھول دیا ہے۔"
"اُس کے باغ سے دیران کھتی زیادہ بہتر ہے۔ اُس کے (آباد) شہر سے دیرانہ زیادہ بہتر ہے۔ اُس کے (آباد) شہر سے دیرانہ زیادہ بہتر ہے۔"
"اہل مغرب کومیری طرف سے بیر پیغام پہنچادے کہ جمہوریت تو ایک نگلی تکوار ہے۔"

# <u>ا قبال ، اشترا کیت اورسر مایدداری:</u>

اشتراکیت اور سرماییدواری دونول مغربی مفکرین کی دماغی کاوشول کے بیدا کردہ نظام معیشت ہیں جن میں فکر کی بنیاد مادیت پر ہے۔ سرماییدواراند نظام میں فردکواس بات کی کھلی چھٹی دگ گئی ہے کہ وہ بیداوار کے زیادہ سے زیادہ وسائل پرقابض ہواوراس طرح دولت کے ارتکاز کا سبب بے۔ اس لامحدود آزادی کے نتیج کے طور پر افراد نے اپنی ہمت اور وسعت کے مطابق تمام معاشرتی اور اخلاتی و ندہبی اصولوں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے بیداواری ذرائع کواپنی ملکیت بنانا شروع کر دیا ، اور اس طرح سرماید داری کا آغاز ہوا۔ اس نظام کے رقم کے طور پر اشتراکیت کا نظریہ بیدا ہوا، جس نے سرماید داری کے برخلاف فرد کی ملکیت کی ملکیت کی آزادی کوسرے سے سل کرایا۔

اشتراکیت سے مراد وہ سوشلزم ہے جس کا تصور مارکس نے دیا تھا۔کارل مارکس کے سوشلزم ہے۔ جس کا تصور مارکس نے دیا تھا۔اس لیے سوشلزم سے مراد کارل مارکس (Karl Marx) کا پیش کردہ ایسا فلسفہ حیات ہے جومخصوص معاشی و ساجی نظریہ پرمشمل ہے۔کارل مارکس (Karl Marx) کے فلسفہ حیات کی روسے انسان کی زندگی ہی میں فیدا کے وجود کا قائل تھانہ وی کا۔ جب وی کا تقور باتی نہ رہتا ہے اور نہ اس کی وساطت سے عطا کردہ ستقل اقد ار

کا۔ ظاہر ہے خیات اُخروی کے تصور کا مار کسی فلسفہ حیات میں سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ اشتراکیت ہے متعلق مار کس (Karl Marx) کے نظریات کا خلاصدا س طرح ہے: - نظام سرمایدداری کادورختم ہو چکا ہے۔اس کی جگداب ایک ایسانظام لے گاجو نظام سرمایدداری کی ضدہ و۔

- اشتراکیت میں ذرائع پیدادارافراد کی ذاتی ملکیت کی بجائے محنت کشول کی مشتر کہ ملکیت کی بجائے محنت کشول کی مشتر کہ ملکیت یا تحویل میں رہیں گے۔

- فاضلہ دولت جونظام سرماریداری کی بنیاد ہے، سی کے پائیس رہے گا۔

جب فاضلہ دولت سی کے پائیس رہے گاتو دولت کی بنیاد پر دوسرول کی محنت کو ہڑپ کر کے مزید دولت کمانے کا سوال ہی پیدائیس ہوتا۔ نہ ذاتی جائیدادی ہول گی اور نہ انفرادی کارفانے لگائے جاسکیں گے۔"اشتراک معیشت ذاتی مکیت اور مہادلہ دونوں کوئتم کرنا جائی ہے۔"(20)

درحقیقت اشتراکیت اور سر ماید داری ہر دومعاشی نظاموں کی بنیادالحادیہ ہے۔ دونوں اخلاقی ومعاشرتی حدود وقیود ہے بالا ہیں۔ان دونوں نظام ہائے معیشت میں معاشی مسئلہ کے متعلق میطرفہ کل پیش کرنے کی کوشش کی گئی اورا فراط وتفریط سے کام لیا گیا ہے۔محمد رفع الدین اس ممن میں لکھتے ہیں:

"سوشلزم کی خرابی بیہ ہے کہ وہ اصل انسان یا خودی کی ضرورت بینی خدا کی محبت کو نظر انداز کر کے جسم کے قیام اور بقا کی ضرورت کو بورا کرنے کی کوشش کرتی ہے۔"(اے)

بقول واكثر يوسف حسين خال:

"سرمایدداری آج دنیا کے لیے دبال اس لیے بن گئی ہے کداس میں اخلاقی اور انسانی عضر مفقود ہو گئے ہیں۔ وہ انسان کوعش ایک حیوان مانتی ہے جس کی زندگی کا مقصد سوائے ہید کی فکر کے اور پھھ بھی نہیں۔ "(۲۲)

اقبال کے زمانے میں روس میں اشتراکی نظام کا بہت چرجا تھا۔ اقبال چونکہ خود سرمایہ وارانہ نظام کے تبدیل نے انہیں سرمایہ وارانہ نظام کے خلاف متصال لیے پورپ میں اس اقتصادی نظام کی تبدیل نے انہیں

مغربی تہذیب کے مشرقی تفاق

بہت متاثر کیا۔ اقبال اشتراکی انقلاب کا استقبال کرتے ہیں کیونکہ یہ انقلاب ظلم وتعدی کے خلاف ایک جہادتھا جس نے صدیوں سے پہنے ہوئے انسان کوآ زادی و حریت کا پیغام دیا۔ معاشر سے سے طبقاتی کشکش کو دور کیا۔ سرمایہ دار کی چیرہ دستیوں سے نوع انسانی کو چھٹکا را ملا۔ اقبال کو اشتراکی انقلاب کے یہ پہلو بہت پند ہیں کہ اس سے انسانیت کا معاشی استحصال کم ہوا اور سرمایہ دار کے بینج کا فلامی سے آزادی ملی۔

اگرچہ یہ درست ہے کہ اقبال کے کلام اور افکار میں بے شار ایسے شواہد ملتے ہیں جن سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ انہیں سر مایہ داری سے شدید نفرت ہے اور محنت کش طبقہ سے ہدر دی اور محبت ہے۔" بانگ درا" کی نظم" خصر راہ" ملاحظہ ہو:

بندہ مزدور کو جا کر مرا پیغام دے خطر کا پیغام کیا، ہے ہے پیام کائنات اے کہ بچھ کو کھا گیا سرمایہ دار حیلہ گر شاخ آ ہو پر رہی صدیوں تلک تیری برات(۲۳) کمر کی چالوں سے بازی لے گیا سرمایہ دار انتہائے سادگی سے کھا گیا مزدور مات

اُنھ کہ اب برم جہاں کا اور ہی انداز ہے مشرق و مغرب میں تیرے دور کا آغاز ہے (مهد) "بال جبریل" کی ظم"فرمان خدا (فرشنول کے نام)":

اُٹھو میری دنیا کے رغریبوں کو جگا دو کارخ اُمرا کے در د دیوار ہلا دو(۵۵) کارخ اُمرا کے در د دیوار ہلا دو(۵۵) گرماؤ غلاموں کا لہو سوز یقیش سے کو شاہیں سے لڑا دو جس کھیت سے دہقال کو میسر نہ ہو روزی اُس کھیت کے ہر خوشتہ گندم کو جلا دو(۵۱)

اس کےعلاوہ بیام مشرق کی درج ذیل نظموں میں بھی اقبال کے سرمایہ داری کے خلاف خیالات نمایاں ہیں نظمین: خلاف خیالات نمایاں ہیں نظمین:

ا۔ محاورہ مابین تکیم فرانسوی آسٹس کومٹ ومر دِمزدور ۲۔ موسیولینن وقیصر ولیم ۲۔ موسیولینن وقیصر ولیم

س قسمت نامدس ماریددار ومزدور

سه نوائے مزدور

۵\_ "زبور مجم" کی ظم"خواجه ومزدور"

بيها بي عكه، تامم اس يدبات صادق نبيس آتى كدا قبال اشتراك بي مايد که وه مارسی قبیله میں شامل ہو گئے ہیں۔ سی مخص کوہم محض مزدور کی حمایت یاسر مایی داری نظام کی ندمت کرنے پرسوشلسٹ یا اشترا کی نہیں کہا سکتے۔ مارکس (Karl Marx) یا لینن (Lenin) پہلے اشخاص نہیں ہیں جنہوں نے مزدور کی حمایت اور سرماییدار کی قدمت کی ہو۔ ان سے پہلے بھی بہت سے لوگوں نے جن میں زہبی اسیاسی اور ساجی رہنما بھی شامل ہیں معاشرے میں معاشی عدم مطابقت کی پُرزور مخالفت کی اور خاص طور بر محنت کش طبقے کی خدمات کو سراہتے ہوئے اٹھیں معاشرے میں باعزت مقام دیا۔ بابا نا تک (۱۵ نومبر ۲۷-۱۸ متبر ۱۵۳۹ء)، ولیم جیمز (William James) جنوری ۱۸۴۲-۲۹ اگست ۱۹۱۰ع)، ایراتیم کنکن (Abraham Lincoin) فروری ۱۸۰۹–۱۵ ایریل ١٨٦٥ء) اور پھران سب سے بڑھ کر اور سب سے پہلے پیغیر اسلام حضرت محمقالیہ نے مزدور کے حقوق کی بات کی اور سرمایدداری کی فدمت کی۔ نبی کر میمانیات نے فرمایا: "مزدور کی مزدوری اُس کاپیدنه خشک بونے سے بہلے دے دو۔"(22) والكاسب حبيب الله ومحنت كس الله ومت بي (٨٥)

اقبال کی خوبی ہے کہ وہ ہر فکری تحریک کا تجزیہ کرتا اور اس کا اسلامی زاویہ نگاہ ہے جائزہ لیتا ہے۔ اس کی نظر قرآن پر ہوتی ہے، اس لیے ہروہ تحریک جوانسان کی آزادی اور فلاح کے دروازے کھولے، اقبال اُسے قرآنی احکامات کی تفسیر جھتے ہوئے اُس کا بھر پور

استقبال کرتا ہے۔ 'فسرب کلیم' کی نظم' 'اشتراکیت' ملاحظہ ہو:

قوموں کی روش سے جھے ہوتا ہے یہ معلوم

ب سود نہیں روس کی یہ گرئ رفتار

اندیشہ ہوا شوخی افکار یہ مجبور

فرسودہ طریقوں سے زمانہ ہوا بیزار

انسان کی ہوس نے جنہیں رکھا تھا چھپا کر

کھلتے نظر آتے ہیں بتدری وہ امرار

قرآن میں ہو غوطہ زن اے مرد مسلمال

ورآن میں ہو غوطہ زن اے مرد مسلمال

اللہ کرے بچھ کو عطا جذب کردار

جو حرف قل العقو میں پوشیدہ ہے اب تک

اس دور میں شائد وہ حقیقت ہو نمودار (٤٩)

اگرچہ کر یک اشتراکیت کے بہت سے پہلوا قبال کو پہند ہیں تاہم اشتراکیت کا الحادی اور خالص مادی انداز قرائیس کی طرح گوارائیس۔اس میں شک ٹیس کہ اقبال نے کارل مارکس کی بہت تعریف کی ہے گئی، سے کارل مارکس کے بہت اقبال نے کلیم بے بھی ہے کارس مارکس کی بہت تعریف کی ہے کہا ہے بھی ہے اور پیغ بر بے جریل جیسے خطابات دیے ہیں۔ اقبال کو جو خوبی جہاں نظر آتی ہے، اس کی تعریف کرتے ہیں، اور خرابی نظر آتی ہے تو اس کی ہدمت کا فرض بھی اوا کرتے ہیں۔ مولینی نے جب اطالوی قوم کے اندر بیداری کی ایک ٹی روح پھو تکنے کی کوشش کی اور عوام کو خواب غفلت سے جگا کر ان کے سینوں میں نیا ولولہ اور جذبہ پیدا کر دیا تو اقبال کے لیے یہ خواب غفلت سے جگا کر ان کے سینوں میں نیا ولولہ اور جذبہ پیدا کر دیا تو اقبال کے لیے یہ فواب غفلت سے جگا کر ان کے سینوں میں نیا ولولہ اور جذبہ پیدا کر دیا تو اقبال کے لیے یہ کو انہوں نے مولینی ( Pamite Musslini کی جدوجہد پر مبار کہاودی اور خود میں ایک اس سے ملنے کے لیے اٹلی گئے۔ مولینی ( Benite Musslini کار بیل میں شامل ہے لظم بھی کہی کھی جو ''بال جریل'' ہیں شامل ہے لظم کانام'' مولینی'' ہے۔ لکھتے ہیں: انتقاب!

ندرت فكر وعمل كيا شے ہے؟ ملت كا شاب!(٨٠)

ندرت فکر و عمل سے معجزاتِ زندگی ندرت فکر وعمل سے سنگ ِ خارہ لعلی ناب! رومة الكبرى! دگرگول هو گيا تيرا ضمير اینکه می سیم به بیداری است یا رب یا بخواب! بیر محبت کی حرارت! بیر تمنا! بیر نمود قصل گل میں پھول رہ سکتے نہیں زیر جاب! نغمہ بائے شوق سے تیری فضا معمور ہے زخمه ور كا منتظر تها تيري فطرت كا رياب! قیض میر کس کی نظر کا ہے؟ کرامت کس کی ہے؟ وہ کہ ہے جس کی تکہ مثل شعاع آفاب!(٨١) ليكن جب '' نُكُمثُل شِعاع آفاب'' ركفے دالے مسوليني ( Benite :Musslini)نے سامراجی عزائم کے تحت حبشہ پر حملہ کر کے غاصیانہ قبضہ کرلیا تو اقبال کو بہت صدمہ ہوااورمسولینی (Benite Musslini) کے متعلق اُن کی ساری خوش فہمی ختم ہوگئے۔ تب اُنہوں نے ایک دوسری نظم لکھی جس میں پُر زورالفاظ میں مسولینی کی مُدمت کی گئی ہے۔ بیام "ضرب کلیم" میں ہے۔ اس نظم کاعنوان بھی مسولینی (Benite Musslini) ہے۔اس تقم میں اقبال نے مسولینی (Benite Musslini) کی زبان میں اُس کے اندازِ فکرکو بیان کیا ہے، اور بالواسط أس كے سودائے ملوكيت اور جبر واستحصال كى فدمت كى

کیا زمانے سے نرالا ہے مسولینی کا جرم!

ہے محل گرا ہے معصومانِ بورپ کا مزاج (۸۲)

میرے سودائے ملوکیت کو محکراتے ہو تم

تم نے کیا توڑے نہیں کمزور قوموں کے زجاج

تم نے لوٹے بے نوا صحرا نشینوں کے خیام

تم نے لوٹی کشت دہقاں! تم نے لوٹے تخت و تاج

پرده ہم آدم کئی مارت کری، آدم کئی کل روا رکھا ہوں آج (۸۳) کل روا رکھا ہوں آج (۸۳) کل روا رکھا ہوں آج (۸۳) اقبال انقلاب روس کا استقبال کرتے ہیں، لینن (Lenin) و مارکس ( Karl ) اورا یخبلز (Marx ایخبلز (۲۸۴ اصلاب کی عظمت کے تاکل ہیں، لیکن اس کا مطلب رہیں کہ انقلاب روس کے کم ور پہلوؤں پراُن کی نظر ہیں جاتی یا یہ کہ وہ اپنے عقیدہ وایمان کو اشتراکیت کے الحادی نظریات پر قربان کر دیتے ہیں۔ اقبال رقم طراز ہیں:

'' روی بالشورم بورپ کی ناعاقبت اندلیش اورخود غرض سرمایه داری کے خلاف ایک زبردست رومل ہے، لیکن حقیقت میہ ہے کہ مغرب کی سرمایہ داری اور روی بالشوزم دونوں افراط و تفریط کا نتیجہ ہیں۔اعتدال کی راہ وہی ہے جوقر آن نے ہم کو بتائی ہے۔''(۸۴)

*ۋاكىرخواجەزكر يارقم طراز بىي*:

"میرے نزدیک اقبال اور اشتراکیت میں سب سے بڑا اختلاف بیہ کہ اشتراکیت لاوئین نظام ہے جواگر چانسانوں کی فلاح و بہود کے لیے کام کرتا ہے گراس زندگی کے بعد کسی اور زندگی کا قائل نہیں۔ فدہب اور خدا کا تصورہ اشتراکیوں کے نزدیک غریبوں کو دبانے کے لیے سرمایہ داروں کا ایک بنیاد کی حربہ ہے۔ اان کے خیال میں فدہب اور ملوکیت یا سرمایہ داری ہمیشہ ہاتھ میں ہاتھ ڈالے ساتھ ساتھ چلتے رہتے ہیں، اس لیے ترتی کے لیے فدہب سے پرہیز ضروری ہے۔ اس کے برتکس اقبال کا یہ خیال ہے کہ اگر خدا اور فدہب کی قوت ضروری ہے۔ اس کے برتکس اقبال کا یہ خیال ہے کہ اگر خدا اور فدہب کی قوت درمیان سے انتھ جا ہے۔ "(۸۵)

علامہ اقبال اشتراکیت اور سرمایہ داری کے اس کیے خلاف سے کہ بید دونوں نظام دولت کو زندگی کے مقاصد کا درجہ تو عطا کرتے ہیں لیکن زندگی کے اخلاقی وروحانی پہلوؤں کو نظر انداز کردیتے ہیں۔علامہ اقبال' جاوید نامہ' میں ان دونوں نظامہائے معیشت کا محاسبہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

www.iqbalkalmati.blogspot.com ' 🛖 🛕

# مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

بر دو را <sup>ا</sup>جال ناصبور و ناشکیب رو بردال ناشناس و آدم فریب ایں را خروج آل را خراج ورمیان این دو سنگ آدم زجاج ایں بہ علم و دین و فن آرد کھکست آن برد جان را زش، نان را زدست غرق دیدم هر دو را در آب و گل بر دو را ش روش و تاریک اول (۸۲) "وونوں (اشتراکیت اور ملوکیت) کی روح میں بے چینی الد بے کلی ہے۔ دونوں ہی خداہے ناواقف اور انسان فریب ہیں۔'' "زندگی اِس (اشتراکیت) کے لیے خروج اور اُس (ملوکیت) کے لیے خراج ہے۔انسان ان دو پھروں کے درمیان شیشے کی طرح ہے۔'' "رر (اشتراکیت) این علم، ند بهب اور فن سے انسان کو فنکست دیتی ہے۔ اور وہ (ملوكيت)جسم سےروح اور ہاتھ سےروٹی چھين ليتی ہے۔" " میں نے دونوکو ہی مادیت میں غرق دیکھا۔ دونوں کا ظاہر روش اور باطن اقبال خواجه غلام السيديس كے نام اسينے ايك مكتوب ميں رقم طراز ہيں: '' سوشلزم کے معترف ہر جگہ روحانیات کے قدیب کے مخالف ہیں ، اور اس کو افیون تصور کرتے ہیں۔لفظ افیون اس سلسلے میں سب سے پہلے کارل مارس نے استعال كياتها مين مسلمان مول اورانشاء اللهمسلمان مرول كالمير يزويك تاریخ انسانی کی مادی تعبیرسراسرغلظ ہے۔ '(۸۷) ای طرح اقبال بروفیسرآل احدسرور کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں

ای طرح اقبال پروفیسرآل احدسرور کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:
در میرے نزدیک فاشزم، کمیوزم یا زمانہ حال کے اور ازم کوئی تقیقت نہیں
در کھتے۔ میرے فقیدے کی روسے صرف اسلام ہی ایک حقیقت ہے جو بی توع

انسان کے لیے ہرنقط نگاہ ہے موجب نجات ہو گئی ہے۔''(۸۸) مندرجہ بالانصر بحات سے بیہ بات واضح ہو گئی ہے کہ اقبال کی نظر میں مغرب کے پیش کردہ دونوں معاشی نظام (سرمایہ داری اور اشتراکیت) افراط و تفریط کا شکار ہیں اور انسانیت کے لیے ستفل طور پرمعاشی انصاف فراہم کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ اسلامی ریسر چ اور اقبال:

علامہ اقبال نے اگر چہ مغرب کے علوم وفنون کا گہرا مطالعہ کیا، اُنہیں وہاں کے کتب خانوں اور علمی خزانوں سے استفادہ کرنے کا بھر پورموقع ملا، علاوہ ازیں مغربی علاء اور ماہرین فکر وفن سے بھی کسب فیض کیا۔ تاہم اقبال اسلامی تحقیق کے نمن میں مغربی حکماء کی سعی وکاوش کو کسی طرح بھی قابل اعتماد نہیں سجھتے۔ اُن کی نظر میں مغرب میں کی جانے والی اسلامی تحقیق کا معیار انتہائی بہت اور مخصوص مقاصد کا آئینہ دار ہے۔ عبداللہ چنتائی کے نام اپنے ایک خط میں لکھتے ہیں:

"ائگریزی کتابوں میں ہم مندی مسلمانوں کو بیسکھایا ہے کہ منطق استقرائی کا موجد بیکن (Bacon) تھا، کیکن فلسفہ اسلامی کی تاریخ بتاتی ہے کہ یورب میں اس ہے برواجھوٹ آج تک نہیں بولا گیا۔"(۸۹)

"It is a mistake to suppose that the experimental method is a European discovery. Duhring tells us that Roger Bacon's conceptions of science are more just and clear than those of his celebrated namesake. And where did Roger Bacon receive his scientific training? In the Muslim universities of Spain. Indeed part V of his 'Opus Majus' which is denoted to 'perspective' is practically a copy of Ibn-i-Haitham's

'Optics'. Nor is the book as a whole, lacking in evidences of Ibn-i-Hazm's influence on its author. Europe has been rather slow to recognize the Islamic origin of her scientific method."(4.)

ا قبال محرجميل كے نام ایک خط میں قم طراز ہیں:

"اسلام کے ثقافتی اور فلسفیانہ پہلو پر ابھی کام کرنے کی شدید ضرورت ہے۔ جرمن زبان میں چند کتابیں ہیں جن کا حال ہی میں کلکتہ کے صلاح الدین خدا بخش صاحب نے انگریزی میں ترجمہ کیا لیکن وہ کتابیں بھی بچھ یونہی سی ہیں۔ "(۹۱)

ا قبال کی نظر میں مغرب میں لکھے جانے والا اسلامی نظر پیرالیں فکری پستی اور سطی اندازِ نظر کا مظہر ہے جس میں کوئی علمی گہرائی اور اسلامی روح کارفِر انہیں۔مغرب میں کی جانے والی اسلامی تحقیق مخصوص مغربی ذہن کی آئینہ دار ہے جس کی نہادتشکیک اور تشکک و شبہات ہیں۔ اقبال ایک خط میں جرمن مصنف گولڈزی (Trignez Goldziher جون میں جرمن مصنف گولڈزی (۱۹۲۱ء) (۱۹۲) کی تصانف سے متعلق کلھتے ہیں۔

"جہاں تک مجھے علم ہے، گولڈزی کی کوئی انگریزی تصانیف نہیں ہیں۔ وہ ایک جرمن یہودی ہے اور انگریزی میں جہیں لکھتا۔ اس کی مشہور ترین کتب جرمن زبان میں ہیں اور ان میں کوئی خاص چیز مجھے تو نظر نہیں آئی۔ میں یور پین مستشرقین کا قائل نہیں کیونکہ اُن کی تصانیف سیاس پرا پیگنڈا یا تبلیغی مقاصد کی تخلیق ہوتی ہوتی ہیں۔ "(۱۳)

اقبال نے بھی کسی طالب علم کواسلامی تحقیقات کے لیے مغربی یو نیورسٹیوں میں داخلے کے لیے مغربی یو نیورسٹیوں میں داخلے کے لیے بین کہا، بلکہ اس سے منع کیا۔ایک مرتبہ حافظ محمد فضل الرحمٰن انصاری نے اقبال سے مشورہ لینا چاہا کہ وہ اسلامی ریسر ج کے لیے یورپ جانا چاہتے ہیں توا قبال نے اُنہیں خط

"جہال تک اسلامی ریسرے کا تعلق ہے، فرانس، جرمنی، انگلستان اور اٹلی کی

یونیورسٹیوں کے اساتذہ کے مقاصد خاص ہیں جن کو عالمانہ تحقیق اور احقاق حق کے ظاہری طلسم میں چھپایا جاتا ہے۔ سادہ لوح مسلمان طالب علم اس طلسم میں گرفتارہ کو کر گراہ ہوجاتا ہے۔ ان حالات میں آپ کے بلند مقاصد پر نظر رکھتے ہوئے میں بلاتا مل کہ سکتا ہوں کہ آپ کے لیے یورپ جاتا ہے سود ہے میر کیا سادہ ہیں بیار ہوئے جس کے سبب اس عطار کے لؤکے سے دوا لیتے ہیں مصر جائے، عربی زبان میں مہارت بیدا سیجے، اسلامی علوم، اسلام کی دی اور سیاسی تاریخ، تصوف، فقہ تفیر کا بغور مطالعہ کر کے محقیق عربی کی اصل روح سیاسی تاریخ، تصوف، فقہ تفیر کا بغور مطالعہ کر کے محقیق عربی کی اصل روح تک بینینے کی کوشش سیجے۔" (۱۹۲)

# ا قبال اورمغربی مفکرین:

علامه اقبال نه صرف مشرقی علوم بلکه مغربی علوم سے بھی بخوبی واقف ہے۔ خاص طور پر اُنہوں نے مغربی مفکرین کے افکار وخیالات کاباریک بینی سے جائزہ لیا ،اورانہائی فراخ دلی سے بعض افکار کوا پے نظام فکر کا حصہ بنایا اور بعض ناموا فق افکار کودلائل و براہین کی مدوسے مستر دکرتے ہوئے اُنہیں اپنی تنقید کا نشانہ بنایا۔ اقبال کے کلام وفلفہ میں جن مفکرین کا خاص طور پر ذکر ملتا ہے اُن میں گو سے (Goethe Johon Wolfgang Van اور برگسال طور پر ذکر ملتا ہے اُن میں گو سے (Nitzsche) ، کا نش (Kant) اور برگسال (Bergsom) نمایاں ہیں۔ بقول ڈاکٹر سیدعبداللہ:

"مغربیوں کے معاشرتی اسالیب بھی، جیسا کہ اشارہ کیا جاچکا ہے، دراصل فرنگی فکریات کی مملی صورتیں ہیں جس کا اجتماعی زندگی ہیں اظہار ہوا ہے۔"(۹۵)
چنا نچی ضروری ہے کہ مغرب کے نمائندہ مفکرین کی فکر ونظر کا اقبال کے افکار کے ساتھ تقابلی مطالعہ کیا جائے تا کہ مغربی تہذیب کی بنیاد" فرنگی فکریات" کے متعلق اقبال کے نقط نظر کی وضاحت ہو سکے اور معلوم ہو کہ اقبال کا اعراضی وضاحت ہو سکے اور معلوم ہو کہ اقبال کا اعراضی وضاحت ہو سکے اور معلوم ہو کہ اقبال کا اعراضی وضاحت ہو سکے اور معلوم ہو کہ اقبال کا اعراضی وضاحت ہو سکے اور معلوم ہو کہ اقبال کا اعراضی وضاحت ہو سکے اور معلوم ہو کہ اقبال کے اقبال کے انتقاق اور اختلاف کرتے ہیں۔

### ا قبال اور گوئے:

اقبال اگر چدا ال مغرب کی سائنسی ترقی اور حرکی تصور حیات کوقد رکی نگاہ ہے د کیمنے ہیں، لیکن انہیں مغرب کی مادیت پرتی قطعاً پہند نہیں۔ سائنسی ترقی ہے مغرب کو مادی فا کدہ اور فلا ہری شان و شوکت تو حاصل ہوئی لیکن بے حد مادیت پرتی کا نتیجہ یہ ہوا کہ انسان حواس کا غلام بن کررہ گیا اور اخلاقی وروحانی اقد ارکو پس پشت ڈال دیا گیا۔ گوئے کا کارنا مہ یہ ہے کہ اُس نے حتیت اور لذتیت کے شکار مغرب کارخ مادیت سے موڑ کر روحانی اور اخلاقی اقد ارکو پس کی جانب کرنے کی کوشش کی۔ گوئے اپنے عالم شاب ہی سے مغرب کی مادیت پرتی سے بیزار تھا اور مشرق کی روحانیت پرورفضا کول کی طرف مائل تھا۔ گوئے (Goethe) کے بیزار تھا اور مشرق کی روحانیت پرورفضا کی طرف مائل تھا۔ گوئے (Goethe) کے بیزار ہوکر مشرق کی سے میں حرارت کا متلاثی ہے کہ مغرب اپنی کمزور اور سرد روحانیت سے بیزار ہوکر مشرق کے سینے میں حرارت کا متلاثی ہے۔ "(۹۲)

''دیوانِ مغرب' اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ مغرب کی حدسے بڑھی ہوئی مادیت پرتی کی وجہ سے لوگوں کے دل مردہ و پڑمردہ ہو چکے ہیں، اور انسانیت اب ایک الیی روحانیت کی متلاش ہے جس سے اطمینانِ قلب اور تسکینِ روح کا سامان ہو سکے۔ بقول فرمان فتح یوری:

" محوے سے اقبال کی غیر معمولی عقیدت کا اصل سبب مغرب کی مادی زندگی سے کوئے کے بیزاری مشرق کی روحانیت سے محبت اور اپنے عہد کی برهی ہوئی عقلیت برسی سے بغاوت ہے۔ "(۹۷)

اقبال نے گوئے کے ساتھ اپنی عقیدت کا سب سے پہلا اظہار ' ہا گگ درا' کی نظم'' مرزاغالب' کے اس شعر میں کیا:

آہ! تو اُجڑی ہوئی دلی میں آرامیدہ ہے محلات کا میں میں آرامیدہ ہے محلات کا میں دیر میں تیرا ہم نوا خوابیدہ ہے (۹۸) اور پھر 'دپیام شرق' کا پیشعر:

ww.iqbalkalmati.blogspot.com

مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

مبا بہ گلشن ویر سلام ما برسال کہ چیثم نکتہ ورال خاک آل دیار افروخت (۹۹)
"اےصا!گشن ویمرتک میراسلام لےجا کہ جس دیار (شہر) کی مٹی نے وائش ورول کی بھیرت کوفروغ دیا ہے۔"
ورول کی بھیرت کوفروغ دیا ہے۔"

ا قبال نے اپنی کتاب'' پیام شرق'' گوئے کے'' دیوان مغرب' کے جواب میں

لکھی۔'' پیام شرق' کے پیش کش کے اشعار ملاحظہ ہوں:

پیر مغرب شاعر المانوی آن قنیل شیوه بائے بہلوی ور جوابش گفته ام پیغام شرق ماه تابے رشتم بر شام شرق (۱۰۰)

''مغرب کابرزگ جرمن شاعر جو پہلوی (مشرقی) تہذیب کا ول دادہ ہے اُس کے جواب میں، میں نے '' پیام مشرق' ککھی ہے۔ اور میں نے مشرق کی شام کے اندرایک پھل جھڑی چھوڑی۔''

ڈ اکٹر عبدالشکوراحسن اپنی کتاب''اقبال کی فارس شاعری کا تنقیدی جائزہ'' میں اقبال کی فارس شاعری کا تنقیدی جائزہ'' میں اقبال کی نظم''یام''(۱۰۱) کے بارے رقم طراز ہیں:

"بیام اقبال کی طرف ہے مغرب کے نام ہے، اور حقیقت بیہ کہ بھی وہ پیام ہے جو بیسویں صدی کاس عظیم مفکر نے کوئے کے جواب میں مغرب کے نام بھیجا ہے۔ پیام کیا ہے؟ مغرب کے نام ایک وعوت مبارزت ہے جس میں شاعر نے مغربی نظام فکرو مل اور تدن وسیاست کوللکارائی نیس بلکداس کے تارویودکو بھی بھیرکرر کھ دیا ہے۔ "(۱۰۲)

کوئے جب سٹراس برگ میں قانون کے مطالعے میں مصروف تھا تو اس کی ملاقات جرمن لٹریج کی مشہور شخصیت ہرڈر ( Toham Gottfried Von

238

Herder اگست ۲۵ Herder) سے ہوئی۔ ہرؤر فاری ادبیات (Herder) خصوصاً سعدی کا بہت بڑا مداح تھا۔ ہرؤر (Herder) کی صحبت نے گوئے پر گہر سے اثرات مرتب کے اوراس کی طبیعت پر اخلاقی رنگ عالب آگیا۔ اس اخلاقی رنگ کی وجہ سے گوئے مغرب کی بے انتہا مادہ پری اورالحاد سے بیزارہ وکرمشرق کی اخلاقیات اور روحانیات کے فیوض سے فیضیاب ہونے کی خواہش کرتا ہے۔ بقول ڈاکٹر فرمان فتح پوری:

''اقبال کو گوئے کے''دیوانِ مغرب'' کا جورخ مجوب تھاوہ یہ کیا ہی نے مغرب کی روحانی سے کہ یورپ دوحانی اقد اراور موز باطنی سے محروم ہوتا جارہا ہے۔ اس کی آرزویہ ہے کہ یورپ دوحانی اقد اراور موز باطنی سے محروم ہوتا جارہا ہے۔ اس کی آرزویہ ہے کہ یورپ دوحانی اقد اراور موز باطنی سے محروم ہوتا جارہا ہے۔ اس کی آرزویہ ہے کہ یورپ دوحانی تقد اراور موز باطنی سے مخرم ہوتا جارہا ہے۔ اس کی آرزویہ کے لیے اُس نے مشرق تخلیقات فِن میں پناہ لینے کی کوشش کی اور مشرق کو اپنا مخرب کی توشش کی اور مشرق کو اپنا میں بیش کیا۔ چنا نچہ اقبال نے'' بیام مشرق' کے ذریعے کی کوشش کی ہے۔ ''سام مشرق' کی کوشش کی ہے۔ ''سام مشرق' کی کوشش کی ہے۔ ''سام کی کوشش کی ہے۔ ''سام کی کوشش کی ہے۔ ''سام کور کورا کرنے اور قلب مغرب میں آتش شوق کورا کی نے اور قلب مغرب میں آتش شوق کورا کرنے اور قلب مغرب میں آتش شوق کی کوشش کی ہے۔ ''سام کا کی کوشش کی ہے۔ ''سام کا کا کی کوشش کی ہے۔ ''سام کی کوشش کی ہے۔ ''سام کا کا کی کوشش کی ہے۔ ''سام کا کا کھورا کرنے اور قلب مغرب میں آتش شوق کورا کرنے اور قلب می کورا کورا کی کورا کی کورا کی کورا کی کورا کی کورا کرنے اور قلب مغرب میں آتش شوق کورا کی کورا کی کورا کی کورا کی کورا کی کورا کی کورا کرنے اور قلب مغرب میں آتش شوق کورا کی کورا کی کورا کی کورا کرنے اور قلب مغرب میں آتش کورا کی کورا کرنے کی کورا کی کورا کی کورا کرنے کی کورا کی کورا کرنے کورا کرنے کی کورا کرنے کی کورا کی کورا کی کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کی کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کی کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کی کورا کرنے کورا کرنے کی کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کورا کرنے کی کورا کرنے کورا کرنے ک

محوسے نے ''دیوانِ مغرب'' کی صورت میں مشرق کو جوسلام محبت بھیجا، اقبال نے اس کا جواب '' بیام مشرق'' کی صورت میں دیا۔ اس طرح ان دونوں عظیم مفکرین نے اپنی ذہنی کاوشوں سے مشرق دمغرب کے فکری ونظری فاصلوں کو کم کرنے کی بہترین کوشش کی۔۔

### ا قبال اورنطشے (Nietzsche):

جرمن مقر اور شاعر نطشے (Nietzsche) جدید دور کے مغربی فلاسفہ میں ایک بہت برا نام ہے۔ مغربی فلاسفہ میں نطشے (Nietzsche) کے نظریات نے بہت مقبولیت حاصل کی۔ خاص طور پرنطشے (Nietzsche) کے نظریہ فوق البشر Super) مقبولیت حاصل کی۔ خاص طور پرنطشے (Nietzsche) کے نظریہ فوق البشر (Man) کو بہت شہرت حاصل ہوئی۔ اقبال نے نطشے (Nietzsche) کے افکار و خیالات کا وقت نظر سے مطالعہ کیا اور آخرا نہولی نے نطشے سے متعلق بیرائے قائم کی کہ:

'' قلب او مومن دماغش کافر است' (۱۰۳) اُس (عُشے) کادل مومن اوراُس (عُشے ) کادماغ کافر ہے۔''

ال كى دجەرىيى كىد:

"نطشے برایک وجدانی کیفیت طاری ہوئی اور اس حالت میں اُس نے عالم اللہ وہدائی کیفیت طاری ہوئی اور اس حالت میں اُس نے عالم اللہ وہدائی کی مرشد کامل کے بغیر نطشے اس باطنی بخلی کی قدرو قیمت کا سیح اندازہ نہ کرسکا اور جھٹک کراہے انہائی امارت پرتی کے کسی نظام کی صورت میں دیکھنے لگا۔"(۱۰۵)

"روز گارفقیر" میں بھی ایک واقعہ درج ہے کہ:

"روحانیت کے موضوع پر گفتگو فرماتے ہوئے ڈاکٹر صاحب نے سیدامجد علی سے ایک بوے نکتہ کی بات کہی، اُنہوں نے فرمایا، شاعر پر بھی روحانی غلبہ کا ایک خاص دور آتا ہے جب یہ کیفیت شاب پر ہواور صحیح رہنمائی میسر نہ ہوتو وہ بہک جاتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے یورپ کے ظیم شاعر نطشہ کی مثال دے کر فرمایا کہ جب جذب وہ جدان نے اُس پر غلبہ کیا تو وہ ہوش وحواس کھو جیٹھا۔ اس کی وجہ سے متحی کہ اُسے کوئی تربیت دینے اور راہ دکھانے والامیسر نہیں آیا تھا۔ ڈاکٹر صاحب کا شعی

اگر ہوتا وہ مجذوب فرنگی اس زمانے میں نو اقبال اُس کو سمجھاتا مقامِ کبریا کیا ہے اسواقعہکاتر جمان ہے۔"(۱۰۶)

عام طور پراقبال کے نظریا انسان کامل اور نطشے (Nietzsche) کے فلفہ 'فوق البشر''کے مقابلہ وموازنہ کیا جاتا ہے۔ اکثر مختقین نے اقبال پرنطشے (Nietzsche) کے اثرات کو مبالغے کے ساتھ بیان کیا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اقبال نے نطشے اثرات کو مبالغے کے ساتھ بیان کیا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اقبال نے نطشے (Nietzsche) کی فکرونظر کا گہرا مطالعہ کیا تا ہم اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ اُنہوں نے اپنا فلمفہ انسان کامل نطشے (Nietzsche) کے افکار سے مستعار لیا ہو۔ نطشے اپنا فلمفہ انسان کامل نطشے (Nietzsche) کے افکار سے مستعار لیا ہو۔ نطشے (Nietzsche) نے البتہ اُن کی آئیسیں کھول دیں کہ اُنہیں اسلامی نم ہی فکر کی نی تعییرو

تشکیل کی شدید ضرورت نظر آنے لگی۔ ''(۱۰۷)

مروفيسرای \_. تی براؤن (ThyrEdward Gramnille Browne) بروفیسرای \_. تی براؤن

١٩٢٧ء) كمتي بي كه:

"اقبال کے تمام فلسفہ کی اساس نشتے کا فلسفہ ہے اور اُن کا انسانِ کامل نشتے ہی کے فوق البشر کا ثمنی ہے۔" (۱۰۸)

حقیقت یہ ہے کہ پروفیسر براؤن (Browne) کا یہ خیال مبالغہ آئیز ہے

کونکہ نطشے (Nietzsche) اور اقبال کے تصورات میں بنیادی فرق ہے۔ اقبال کے

انسانِ کامل کے برعکس عثیرے (Nietzsche) کا فوق البشر (Superman) کی

اخلاقی یا روحانی ضا بطے کا پابنہ نہیں بلکہ وہ تو قوت کا مجسمہ بن کر کمز وروں کو دبانا چاہتا ہے۔

اخلاقی یا روحانی ضا بطے کا پابنہ نہیں بلکہ وہ تو قوت کا مجسمہ بن کر کمز وروں کو دبانا چاہتا ہے۔

جرمن کی نسل پرسی اور برتری کے اصول کی جھلک اس فوق البشر میں ملتی ہے۔ خبر وشرک

قدریں فوق البشر (Superman) کے لیے بے معنی ہیں۔ اُس کے نزد یک شرافت اور

نیکی ، کمز وری اور بربی کی علامت ہے۔ بقول ڈاکٹر یوسف میں خان:

" و المنظم المن

(Superman) بی خداکی جگه عام انسانوں پر حاکم و بااختیار ہے۔نطشے (Nietzsche) کے نظریہ فوق البشر (Superman) پراظہارِ خیال کرتے ہوئے

نندا(B.R. Nanda)رقم طراز ہے:

"As he (Nietzsche) began to believe in the biological evolution of man, he reached the conception that it is possible to develop man into something like Greek gods and heroes when Nietzsche says in "Thus spoke Zarathustra" "God is dead. Now let us live that the superman live. Man is the thing that must be excelled", he clearly refers to the ideal of a biological intellectual development of man to another being, in comparison to whom we must be what the Ape is in comparison with us."("")

یوں لگتاہے نطشے (Nietzsche) کا فوق البشر (Superman) ایک طاقتور جنگلی درندہ یاوش ہے جو کسی پر دم کرنا کمزوری کی علامت سمجھتا ہے۔ جو خود غرض ہے اور دوسرول کی زندگی کا سامان مہیا کرنا اس کا دوسرول کی زندگی کا سامان مہیا کرنا اس کا کام ہے۔ اقبال اگر چہاہی انسانِ کامل کے لیے قوت و تو انائی کو تو ضروری سمجھتا ہے لیکن قوت و تو انائی کو تو ضروری سمجھتا ہے لیکن قوت و تو انائی کا مطلب تباہ کاری نہیں بلکہ رواداری ہے۔ دوسرول کے جان و مال اور حقوق پر قوت و تو انائی کا مطلب تباہ کاری نہیں بلکہ رواداری ہے۔ دوسرول کے جان و مال اور حقوق پر قراکہ ڈالنا نہیں بلکہ اُن کی حفاظت کرنا ہے:

"Iqbal's superman is a aggressive, indomitable, self conscious, centre of energy but he is not merely a biological giant. He is as hard as diamond but at the same time he is as soft as wax or the softest of silks."(III.)

ہو حلقہ یاراں تو بریشم کی طرح زم رزم حق و باطل ہو تو فولاد ہے مومن نطشے (Nietzsche) کے فوق البشر (Superman) کے برعکس، اقبال کاانسانِ کامل خداکی کا قرار کرتا ہے، اور خدا کے حضور مجزونیاز کا پیکر ہے: دفیشے کے تصورات ندہب واخلاق کے برخلاف اقبال کاانسانِ کامل یامرومون لاکساتھ الاکا بھی قائل ہے۔"(۱۱۳)

جن لوگوں کا پیخیال ہے کہ اقبال کا انسانِ کا مل نطشے (Nietzsche) کے فوق البشر (Superman) کا نتنی ہے، غلط نہی کا شکار ہیں۔ اقبال نے خود اپنے ایک خط میں اس غلط خیال کی تردید کی ہے۔ ڈاکٹرنگلسن (Nicholson) کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:

"بعض اگریز تقید نگاروں نے اُس فکری تشابداور تماثل سے جومیر سے اور نفشے
کے خیالات میں پایا جاتا ہے، دھوکہ کھایا ہے اور غلط راہ پر پڑگئے ہیں سمیس
نے آج سے تقریباً ہیں سال قبل انسان کامل کے متصوفانہ عقید سے پرقلم اُٹھایا تھا
اور بیوہ ذمانہ تھا جب نہ تو نفشے کے عقا کم کا غلغلہ میر سے کانوں تک پہنچا تھا اور نہ
اُس کی کتا ہیں میری نظروں سے گزری تھیں ۔" (۱۱۳)

نطشے (Nietzsche) کے علاوہ کو سئے (Goethe) نے بھی 'سپر مین'یا عظیم انسان کے بارے اپنے نظریات' قاوسٹ (Faust) کے ذریعے بیان کیے بیل کین سے فاوسٹ (Faust) کو قل البشر (Superman) کی فوق البشر (Nietzsche) کی مرح اخلاقی و روحانی ضا بطے ہے محروم ہے۔ انگریزی ڈرامہ نولیس مارلو کی طرح اخلاقی و روحانی ضا بطے ہے محروم ہے۔ انگریزی ڈرامہ نولیس مارلو (Christopher Marlowe) کو روک ۱۵۹۳–مئی ۱۵۹۳–مئی (Mostow Spul Man) کا تصورا ٹیرورڈ دوئم (Doctor Faustus) کی قائم فاصلہ کی جیمبرلین (Chamberlain) کی ڈاکٹر فاسٹس (۱۵۱۵) کی الیہ تاریخ میں ماتا ہے مگر مغرب کے بیتمام ہیروفقط قوت، دولت، دنیاوی علم اور جادومنتر کی الیہ تاریخ میں ماتا ہے مگر مغرب کے بیتمام ہیروفقط قوت، دولت، دنیاوی علم اور جادومنتر کی

ww.iqbalkalmati.blogspot.com

### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

بدولت کا ئنات کی تنجیر کرنا جائے ہیں۔ بیسب مادہ پرستانہ ذہنیت رکھتے ہیں۔ان کا خالقِ حقیقی سے کوئی تعلق نہیں اور روحانی اعتبار سے کورے ہیں۔

مغرب میں وجود یوں (Existentialists) کے ہاں ایک اور تصور پیدا ہوا کہ فرد کوائی ذات کا شعور ہونا چاہئے اور یہ بھی کہ اُس کا وجود عبث یا ہے معنی نہیں ہے۔ اس ضمن میں ہاکڈ گر (۲۲-۱۸۸۹ سمبر ۲۲۸-۱۸۸۹ سمبر ۱۹۷۹ء) اور بعض میں ہاکڈ گر (۱۹۷۱ء) اور بعض دوسرے وجودیت پیندوں کی تحریوں سے ایک ایسے فرد جسے صاحب یقین فرد (Authentic Individual) کہتے ہیں کا تصور اُ بھرتا ہے جواقبال کے خودا شنامر دِکائل سے بچھ بچھ ملتا ہے، لیکن یہ بات قابل غور ہے کہ مغرب میں صاحب یقین فرد (Authentic Individual) کا سوال اُس وقت پیدا ہوا جب

''مغربی مابعدالطبیعیات،طبیعیات سے شکست کھا گئی۔ جب سائنس زدگ کے زیراثر مادی خار جیت اور خالص حواسیت کوغلبہ حاصل ہو گیا تو باطن کی و نیا اور خود خالت کے حقیقی ہونے کے بارے شک کیا گیا کہ بینفس الامر میں ہے بھی یا خوات سے حقیقی ہونے کے بارے شک کیا گیا کہ بینفس الامر میں ہے بھی یا نہیں۔ بلاشبہ نفسیات نے داخلی پہلو کی جنبتو کی اور لاشعور میں اُتر نے کی دعویدار ہوئی گراس کے نتائج اور فیصلوں نے انسان کواپنے بارے میں اور بھی متشکک بنا ہوئی گراس کے نتائج اور فیصلوں نے انسان کواپنے بارے میں اور بھی متشکک بنا ویا۔''(۱۱۱)

دراصل مغربی قکرید نه جان کی که انسان محض گوشت پوست کا چاتا پھرتا پالا ہی انہیں ،اس کی صرف جسمانی ضرور بات ہی نہیں بلکہ اس کے اندرا بیک روح بھی ہے جو کہ 'آمو دب ہے 'ہے انسان صرف مادیت کا غلام بن کر نہیں رہ سکتا بلکہ اُس کا روحانی ارتقاء اور نشو ونما بھی ضروری ہے۔انسان میں عقیدہ اور ایمان ایک ایسی داخلی کیفیت ہے جو خارجی اور نشو ونما بھی ضروری ہے۔انسان میں عقیدہ اور ایمان ایک ایسی داخلی کیفیت ہے جو خارجی اور حسی احوال میں ایک ربط پیدا کر کے وجود کو بامعنی اور بامقصد بنانے میں آئم کر دارا داکرتی اور حسی احوال میں ایک ربط پیدا کر کے وجود کو بامعنی اور بامقصد بنانے میں آئم کر دارا داکرتی ہے لیکن مغرب مغین مغرب کا علام ، بے یقین اور الامقصد ہے۔اس کی حد نظر مادی اور خارجی ترقی ہے آگے نہیں بردھتی ۔ بیاندر سے کھوکھلا اور خالی ہے۔اسے اطمینان اور سکون قلب میں منہیں ، اور ان خاب میں سکون قلب کی دولت مل بھی نہیں عتی جب تک مغرب خداء کا نئات اور انسان کے حالات میں سکون قلب کی دولت مل بھی نہیں عتی جب تک مغرب خداء کا نئات اور انسان کے حالات میں سکون قلب کی دولت میں جب بھی جب تک مغرب خداء کا نئات اور انسان کے حالات میں سکون قلب کی دولت میں جو بیاندر سے کھوکھلا اور خالی جب اسی حرب تک مغرب خداء کا نئات اور انسان کے حالات میں سکون قلب کی دولت میں جو بیان کی جب تک مغرب خداء کا نئات اور انسان کے حالات میں سکون قلب کی دولت میں جو بھی نہیں علیہ جب تک معرب خداء کا نئات اور انسان کے حال

درمیان ربط و تعلق کی نوعیت کونہ مجھ سکے گراس تکون کے ربط کو جانے کے لیے ایمان ویقین بنیادی شرطیں ہیں۔ای لیے تو اقبال کہتے ہیں: ''یقین پیدا کر اے غافل! کہ مغلوب گماں تو ہے''(۱۱۸)

### ا قبال اور كانت:

عمانویل کانٹ (Immanuel Kant) یا اورجغرافیہ اس کے پہندیدہ مضامین تھے تاہم ۱۵۷۱ء میں نامور جرمن فلنفی تھا۔ فلکیات اور جغرافیہ اس کے پہندیدہ مضامین تھے تاہم ۱۵۷۱ء میں کانٹ (Kant) فلنفے کا پروفیسر مقرر ہوا اور اس دور میں اُس نے وہ دوشہرہ آفاق کتابیں کانٹ (Kant) میں مشہرت کا باعث ہوئیں۔ ان کتابوں کے نام:

1. The Critique of Pure Reason

2. The Critique of Practical Reaso

ہیں۔ پہلی کاب میں کانٹ (Kant) نے عقل کی حدود متعین کرنے کی کوشش کی ہے۔
کانٹ (Kant) کہنا ہے کہ عقل کا تعلق ہماری ظاہری اور حی زندگی سے ہے۔ طبیعیاتی حقیقیں (Physical Facts) عقل وخرد کی کسوٹی پر پرکھی جاسکتی ہیں لیکن جہاں تک بابعدالطبیعیاتی (Metaphysical) موضوعات کا تعلق ہے بیعقل کی رسائی اور حدود سے باہر ہیں۔ بابعدالطبیعیاتی (Metaphysical) صداقتوں کوعقل وخرد کی مدد سے نہ پر ہیں۔ بابعدالطبیعیاتی (Gitique Of Pure Reason کی کمیتے ہیں کہ عقل کی مدد سے خدا، فدہی عقائد اور آخرت کو فاہت کرنے کے جانے دلائل دیے جا کی گار میں مضبوط اور وزنی دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بیں۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کا فی میں دیے جا بی جی بی ۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بی جی بی ۔ چنانچ عقل محض ما بعدالطبیعیاتی موضوعات کے دلائل ان دلائل کی فی میں دیے جا بی جی دلوئل دلائل کی فی میں دیے جا بی جی سے دلائل دلائل کی فی میں دیے جا بی جی بی دلوئل دلائل کی فی میں دیا ہے جا بی میں دیا ہے میں دلائل دلائل کی فی میں دیا ہے جا بی جا بی میں دلائل دلائل کی فی میں دیا ہے جا بی میں دیا ہے میں دلائل دلائل کی میں دیا ہے جا بی میں دیا ہے م

لیے قیمل نہیں ہوسکتی۔ اقبال اس معاطم میں کانٹ (Kant) کے ہمنوا ہیں کے قل وخرد کی تمام تر بنیاد مادیے پر سے عقل 'دخوکر میکرمحسوس' ہے، اور چھپی ہوئی چیزوں سے، جواس کے علم میں نہ

ہوں،انکارکردی ہے۔عقل ایک ایسی قوت ہے جوظا ہری زندگی کی تاریک راہوں کوتو منور کر سکتی ہے مگر روحانی قلبی تسکین اورا کیان ویقین کی دولت سے محروم ہے:

خرد سے راہرو روشن بھر ہے

خرد کیا ہے؟ چراغ راہگرر ہے

درونِ خانہ ہنگاہے ہیں کیا کیا

درونِ خانہ ہنگاہے ہیں کیا کیا

جراغ را ہگزر کو کیا خبر ہے(۱۱۹)

ا قبال این بهلی انگریزی خطبه میں قم طراز ہیں:

"His (Kant's) 'Critique of Pure Reason' revealed the limitations of human reason and reduced the whole work of the rationalists to a heap of ruins. And justly has he been described as God's greatest gift to his country."(Ir)

کانٹ (Kant) کی دوسری کتاب '' تقیدِ عقلِ گئی' (Kant) نے یہ موقت of Practical Reason) نے یہ موقت اختیار کیا کہ اگر چھقلِ محض عقیدہ وایمان سے متعلقہ صداقتوں کے باور کرانے کے لیے کائی اختیار کیا کہ اگر چھقلِ محض عقیدہ وایمان سے متعلقہ صداقتوں کے باور کرانے کے لیے کائی نہیں تاہم ہرانسان کے اندرایک ایباشعور فردہوتا ہے۔ اس شعور کو انسانی ضمیر بھی کہا جا رہتا ہے اور ابدی صداقتوں کی جانب بھی رہنمائی کرتا ہے۔ اس شعور کو انسانی ضمیر بھی کہا جا سکتا ہے۔ انسان کا ضمیرایک الیی اخلاقی قوت (Moral Power) ہے جو انسان میں اس سکتا ہے۔ انسان کا ضمیرایک ایس اخلاقی قوت (Kant) ہے اور فلاں پُر اہے۔ کانٹ (Kant) نے ای اخلاقی شعور کو بنیاد بنا کر ایک ایسا اخلاقی شعور کو بنیاد بنا کر ایک ایسا اخلاقی شعور کو بنیاد بنا کر ایک ایسا اخلاقی شعام مرتب کیا جس نے انسان کی نظر اس جیات عضری سے پھیر کر حیات بعدالموت کی جانب بلیٹ دی۔ کانٹ (Kant) کہتا ہے کہ ہمارا اخلاقی شعور ہمیں بتا تا ہے کہ اس دنیا ہے آ ہوگل میں خیر وشر اور نیکی و بدی دو وقوں کا رفز ما میں خیر وشر اور نیکی و بدی دو وقوں کا رفز میں خیر وشر اور نیکی و بدی تروز وقوں کا تعین سے چندروز ہیں جس کا تعاف ایسے کہ نیکی کو اس کا صلہ اور بدی کو سراس بنا کا فی ہے۔ ان آ رزوؤں کی تعمیل کے لیے سراسر بنا کا فی ہے۔ ان آ رزوؤں کی تعمیل کے لیے سراسر بنا کا فی ہے۔

اس لیے ہم مجور ہیں کہ بقائے دوام کوا کیہ مستمہ کے طور پر مانیں، کیونکہ اس کے بغیرا خلاقی فضائل اور مسرت وشاد مانی کے متبائن تصورات کوا کیہ وحدت میں نہیں سمویا جاسکتا۔ (۱۳۱)

بقائے دوام سے مراتسلسلِ حیات ہے۔ اس زندگی کے بعد اگلی زندگی ، جہال انسان کو حیات دوام حاصل ہوگی ، کیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب انسان کو بقائے دوام بھی مل جائے تو حق و انصاف کے نقاضے کون پورے کرے گا۔ اس تکتے پر پہنچ کر کانٹ مل جائے تو حق و انصاف کے نقاضے کون پورے کرے گا۔ اس تکتے پر پہنچ کر کانٹ کر دارا دا کرنے نئی کو مسرت وشاد مانی سے اور بدی کو ذلت ورسوائی سے ہمکنار کرے۔ کر سکے نیکی کو مسرت وشاد مانی سے اور بدی کو ذلت ورسوائی سے ہمکنار کرے۔ اقبال اگر چہ کانٹ (Kant) کے ان تصورات کو ردنہیں کرتے تا ہم وہ ان تصورات کی کمل تفہیم کے لیے دو وضاحتیں ضرور طلب کرتے ہیں۔ اقبال ، کانٹ (Kant)

"We are, therefore, driven to postulate immortal life forthe person's progressive completion of the unity of the mutually exclusive notions of virtue and happiness, and the existence of God eventually to effectuate this confluence. It is not clear, however, why the consummation of virtue and happiness should take infinite time and how God can effectuate the confluence between mutually exclusive notions." ("rr")

اقبال کا نقط نظریہ ہے کہ اگریے تصور قائم کرلیا جائے کہ خیر وشر کی جزاو مزاکا فیصلہ صرف لا متنائی دور لیمن آخرت میں ہی ہوگا ، تو دنیا کے بار نے مالوی کا تصور پیدا ہوتا ہے۔ ہر انسانی جدوجہد کی صلہ کی اُمیداور آرزو کی تھیل کی خواہش کے تحت کی جاتی ہے، اور اگر اس دنیا ہے کی جدوجہد کے نتیج خیز ہونے کی اُمیدوا بستہ ندر ہے توانسان مالوی ہوکر ، ہاتھ پاول تو وی کر ، جز مور کے بیٹھ جائے گا۔ اس طرح رہبانیت اور ترک و نیا کا تو وی کر کے بیٹھ جائے گا۔ اس طرح رہبانیت اور ترک و نیا کا

ر حجان پیدا ہوگا۔ اقبال کا خیال میہ ہے کہ آخرت میں جزاوسزا کے فیصلے تو ہوں گے ہی، انسان كوأس كے افعال كابدله بہت حد تك اس دنيا ميں بھی مل جاتا ہے۔ كيونكه:

"بقول ا قبال اسلام اس دنیا کے بارے میں اصلاحیہ (Melioristic) نقط نظر ركھتا ہے---- لہذاب خیال نہیں كرنا جاہئے كہ انسان كى كاوشِ خيراس ونياميں بتيجه خيزنبين ہوسكتي اور خير كى تمام آرزوؤں كى تحيل كوآخرت براُ تفار كھنا جاہئے، بلكهاسلامي نقط نظركي روسي توانسان كيمقاصد خيرة خرت مين يحيل يذبر يهون کے ہی، اس کی اُس کاوٹ خیرے صلے میں کہ غلبہ خیر کے لیے اُس نے اس دنیا میں کیا جدوجہد کی۔اس لیے وہ عیسائیت کی طرح ترکب دنیا کی تعلیم نہیں دیتا بلکہ اس دنیا کواخلاقی سانچے میں ڈھالنے کے لیے سخت جدوجہد کی تلقین کرتا ہے اور انسان كى نصب العين آرز دۇل كۇمخىش حسنات آخرىت تىك محدودنېيى ركھتا بلكە

حسنات دنیا تک وسعت دیتا ہے۔ "(۱۲۳)

ا قبال اور کانٹ (Kant) میں ایک بنیادی فرق بیہ ہے کہ اقبال یقین وایمان کی دولت سے سرفراز ہے۔اُس کے فلیفے کا آغاز خودی سے ہوتا ہے جس کے ارتقاء اور میقل كرنے كى جدوجهد كا آغاز ايمان اور روحانيت يرپخت يقين واعتاد كامظهر ہے۔اى ارتقاءاور جدوجهد کی آخری منزل پر فردکووه گو ہر مقصود حاصل ہوجا تا ہے جس کے نتیجے میں فرد نیابت اللی کے افضل ترین مقام پر فائز ہوتا ہے۔اس کے برتکس کانٹ اپنے فلسفے کی بنیادیقین و ايمان كى بجائے "اخلاقى قانون "برركھتا ہے۔ سيد عبد الواحد اس من ميں رقم طراز ہيں: "As regards scientific experiment, Iqbal starts with intuition and mystic

experience as the only way to inner knowledge. Whereas, Kant postulates the moral law as a sort of external command, for Igbal the moral law arises out of the inner necessity of the ego's life. Thus while both Kant and Iqbal believe in faith and moral law,

they recognise the necessity of these fundamental factors in different ways and for different reasons."("")

اقبال اور کانٹ (Kant) کے درمیان ایک اور اختلاف ان کے تصورِ بقائے دوام میں ہے۔ کانٹ (Kant) بقائے دوام کے تصور کواینے فلفے میں اس لیے شامل کرتا ہے تا کہ بیظا ہر ہو سکے کہ کا کتات میں عدل کا رفر ماہے، اور بیر کہ افعال اور اُن کے تمرات میں مطابقت کی موجود ہے۔

حیات بعدالموت اسلامی فلفے کا بنیادی عقیدہ ہے جس کا مطلب ہیہ کہ تمام انسان موت کے مرحلے سے گزرنے کے بعد دوبارہ اُٹھائے جا کیں گے گویا حیات کاسلسلہ جاری رہے گا۔ دنیا کی بے ثباتی ایک سطحی مظہر ہے۔ انسانی زندگی کوموت کے مرحلے سے گزرنے کے بعد ابدیت حاصل ہوجائے گی۔ اقبال حیات کا ایک ارتقائی اور حرکی تصور پیش گزرنے کے بعد ابدیت حاصل ہوجائے گی۔ اقبال حیات کا ایک ارتقائی اور حرکی تصور پیش کرتا ہے کیونکہ اُس کی نظر میں:

"Life is one and continuous. Man marches always onward to receive ever fresh illuminations from an Infinite Reality which every moment appears in a new glory." (IPD)

اقبال کےزد کے موت اغتام زندگی نہیں بلکہ یہ قو حیات ووام کا پیغام ہے۔

موت کو سمجھے ہیں غافل اختام زندگی
ہوت زندگی صبح ووام زندگی (۱۲۹)

یہ خلتہ میں نے سیکھا ابوالحس سے
کہ جاں مرتی نہیں مرگ بدن سے
چک سورج میں کیا باتی رہے گ

اگرچاقبال حیات ابعدالموت کے تصور پر پکایقین وایمان رکھتے ہیں مگران کے خیال میں حیات بعدالموت مشروط ہواور صرف وہی لوگ مرنے کے بعد بقا کی دولت سے فیض یاب ہوں گے جنہوں نے مسلسل جدوجہد کی زندگی بسر کر کے اپنی خودی کو متحکم کرلیا ہوگا۔اگر کسی فرد نے صحیح علم وعمل سے اپنی خودی کو متحکم نہیں کیا تو اس بات کا امکان ہے کہ وہ فنا ہوجائے اور حیات دوام حاصل نہ کر سکے ، کیونکہ اقبال کی نظر میں:

"Personal Immortality then, is not ours as of right; it is to be achieved by personal effort. Man is only candidate for it."(IIA)

ا قبال كهته بين:

بانگ اسرافیل اُن کو زندہ کر کئی نہیں روح ہے تھا زندگی میں بھی تہی جن کا جد مر کے بی اُٹھنا فقط آزاد مردوں کا ہے کام کرچہ ہر ذی روح کی منزل ہے آغوش لحد (۱۲۹) دلت می لرزد از اندیشہ مرگ دری دروی کا بیشہ نررو مانند زریی بخود باز آ، خودی را پختہ تر کیر اگر کیری، پس از مردن نمیری (۱۳۰) اگر کیری، پس از مردن نمیری (۱۳۰) زردگھاس کی طرح پیلاہے۔" ترادگگ زردگھاس کی طرح پیلاہے۔" ترادگگ نردگھاس کی طرح پیلاہے۔" ترادگھاس کی طرح پیلاہے۔ " ترادگھاس کی طرح پیلاہے۔" ترادگھاس کی طرح پیلاہے۔" ترادگھاس کی طرح پیلاہے۔" ترادگھاس کی طرح پیلاہے۔ ترادگھاس کی خود کی ترادگھاس کی خود کی ترادگھاس کی ترادگھاس

سیدعبدالواحد بقائے دوام کے شمن میں اقبال اور کانٹ (Kant) کے اختلاف کاذکرکرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

"For Iqbal, freedom and immortality are rewards for ceaseless striving and come only to those who never relax their efforts. Kant brings in freedom and immortality in order to be able to think that ours is a just universe, fundamental discord between actions and their ultimate results. Kant is thrown back on religious orthodoxy, Iqbal is not."(IP)

اقبال کے نزدیک خودی کی حفاظت اوراس کے ارتقاکے لیے سلسل جدوجہداور عمل کا میں ایک ایسان رہے۔ اس طرح عمل ہی ایک ایسان مرنے کے بعد بھی زندہ رہتا ہے۔ اس طرح اقبال حیات بعد الموت یا شخصی بقااور ابدیت کے لیے ایک معیار (Criterion) مقرر کرتے ہیں اور وہ معیار اُن کے نزدیک خودی کا ارتقاوات تکام ہے:

ع به به بخودی چول بخته شد از مرگ پاک است "(۱۳۲) "جبخودی بخته وجاتی ہے تو غیرفانی ہوجاتی ہے۔"

اس طرح اقبال أيك اورجگه لكھتے ہيں:

''چوں خودی پخته لازوال است''(۱۳۳) ''جبخودی پخته موجاتی ہے تولاز وال موجاتی ہے۔''

اقبال کے بریکس کانٹ (Kant) کی نظر شخصی بقایا ابدیت پرنہیں ہے وہ حیات بعد الموت کو محض دنیا میں افعال خیر وشر کے صلہ و بدلہ کے لیے ضروری سمجھتا ہے، لیکن کیا حیات بعد الموت میں جزاوس ایانے کے بعد افراد کو بقاود وام حاصل ہوگایا نہیں؟ کانٹ اس بارے میں خاموش ہے۔

ا قبال اور برگسان:

فرانس کے عظیم مفکر ہنری برگسال (Henry Bergson) تو ہوئی ہوہ ہم ہوہ ہم ہنوری ہم ہوں ہیں آ نکھ کھولی تاہم وہ ہم ہنوری ہم ہوں ہوں ہے ماحول ہیں آ نکھ کھولی تاہم وہ مادیت سے گریزال اور انسان کی نفسیاتی اور باطنی کیفیات و وار دات سے بہت قریب تھا۔ نفس انسانی کے حقائق کی پر دہ کشائی ہیں برگسال (Bergson) نے جس قدر پیش قدمی کی ، وہ یورپ کی فکری دنیا ہیں ایک انقلابِ عظیم تھا۔ بشیر احمد ڈار کھتے ہیں:

من بیہویں صدی کے فکر کے سلسلے میں برگسال کا سب سے بڑا حصہ یہ کہ اُس نے زندگی کی مادی تعبیر ، عقل پر ضرورت سے زیادہ زور دینے اور جم وروح کی موروح کی کی موروح کی موروح کی موروح کی موروح کی موروح کی موروح کی کی موروح کی موروح

دوسرے مغرفی مفکرین کے برخلاف اقبال اور برگسال (Bergson) کے خیالات میں کافی ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے۔ خاص طور پرتضورِ زمان کے خمن میں دونوں ایک دوسرے کے بہت قریب ہیں۔ مادیت کے سمندر میں ڈویے ہوئے مغرب میں برگسال (Bergson) کی آ واز اقبال کے لیے ایک ٹی آ واز تھی۔ برگسال (Bergson) ہتا ہے کہ انسان کو کا گنات کی ہرشے کی ہتی سے زیادہ علم اپنی ذات کے متعلق ہوتا ہے کیونکہ کا گنات ہم سے فارجی طور پرموجود ہے لہذا ہم اس کے وجود تک کے انکاری ہوسکتے ہیں، کا گنات ہم سے فارجی طور پرموجود ہے لہذا ہم اس کے وجود تک کے انکاری ہوسکتے ہیں، لیکن جو پچھ ہمارے اوپر بیت رہا ہے، جو ہماری ہستی میں واقع ہورہا ہے، اُس سے ہم انکار نہیں کر سکتے۔ برگسال (Bergson) کہتا ہے کہ اگر میں اپنی ہستی پرغور کروں کہ میں کیا ہوں تو یہ معلوم ہوگا کہ میں ایک حالت سے دوسری حالت میں گزر رہا ہوں۔ گویا میری ہستی میں مختلف تبدیلیاں رونما ہورہ ہیں۔ برگسال کے اپنے الفاظ میں:

"I find, first of all, that I pass from state to state. I am warm or cold, I am merry or sad, I work or I do nothing, I look at what is around me or I think of something else. Sensations, feelings,

volitions, Ideas . . . such are the changes into which my existence is divided and which colour it in turns. I change then without ceasing."("")

پرگسان (Bergson) کہتا ہے کہ حقیقی ہستی ہی وہ ہے جس میں مسلسل تبدیلیاں ہوتی رہتی ہیں۔ یہ تبدیلیاں مثبت نتائج پر منتج ہوتی ہیں اور اپنی آغوش ہے مستقبل کے واقعات وحوادث کے لیے راہ ہموار کرتی ہیں برگسان (Bergson)رقم طراز ہے: "To exit is to change, to change is to mature, to mature is to go on creating oneself endlessly."(۱۳۲۱)

يروفيسرجكن ناتهة زادلكهة بين كه:

"برگسال کے الفاظ میں امتدادیا استمرار ماضی کامسلسل ارتقاہے جوستقبل میں جا
کرضم ہوجاتا ہے اور اپنی پیش قدمی کے ساتھ ہی ساتھ پھیلنا جاتا ہے۔ اس کی
مزید تشریح کرتے ہوئے برگسال کہتا ہے کہ ماضی کلی طور پر بروھتے بوھتے حال
میں صورت پذیر ہوتا ہے اور حال میں مقیم رہ کے مل بیرا ہوتا ہے۔ "(۱۳۷)

دریِ بالا بحث سے برگسال(Bergson) کا تصور زمال جو کچھ ہمارے

سامنے تاہے،اس کا خلاصہدرج ذیل ہے:

ا۔ زمان اور دفت ہی حقیقی واقعیت ہے جسے استمرار بھی کہا جا سکتا ہے۔ اس میں ماضی خود بخو دمحفوظ ہوجا تا ہے اور وہی مستفقبل پر بھیلتا جاتا ہے۔

۳۔ مادہ اور روح دونوں حرکت وعمل کی دوصور تیں ہیں۔ حرکت وعمل ہی ہے۔
کائنات ہے جو کسی سوچے بہتے منصوبے کے مطابق نہیں ہے اوراس کا کوئی مقصد بھی نہیں۔
سا۔ عقل اور وجدان ہمارے شعور کی مختلف شکلیں ہیں۔ کاروباری معاملات میں عقل بہت اہم کرداراوا کرتی ہے کیے وجدان ضروری

ویکھنا ہیہ ہے کہ اقبال، برگسال (Bergson)کے فلسفہ سے کس حد تک

ww.iqbalkalmati.blogspot.com

مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

موافقت رکھتے ہیں اور کہاں مخالفت کرتے ہیں۔ جہاں تک برگساں (Bergson) کے فلسفہ زماں میں حرکت مسلسل کا تعلق ہے، اقبال اس سے پوری طرح متفق ہیں۔ تغیر کے فطری عمل میں وہ برگساں (Bergson) کے ہمنوا ہیں اور اُن کا پورا ساتھ دیتے ہیں:

دمادم روال ہے ہے زندگی

ہر اک شے سے پیدا رمِ زندگی(۱۳۸۱)

فریب نظر ہے سکون و ثبات

رئوپتا ہے ہر ذرہ کائنات

کشہرتا نہیں کاروانِ وجود

کہ ہر لحظ ہے تازہ ثانِ وجود

سفر زندگی کے لیے برگ و ساز

سفر ندگی کے لیے برگ و ساز

سفر ہے شرط، حضر ہے مجاز(۱۳۹۱)

زمانہ کہ زنجیر ایام ہے

رئوں کے اُلٹ بچیر کا نام ہے

روفیسرجگن ناتھ آزاد کہتے ہیں:

''برگسان، اقبال اوررومی تینوں کے تینوں حقیقت کوحر کی اور تخلیقی شار کرتے ہیں۔''(۱۳۱)

سکون محال ہے قدرت کے کارخانے میں (۱۳۲) ثبات ایک تغیر کو ہے زمانے میں (۱۳۲) اقبال کے نزدیک وقت میں بے پناہ تسلسل ہے۔ بیابک ایسے طاقتور بہتے ہوئے دریا کی مانند ہے جوڈو بنے اور بہنے والوں سے بے نیاز آ گے بڑھتا چلا جاتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ مختلف جاد ٹات وواقعات رونما ہوتے رہے ہیں:

مری صراحی سے قطرہ قطرہ نئے حوادث فیک رہے ہیں میں اپنی تنبیج روز و شب کا شار کرتا ہوں دانہ دانہ (۱۳۱۰) جہاں تک تسلسل زمان اور کا کنات کی تخلیقی حرکت کا تعلق ہے اقبال برگسال

(Bergson) ہے پوری طرح متفق ہیں ہمیں اس بات کو ضرور مدِ نظر رکھنا ہوگا کہ اقبال برگسال (Bergson) کی طرح کا نتات کے استمرار کو بے مقصد نہیں سمجھتا بلکہ بامقصد قرار دیتا ہے۔ برگسال (Bergson) کہتا ہے کہ کا نتات کی اصل حرکت ہے اور باک سے اس کی زندگی ہے کیکا نتات کی اس حرکت کا کوئی مقصد نہیں۔ اس میں کوئی ہنصو بہ کار فرمانہیں۔

دراصل برگسال (Bergson) کااعتراض بیتها که:

"اگرحركت حيات مين مقاصد ي متعين مستقبل تك رسائي كے نقطه ونظر كوشليم كرليا جائة ويرحركت ايك تخليقي كمل كي بجائة ميكا فكي سركري بن جائے گي اور اس طرح زمال کی حقیقت بھی ہے معنی ہوکررہ جائے گی۔ا قبال اس اعتر اض کا ایک جواب توبیدیت بین کہوفت کوئی پہلے سے پیچی ہوئی لکیر نہیں کہ جس برچل كرميكانكي انداز كے ساتھ مقاصد كو حاصل كيا جا سكے اور دوسري بات رہے كہ مقصد کے تصورے بیمراد لینا کہ مقاصد ایسے بندھے گئے،اس طرح ہے متعین اور ایک کام زمانی فاصلے پرموجودوہ اہداف ہیں ج تک رسائی مخصوص مراحل ہے گزر کر ہونا پہلے ہے ایک دیکھی بھالی ہوئی حقیقت اور مطے شدہ امر ہے، درست نہیں کیوں کہاس طرح کی مقصدی حرکت بلاشبدا یک میکا تکی عمل بن جاتی ہے۔ ا قبال کا نقطہ ونظر میہ ہے کہ مقصد شعور کا ایک ایبا باطنی تخلیقی عمل ہے جوخودی کو دعوت مبارزت دیتا ہے اور ستنقبل میں اس کا حصول اس لحاظ ہے محض ایک امكان موتا ہے كماس تك رسائي خودي كى اندروني توت عمل تخليقي اور اختر اعي صلاحیت اور جذبه و کدو کاوش کے ساتھ مشروط ہے۔ " (۱۲۲۲) درج بالابيان سے بير بات مترتے ہوتی ہے کہ: ''اقبال برگسال کا ساتھا کی وقت جھوڑ دیتے ہیں جب وہ بیرکہتا ہے کہ حقیقت جواس کے زویک جوش حیات ہے، سی منزل خاص کی جانب گامزن نبیں۔ایک اليى حركت جس كى كوئى منزل نه بو، اورايى ترتى جس كامقصد بى كوئى نه بو، كوئى

منتهای نه ہو،جس کی جانب پیر کت روال دوال ہو، تو بیت جمعنوں میں ترکت نہ ہوگی بلکہ یونانیوں کی ترکت دوری کے مماثل ہوگی۔"(۱۲۵) وراصل برگسال (Bergson) کا کا کناتی ترکت کو بے مقصد قرار دینے کا ایک سبب اُس کالا دینی ذہن بھی تھا۔ اُسے اس بات کا احساس ہی نہ ہوسکا کہ: "ارتفائے حیات کا ایک خاص مقصد ہے اور یہ مقصد اُس حقیقت اُولی ہے ہمرشتہ ہونا ہے جس تک پہنچنے کے لیے روحِ انسانی از ل سے بے چین ہے، اور کا کنات برابر قدم آگے بڑھارہی ہے۔"(۱۲۷)

زندگی از دہر و دہر از زندگی است

الا تَسُبُّسُوا السِدَّفْطِللِهِ نِی است (۱۳۵)

"زندگی وقت ہے اور وقت زندگی ہے۔ نبی نے فرمایا کرزمانے کوگالی مت دو۔"

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ اگر چوا قبال برگسال کی طرح زمان (Time) کو مکان (Space) سے الگت قرار و بیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ:

وفت را مثل مکال گستردهٔ امتیازِ دوش و فردا کردهٔ (۱۳۸) "تونے وقتکو مکال کی طرح پھیلا ہوا مجھ لیا ہے۔اور تونے گزرے ہوئے اور آنے والے کل میں فرق کر لینے کوہی وفت مجھ لیا ہے۔''

تاہم جہاں برگساں (Bergson) صرف زمان کوہی حقیقت قرار دیتا ہے جو مکان کے برعکس ہمہ وقت استرار ہے وہاں اقبال برگساں (Bergson) ہے الگ ہو جاتے ہیں کیوں کہ اُن کے نزدیک حقیقت صرف ذات مطلق ہے۔ برگساں (Serial Time) نے وقت کی دوقت کی دوقت

تیرے شب و روز کی اور حقیقت ہے کیا ایک زمانے کی روجس میں نہ دن ہے نہ رات (۱۳۹) اقبال اینے انگریزی خطبات میں لکھتے ہیں

"To exist in real time is not to be bound by the fetters of serial time, but to create it from moment to moment and to be absolutely free and original in creation. In fact, all creative activity is free activity." (16.)

سيدعبدالواحدرقم طراز بين:

"Iqbal and Bergson both believe in the reality of 'Pure Time' as distinguished from 'Serial Time'. But as Iqbal says: 'I venture to think that the error of Bergson consists in regarding time as prior to self, of which above pure duration is predictable."(161)

برگسان (Bergson) قبال کے ہمعصر سے اور اقبال کا اُن سے متاثر ہونا
العیداز قیار نہیں تا ہم اقبال نے برگسان (Bergson) کی اندھی تقلیر نہیں گی۔ برگسان (Bergson) کے افکار میں جو حصہ بھی اقبال کے نزدیک شیخے اور اسلامی نقط نظر سے موافقت رکھتا تھا، اُسے اُنہوں نے ضرور قبول کیا لیکن جہاں لاد پی پہلونظر آتا ہے اقبال اُس سے اپنادامن شیخے لیتے ہیں اور اسلامی ود پی حوالے سے اپنے لینی راہ اختیار کر لیتے ہیں۔ اقبال نے ذہب، سائنس، فلفہ اور سیاست ہر میدان میں حکمائے مغرب کی فکر و نظر کا گہر امطالعہ کیا۔ جہاں جو خوبی نظر آئی، اُسے قبول کیا تا ہم یکسر مادی اور الحادی نظریات پر بھر پور نقید کی اور انہیں انسانیت کے لیے گمراہ گن قرار دیا۔ اقبال اور مغربی حکماء کے مابین بر بھر پور نقید کی اور انہیں انسانیت کے لیے گمراہ گن قرار دیا۔ اقبال اور مغربی حکماء کے مابین ایک بنیادی فرق ہے ہو کہ اُس کے خوالی ہے جبکہ حکمائے مغرب کی فکر کی اساس دینی وروحانی ہے جبکہ حکمائے مغرب کی فکر کی بنیاد مادی وغضری ہے۔ اُن کے نود کی حقیقت وہی ہے جو ظاہر ہے، حق ہو اور منفعت بخش بنیاد مادی وغضری ہے۔ اُن کے نود کی حقیقت وہی ہے جو ظاہر ہے، حق ہو اور منفعت بخش بنیاد مادی وغضری ہے۔ اُن کے نود کی حقیقت وہی ہے جو ظاہر ہے، حق ہو اور منفعت بخش

ہے۔ کرار حسین لکھتے ہیں:

"اقبال اور حکمائے مغرب میں بیفرق اس لیے ہے کہ اقبال روحانی تجربوں کو دین کے پس منظر میں ویکھتے ہیں۔ دین کے پس منظر میں ویکھتے ہیں اور ان کا تعلق عرفانِ ذات ہے بیجھتے ہیں۔ حکمائے مغرب مافوق الحس تجربات کو اس امرے الگ رہ کر سیجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ "(۱۵۲)

اقبال کے خزد میک ہروہ فلسفہ اور نظام زندگی جوانکارِ خدا پر بھی بہتر نتائج پیدا نہیں کرسکتا۔ اقبال کے خیال میں مغرب کی بدشمتی ہے ہے کہ وہ عقل وخرد کا غلام ہے۔ اُسے اس سے آگے بچھ نظر نہیں آتا۔ اس لیے وہ حقیقت سے بہت دور ہے۔ اقبال کہتے ہیں کہ ہر وہ تصویر زندگی جوانسانی فکری کاوش کا نتیجہ ہو، جزوی طور پر قابل قبول تو ہوسکتا ہے تا ہم انسانیت کو حقیقی راحت، آسودگی اور اطمینان وسکون صرف اور صرف دامن وین میں ہی حاصل ہوسکتا ہے۔ اقبال اپنے پختہ ترین افکار و خیالات پر بٹنی اُردو۔ فاری تصنیف" ارمغان جاز"میں رقم طراز ہیں:

ے از یخانہ مغرب چشیدم
بجانِ من کہ دردِ سر خریدم
نشستم با کویانِ فرگی
ازاں ہے سود تر روزے تدیدم (۱۵۳)
"میں نے مغرب کے شراب فانے سے شراب کی ۔ جھے اپنی جان کی قتم! کہ
میں نے ایک در دیر لے لیا۔"
"میں اگریز دانش دروں کے ساتھ بیشا۔ میں نے اُن دنوں سے بے فائدہ دن
نبد کے "

## خواشي وحواله جات

- (١) مورة جائيه (٢٥):٢٢
- (٢) محداقبال،علامه، 'ليس چه بايدكردا باقوام شرق'، شيخ غلام كلى ايند سنز، لا بور، ١٩٨٥، ص ١٩٨٨ سهم
  - (٣) محدا قبال،علامه، 'بال جبريل'، شيخ غلام على ايندُسنز، لا مور،١٩٨٥ء، ص،١٩٥٥ و٣/٣١٥
    - (سم) عبد الكيم، خليفه، و إكثر، "فكرا قبال"، برم اقبال، لا بهور، ١٩٦٨ء، ص١٩١
  - (۵) سیرعبدالله، واکثر ، مطالعه قبال کے چند نے رُخ ''، برم اقبال ، لا مور ،۱۹۸۴ء می ۵۹
    - (٢) عبدالكيم،خليفه، ذاكثر، "فكراقبال" بص ١٩٥-١٩٢
  - (2) واقعه بحواله اليم دُى تا نير، وْ اكْتُر، " قبال كافكرون " مرتبه افضل حَنْ قرشى ، منيب پېلشرز ، لا مور

T-00:1922

- (٨) ابوالحن على ندوى مولانا مبيد، "نقوش اقبال" مجلس نشريات اسلام، كراجي، ٩ ١٩٥٥ء من ٢-٢٢
  - (٩) محداقبال،علامه، 'بال جريل 'من،٥٥/٢٥٠
  - (١٠) محداقبال علامه "ضرب كليم" بص ٢٠ ١٥/١١١١
- (II) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Sh., Muhammad Ashraf, Lahore: 1965, P:7
  - (١٢) محداقبال،علامه "ضرب كليم" بص ١٥٥٨
  - (۱۳) عبادت بربلوی، ڈاکٹر، 'اقبال-احوال دافکار''، مکتبہ عالیہ، لا ہور، ۲۵۱۹ء، ص۱۲۰
    - (١٣) محداقبال،علامه، "ضرب کلیم"،ص،۵۵۸ ۱۳
      - (١٥) محداقيال، أيا تكودرا "من ٢٠٢/٢٠٢
    - (١١) محداقبال،علامه، "ضرب كليم"، ص، ١١٨-١٥١/ ١٥١- ١٥٥
    - (١١) عطاء الله وفيخ " أقبالنام " ، (حصدوم ) وفيخ محد اشرف الا مور سن ندارد مل ١٢
      - (١٨) محداقبال علامه، "يس چه بايد كردا ساقوام شرق "جس ١٨٨ ١٨٨
        - (١٩) الصناءص ٢١٠/٨٣٠
- (٢٠) سيرعبدالله، ذاكثر، 'اقبال اورسياسيات 'مشموله ' اقبال كنفوش 'مرتبه ذاكثر سليم اختر اقبال

اكادى، لا بور، ١٩٤٤م، ٥٨

(ri) William Brend, Foundations of Human conflicts, 1944, P:57 (rr) Ibid, P:75

(٢٣٧) معين الدين عقبل، دُاكثر، اقبال اورجديدونيائے اسلام، مكتبه تغير انسانيت، لا ہور:١٩٨١،ص٠٢٥

(۲۴) محمدا قبال، "بانگ درا"، ص،۱۲۰/۱۲۰

(٢٥) لطيف احمد شيرواني برف إقبال، ايم ثناء الله خال، لا بهور: ١٩٦١ء، ص٢٢٧

(٢٦) عطاء الله، شيخ "اقبالنامه"، (حصدوم) ص ٥١-٥٥

(٢٤) محداقبال، نبا تكردرا "مس،١٦٠/١٢٠

(۲۸) ایشآیس۱۲۱/۱۲۱

(۲۹) الينا، ص۱۲۲/۱۲۲

(۳۰) الصّابي ۲۹۲/۲۹۲

(r) Latif Ahmad Sherwani, "Speeches, Writings And Statements Of Iqbal", Iqbal Academy, Lahore, 1977, P:104

(rr) Ibid, P:105

(rr) Ibid, P:28

(۱۳۲۷) عبدالكيم،خليفه، دُاكثر،' فكرا قبال' مِس١٩٧

(٣٥) محداقيال،علامه، 'يال جريل' 'من،١٦١٣/٢١١

(٣٧) يوسف سليم چشتى ، پروفيسر، وشرح بال جريل ، عشرت ببلشنگ ماؤس ، لا مور، س ن من ٢٢١

' (٣٤) محمدا قبال،علامه، ''بال جريل''بص،٥٠٠/١٠٨

(۲۸) الينا،ص ۱۰۷/۱۰۰

(٣٩) ايضاً

(١٥١٠/١١٥٠ محدا قبال علامه، "ضرب كليم" بص ١٥١١/١٥١

(۱۲) الينابس ۲۹/۵۳۱

(٣٢) سيدعبدالله، واكثر ، مطالعها قبال كي چند ينفرخ "بص ٩٩

(٣١٦) عبادت بريلوي، واكثر، "اقبال-احوال وافكار" بص٩٩

(٣٣) Muhammad Moizudin, Dr., The World of Iqbal, Iqbal Academy Pub., Lahore: 1982, P:109

(٥٥) محداقبال علامه "بيام شرق" بص ١٨٥/ ١٨٨

(٢٦) محراقبال،علامه، 'بالجريل' بص،٢٨٦/١٩

(۲۷) الينامس ۹۵/۲۸۷

(١٨١) الفناء ص١٢/٣٢٨

(٢٩) محداقبال علامه، "بيام شرق بص ١٨٥/٢٥٧

(۵۰) الينا بس ١٨٩/٣٥٩

(۵۱) الفياً

(۵۲) کرار حسین، مضمون: "کیا ند بسبمکن ہے؟"، مشمولہ: "فکر ونظر" (اقبال نمبر)، نومبر، دسمبر ۱۹۷۷ء، ادارہ تحقیقات اسلامی، اسلام آباد،ج ۱۰ش۵-۲ بس۵۲

(ar) Latif Ahmad Sherwani, "Speeches, Writings And Statements
Of Iqbal", P:5

(۵۴) محداقبال علامه "بال جريل" بص ١١٨/١١١

(۵۵) محدا قبال علامه "ضرب کلیم"، ص ۱۱۲۴-۱۵۲/۱۵۱-۱۵۳

(٥٦) محداقبال علامه "بالجريل" بص ١٣٣٣/٨٠

(22) Latif Ahmad Sherwani, "Speeches, Writings And Statements
Of Iqbal", P:5

(٥٨) محد اقبال علامه "ارمغان مجار (أردو)" بص ١٩٩٠/٤

(۵۹) الفياً

(۲۰) ایشان ۱۵۰/۸

(۱۲) اليناء ص ۲۲۰/۲۲۰

(۱۲) الصابح ۱۲۱/۲۲۱

261

(۱۳) الينان ١٢٢/٢٢٢

(אר) Hafiz Abdullah Faruqi, "Iqbal's Concept Of State", "Iqbal",

Vol:XV, January, 1977, No.3, P:55

(٧٥) يوسف حسين خال، ڈاکٹر، روحِ اقبال، اشرف پريس، لا ہور، ١٩٦٩ء بص٣٢٩،

(٢٢) محمدا قبال علامه "بيام شرق" بص ١٣٥/٣٠٥

(YZ) Parveen Shaukat Ali, Dr., The Political Philosophy of Iqbal,

Publishers United Ltd., Lahore: 1978, P:269

(١٨) محمدا قبال،علامه، "زبور عجم"، ص٥٥٩/١٢١

(۲۹) الينا، ص ۲۰/ ۱۲۸

(40) يوسف حسين خال، دُ اكثر، روحِ اقبال بص٢٣٦

(ا2) محدر فيع الدين، " حكمت اقبال" على كتب خانه، لا بهورس ن م ١٥٥٥

(۷۲) يوسف حسين خال، ڈ اکٹر، روپر اقبال بس ۲۳۸

(44) محمدا قبال، "بالكبودرا"، ص،١٦٠/١٢٠

(۲۱۳/۲۲۳ ایشاً ۲۲۳/۲۲۳

(۷۵) محمد اقبال علامه "بال جريل" بص، ۱۰۹/۴۰۱

(۲۲) ایشا، ۱۱۰/۲۰۰۲

(44) ابن ماجه، ابوعبدالله محمد بن يزيد القروين، "سنن ابن ماجه، "كتاب البيوع، بإب الاجرالاجير

(44) تلاش بسيارك باوجود جميس بيروايت كسي خي ذخيره صديث بين بيس مل كل البية علام محودة لوى

نے ای تغییرروح المعانی میں است قول رسول قرار دیا ہے۔

(29) محدا قبال علامه، "ضرب کلیم" بس، ۱۳۹/۵۹۸

(٨٠) محمدا قبال معلامه، 'بال جريل' 'بص،١٠٩/١٠٥١

(۸۱) اینانس ۱۵۱/۲۳۳ ۱۵۱

(۸۲) محداقبال علامه "ضرب کلیم" بص ۱۱۱۱/۹/۱۱

262

toka paggaran peggaran di

sing the first figure in the pro-

Company Services

(۸۳) الضاء ۱۵۰/۱۲/۱۵۰

(۸۴) گفتارا قبال مس۲

(٨٥) محدزكريا، واكثر، 'اقبال اوراشتراكيت 'مضموله: 'اقبال اورسوشلزم' 'مرتبه حنيف راع،

البيان، لا مور، • ١٩٧٤ء، ص٢٦

(٨٧) محدا قبال معلامه، "جاويد نامه "مس٧٥٣/ ٢٥٧

(٨٤) اقيال نامه (حصداول) بص ١١٨-١١٩

(۸۸) ایضاً ص۱۳۳

(٨٩) اقبال نامه (حصده وم) مكتوب بنام ماسرْعبدالله چنتانی ۱۳۴ جون ۱۹۳۷ء ص ۳۳۳

(9.) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious
Thought in Islam, P:103

(٩١) أقبال نامه (حصددهم) من ٩٠

(۹۲) محولدزی (Ignaz Goldziher) کی اسلام کے موضوع پر تکھی گئی کتابوں میں درج ذیل زیادہ نمایاں ہیں:

- 1. Introdction To Islamic Thelogy And Law
- 2. Muslim Studies
- 3. Kinship And Marriage In Early Arabia
- 4. Muhammad And Islam

(٩٣) اقبال نامه (حصدوم) بكتوب بنام محمميل بص ٩١

(١٩١٠) إلينا (حصراقل) م ١٩٩٨–١٩٩٩

(90) سیرعبدالله، واکثر، مطالعها قبال کے چند شے زخ ' مسا۸

(٩٦) اقبال بحمد،علاميه 'ديباچه بيام شرق' مشموله : كليات اقبال (فاري) ، شيخ غلام على ايند سنز ، لا مور

Land Committee C

(44) فرمان فتح بوری، واکثر، اقبال سب کے لیے ، أردوا کیڈی سندھ، کراچی، ۱۹۲۸ء، ص ۲۹۸

(٩٨) محراقبال، "بالكرورا"، ص ،٢٦/٢٦

(99) محمدا قبال،علامه، ''بيام شرق' 'مِن،۳۲۵/۱۵۵

(۱۰۰) ایشاً، ص۱۸۸/۱۸

(۱۰۱) علامه اقبال کی نظم" پیام" اُن کے مجموعہ کلام" پیام شرق" کے صفحہ ۱۸ اپر ہے۔

(۱۰۲) عبدالشكوراحسن، دُ اكثر، ا قبال كي فارس شاعري كا تنقيدي جائزه، ا قبال ا كاوي، لا بهور: ١٩٧٧ء،

م ۹۸

(۱۰۳) فرمان فتح پوری، ڈاکٹر،''ا قبال سب کے لیے' ہص۲۹

(۱۰۴) محمدا قبال، علامه، "بيام شرق"، ص، ۲۰۱/۳۷۱

(۱۰۵) غلام حسین ذوالفقار، ڈاکٹر بمضمون: ''اعلام خطبات اقبال''بمشمولہ:''متعلقات اقبال' بمرتبہ: ڈاکٹرسیدعبداللہ، اقبال اکیڈمی، لا ہور، ۱۹۷۷ء ص ۱۲۱۱

(١٠١) وحيدالدين ، فقيرسيد، روز گارِ فقير (جلداول) ، فقير سپنک مزلمين له کراچی:١٩٢٣ء، ص١٣٩-١٩٨

(۱۰۷) محرش الدین صدیقی بمضمون: "اقبال اورنطفے" بمشمولہ: خیابان اقبال بمرتبہ: محمد طاہر فاروقی ، یونیورٹی بک ایجنسی ، پیٹاور ، ۱۹۲۷ء م ۲۲۷

(١٠٨) بحواله: "افكاروتصورات وقبال"، اليس-ايم منهاج الدين ، كاروان ادب، ملتان: س ن مسلمان علما

(١٠٩) يوسف حسين خال، ۋاكٹر، 'روحِ إقبال' بص٢١١١

(۱۱۰) منوررؤف، بروفيسر، وبده ور"،اداره تحقيق وتصنيف يا كستان، پيثاور: سن مساك

(III) Nanda, B.R., " Iqbal And Nietzche", In "Tributes To Iqbal", Edited By Muhammad Hanif Shahid, Sang-e-Meel

Publications, Lahore: 1970,P:175

(III') Ibid, P:74

(۱۱۳) پوسف حسین خال، ڈاکٹر، ''روحِ اقبال' بن ۱۵۳

(۱۱۳) رئيس احد جعفري اقبال اور سياست على واقبال اكيري وكراجي به ١٩٥٥ ورص ٢٧-١٠٠

(۱۱۵) ایروروز ووتم (Edward Second)، چیمبرلین (Chamberlain) اورواکر فاستس

(Doctor Fausts) نتیوں کرسٹوفر مارلو(Christopher Marlowe) کے ڈرا ہے

يں۔

天大大学、李明·西亚·西亚·西亚·西亚·

www.igbalkalmati.blogspot.com

#### مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد

(١١١) سيدعبدالله، واكثر، مطالعه اقبال كے چند في رخ "، ص ١٠١

(١١١) سورة بني اسرائيل (١١): ٨٥

(١١٨) مخداقيال، "بانكردرا"، ص ١٢٩/٢٦٩

(۱۱۹) محمد اقبال، ''بال جريل''من، ١٤٧٥/ ٨٥/

(Ir) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious
Thought in Islam, P:5

(۱۲۱) مظفر حسین بمضمون: ' اقبال کاتصور بقائے دوام' 'مشمولہ:''متعلقات خطبات اقبال' 'مرتبہ ڈاکٹر سیدعیداللہ جس ۱۹۸

(Irr) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious
Thought in Islam, P:113

(۱۲۳۳) منظفر حسین مضمون: ''اقبال کانصور بقائے دوام' 'مشمولہ:''متعلقات خطبات اقبال' 'مرتبہ ڈاکٹر سیدعبداللہ ص

- (Irm) Syed Abdul Vahid, "Iqbal His Arts And Thought", John Murray, London, 1959, P:84
- (173) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious
  Thought in Islam, P:123

(١٢١) محداقبال، "باعكودرا" بمن ١٢٥٠/٢٥٢

(١٢٤) محداقبال، 'بال جريل 'بص، ٩٤/٣٤٩

(M) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious
Thought in Islam, P:123

(۱۲۹) محداقبال، علامه، "ارمغان حجاز"، ص ۲۰/۲۲۲/۰۰ (۱۳۹) محداقبال، "بيام شرق"، ص ۱۲۲/۱۳۱

(۱۳۱) Syed Abdul Vahid, "Iqbal His Arts And Thought", John Murray, London, 1959, P:84

(١٣٢) محمدا قبال،علامه، 'زيور عجم، من، ١٥٥/٥٥٤

(١٣٣١) ايضايص١٥١/١٥١

(١٣١٧) بشيراحمدو ار، فلسفه اقبال ببرم اقبال الا بور بس ١٩٥٠

(173) Bergson, Henri, "Creative Evolution", Translated By Arthur Mitchell, Macmillan & Co. London: 1964, P:1

(ITY) Ibide, P:8

(١٣٧) جُمَّن ناتهم و زاده پروفيسر، 'اقبال اورمغرِّ في مفكرين '، مكتبه عاليه، لا بهور بس ن من ١٢٠

(١٣٨) محداقبال،علامه"بال جريل"،ص،١٢٥/١٢٥

(۱۳۹) ایشانس ۱۲۲/۳۱۸

الينابس ١٨٠) الينابس

(۱۲۱) ایشانص ۱۲۷/۲۱۹

(۱۳۲) محداقبال،علامه إليا تكردا"،ص،۱۲۸/۲۸۱

(١٣٣١) محداقبال معلامه "بال جريل" بص ١٣٠٠/١٣٠٠

(١٣٨) محدة صف اعوان، و اكثر ، معارف خطبات اقبال ، نشريات ، لا مور ، ٢٠٠٩ ، ص ٢٩-٥٠

(١٣٥) بشيراحدوار، فلسفها قبال بص ١٠١٠

(۱۳۲) فرمان فتح بوری، ڈاکٹر، 'اقبال سب کے لیے' بص ۲۰۰۳–۲۰۰۵

(١١٤) محدا قبال علامه، "اسرار خودي" بص ٢١/٢١

(۱۲۸) ایضاً

(١٣٩) محداقبال، علامه، "بال جريل"، ص ١٣٨٥/٣٨٥

(10.) Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious
Thought in Islam, P:50

(141) Syed Abdul Vahid, " Iqbal His Arts And Thought", P:101

(۱۵۲) كرارسين مضمون: "كيا غديب ممكن هيج" مشموله: "فكر ونظر" (اقبال نمبر)، نومبر، وتمبر

٢١١٥ م، اداره تجقيقات اسلامي ، اسلام آباد، ج٠١، ش٥-٢، ص٥١

(١٩٣١) محداقيال،علامه إرمغان تياز يص، ١٩٦٩/٧٠

- ا۔ ابوالحن علی ندوی مولا ناسید مسلم ممالک میں اسلامیت اور مغربیت کی مشکش مجلس نشریات اسلام، کراچی:۲۱۹۷ء
  - ۲\_ ابوالحن علی ندوی مولا ناسید ، نقوش ا قبال مجلس نشریات اسلام ، کراچی : ۹۵۹ء
    - ٣ \_ ابوالليث صديقي، ڈاکٹر، اُردوکی اولی تاریخ کاخا که، کراچی:١٩٢١ء
      - ٣\_ أردوانسائككو بيذيا، فيروزسنز، لابهور: ١٩٦٨ء
- ۵۔ او ولف ہٹلر ہز کے ہٹلری (حصداول) (مترجم مولوی محمد ابراہیم چشتی)، لائن پریس، لاہور:
  - ۲۔ ارشاد حسین نقوی سید، اکبراله آبادی کاسیای شعور، لا مور ۱۹۸۴
- ے۔ اشتیاق حسین قریشی، برصغیر بیاک و ہند کی ملت ِ اسلامیہ،( مترجم بلال احمد زبیری)، شعبة تصغيف وتاليف كراجي بونيورشي ،كراجي : ١٩٦٧ء
  - ۸ اصغر سین خال نظیرلده بیانوی، لسان العصرا کبراله آبادی، مکتبه کاروان، لا مورس ندارو
- 9۔ افتخار حسین، ڈاکٹر آغا، توموں کی شکست وزوال کے اسباب کا مطالعہ مجلس ترقی ادب، لايمور:۱۹۸۵ء
- ۱۰- افضل محود (بی۔اے)، روح اکبر، مکتبہ کل افشاں، فیض باغ، لاہور: ۱۹۵۰ ۱۱- اقبال، اقبالنامه، مجموعه مکاتب اقبال (حصداول)، مرتبہ شیخ عطاء الله، ناشر شیخ محمد اشرف،
- ا قبال، اقبالنامه، مجموعه مكاتب اقبال (حصددم)، مرتبه شيخ عطاء الله، ناشر شيخ محداشرف،
- ١١١- اقبال بشكيل جديد الهيات واسلاميه (ترجمه سيدنذ برنيازي) ، برم اقبال ، لامور:١٩٨١ء ١١٧- اقبال، شذرات فكرِ اقبال، مرتبه جاويد اقبال، مترجم ذاكرُ افتخار احد صديقي، مجلس ترقي ادب،لاہور:۱۹۸۳ء March Country and the second the property of the

۵۱۔ اقبال، کلیات واقبال (اُردو)، تینی غلام علی ایند سنز، لا ہور:۱۹۸۱ء

۱۷۔ اقبال، کلیات و اقبال ( فارسی ) میشنخ غلام علی اینڈ سنز ، لا ہور: ۱۹۸۲ء

٤١٥ ا قبال،مقالات ا قبال،مرتبه سيدعبد الواحد، آئيندادب، لا مور: ١٩٨٨ء

۱۸۔ اکبرالہ آبادی ، اکبر کے شب وروز ، (مرتبہ محدرجیم دہلوی) ، مکتبدر ضیر، کراچی اس

۲۰ اکبراله آبادی ،کلیات اکبر، پنجاب پبلشرز ،کراچی:س ن

۲۱ - اكبرالية بادى، مكاتبياكبر (حصدوم)، بنام عبدالماجدورياة بادى، ١٩٢٣ء

۲۲ ایشیاسٹریٹ، انگستان ،مترجم علی ناصر زیدی ، پینخ غلام علی اینڈسنز ، لا ہور: ۱۹۸۱ء

۲۳ انوار ماشمي، تاريخ ياك و مند (طبع جبارم)، كرا چي ۱۹۷۴ء

۲۴۔ ایڈون اے۔برٹ، فلفہ ندہب،مجلس ترقی ادب، لاہور ۱۹۲۳ء

۲۵۔ الیس۔ ایم منہاج الدین ، افکار وتصورات اقبال ، کاروان اوب ، ملتان : س ان

٢٦ - ايم ـ وي تا غير ، اقبال كافكر ون ، منيب ببلشرز ، لا مور: ١٩٧٧ء

علاله این بیسنت،India--A Nation، طبع اول الندن: سن مرارو

١٨ . برق، دُ اكثر غلام جيلاني، يورب براسلام كاحسان، يَضِحُ غلام على ايندُ سنز، لا بور. ٢١٩ء

۲۹\_ بشيراحمد دُار، انوارا قبال، اقبال اكادى، پا كستان كراچى: ۱۹۲۷ء

٣٠ يشيراحد وار، فلسفه اقبال، برنم اقبال، لا مور : سن

اس- بیور کی تکلسن ، فیصله مندوستان ، ترجمه عبدالقدوس باشی نفیس اکیڈی ، کراچی : ۱۹۸۷ء

۳۲ فاقب بزمی سائنسی فکراور جمعصر زندگی ، نگارشات ، لا جور: ۱۹۸۸ و

٣٣ ـ جنن ناتها زاد، پروفيسر، اقبال اورمغربي مفكرين ، مكتبه عاليد، لا جور بن ان

۱۳۳ جمیل احدخواجه ، انگریز اورمسلمان ، اُردوا کیڈی ، کراچی ، ۱۹۵۱ء

۳۵\_ جميل جالبي، واكثر بنئ تقيد ، رائل بك تميني ، كراچي : ۹۸۵ و اء

٣١ - حامد حسن قادري ، داستان تاريخ أردو، آحره: ١٩١١ء

٢٧١ منيف را عن اقبال اورسوشلزم ، البيان ، لا مور: • ١٩٥٠

۳۸۔ ڈاونز،رابرٹ بی، کتابیں جنہوں نے دنیابدل ڈالی، (مترجم غلام رسول مہر)، شیخ غلام علی اینڈسنز،لا ہور: ۱۹۲۱ء

۱۹۹ رحیم بخش شابین ،اوراق کم گشته ،اسلامک پبلی کیشنز ،لا مور :۵ ۱۹۷ ء

۱۹۷۰ رشیداحد صدیقی نقش ہائے رنگ رنگ ، کاروان ادب ،ملتان: ۱۹۷۷ء

الهمه رئيس احد جعفري، اقبال اور سياست ملي، اقبال اكيژي، كراچي: ١٩٥٧ء

۱۳۶- سرسیداحمدخان،مقالات سرسید،مرتبه مولانا محمد اساعیل پانی پتی مجلس ترقی ادب، لا هور: طبع اول،اگست ۱۹۲۳ء،جلد دواز دہم

سامهر سعادت حسین *مسیر، اسباق تاریخ، رفیق مطبوعات، لامور*:۱۹۲۵ء

۱۹۷۰ سفارش حسین رضوی ، ہماری تہذیبی میراث بیشنل پر نفرز ،نی د بلی: ۱۹۷۰ء

۳۵ - سیدسلیمان ندوی عربول کی جهاز رانی ،اُردوا کیڈی سندھ، کراچی:۱۹۸۱ء

٢٨١- سيدعبدالله، ذا كثر، پاكستان تعبير وتغمير، مكتبه خيابان اوب، ٩٣٩ چيمبرلين رود، لا بهور: ١٩٧٧ء

۱۹۸۳ سیدعبدالله، دُاکٹر، تعلیم خطبات اور دوسرے مضامین ، یو نیورسل بکس ، لا ہور :۹۸۳ء

۳۸- سیدعبدالله، دُاکٹر، چند نے اور پرانے شاعر، اُردوا کیڈی سندھ، کراچی: ۱۹۲۵ء

وس سيدعبدالله، دُاكْرُ منعلقات خطبات اقبال، اقبال اكادى پاكستان، لا مور: ١٩٧٧ء

۵۰۔ سیدعبداللہ، ڈاکٹر،مطالعہ اقبال کے چندے خرح، برم اقبال، لاہور:۱۹۸۸ء

٥١- سليم اختر، واكثر، اقباليات ك نقوش، اقبال اكادى لا مور: ١٩٢٥ء

۵۲ سلیم اختر، ڈاکٹر،ادب اور کلیمر، مکتبہ عالیہ، لا ہور س

۵۳- شوکت مبرواری، داکٹر، نی برانی قدریں، مکتبه اسلوب، کراچی: ۱۹۲۱ء

٥٩- طالب الرآباديء اكبرالدآبادي، الدآباد سن

۵۵ عبادت بربلوی، دا کشر، اقبال-احوال وافکار، مکتبه عالیه، لا مور: ۱۹۷۷ء

۵۱ عبدالحكيم، خليفه فكر اقبال، برنم اقبال، لا مور: ۱۹۲۸ء

٥٥- عبدالحميد صديقي ، لارد ميكا كانظام تعليم ، احباب يبلي كيشنز ، لا جور ١٩٥١ء

۵۸- عبدالشكوراحس، داكثر، اقبال كى فارى شاعرى كاتنقيدى جائزه، اقبال اكادى، لا بور: ١٩٥٧ء

20\_ عبدالقادر بسر بمقالات عبدالقادر بمرتبه محمر صنیف شام به مجلس ترقی ادب بلا بهور ۱۹۸۳ و ۲۰ میدالما جددریا آبادی به مولانا ، آپ بیتی مجلس نشریات اسلام ، کراچی ۱۹۸۳ و ۱۹۸۳ و ۲۰ عبدالما جددریا آبادی ، مقالات ماجد بخشرت ببلشنگ باوس ، انارکلی ، لا بهور سن ن ۲۲ میدالله یوسف علی ، ڈاکٹر ، انگریزی عہد میں مندوستانی تمدن کی تاریخ ، اُردوتر جمہ نفیس اکیڈی ، کراچی : سن

۱۳ یه عبدالصمد باری (علیگ)، برصغیر پاک د هند مین کمینی کی حکومت تعلیمی اداره، لا مور : س ن ۱۲ یه عزیز احمد، اقبال-نی تشکیل، گلوب پبلشرز، لا مور: ۱۹۲۸ء

مه\_ عشرت حسين، حيات واكبر (طبع اول)، برزم اكبر، كراچى بس ك

۲۷ علی اظهر برلاس،مرزا،اوده پرانگریزول کاغاصبانه قبضه،اودهاد بی اکیڈی،کراچی ۱۹۸۴ء

٢٧ \_ على عباس جلاليورى، روح عصر، آئينها دب، لا جور: ٩ ١٩٥ء

۲۸ ـ غلام حسین ذ والفقار، ڈ اکٹر، اُردوکا سیاسی اور ساجی پس منظر، طبع جامعہ پنجاب، لا ہور: ۱۹۲۹

٣٩ \_ غلام حسين ذ والفقار، ڈاکٹر،مطالعه اکبر،سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور:۱۹۸۳ء

· ٧ ـ غلام حسين ذوالفقار، دُاكْرُ، نقدِ اكبر، سنَّكُ ميل پبلي كيشنز، لا بور:سان

اك غلام رسول مهر ، مولانا ، عدم ١٥ ء ، كتاب منزل ، لا مور : س ك

21\_ فرمان فتح بورى، اقبال سب كے ليے، أردوا كيدى، كراچى: ١٩٤٨ء

٣٧\_ فضل البي عارف، متاع ا قبال ، شيخ غلام على ايند سنز ، لا بهور: ١٩٧٧ء

سمے۔ قادر، ڈاکٹری۔اے، معاشری نظریے، مغربی پاکستان اُردوا کیڈمی، لاہور:۲۹۹۱ء

۵۷\_ قاضى اطهرمبار كيورى مولانا ، مندوستان ميس عربول كى حكومتيس ، مكتبه عارفين ، كراجي : ۱۹۲۷ء

٢٧ ـ قرالدين احد بدايوني مولوى ، برم اكبر، انجمن ترقى أردو (مند) ، د بلي ١٩٨٠ ا ع (بايدوم)

22\_ لطيف احمد شيرواني بحرف إقبال ، ايم ثناء الله خال ، لا جور ١٩٢١ء

٨٧ ـ محد احد خال ، مسئلة عليم ، اقبال اكادى ياكستان ، لا مور . ١٩٤٨ ء

24\_ محدا كبرغال، جزل، اسلام طريق جنگ، فيروزسنز، لا بور ١٩٥٩ء

٨٠ - محداكرام شخ ، آب كوثر ، فيروزسنزلمايند ، لا بهور: ١٩٢٠ء

٨١ - محمد تقى المنى بمولانا ، لا غد ببي دور كا تاريخي پس منظر بفيس اكيد مي ، كراچي : ١٩٨٧ ء

۸۲ محرصن عسكري، جديديت انقوش يرنس الامور: ١٩٤٩ ء

٨٣ محدر فيع الدين بحكمت إقبال علمي كمّاب خانه، لا بهور بس ن

۸۴۰ محمد رفع الدین، ڈاکٹر ،قرآن اورعلم جدید لینی احیائے حکمت دین ،آل پاکستان اسلا مک ایجوکیشن کانگرس ،لا ہور:۱۹۸۱ء

٨٥ ـ محدر فيق انصل، گفتار اقبال، اداره تحقيقات بيا كستان دانش گاه پنجاب، لا بهور: ١٩٦٩ء

٨٧- محدزكريا، واكثرخواجه اكبراله آبادي تخفيقي وتنقيدي مطالعه سنك ميل يبلي كيشنز، لا مور:١٩٨١ء

٨٥ - محسليم، پروفيسرسيد مسلمان اورمغربي تعليم ،اداره عليي تحقيق تنظيم اساتذه يا كستان ، لا بهور:١٩٨٥ء

۸۸ - محدسلیم، پردفیسرسید، مندو پاکستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم وتربیت، اسلا مک پیلی کیشنز، از برد ۱۹۸۰

٨٩- محمرطا ہرفار وقی، خیابان اقبال، یونیورٹی بک ایجنسی، پیٹاور: ١٩٦٧ء

9٠ - محمة عنايت الله سبحاني ، مجابدكي آذان ، اسلامك يبلي كيشنز لمينز ، لا بهور: ٩٥٩ ء

۹۱- محمطی جو ہر بمولانا ،حیات جو ہر بمر تنبی خشرت رحمانی بمقبول اکیڈمی ، لا ہور : ۱۹۸۵ء

۹۲ محمد ہاشم قد وائی، ڈاکٹر، بورپ کے سیاسی مفکرین، اقبال پبلی کیشنز، لا ہور:س ن

۹۳ - محمودالرحمٰن، جنگ و آزادی کے اُردوشعراء، تو می ادارہ برائے تحقیق و تاریخ و ثقافت، اسلام آیاد:۱۹۸۲ء

۱۹۸۳ محمود حسین، ڈاکٹر ،خطبات محمود ،مرتبہ ڈاکٹر فرمان فتے پوری ، یو نیورسل بکس ، لا ہور :۱۹۸۳ء

۹۵۔ مصطفیٰ سباعی، ڈاکٹر، اسلامی تہذیب کے چندور خشاں پہلو، (مترجم سیدمعروف شاہ شیرازی)، اسلامک پہلی کیشنز لمیٹڈ، لاہور: ۱۹۸۰ء

٩٧- معين الدين عقيل، و اكثر، اقبال اورجديد دنيائے اسلام، مكتبه تغير انسانيت، لا بور:١٩٨١

٩٥- مكياولى بكولو، بادشاه مترجم محمود سين مشعبه تصنيف وتاليف وترجمه كراجي يونيورش مراجي و ١٩٥٠ء

۹۸ منشورات، برماقبال، لاجور سن

99 - منوررؤف، پروفیسر، دیده در، ادار محقیق وتصنیف یا کستان، پیثاور: سن

۱۰۰- نیرٔ مسعود رضوی، ڈاکٹر بکھنو کاعروج و زوال ، مطبوعہ نقوش ، لاہور بس ن ۱۰۱- وحیدالدین ، فقیر سید ، روز گارِ فقیر ( جلداول ) ، فقیر سپنگ ملز کمیٹڈ ، کراچی ۱۹۲۳ء ۱۰۲- ول ڈیورنٹ ، داستان فلفہ ، مترجم سید عابد علی عابد ، مکتبہ اُردو ، لاہور : ۱۹۳۹ء ۱۰۳- ہرمن رینڈل جان جونیئر ، ذہن انسانی کاارتفاء ، مترجم مولا ناغلام رسول مہر ، شیخ غلام علی اینڈ سنز ، لاہور : ۱۹۲۵ء

۱۰۴ میرلڈ ہوفڈ نگ، تاریخ فلسفہ جدید (جلد دوم)،مترجم خلیفہ عبدالکیم، دارالطبع جامعہ عثانیہ، حیررآ با دوکن:۱۹۳۳ء

۱۰۵ پوسف حسین خال، ڈاکٹر، تاریخ ہند (عہد جدید)، دارالطبع جامعہ عثانیہ، حیدرآ بادد کن بس ن ۱۰۱ پوسف حسین خال، ڈاکٹر، روحِ اقبال، ادارہ اشاعت اُردو، حیدرآ بادد کن بس ن ۱۰۷ پوسف سلیم چشتی، پروفیسر، شرح تلمیحات وشرح مشکلات اکبر، عشرت ببلشنگ ہاؤی، ۱۰۷ پور: ۱۹۲۹ء

# رسائل وجرائد

۱۱۲ ماهنامه تومی زبان براچی: فروری ۱۹۷۲ء

سواا\_ نقوش، اقبال نمبر (۷)، شاره ۱۲۳، دمبر ۱۹۷۷ء، مدیر محطفیل، اداره فروغ اُردو، لا بور ۱۱۳ نقوش، شخصیات نمبر، حصد دوم، شاره نمبر ۵۹-۲۰، اکتوبر، ۱۹۵۹ء

### ENGLISH BOOKS

- 115. Abdul Vahid, Syed, Iqbal, His Arts and Thought, John Murry, London: 1959.
- 116. Basu, Major B.D., The Ruin of Indian Trade and Industries, R. Chatterjee, Chatterjee, Calcutta.
- 117. Basu, B.D., Rise of Christian Power in India (See Preface)
- 118. Bergson, Henri, "Creative Evolution", Translated By Arthur Mitchell, Macmillan & Co. London: 1964
- 119. Bertrand Russel, History of Western Philosophy, George Allen and Unwin Ltd., London: 1946.
- 120. Bertrand Russel, In Praise of Idleness, Union Books,

  City and year not mentioned.
- 121. Briffault, Dr., Robert, The Making of Humanity, Islamic Book Foundation, Lahore: 1980.
- 122. Charlton, D.G., France, A Compassion to French Studies, Methuen, London: 1979.
- 123. Crane Brinton, The Fate of Man, George Braziller, New York: 1961.
- 124. David Thomson, Europe since Napolean, Penguin Books, Middlesex: 1970.
- 125. Derry T.K., The European World, G., Bell & Sons Ltd.,

  London: 1951.
- 126. Draper, John William, History of the Intellectual Development in Europe, Vol. II, George Bell & Sons, London: 1896.

- 127. Ferdinand Schevill, A History of Europe, Harcourt Brance and Company, New York: 1951.
- 128. Ferguson, Wallace I.C., A Survey of European Civilization, Houghton Mifflin Company, Boston: 1958.
- 129. Forest, G.W., Selections from the Letter, Despatches and other State Papers of the Govt. of India (1957-58) Vol.II, Calcutta: 1893.
- 130. George Shakhnazarov, Man, Science and Society, translated by Jim Riordan Publishers, Moscow: 1965.
- 131. Grigori Bondarevsky, Muslims and the West, People's Publishing House, Lahore: 1985.
- 132. Keith Feiling, A History of England, Macmillon, London: 1966.
- 133. Lane Poole, Stanley, Mediaval India under Muhammadan Rule, Sang-e-Meel Publications, Lahore: 1979.
  - 134. Latif Ahmad Sherwani, Speeches, writings and statements of Iqbal, Iqbal Academy Pakistan, Lahore: 1977.
  - 135. Macaulay, T.B., Minutes on Education in India, Cal., 1862.
  - 136. Malliston, History of the French India.
  - 137. Maryam Jameela, Western Civilization condemned by itself, Vol. I., Muhammad Yusaf Khan & Sons, Lahore: 1970.
  - 138. Mohajan V.D., History of Modern Europe since 1789 S., Chand & Company Ltd., New Delhi: 1990.
  - 139. Moreland, W.H., A Short History of India, Longman's Green and Co., London: 1958.

- 140. Muhammad Hanif Shahid, Tributes to Iqbal, Sang-e-meel Publications, London: 1970.
- 141. Muhammad Iqbal, Allama, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Sh., Muhammad Ashraf, Lahore: 1965.
- 142. Muhammad Mohyuddin, Dr., The World of Iqbal, Iqbal Academy Pub., Lahore: 1982.
- 143. Muhammad Sadiq, A History of Urdu Literature, Oxford University Press, London: 1960.
- 144. Muhammad Sadiq, Twentieth Century Urdu Literature, Royal Book Company, Karachi: 1983.
- 145. Mujumdar, R.C., An Advanced History of India, Vol. II, Aiz Publishers, Lahore: 1980.
- 146. Nadawi, Abdul Hasan Ali, Islam and the West, Translated by M., Asif Kudwai, Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1966.
- 147. Parveen Shaukat Ali, Dr., The Political Philosophy of Iqbal, Publishers United Ltd., Lahore: 1978.
- 148. Raghubir Dayal, Modern European History, CBS Publishers & Distributers, Delhi: 1981.
- 149. Ram Gopal, British Rule in India, Delhi: 1963.
- 150. Roberts, R.E., History of British India, Oxford University Press, London: 1952.
- 151. Roger L., Williams Modern Europe, ST., Martin's Press, New York: 1964.
- 152. Ruskin, Crown of Wild Olive, Kitab Mahal, Lahore.

- 153. Salah-ud-Din, Prof., A Simple History of Modern Europe, Aziz Publishers, Lahore: 1987.
- 154. Sarkar, Dr., S.C., Modern Indian History, The Indian Press, Allah Abad: 1951.
- 155. Seeley, J.R., The Expansion of England, Macmillan and Co., Ltd., London: 1912.
- 156. Shaw, Bernard, The Man of Destiny (1929 ed.)
- 157. Smith, Vincent, The Oxford History of India, University Press, Oxford: 1983.
- 158. Stephen Brooks, Nineteenth Century Europe, Kacmillan, London: 1984.
- 159. Tara Chand, History of the Freedom Movement in India, Vol. II, Book Traders, Lahore: 1967.
- 160. Vinian Riddlers, Fifteen Poets, The English Language Book Society, Oxford University Press, 1968.
- 161. William Brend, Foundations of Human conflicts, 1944.

#### ENGLISH JOURNALS

162. Iqbal, Vol., XV, January, 1967, No. 3.

有类型性 医抗乳 医乳腺管 经工程设施 医乳头 经算证证证 医上颌 医甲基甲基甲基

公司的任务中的特别,集成了2000年1月,1900年2月,1900年2月,1900年1月,1900年1月,1900年1月

成型基本的基本的基本。1975年中的4年19月1日

The Control of the State of the State of

And the second second second second second

# مصنّف کی ویگرنصانفِ

برسبل تذكره (اقبال كے تصبطلب اشعار كالمجموعه) ا قبال كاتبسراخطبه-تصور خدااور عبادت كامفهوم (تتحقیقی وتوضیحی مطالعه) ا قبال كايبلاخطبه-علم اور مذہبی تجربه (تحقیقی وتوضیحی مطالعه)  $\triangleleft$ مَعارفُ خِطبات (اجمالي تَحقيقي وتوضيحي مطالعه)  $\triangleleft$ ا قبال كاتصورِ ارتقاء (تحقیقی مطالعه) ⋖ مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد (اکبرالہ آبادی اور اقبال) ∢ مولانا غلام رسول مبر-احوال در ثار  $\triangleleft$ تلاش فيض (مكمل اشاربيكلام فيض) ا قبال كا دوسراخطبه- مذہبی تجربے كانكشافات كى فلسفياند بركھ (شخقیقی وتوضیحی مطالعه) تتنقبل كانظربيمع توضيحات وتنقيدات

تاليف: دُاكْرُر فيع الدين ترجمه: دُاكْرُ محداً صف اعوان

