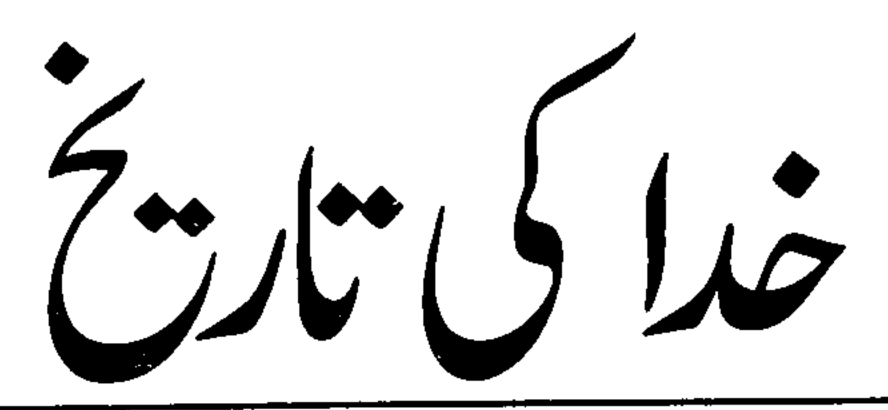
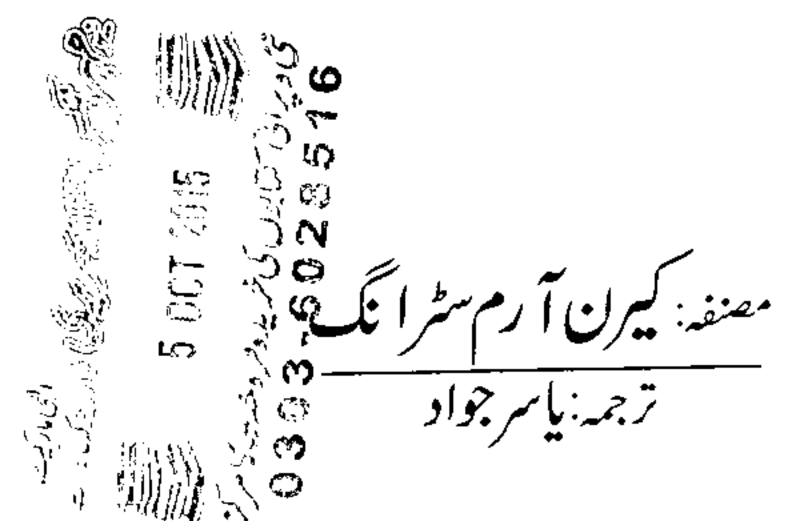


www.iqbalkalmati.blogspot.com



يهوديت عيسائيت اوراسلام ميں وحدانيت پرستی کا تاریخی جائزه



Hammad Arshad
RANA

قراف معی می افران می درد زبر دیک در باک نبری بمی افران می ردد مین می افتال جواجه

ł

تگارتا \_\_\_

PH:0092-42-7322892 FAX:7354205 - مرتگ روژ ک لا بمور . e-mail:nigarshat@yahoo.com

#### **This is a translation of**

### A History of God

The 4,000-Year Quest of Judaism, Christianity and Islam By Karen Armstrong

### جمله حقوق بحقِ ناشر محفوظ ہیں

نام كتاب: خدا كى تاريخ

مصنفه: کیرن آ رم سرا تگ

ترجمه: یاسرجواد

ناشر: آصف جاوید

برائے نگارشات پبلشرز '24- مزنگ روڈ 'لا ہور

PH:0092-42-7322892 FAX:7354205

مطبع: المطبعة العربية لا مور

سال اشاعت: 2005ء

تيت: = /150رويے

317

#### فهرست

| 5   | تعارف                             |
|-----|-----------------------------------|
| 7   | پېلاباب: ابتدائی لوگول کاخدا      |
| 29  | دوسراباب: بمبوديت: خدائے واحد     |
| 70  | تيسراباب: عيسائيت كاآغاز          |
| 100 | چوتفاباب: مثليث: عيسا كي خدا      |
| 122 | مانچوال باب: وحدا نيت:اسلام كاخدا |
| 152 | چمٹاباب: فلسفیوں کاخدا            |
| 170 | ساتوال باب: صوفيول كأخدا          |
| 189 | أتخوال باب: مصلحين كأخدا          |
| 205 | توال باب: روشن خيالي              |
| 217 | انڈیکس                            |

نه تها کچه، تو خدا تها، کچه نه هوتا، تو خدا هوتا (غالب)

## تعارف

مردوں اور عور توں نے انسانی روپ اختیار کرتے ساتھ ہی اپی ہستی کی وجوہ کو سیجھنے کی کوشش شروع کردی اور اس جبتی میں وہ دیوتا وک کی پرسنش کرنے لگے۔ ہم ریہ کہدسکتے ہیں کہ تصور خدا کی تاریخ کا آغاز انسان کے ذہن میں آنے والی اولین سوچوں کے ساتھ ہی ہو کیا۔

درامن انسان کوسب سے پہلی جمرت متحرک چیز وں کود کھے کر ہوئی۔ برد معتے ہوئے پودے اور جانور،
زلتر لے سے لرزتے ہوئے پہاڑ، آسان شب پر محوخرام چا نداور دن کوطواف کرتا ہوا سورج .....ان سب
مظاہر نے ان کے اندر کوئی الی بی چیز موجود ہونے پر دلالت کی جوانسان کو اپنے اندر بھی محسوس ہوتی
مقلام سے اس حرکت کوروح کا نام دیا گیا۔ بعد میں تہذی ترتی کے ساتھ ساتھ اس حرکت کا ماخذ تلاش کرنے
کی کوششیں ہوتی رہیں، اور روح الارواح کا تصور بنا۔

مابعدالمطیعیاتی معاملات میں سب سے زیادہ خورطلب بات یہ ہان کاطبعی صورتحال کے ساتھ بردا
کھراتعلق ہوتا ہے۔خوابوں سے لے کرالہام کے تجر بات تک تمام صورتوں پر یہ بات لا کو ہوتی ہے۔
ہمارے شعور بالاشعور میں موجود چیزیں اوراحساسات (چا ہے ان کا حقیقت ہے کو کی تعلق ہو یا نہ ہو) طبعی
مالات کا تی پر تو ہوتے ہیں۔ مثلاً قدیم دور کے جنوں اور پر بوں اور جدید سائنسی عہد میں اڑن طشتر بوں
مالات کا تی پر تو ہوتے ہیں۔ مثلاً قدیم دور کے جنوں اور پر بوں اور جدید سائنسی عہد میں اڑن طشتر بوں
کے حوالے سے پائے جانے والے خیالات ۔ چار پانچ سوسال پہلے کے کسی محف کو اڑن طشتر بوں کا خیال
نہ آیا کیونکہ اس وقت تک ذہین کے علاوہ ویکر سیاروں پر ذہین حیات کی ممکنات کے حوالے سے تحقیق
شروع نہیں ہوئی تھی۔ بختف تہذیوں میں جنت اوردوز نے کا تصور بھی اس خیال کی تا کیوکر تا ہے۔
تشور خدا بھی کا نی حد تک ساتی ، سیاک اور تاریخی حالات سے متاثر ہوا۔ زیر نظر کتاب کی مصنف نے
تصور خدا بھی کا نی حد تک ساتی ، سیاک اور تاریخی حالات سے متاثر ہوا۔ زیر نظر کتاب کی مصنف نے

تصور خدا بھی کافی حد تک ساتی ، سیای اور تاریخی حالات سے متاثر ہوا۔ زیر نظر کتاب کی مصنفہ نے این نظر ہے کو بنیاد بنایا ہے۔ بہال تین بڑے وحدا نیت پرست ندا ہب کے پس منظر جس بات کی گئی ہے۔ البت وحدا نیت پرت اہم ہے۔ ایک خدا (را یا رع) کی البت وحدا نیت پرت اہم ہے۔ ایک خدا (را یا رع) کی پست معرکا کروار بھی بہت اہم ہے۔ ایک خدا (را یا رع) کی پستش معربول نے اس وقت شروع کی جب دیکر تہذیبیں بت پرتی کے مدطفولیت میں ہی تھیں۔ ہورج

ویوتا کی پرستش، لافانیت پرزور، افلا کی دنیا کی درجہ بندی، حیات بعداز موت کانصور مصر پول کی بی دین جیس ۔ ایک قدیم مصری گیت میں تو حید کا اظہار دیکھا جا سکتا ہے: '' تو ہرآ دی کو اس کی جگہ پر متعین کرتا ہے ۔۔۔۔ اے ابدیت کے مالک، تیرے منصوبے کتنے پر شکوہ میں ۔۔، تو میرے دل میں ہے۔' بیرتو حید کا پہلا واضح اظہار ہے۔ زبور، باب سے اس جمد کی واضح مشابہت وحدانیت پرتی میں مصری کردار کے حوالے ہے بہت کم شکوک باتی چھوڑتی ہے۔ برید فڈ کے بقول خدائے واحد کا یہ تصور تحوت میں سوم کے ہاتھوں و نیائے بحیر کی روم کی مصر کے تحت بجہتی کا انعکاس تھا۔ ہم اس مثال کو اگر تمام مابعد الطبیعیاتی معاملات پر لاگوکر کے بچھنے کی کوشش کریں تو کافی بچھواضح ہوجائے گا۔

کیرن آرم سڑا تک نے وہ را ہیں دریافت کرنے کی کوشش کی ہے جن سے گذر کرتھوں خدانے مخلف صور تیں افتیار کیس۔ ساتھ بی ساتھ وہ مخلف غدام ہے خداؤں کے درمیان جرت انگیز مشابہوں کی جانب بھی توجہ ولاتی ہیں۔ مصنفہ کا کہنا ہے کہ تاریخ کے تیزوں پڑے وحدانیت پرست فدا ہو نے خصی خدا کا جانب بھی توجہ ولاتی ہیں۔ مصنفہ کا کہنا ہے کہ تاریخ کے تیزوں پڑے وحدانیت پرستوں نے ماہوی تصور تککیل دیا جس نے انھیں انسانی حالت کورفعت دینے کے قابل بنایا۔ پھی وحدانیت پرستوں نے ماہوی اور خوف و یکھا جبکہ دیگر نے نوراور ماورائیت کا تی جربہ کیا۔ ''خدا کی تاریخ '' میں اس فرق کی تحقیق کی گئے ہے۔ کیرن آرم سڑا تک نے اپنی زیم گی کے ستر ہ سال بطور رومن کیتھولک بن بسر کیے۔ 1969ء میں اپنے نہ ہی سلسلے کوچھوڑ نے کے بعد انھوں نے آکسفورڈ یو نے ورش سے ڈگری کی اور جد بدا دب پڑھایا۔ وہ برٹش براؤ کا سٹر برائے نہ ہی امور کے فرائش بھی سرانجام و بی رہیں۔ انھیں ''ایسوی ایشن آف مسلم برش برائے نہ ہی امور کے فرائش بھی سرانجام و بی رہیں۔ انھیں ''ایسوی ایشن آف مسلم سوشل سائنسز'' کا اعزازی رکن بنایا گیا۔ ان کی کھود یکر تھنیفات یہ ہیں:

كاب من الرئيس بمي شامل كي عن به المحك المنظان بحثون اورحوالون كومذف كرديا ميا-

بالرجولا

<sup>&</sup>quot;Muhammad"(p.b.u.h).

<sup>&</sup>quot;Through the Narrow Gate."

<sup>&</sup>quot;Beginning the World."

<sup>&</sup>quot;The Gospel According to Women."

<sup>&</sup>quot;Holy War."

### پهلا باب

# ابتدائي لوگوں کا خدا

بہت آغاز میں بی نوع انسان نے ایک خداتخلیق کیا جوتمام چیزوں کی علت اول اور زمینوں اور آسانوں کا حاکم تھا۔ اس کا کوئی معبد، بت اور مقدس رسوم وغیرہ نتھیں۔ آ ہتہ آ ہتہ وہ انسانی شعور سے محوجوتا گیا۔ وہ انسانوں سے اس قدر دور چلا گیا کہ انھوں نے فیصلہ کیا کہ اب وہ کی کام کا نہیں رہا تھا۔ یہ محض ایک نظریہ ہے۔ اس کا پرچار فاور وہلم همڈٹ نے نے '' تصور خدا کا ماخذ'' میں کیا۔ اس نے کہا کہ کیر التعداد بنوں کی پرسٹس شروع ہونے پہلے بھی انسان ایک ہی خدا کی عبادت کیا کرتے تھے۔ وہ خدا دنیا کا خالق اور انسانی امور کا گران تھا۔ اس فتم کے آسانی خدا با تھوراب بھی بہت سے افریقی قبائل کے خدہب میں یا یا جا تا ہے۔

مسے سے بھی چار ہزار برس بل میسو پولیمیا (موجودہ عراق) میں لوگ آباد سے جنسیں سومیر یول کے نام سے جانا جاتا ہے۔ انھول نے مہذب دنیا کا اولین کلچر قائم کیا تھا۔ سومیر یول نے اپنے شہروں اُر، اریک اور کش میں خط منی ایجاد کیا، میناروں میں معبد بنائے اور ایک متاثر کن شریعت تھکیل دی۔ انھول نے بے مثال ادب اور اساطیر بھی تخلیق کیس۔ پچھ ہی عرصہ بعد اس خطے پر سامی عکادیوں نے حملہ کردیا اور انھوں نے سومیر کی زبان اور کلچرا پنالیا۔ تقریباً 2000 ق۔م میں اس سومیری عکادی تہذیب کو آموریوں نے فتح کیا اور بائل کو اپنا دار الحکومت بنایا۔ انجام کار اس سومیری عکادی تہذیب کو آموریوں نے فتح کیا اور بائل کو اپنا دار الحکومت بنایا۔ انجام کار بائل فتح کرنیا تا دار فیر آٹھویں صدی کے دور ان بائل فتح کرلیا۔ اس بائل فتح کرلیا۔ اس بائل فتح کرلیا۔ اس بائل دوایت نے کنعان کی اسطوریات اور فد مہب کو بھی متشکل کیا جوقد یم اسرائیلیوں کی ارض موعودہ بن گیا۔ قدیم دنیا کے دیگر لوگوں کی طرح بابلیوں نے بھی اپنی ثقافتی اسرائیلیوں کی ارض موعودہ بن گیا۔ قدیم دنیا کے دیگر لوگوں کی طرح بابلیوں نے بھی اپنی ثقافتی

کامیابیوں کو دیوتاؤں سے منسوب کیا۔ لہذابابل کوبھی آسانی و نیا کاعکس خیال کیا گیا اوراس کے تمام معبدایک ایک افغال کا تقوار سال نو کے جشن کی صورت معبدایک ایک افغال کا تقوار سال نو کے جشن کی صورت میں منایا جاتا تھا۔ یہ تیو ہار ساتویں صدی عیسوی تک پورے زور وشور کے ساتھ جاری رہا۔ اس میں بادشاہ کی تاجیوثی ہوتی اور اسے اسکلے سال تک کے لیے مقرر کیا جاتا۔ چنانچے سیاسی استحکام کے لیے بادشاہ کی تاجیوثی ہوتی اور اسے اسکلے سال تک کے لیے مقرر کیا جاتا۔ چنانچے سیاسی استحکام کے لیے دیتاؤں کی خوشنودی حاصل کرنا ضروری تھا۔ پرانے مردہ سال کومنسوخ کرنے کے لیے ایک میں ندھا قربان کیا جاتا ہوا م کے ہاتھوں بادشاہ کی جوتی اور کار نیوال بادشاہ کی تخت نشینی ہوتی۔

بیطامتی کارروائیاں ایک رسوماتی اہمیت رکھی تھیں؛ وہ اہل بائل کومقد س قوت یا مانا میں عنس کرنے کے قابل بناتی تھیں جس بران کی اپنی تہذیب کا دارو مدار تھا۔ کچر کوایک نازک چرخیال کیا جاتا تھا جو کئی بھی دفت بے ترجی اور اختشار کی قوتوں کا شکار ہوسکتا تھا۔ تو ہار کے چوتھ دن کی دو بہر کو پروہت اور مختی مل کر اینو ما ایکش پڑھتے۔ اینو ما ایکش ایک رزمید داستان تھی جس میں بے ترجیمی کے خلاف دیوتا و ل کی فتح کا حال بیان کیا گیا تھا۔ یہ کہانی محض ایک علائمی حیثیت رکھی تھی۔ تیجہانی محض ایک علائمی حیثیت رکھی تھی۔ تیجہانی محض ایک علائمی حیثیت رکھی تھی۔ تیجہانی محض موجود نہیں تھا: چنا نچہ انھیں بیان کے سے اس کا مطابق اور علامات ہی واحد موزوں طریقہ تھیں۔ اینو ما ایکش پر تھوڑ اسا خور کرنے کے لیے اساطیر اور علامات ہی واحد موزوں طریقہ تھیں۔ اینو ما ایکش پر تھوڑ اساخور کرنے سے ہمیں اس روحانیت کا ادراک ہوتا ہے جس نے صدیوں بعد ہمارے خالی خدا کو جنم دیا۔ آگر چہ تخلیق کے بارے میں قرآن اور بائیل کے بیانات کانی مختلف ہیں، لیکن یہ عجیب دیا۔ آگر چہ تخلیق کے بارے میں قرآن اور بائیل کے بیانات کانی مختلف ہیں، لیکن یہ عجیب و بارے میں ضرور موجود رہیں۔ بلکہ وہ کانی بعد میں آگر خدا کی تاریخ میں و وبارہ داخل ہوگئیں۔

کہانی کا آغاز خود دیوتا وک کی تخلیق کے ساتھ ہوتا ہے ۔۔۔۔۔اس چیز نے یہودی اور مسلم تھون میں بہت زیادہ اہمیت افتیار کرلی۔ اینو ما ایکش جس کہا گیا ہے کہ ابتدا کیں ویوتا جوڑوں کی صورت میں ایک بے شکل سمندر میں سے نمودار ہوئے۔ یہاں عدم سے وجود میں آنے کا تصور موجود نہ تھا جوقد یم ونیا کے لیے ایک نئی بات تھی۔ یہ الوتی خام مال ازل سے بی موجود تھا۔ جب بابلیوں نے جوقد یم ونیا کے لیے ایک نئی بات تھی۔ یہ الوتی خام مال ازل سے بی موجود تھا۔ جب بابلیوں نے اس ابتدائی مواد کا تصور کرنے کی کوشش کی تو انھوں نے سوچا کہ وہ میسو پو میمیا کی دلد لی ویران درمینوں جیسا بی مواد کا تصور کرنے کی کوشش کی تو انھوں نے سوچا کہ وہ میسو پو میمیا کی دلد لی ویران درمینوں جیسا بی مواد کا جہاں سیاب ہمیشہ انسان کی نازکہ تھیرات کے لیے خطرہ سے رہتے تھے۔

اس کے بعد تین دیوتا .....اپیو (دریاؤں کا میٹھایائی)،اس کی بیوی تیامت (کھاراسمندر)اور ممو (بیتر تیمی کی کوکھ) .....نمودار ہوئے۔ان تینوں دیوتاؤں کے ناموں کا ترجمہ تاریکی، عدم اور اتھاہ ظیج کوطور پر کیا جاسکتا ہے۔ابھی تک ان کی الگ الگ شناخت قائم نہیں ہوئی تھی۔

مختف مراحل میں دیگر دیوتا وں کا صدور ہوا جے ہمارے خدا کی تاریخ میں بہت زیادہ اہمیت ماصل ہے۔ الوہی عمل جاری رہنے کے ساتھ ہرنے دیوتا کی شاخت زیادہ واضح ہوتی عمی ۔ لیکن تخلیق کاعمل ابھی شروع ہی ہوا تھا۔ بے تربیمی اور اختشار کی قوتوں کو مستقل جدو جہد کے ذریعہ ہی قابو میں رکھا جاسکتا تھا۔ جوان دیوتا ہے والدین کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے ۔ لیکن ایاا پی بیوی تیامت پرغلبہ پانے کے قابل نہ ہوسکا تھا۔ خوش تسمتی سے اس کا اپنا ایک بیٹا سورج دیوتا مردوک تھا جوالوہی نسل کا کامل ترین نمونہ تھا۔ دیوتا ول کی ایک اعلیٰ عمل میں مردوک نے اس شرط پرتیامت ہوالوہی نسل کا کامل ترین نمونہ تھا۔ دیوتا ول کی ایک اعلیٰ علی میں مردوک نے اس شرط پرتیامت سے لڑنے کا وعدہ کیا کہ اسے حاکم بنا دیا جائے گا۔ وہ ایک طویل اور شکل لڑائی کے بعد تیامت کو مست دینے میں کا میاب ہو گیا۔ اس داستان میں شخط ہیں۔ ایک جدو جہد ہے۔

تاہم انجام کارمردوک نے تیامت کی لاٹن کے اوپر کھڑے ہوکر ایک نئی دنیا تخلیق کرنے کا فیصلہ کیا: اس نے تیامت کے جسم کو دوصوں میں تقسیم کر کے آسان کی محراب اور انسانوں کی دنیا بنائی؛ اس کے بعداس نے ہر چیز کواس کا مستقل مقام دینے کے لیے قوا نین بنائے۔ ترتیب حاصل کرنالازی تھا۔ اب بھی فتح کھل نہیں ہوئی تھی۔ اسے ہرسال خصوصی طریقوں سے دوبارہ قائم کرنا ضروری تھا۔ چنانچہ دیوتائی دنیا کے مرکز لینی بابل میں جمع ہوئے اور ایک معبر تقمیر کیا جہاں آسانی ہو مردوری تھا۔ چنانچہ دیوتائی دنیا کے مرکز لیمن بابل میں جمع ہوئے اور ایک معبر تقمیر کیا جہاں آسان کی حوثی پر بیٹھا اور اردگرد کھڑے دیوتائیارے: "بید کی علامت۔ جب بیکمل ہوا تو مردوک اس کی چوٹی پر بیٹھا اور اردگرد کھڑے دیوتائیارے: "بید بالل ہے، دیوتا کیا بیارا شہر تم مارا پہند ہو گھر!" اس کے بعد انھوں نے کا کتات کو اعد اور ضوا بط بالل ہے۔ یہ دو استان بابلیوں کی نظر میں تہذیب کے داخلی منہوم کو بیان کرتی ہے۔ وہ اچھی طرح بات سے دو استان بابلیوں کی نظر میں تہذیب کے داخلی منہوم کو بیان کرتی ہے۔ وہ اچھی طرح جانے تھے کہ ان کے اپنے آبا واجداد نے ہی میٹار بابلی تغیر کیا تھا، لیکن اینو ما ایکش کی کہائی اس کیا تھیں کا ظہار بھی ہے کہ ان کی تخلیق مہم جوئی الوہی قوت کے عمل دخل کے بغیر کمل نہیں ہو سے تھی ۔ اس کے علادہ دہ بابلی کو ایک مقدس مقام بھی خیال کرتے تھے ۔۔۔۔ دنیا کا مرکز اور دیوتا وی کا

مسكن .....قديم عهد كے تقريباً سجى غدا بب ميں ريق ورملتا ہے۔

آخرکارمردوک نے انسانیت کی تخلیق کی۔اس نے کنگوکو مارکرالوہی خون اور خاک کو طاکر پہلا
انسان بنایا۔ دیوتا جرت اور حسین کے ساتھ دیکھتے رہے۔اس کہانی میں ایک نقط قابل خورہے:
اولین انسان کو دیوتا کے مواد سے بنایا گیا تھا۔ چنانچہ وہ بھی الوہی فطرت میں شریک تھا، چاہے
ایک محدود پیانے پر ہی ہی ۔انسانوں اور دیوتا وس کے مامین کوئی خلیج حاکل نہ تھی۔فطری دنیا،مرد
اور عور تیں اور خود دیوتا ایک ہی جیسی فطرت دیوتا وس کے خصوصی کشف یا ایک الوہی شریعت کی کوئی ضور پر انسانیت سے مختلف نہ تھی۔لہذا دیوتا وس کے خصوصی کشف یا ایک الوہی شریعت کی کوئی ضرورت نہیں تھی۔واحد فر تر پر انسانیت سے مختلف نہ تھی۔لہذا دیوتا وس کے خصوصی کشف یا ایک الوہی شریعت کی کوئی ضرورت نہیں تھی۔واحد فر تر پر انسانیت سے مختلف نہ تھی۔لہذا دیوتا دیوتا دیوتا دولا فائی تھے۔

یے تصور صرف مشرق و مطیٰ تک بی محدود نہ تھا۔ یہ ساری قدیم دنیا بیں پایا جاتا تھا۔ لگا ہے کہ مردوک اور تیامت کی کہانی نے کنعان کے لوگوں کو بھی متاثر کیا جنموں نے بعل کے بارے بیں بھی اس قسم کی کہانی بیان کی۔ بعل زر خیزی اور طوفان کا دیوتا تھا اور بائبل بیں اس کا ذکر ایجھے لفظوں بیں نہیں آتا۔ سمندروں اور دریاؤں کے دیوتا یم ناہر کے ساتھ بعل کی لڑائی کی کہانی چوتشی صدی عیسوی بیس تیار گئی مٹی کی لوحوں پر لمتی ہے۔ بعل اور یم دونوں بی کنعانی خدائے اعلیٰ ایل کے ساتھ رہتے تھے۔ ایک کی محل بیل میں یم مطالبہ کرتا ہے کہ بعل اس کے حوالے کر دیا جائے۔ بعل دوجادوئی ہتھیاروں کی مدر سے یم کو حکست دیتا ہے اور آئی کرنے بی لگتا ہے کہ (ایل کی ہوگی اور دیوتا وال کی ماں) عشیرہ درخواست کرتی ہے کہ ایک قیدی کو مارنا رسواکن فعل ہے۔ بعل نادم ہوکر دیوتا وال کی ماں) عشیرہ درخواست کرتی ہے کہ ایک قیدی کو مارنا رسواکن فعل ہے۔ بعل نادم ہوکر کے جانے دیتا ہے۔ چنانچہ یم کی نمائندگی غصیلے سمندر اور دریا کرتے ہیں جو ہروقت زمین پر سیاب لانے کا خطرہ ہے رہتے ہیں، جبہ بعل دیوتا (طوفان باد وباراں کا دیوتا) زمین کو زرخیز سیاب لانے کا خطرہ ہے رہتے ہیں، جبہ بعل دیوتا (طوفان باد وباراں کا دیوتا) زمین کو زرخیز سیاب لانے کا خطرہ ہے رہتے ہیں، جبہ بعل دیوتا (طوفان باد وباراں کا دیوتا) زمین کو ترخیل سیاب لانے کا خطرہ ہے رہتے ہیں۔ بھی تخلیقیت کو الودی صفت خیال کیا گیا: ہم آئ جم بھی کی تخلیق سیاب کی ایم بھراتی ہو جسے الفاظ استعال کرتے ہیں۔

نیکن بعل کا انجام اس کے برتکس ہوتا ہے۔ وہ مرکرموت اور پنجرین کے دیوتا اس کے برتکس ہوتا ہے۔ وہ مرکرموت اور پنجرین کے دیوتا اسلامات میں استان ہوتا ہے۔ فیصل استان کے انجام کی خبرس کرا ہے تخت سے بنچے اتر تا، ٹاٹ کا لباس بہترا ہے لیکن اپنے بیٹے کو واپس حاصل نہیں کریا تا۔ بعل کی محبوبہ اور بہن انات الوی

سلطنت میں سے باہر نکلتی اور اپنی جڑواں روح کی تلاش میں جاتی ہے۔ اس کی لاش ملنے پروہ ایک تفریب کا اہتمام کرتی ، موت کو قابو کر کے مار ڈالتی ، اس کی لاش کو جلاتی اور را کھ کو کھیت میں بودیتی ہے۔ ویکر عظیم دیویوں ..... انا نا ، عشار اور آئسس .... کے بارے میں بھی ای قتم کی کہانیاں ملتی ہیں جو کی مردہ دیوتا کو تلاش کر کے مٹی کو ایک نئی زندگی دیتی ہیں۔ ہمیں اومورے ریکار ڈزے بس اتنانی معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں بعن کو دوبارہ زندہ کرکے انات کے والے کر دیا جاتا ریکار ڈزے بس اتنانی معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں بعن کو دوبارہ زندہ کرکے انات کے والے کر دیا جاتا ہے۔ تدیم کتعان میں کاملیت اور ہم آ ہنگی کے لیے جنسوں کے ملاپ کو بطور استعارہ استعال کیا جاتا تھا۔ انسان اس طریقے سے دیوتا دی گنتائی کر کے دنیا کی ذرخیزی بحال کرنے کو کوشش کیا کرتے تھے۔ دیوتا کی موت ، دیوتا کی کومیاب تلاش اور الوئی دنیا میں والیس کی کہانی بہت می تہذیوں میں تقے۔ دیوتا کی موت ، دیوی کی کامیاب تلاش اور الوئی دنیا میں والیس کی کہانی بہت می تہذیوں میں ملی ہان بہد ہی دیوتا کی ہودیوں ، عیسائیوں اور مسلمانوں کے وصد انی خدا ہے۔ میں بار بار آتی ہے۔

بائل میں فرہب کوارا ہیم (ایرہام) کے ساتھ منسوب کیا گیا ہے جوارے لگے اور انجام کار بھیریں اور انہیں میں مدیوں کے دوران کتعان میں آباد ہوئے۔ ہمیں ایرہام کا کوئی ہم عمر ریکار ڈ بھیں ملنا، کین محققین کا خیال ہے کہ دو ان سیانی سرداروں میں سے ایک ہوں گے جو تین بڑار بیل میں مانا، کین محققین کا خیال ہے کہ دو ان سیانی سرداروں میں سے ایک ہوں گے جو بیل کر د بیل میں میں اپنے لوگوں کو میسو ہو تھی سے میڈی ٹر پیشن کی طرف کے کر گئے تھے۔ یہ جہاں کر د مغربی سای زبانیں ہو لئے تھے جن میں عبر ان بھی شامل تھے۔ وہ بدو دوں جیسے مستقل خانہ بدوش نہیں سے۔ ان کی ثقافی حیثیت صحرافی بھی شامل تھے۔ کو ایک امیر ہو گئے اور انھوں نے ملازم، تا ہر اور دیگر پیشوں سے وابستہ لوگ بھی شامل تھے۔ کو ایک امیر ہو گئے اور انھوں نے زمین صاصل کر کے آباد ہونے کی کوشش کی ہوگ۔ کتاب پیدائش میں ابرہام سے متعلق کھانیوں نے میں امرہام سے متعلق کھانیوں شین ماصل کر کے آباد ہونے کی کوشش کی ہوگ۔ کتاب پیدائش میں ابرہام سے متعلق کھانیوں میں انہیں کرائے کے سیاتی کے طور پر سدوم کے بادشاہ کی ملازمت کرتے ہوئے دکھایا گیا ہے۔ میں انہیں کرائے کے سیاتی کے طور پر سدوم کے بادشاہ کی ملازمت کرتے ہوئے دکھایا گیا ہے۔ جب ابرہام کی بیوی سارہ کا انتقال ہوا تو انھوں نے ہمرون میں زمین ٹر بیدی کا بیان بھی دیا گیا کی دیا گیا کیا کہ حجاب میں واقع ہے۔ جب ابرہام کی بیوی سارہ کا انتقال ہوا تو انھوں نے ہمرون میں زمین ٹر بیدی، جواب مغربی کا در سے میں واقع ہے۔

کتاب پیدائش کےمطابق کتعان (جدید اسرائیل) میں ابتدائی عبرانی آبادی کی تین اہریں موجود تعیں۔ایک کاتعلق ابر ہام اور ہبرون کے ساتھ تھا،اور بیلیر تقریباً 1850 قبل سے میں آئی۔ اجرت کی دوسری البر کاتعلق اسر بام کے پوتے بیضوب کے ساتھ تھا جس کو اسرائیل کا نام دیا گیا؟

بائیل ہمیں بتاتی ہے کہ بیشقوب کے بیٹے ، جو بارہ اسرائیلی قبائل کے اجداو بنے ، کھان می شدید

قطار نے پہجرت کو کے مصر چلے گئے جرائی آ باو کاری کی تیسری نیر تقریباً 1200 قبل کے میں

اس وفت اللهی جب ابر بام کی او لا وہونے کا دیوی کو نے والے قبائل معر سے والیس کھان پنچے۔

انھوں نے کہا کہ مصر بوایا نے انھیں غلام بیٹا لیا تھا لیکن میواد نامی آیک معجود نے انھی نجات ولا

وی سید بیوان ان کے دہ تھا مو گی کا خدا تھا۔ کتھان والیسی کے دوران عرائی ان کے ساتھ آن ملے

اور نی اسرائیل میں بی شائل ہو گئے۔ بائیل میں بیات واضح کی گئی ہے کرقد مے اسرائیل متحد دنیل

اور نی اسرائیل میں بی شائل ہو گئے۔ بائیل میں بیات واضح کی گئی ہے کرقد مے اسرائیل متحد دنیل

اور بی اسرائیل میں بی شائل ہو گئے۔ بائیل میں بیات واضح کی گئی ہے کرقد مے اسرائیل متحد دنیل

عور الحوالی کا مجموعہ تھے ، اور الن کے انتخاد کی بنیاد میواد پر ایمان تھا۔ تا ہم ، بائیل کا بیان میں مدیوں

یعد کھیا آگیا تھا۔

انسوس صدی کے دوران باتل کے کی جری محققان نے ایک تقیدی طریقہ وض کیا جس کے تعدیدی مطریقہ وض کیا جس کے تعدیدی ملا انسان کی بھٹی بائی کا اس ایسان کی بھٹی کے اس کے ایسان کی بھٹی کا اس نے اپنے خدا کو بیواد کہا انسان کی اور دو سا کا انسان کی دو محققات کی بھٹی میں کے اس کے بھٹر اس میں کی کا اس کے ایسان کی دو محققات کی دو محققات میں محتم کر دیا تھا۔

الدار انسان کی جو تی جیا ہے جاتی سلان سے بیان کی اس ایسان کی دو محققات کی دو محقق

میدان کی کوئی سیری اب تک ای تحقی کیونکه خداوند خدان نے تربین پر پانی نہیں برسایا تعاادر شد مین جوستے کوکوئی اتسان تھا۔ بلکند بین سے کہرا تعقی تھی اور جمام مدھ نے تربین کی میں میں اور خداوند نے تربین کی میں سے اتسان کو بتایا اور خداوند نے تربین کی میں سے اتسان کو بتایا اور اس کے تعتوں میں تربی کاوم پھوتکا تو انسان جیتی جان ہوا۔

سایک بالکل تی چرتھی۔ لینے میسو پوٹیمیا اور کنعان میں اپنے ہم عمریا محان کی طرح ونیا کی محتف حکیق اور قبل از تاریخ دور پر توجہ مرکوز کرنے کی بجائے عام تاریخی دور میں تریادہ دلچین و کھائی۔ اسرائیل میں تخلیق میں دلچیں لینے کا آغاز کہیں چھٹی صدی عیسوی میں آگر ہوا، جب معتف (جے ہم حکی میں میں دلچیں گئے گا آغاز کہیں چھٹی صدی عیسوی میں آگر ہوا، جب معتف (جے ہم حکی میں ایک کا جہواہ کی ایسان میں ایک کا جہواہ کی ایسان اور الوہی ہستی کے ماجین فرق کے بارے میں ال کا دراک قابل خور ہے۔ آدم دیوتا جیسے الوہی ماوے کی بجائے میں (ادامہ) مرحشمال ہے۔ ادراک قابل خور ہے۔ آدم دیوتا جیسے الوہی ماوے کی بجائے میں (ادامہ) مرحشمال ہے۔

ال الله المراح المراح المراح المسلم والله المراح والماس المراح والمراح والمراح والمراح والمراح والمراح والمحاسبة والمراح والمواسبة والمراح والمواسبة والمراح والمراح والمحاسبة والمراح والمرا

كين يبولوكولن ب كيام ام مح موكا والقنداك عن مياوت كرت مقيا كيادها الدين

مخلف نام سے جانتے تنے؟ آج بیمعالمہ ہمارے لیے اولین اہمیت کا حامل ہے، کیکن اس معالمے میں بائل کافی مبہم ہے اور اس سوال کے متضاد جوابات دیتی ہے۔ ل کہتا ہے انسان آ دم کے یوتے کے دور سے بی بہواہ کی عبادت کرتے آ رہے تنے، لیکن چھٹی معدی میں Pاس رائے کا حال کتاہے کہ اسرائیلیوں نے اس وقت تک یہواہ کے بارے میں نہیں سنا تھا جب تک کہ اس نے خود کوموسی پر ظاہر نہ کر دیا۔ P کے بیان کردہ واقعہ میں بہواہ بیہ وضاحت کرتا ہے کہ وہ در حقیقت ابر ہام کا خدا بی ہے، کہ جیسے بیکوئی متناز عدمعالمہ ہو: وہ موتیٰ کو بتاتا ہے کہ موتیٰ نے اسے 日 Shaddai کیا تھا اور الوبی نام بہواہ ہے آگاہیں تھا۔ لےنے تمام جگہوں پراینے خدا کو بہواہ کها: جسء برمیں وہ لکھ رہاتھا تب تک یہواہ اسرائیل کا خدا بن چکا تھا۔اسرائیلی خدار جائیت پہند تفااور بهاری نظر میں اہم تضیلات میں زیادہ دلچین لیتا نظر نہیں آتا۔ تاہم ہمیں بیرائے قائم نہیں کر کنی جاہیے کہ ابر ہام یاموسیٰ بھی اینے خدا ہرای طرح ایمان رکھتے بھے جیسے آج ہم رکھتے ہیں۔ہم بائل والی کھانی اور اسرائل کی بعد کی تاریخ ہے اس قدر واقف ہو بھے ہیں کہ موخر یہودی نہ بب کے بارے میں ابنی معلومات کوان ابتدائی تاریخی شخصیات برلا کوکرنے پر مائل ہوجاتے ہیں۔اس کی مطابقت میں ہم بیفرض کر لیتے ہیں کہ اسرائیل کے نتیوں اجداد .....ابر ہام، ان کا بیٹا اسحاق اور ان كا بيتا ليقوب ..... وحدانيت يرست تنعي كهوه مرف ايك خدا پرايمان ركعته يتعه معامله يحمه مختلف معلوم ہوتا ہے۔ عالبًا تعیں ابتدائی عبرانی پاکان کہنا زیادہ درست ہوگا جواسینے کنعانی یر دسیوں کے ساتھ بہت ہے مشترک عقا کدر کھتے تتے۔ یقیناً وہ مردوک، کبل اور انات جیسے د بوتا وس کی موجود کی بریقین رکھتے ہوں کے۔ان کامعبودایک بی بیس ہوگا: بیمکن ہے کہ ابرہام کا خداءاسحاق كالموخوف اور وشددار اور يعقوب كالموقوت مطلق تنول مختلف مو

ہم کومزیدآ کے بھی جاسکتے ہیں۔ بیسی ممکن ہے کہ اہر ہام کا خدا کتعان کا خدائے اعلیٰ ایل بی ہو۔ دیوتا نے اہر ہام سے اپنا تعارف Shaddai ایعنی پہاڑکا ایل ) کے طور پر کروایا۔
یہ ہو۔ دیوتا نے اہر ہام سے اپنا تعارف Shaddai (اعلیٰ ترین خدا) یا بیت ایل کا ایل یہ ایل کا روائی لقب تھا۔ دیکر مواقعوں پر اسے Elyon (اعلیٰ ترین خدا) یا بیت ایل کا ایل کہا گیا۔ کتعانی خدائے اعلیٰ کا نام امراایل یا اشاایل جسے عبرانی ناموں میں محفوظ ہے۔ انھوں نے اس کا تجربہ ایسے اعداز میں کیا جو مشرق وسطی کے یا گانوں کے لیے اجنی نہیں ہوگا۔ ہم دیکھیں کے اس کا تجربہ ایسے اعداز میں کیا جو مشرق وسطی کے یا گانوں کے لیے اجنی نہیں ہوگا۔ ہم دیکھیں گ

كەمىدىوں بعداسرائىليوں نے يہواہ كے مانايا" ياكيزگن"كوايك دہشت ناك تجربه بإيار مثلاً وہ کوہ سینائی پرایک آتش فشال سینے کے ساتھ موتیٰ پر ظاہر ہوا اور اسرائیلیوں کو اس سے فاصلہ رکھنا پڑا۔اس کے مقابلہ میں ابر ہام کا خدا ایل بہت نرم مزاج دیوتا ہے۔ وہ ایک دوست کے طور پر ابر ہام پرخلا ہر ہوتا اور بھی بھی تو انسانی روپ بھی دھار لیتا ہے۔قدیم پاگان دنیا ہیں اس قتم کا الوہی مجوت ظاہر ہوناعام تھا۔اگر چہ دیوتا وک سے بیامید نہیں کی جاتی تھی کہ وہ مردوں اورعورتوں کے ونیاوی امور میں مداخلت کریں سے الیکن اسطور یاتی ادوار میں مخصوص مراعات یافتہ افراد نے اینے دیوتا وں کوروبرود مکھا۔''ایلیڈ''اس منٹم کی تمثیلات سے بھری پڑی ہے۔ایلیڈ کے اختیام پر ایک ملکوتی حسن کا ما لک نوجوان پر میام کو بونانی جہاز وں کی جانب لے کرجا تا اور آخر کار دکھا تا ہے كهاصل ميں وہ ہرميس ديوتا ہے۔ يونانيوں نے جب اپنے ہيروز كے عہدزريں پر نگاہ ڈالی تو انعول نے محسوں کیا کہ دیوتا ان کے ساتھ قریبی تعلق رکھتے تھے اور دیوتا وُں کی فطرت بھی کافی حد تک انسانوں جیسی تھی۔ دیوتا وں کےظہور کی ان کہانیوں نے پاگان نظرید کلیت (Holistic) کو بیان کیا: جب الوہی ذات فطرت یا انسانیت سے زیادہ مختلف نکھی۔اسے بردی مسرت کے ساتھ تجربہ کیا جاسکتا تھا۔ دنیاد ہوتا ول سے لبریز تھی۔ لکتا ہے کہ عام لوگوں کے خیال میں دیوتا ہے روبروئی ان کی اپنی زند میوں میں بھی عین ممکن تھی: یہ بات عالبًا ''رسولوں کے اعمال'' کی ایک عجیب وغریب کہانی کی وضاحت کرتی ہے جب (پہلی میدی عیسوی میں) لائسٹر اے لوگوں نے بال اوراس ك شاكرد بارناباس كفلطى سے زيس اور برميس مجھليا تھا۔

ای طرح جب اسرائیلیول نے اپ عہد زریں پرنظر ڈالی تو انھوں نے ایر ہام، اسحاق اور
یعقوب کے اپنے دیوتا کے ساتھ جانے پہچانے انداز میں زندگی بسر کرتے ویکھا۔ ایل انھیں قبیلے
کے کی سردار کی طرح مشورے دیتا، جہال گردی کے دوران ان کی رہنمائی کرتا، شادی کرتے
وقت انھیں مناسب رشتے بتا تا اور خوابول میں آکر با تیس کرتا ہے۔ کبھی کبھی وہ اسے انسانی روپ
میں دیکھ لیتے ہیں سسایک ایسا تصور جو بعد میں اسرائیلیوں کی نظر میں کروہ بن گیا۔ کتاب پیدائش
کے باب انھارہ میں لے جمیں بتا تا ہے کہ خدا ہبرون کے نزدیک ابر ہام پر ظاہر ہوا۔ ابر ہام نے
دیکھا کہ دن کے گرم ترین جھے میں تین مسافر اس کے خیے کی جانب آرہے تھے مخصوص مشرق

ایشیائی مہمان نوازی کے ساتھ اس نے اصرار کیا کہ وہ کچھ دیر بیٹھ کرآ رام کریں اوراس دوران ان

کے لیے کچھ کھانے کو لینے چلا گیا۔ گفتگو کے دوران نہایت فطری انداز میں بیا کششاف ہوا کہ ان
میں ہے ایک آ دی خداتھا، جے لہ بمیشہ یہواہ کہہ کر پکار تا ہے۔ دوسرے دوآ ومی فرشتے لکلے۔ کوئی
میں سے ایک آ دی خداتھا، جے لہ بمیشہ یہواہ کہہ کر پکار تا ہے۔ دوسرے دوآ ومی فرشتے لکلے۔ کوئی
میں اس واقعہ سے جیرت زوہ نظر نہیں آتا۔ لہ کا ہم عصر کا خدا کے ساتھ اجداد کی قربت کے متعلق
پرانی کہانیوں کو خلاف قیاس سجھتا ہے۔ خدا کے ساتھ ابر ہام یا یعقوب کے لین دین کے بارے
میں کہانی ناتے وقت وہ کم استعاراتی انداز استعال کرتا ہے۔ تا ہم وہ یہ بھی بتاتا ہے کہ خدا ایک
فرشتے لیک ذریعہ ابر ہام سے بات کرتا ہے۔

یعقوب نے بھی کئی مرتبظہور کا تجربہ کیا۔ایک موقعہ پراس نے واپس بران جا کردشتہ وارول کے دوران اپنی بیوی تلاش کرنے کا فیصلہ کیا تھا۔ اپنے سفر کے دوران پہلے پڑا کہ پروہ وادی اردن کے دوران پہلے پڑا کہ پروہ وادی اردن کے در ارب کے مقام پرسویا تو خواب بیس آسان سے لے کرز بین تک ایک سیرح گئی دیکھی۔ بہیں فورامردوک کا بیناریا و آجا تا ہے۔ کوئی شخص اس کی چوٹی پردیوتا کے ساتھ طاقات کرسکتا تھا۔ بعقوب نے نواب بیس سیرح کی بالائی حد پرایل کو دیکھا جس نے اس پردھت تازل کی اوران بعقوب کی اولادی ایک طاقتور قوم کی بعقوب کی اولادی ایک طاقتور قوم کی مورت بیس کی جواس نے ابرہام کے ساتھ کیے تھے: یعقوب کی اولادی ایک طاقتور قوم کی صورت بیس کے دور اس نے ایک اورود دورہ ہوا کرتا تھا: دیوتا کا اعتبار کسی مخصوص صورت بیس کے بیاگان نہ بہیمو ماکسی ایک خطر تک محدود ہوا کرتا تھا: دیوتا کا اعتبار کسی مخصوص ساتھ تک بی تھا اور اجنبی سرزمینوں بیس لیکن ایل نے یعقوب سے وعدہ کیا کہ جب وہ کتھان سے باہرجائے گا اور اجنبی سرزمینوں بیس سیکسی تا تھر ہوں اور تو جہاں بھی جائے گا بیس تیرے ساتھ ہوں اور تو جہاں بھی جائے گا بیس تیرے ساتھ ہوں اور تو جہاں بھی جائے گا بیس تیرے ساتھ دورہ اور کرنا شردع کردی تھی۔ کہانی دکھاتی ہے کہ کتھان کے خدائے اعلی نے زیادہ ہمہ گیرے ساتھ رہوں گا۔ "ظہور کی یہ قد کی کہانی دکھاتی ہے کہ کتھان کے خدائے اعلی نے زیادہ ہمہ گیرے ماصل کرنا شروع کردی تھی۔

بیدار ہونے پر یعقوب نے محسوں کیا کہ اس نے رات ایک مقدس کل میں گذاری تھی جہاں مرداور عور تیس دیوتا کاس کے ساتھ بات چیت کرتے تھے۔ یعقوب نے علاقے کی پاگان روایت کے مطابق اس مقدس جگہ کی تکریم کرنے کا فیصلہ کیا جہاں لیٹ کراس نے خواب و یکھا تھا۔ اس نے اپ سرکے نیچ سر ہانے کے طور پر رکھا ہوا پھر سیدھا کھڑا کیا اس پر تیل چھڑکا۔ اس کے بعد وہ جگنہ بیت ایل (خدا کا گھر) کہلانے گئی۔ زرخیزی کے کنعانی مسالک میں ایستادہ پھرایک عام چیز تھے۔ بیمسالک آٹھویں صدی قبل میں جا ہیں پھلتے پھولتے رہے۔ البتہ بعد کے اسرائیلیوں نے اس فتم کے غرجب کو بہت برا قرار دیا۔ قدیم کہانی میں بیت ایل کی عبادت گاہ یعقوب اور اس کے خدا کے ساتھ منسوب تھی۔

یقوب نے بیت ایل سے جانے سے پہلے وہاں اپنے دیکھے ہوئے خداکو ایلوہیم بنانے کا فیصلہ کیا تھا۔ یہ ایک سیکنکی اصطلاح تھی جس میں انسانوں کے لیے دیوتا وُں کا ہر مفہوم شامل تھا۔ یعقوب نے فیصلہ کیا تھا کہ اگر ایل واقعی ہران میں اس کی حفاظت کرسکتا ہے تو وہ بڑا بارسوخ ہوگا۔ اس نے ایک سودا کیا: ایل کی خصوصی حفاظت کے بدلے میں یعقوب نے اسے اپنا ایلوہیم بنا کیا۔ اس نے ایک سودا کیا: ایل کی خصوصی حفاظت کے بدلے میں یعقوب نے اسے اپنا ایلوہیم بنا کیا۔ کیا واریعقوب ونوں نے ایل پر اس لیے ایمان رکھا کیونکہ وہ ان کے لیے۔ کار آمد ثابت ہوا۔ وہ بیٹھ کربس بی نہیں ٹابت کرتے رہے کہ ایل موجود ہے؛ ایل کوئی فلسفیانہ لیے کار آمد ثابت ہوا۔ وہ بیٹھ کربس بی نہیں ٹابت کرتے رہے کہ ایل موجود ہے؛ ایل کوئی فلسفیانہ لیے کار آمد ثابت ہوا۔ وہ بیٹھ کربس بی نہیں ٹابت کرتے رہے کہ ایل موجود ہے؛ ایل کوئی فلسفیانہ نقطہ نظر نہ تھا۔

برسوں بعد پیقوب اپنی بیوی اور اہل خانہ کے ہمراہ ہران سے واپس آیا۔ سرز مین کنعان میں دوبارہ داخل ہونے پراس نے ایک اور جسیم کا تجربہ کیا۔ اس کی ملاقات ایک اجبنی سے ہوئی جو رات مجراس کے ساتھ رہا۔ پو پھٹنے پر اجبنی نے جانے کی اجازت جاہی ، لیکن یعقوب نے کہا کہ اسے جانے کی اجازت جاہی ، لیکن یعقوب نے کہا کہ اسے جانے کی اجازت اس شرط پر ملے گی کہ وہ اپنا تعارف کروائے۔ قدیم و نیا ہیں کسی کا نام جان لینے سے اس پر ایک خاص متم کا اختیار حاصل ہو جاتا تھا۔ لہذا اجبنی نے اپنا نام بتانے سے کرین کیا۔ مزید بات چیت ہونے پر یعقوب کو معلوم ہوگیا کہ اجبنی مخص ایل کے سوااور کوئی نہ تھا۔ کیا۔ مزید بات چیت ہونے پر یعقوب کو معلوم ہوگیا کہ اجبنی مخص ایل کے سوااور کوئی نہ تھا۔

ان کہانیوں کے پاگان انداز کے باوجودان سے ہمیں ذہبی تجربے کی ایک نی قسم کا پتہ چانا ہے۔ ساری بائبل میں ابر ہام کوصاحب'' ایمان' کہا گیا ہے۔ آج ہم ایمان کا مطلب عقید ے کوعقلی طور پر شلیم کرنا لیتے ہیں۔ نیکن بائمبلی مصنفین کی نظر میں ایبا نہ تھا۔ ابر ہام کے ایمان کی تعریف کرتے وقت وہ ان کے دائخ العقیدہ ہونے کی صفت بیان نہیں کر رہے تھے، بلکہ ان کا مفہوم وہی تھا جس کے تحت آج ہم کمی محنص یا نظر یے پر ایمان کی بات کرتے ہیں۔ بائبل میں مفہوم وہی تھا جس کے تحت آج ہم کمی محنص یا نظر یے پر ایمان کی بات کرتے ہیں۔ بائبل میں

ابر ہام اس لیے صاحب ایمان ہیں کونکہ آتھیں بھر وسہ ہے کہ خداا ہے وعدے پورے کرے گا۔۔۔۔ چاہوہ وہ وعدے کتنے ہی غیر منطقی ہوں: ابر ہام ایک عظیم قوم کے باپ کیسے بن سکتے ستے جبکہ ان کی زوجہ سارہ با نجھ تھیں؟ ان کی بچہ جننے کی عمر بھی گذر چکی تھی۔ ابر ہام اور سارہ یہ وعدہ سننے پر قہتہ مار کر بننے ۔ لیکن جب جبرت انگیز طور پر ان کے ہاں جیٹے کی پیدائش ہوئی تو انھوں نے اس کا نام ''اسحاق'' یعنی قبقہ رکھا۔ اس وقت ہنا مہنگا پڑھیا جب خدانے ایک عجیب وغریب مطالبہ کردیا: ابر ہام کو اپنا بیٹاز نے کرنا ہوگا۔ (قرآن پاک کے مطالق حضرت اسحاق نے اپنے جیٹے اساعیل کو خداکے تھم پر قربان کیا تھا۔ تا ہم مصنف نے اسحاق کی قربانی کا ذکر ہی کیا ہے جس کی وجہ معلوم نہیں۔ مترجم)

یا گان د نیامیں انسانی قربانی عام تھی۔ بین طالمانہ ہونے کے ساتھ ساتھ ایک منطق اور استدلال کی حامل بھی تھی ۔ یقین کیا جاتا تھا کہ اولین بچہ دیوتا کا ہوتا ہے۔ چٹانچہ ماں کوحاملہ کرنے میں دیوتا کی تو انائی خرج ہوتی تھی ، لہذااس کی تو انائی بحال کرنے کے لیے اولین بیچ کواس کے حضور قربان کردیا جاتا تھا۔اسحاق خدا کا ایک تخنہ تھے۔تو انائی کو بحال کرنے کی کوئی ضرورت نہتھی۔درحقیقت بیقر بانی ابر ہام کی ساری زندگی کو بے معنی بنادیئے سے مترادف تھی جن کے ساتھ خدانے وعدہ کیا تھا كدوه ايك عظيم قوم كے باب بنيں مے اليكن ابر ہام نے خدا پر بعروسه كرنے كا فيصله كيا۔وه اسحاق كوساتھ كى كركوه مورىيى جانب روانہ ہوئے جہال بعد بى بروعم كا معبد تقير كيا ميا- جب ابر ہام نے اپنے بیٹے کے ملے برچیری رکھ دی تو خدانے اسے محض ایک آنہ مائش قرار دے کر اپنا تحممنسوخ كرديا ـ ابر بام نے اسے آب كوايك عظيم قوم كاباب بننے كے قابل ثابت كرديا تھا۔ بھر بھی جدیدعہد کے لوگوں کی نظر میں بیر کہانی بہت خوفناک ہے۔ بیرخدا کوایک متلون مزاج جابرها كم كيطور بردكهاتى ہے۔مصرے خروج كى داستان بھى جديد فرانيت كے ليے اتنى ہى تاكوار ہے۔ہم سب لوگ اس کہانی کے بارے میں جانتے ہیں۔فرعون بنی اسرائیل کو جانے کی اجازت نہیں وینا جا ہتا تھا، چنا نجہ خدانے اپنی بات منوانے کے لیے مصریوں پر دس خوف تاک قحط نازل کیے۔ دریائے نیل کوخون سے بھردیا ممیاا ورفصلوں کو تباہ کرنے کے لیے ٹڈی دل کے حملے کروائے ، سارے ملک برتار کی مسلط کردی می ۔ آخر میں خدانے موت کے فرشتے کو بھیجا کہ وہ مصریوں کے

اولین بیوں کو ہلاک کردے۔ ظاہر ہے کہ فرعون نے اسرائیلیوں کو جانے کی اجازت دے دی الیکن بیوں کو ہلاک کردے۔ ظاہر ہے کہ فرعون نے اسرائیلیوں کو جانے کی اجازت دے دی الیکن خدا بعد میں پچھتا یا اورا پی افواج کوان کے تعاقب میں لگا دیا۔ فوج نے انھیں بحیرہ احمر پر جائیا الیکن خدا نے سمندر کودوحصوں میں تقسیم کر کے بنی اسرائیل کو بچالیا اور فرعون اوراس کی فوج کوڈ بودیا۔

یہ ایک ظالم، بے رحم اور جانبدار خدا ہے: ایک دیوتائے جنگ جسے یہواہ سیوت یعنی رب الافواج کا نام دیا گیا۔ وہ اپنے پندیدہ لوگوں کے سواکسی کا خیر خواہ نہیں اور محض ایک قبا کی دیوتا جیسا ہے۔ اگر یہواہ اس میسم کا خدار ہتا تو اس کا جلّداز جلد غائب ہوجا ناہی ہرا یک کے فاکدے میں جسا ہے۔ اگر یہواہ اس میسم کا خدار ہتا تو اس کا جلّداز جلد غائب ہوجا ناہی ہرا یک کے فاکدے میں تھا۔ بائبل میں بیان کردہ خروج کی کہانی کا آخری حصہ واقعات کا لفظی بیان نہیں ہے۔ تاہم یہ قدیم مشرق وسطی کے لیے ایک واضح پیغام ہوگا جود ہوتا وُس کی جانب سے سمندروں کے دوحصوں میں تقسیم ہونے کا واقعہ میں تقسیم ہونے کے عادی تھے۔ مگر یہواہ کے تھم پر سمندر کے دوحصوں میں تقسیم ہونے کا واقعہ تاریخی ادوار میں بیان کیا گیا تھا۔ بید تقیقت پندی کی ہلکی کی کوشش تھی۔ اسرائیلی اپنے خروج کی واستان روایت کرتے وقت تاریخی در تھی میں آئی دلچہی نہیں رکھتے ہوں سے جھنی کہ ہم آئی رکھتے ہیں۔ اس کی بجائے انھوں نے اصل واقعہ کی اہمیت پیش کرنے کی کوشش کی۔ بچھ جدید تحققین کا جیاب اس کی بجائے انھوں نے اصل واقعہ کی اہمیت پیش کرنے کی کوشش کی۔ بچھ جدید تحققین کا بہانے کہ خروج کی کہائی معرکی اشرافیہ اور اس کے کتانی حلیفوں کے خلاف کسانوں کی کامیاب بغاوت کا اساطیری بیان ہے۔

ہم دیکھیں سے کہ یہواہ پہلے جیسا تشدد پنداور ظالم دیوتا ندر ہا۔ یہ بات جرت انگیز معلوم ہوگی کہ اسرائیلیوں نے اسے ماورائیت اور رحم کی علامت میں تبدیل کر دیا۔ محققین کا کہنا ہے کہ یہواہ اصل میں ایک جنگجواور آتش فشاؤں کا دیوتا تھا۔ ہم یہ میں جان سیس سے کہ اسرائیلیوں نے اس خدا کا تصور کہاں سے لیا۔ بیسوال بھی آج تو ہمارے لیے اہمیت کا حامل ہوسکتا ہے لیکن بائیلی مصنفین کی نظر میں اس کی کوئی اہمیت نہیں۔

2001 800 قبل سے دورکو Axial عہد کا نام دیا گیا ہے۔ مہذب دنیا کے تمام اہم خطوں میں لوگوں نے نئے تصورات تھکیل دیے جوطویل عرصہ تک اہم اور فیصلہ کن کر دارا داکر تے مطون میں لوگوں نے نئے تصورات تھکیل دیے جوطویل عرصہ تک اہم اور فیصلہ کن کر دارا داکر تے رہے۔ وہ نئے ذہبی نظام معاشی اور معاشر تی حالات میں تبدیلی کے عکاس تنے۔ پچھ نامعلوم وجوہ

کی بنا پرتمام بردی تہذیبیں ایک بی جیسے راستے پرگامزن ہوئیں، حالانکداس وقت ان کے مابین کوئی تجارتی رابطہ بھی نہ تھا (مثلاً چین اور پور پی خطے کے درمیان)۔ خوشحالی کی ایک نئی اہر نے تا جر طبقہ پیدا کیا۔ طاقت بادشاہ اور پروہت، معبد اور کل سے منڈی بین نعمل ہور بی تھی۔ نئی دولت نے عقلی اور ثقافتی رنگارتی پیدا کی اور انسانی ضمیر کو بھی ترقی دی۔ شہروں بیس تبدیلی کی رفارتیز ہونے پرنابرابری اور استحصال زیادہ واضح ہوگیا اور لوگ یہ محسوس کرنے گئے کہ ان کا اپنا طرز عمل آئندہ نسلوں کی تقدیر بنا سکی تھا۔ ہر خطے نے ان مسائل سے خیشنے کے لیے الگ الگ آئید اور بدھ مت آئیڈیا لوجی بنائی: چین بیس تا و مت اور کنیو شیس مت، ہندوستان بیس ہندومت اور بدھ مت آئیڈیا لوجی بنائی: چین بیس تا و مت اور کنیو شیس مت، ہندوستان بیس ہندومت اور بدھ مت اور پورپ بیس فلسفیاند استدلال۔ مشرق و طلی نے کوئی ہمہ گیرر جمان چیش نہ کیالیکن ایران بیس زرتشت اور اسرائیل بیس عبر انی بیغیروں نے وحدا نیت کی خصورتوں کو ترتی دی۔ یہ بات شاید آپ کو بجیب معلوم ہو کہ اس دور کی دیگر عظیم نہ ہی بصیرتوں کی طرح ''خدا'' کا نظر یہ بھی منڈی کی معیشت بیس بید اہوا۔

کتاب کے اسکے باب میں بہواہ کے اصلاح شدہ ندہب پر بات کرنے سے پہلے میں ان میں سے دوتر قبول پر مختصر آبات کرنا چاہوں گا۔ ہندوستان کا فدہبی تجربہ بھی آخی خطوط پر صورت پذیر ہوا، لیکن اس کا بچری تنفل چیزوں پر اصرار اسرا کیلی نظریۂ خدا کی صفات اور مسائل پر دوشنی ڈالنے میں مدودے گا۔ افلاطون اور ارسطوکی منطق پسندی بھی اہمیت کی حامل ہے کیونکہ یہودیوں، عیسائیوں اور مسلمانوں نے اپنے خیالات آخی سے اخذ کیے اور انھیں اپنے اپنے فدہ ہی تجربے کے میسائیوں اور مسلمانوں نے اپنے خیالات آخی سے اخذ کیے اور انھیں اپنے اپنے فدہ تھا۔

ستر حویں صدی قبل سے بین مروجودہ ایران کے علاقے سے آریاؤں نے وادی سندھ پر تملہ کیا اور دہاں کے باشندوں کو مطبع بنالیا۔ انھوں نے مفتو حیطاتے پراپ ندہی خیالات کا اطلاق کیا جو اب ہمیں رگ وید تا نظر آئیں ہے جن کی اب ہمیں رگ وید تا ہی مجموعے بیں طبع بیں۔ وہاں آپ کو بہت سے دیوتا نظر آئیں ہے جن کی خصوصیات کانی حد تک مشرق وسطی کے دیوتا وں جیسی ہیں۔ تا ہم پھواشاروں سے پید چان ہے کہ لوگوں نے متعدد خدا وں کو ایک بی خدائے مطلق کے مکاشفات خیال کرنا شروع کر دیا تھا۔ بالمیوں کی طرح آریائی بھی اچھی طرح جانے سے کہ ان کی اساطیر حقیقت کو بیان تیس کرتیں بلکہ بالمیوں کی طرح آریائی بھی اچھی طرح جانے سے کہ ان کی اساطیر حقیقت کو بیان تیس کرتیں بلکہ

ان میں ایک سریت کا بیان ہے جیے خود دیوتا بھی مناسب طور پر واضح نہیں کر پائے تھے۔ جب انھوں نے یہ تصور کرنے کی کوشش کی کہ ابتدائی بے ترجیبی میں سے دیوتا اور دنیا کیسے نمودار ہوئی تو اس نتیجہ پر پہنچ کہ جستی کے اسرار کو بھنا دیوتا وک کے بس سے بھی باہر ہے۔ ویدول کے ند ہب نے زندگی کے ماخذوں کی وضاحت کرنے یا فلسفیا نہ سوالات کے دقیق جوابات دینے کی کوشش نہ کی۔ اس کی بجائے اس کا مقصد لوگوں کو ہستی کا جلال اور ہیت محسوس کرنے کے قابل بنانا تھا۔ اس نے سوال زیادہ اٹھائے اور جواب کم دیے۔

آخویں صدی قبل میں جب اور ۱۳ پی تقنیفات کمل کررہے سے تو ہندوستان کے سابی اور معافی مالات میں تبدیلیاں رونما ہوئیں جس کا مطلب تھا کہ پرانا ویدک فدہب اب کارآ مزہیں رہا تھا۔ آریا وال کے حملے نے مقامی باشندوں کے جوخیالات دبادیے سے انھوں نے دوبارہ سراٹھایا اور ایک نی فدہی ہوک پیدا کی نظریئہ کرم (بینظر سیکرزندگی کے دوران کیے ہوئے اس حق یا برے اعمال ہی اجھی یا بری تقدیر بناتے ہیں) میں دوبارہ دلچی پیدا ہونے سے لوگ انسانوں کے غیر ذمہ دارانہ طرزعمل کا الزام دیوتا وال کو دسینے پر کم ماکل تھے۔ دیوتا وال کو واحد ماورائی حقیقت کی علامات کے طور پردیکھا جانے لگا۔ ویدک فدہب قربانی کی رسوم سے لبریز ہوگیا تھا، نیکن پرانے ہندوستانی ہوگا میں دلچیں دوبارہ پیدا ہونے کا مطلب تھا کہ لوگ صرف ظاہر پر تی تھا، نیکن پرانے ہندوستانی ہوگا میں دلچیں دوبارہ پیدا ہونے کا مطلب تھا کہ لوگ صرف ظاہر پر تی پرزورد نیخ والے فدہب سے اکتا می شعے۔ تربانی اور رسوم ہی کائی نہیں تھیں : وہ اپنی رسوم کے براخی مغہوم کے تلاش کرنا چا ہے تھے۔ ہم دیکھیں می کہ اسرائیل کے پیغبروں نے بھی ای تشم کی دربرائیل میں میں۔ براحمینائی محسوس کی۔

ہندوستان میں دیوتا وی کی اہمیت کم ہوگئ تھی۔ ذہبی استادیا گروکا درجہ زیادہ بردھ کیا تھا جے دیوتا وی سے بھی برتر خیال کیا جانے لگا۔ بیانسانیت کی زبردست قدرافزائی ادرا پی قسمت کواپ اختیار میں لیما تھا۔ ہندومت ادر بدھ مت کے نئے ذاہب نے دیوتا وی کے وجود سے انکارنہ کیا ، نہ کی لوگوں کوان کی عبادت کرنے سے روکا۔ ان کے خیال میں اس قسم کا جر تباہ کن ہوسکتا تھا۔ اس کی بجائے ہندووں اور بودھوں نے دیوتا وی سے برتر ہونے کی نئی راجیں افتتیار کیس۔ آٹھویں معدی قبل سے کر تر ہونے کی نئی راجیں افتتیار کیس۔ آٹھویں معدی قبل سے کو دوران رشیوں نے اپنے مقالوں میں ان مسائل پر بات کرنا شروع کی جنھیں

آرنیک اوراپنشد کہاجاتا ہے۔ان کا مجموعہ ویدانت (یعنی ویدوں کااختتام) کہلاتا ہے۔آٹھویں صدی قبل سے میں 200 کے قریب اپنشد لکھے جاچکے تھے۔ ہمیں ہندومت کو کسی ایک ہی تعریف میں لپیٹنے سے گریز کرنا چاہیے۔ اس میں بہت سے مختلف نظام ساتھ ساتھ چلتے ہیں۔لیکن اپنشدوں نے دیوتا پن کا ایک جدا گانہ نظریہ پیش کیا۔ یہ دیوتا کی کیفیت دیوتا وں سے ماورالیکن تمام چیزوں میں سرایت پذیر ہے۔

ویدک عہدیں لوگوں نے رسومات اور قربانیوں میں ایک مقدس طاقت کا تجربہ کیا تھا۔ انھوں نے اس مقدس طاقت کو برائمن کا نام دیا۔ (خربی طبقہ برائمن کے بارے بیل تصور کیا جاتا تھا کہ وہ بھی اس طاقت کے حامل ہیں )۔ آہتہ آہتہ برہمن کا مطلب ہی ایک قوت بن گیا جو ہر چیز کو قائم رکھے ہوئے تھی۔ ساری دنیا کو ایک الوہی فعالیت کے طور پر دیکھا گیا جس کا ماخذ برہمن قائم رکھے ہوئے تھی۔ ساری دنیا کو ایک الوہی فعالیت کے طور پر دیکھا گیا جس کا ماخذ برہمن تھا۔ ستمام ہستیوں کا داخلی منہوم۔ اپنشدوں نے ہر چیز بیل برہمن کی کار فرمائی کوشناخت کرنے پر زور دیا۔ یہتمام موجودات کی تفی بنیاد کو سامنے لانے کے متر ادف تھا۔ ہر موجود چیز برہمن کا مظہر نور دیا۔ یہتمام موجودات کی تفی بنیاد کو سامنے لانے کے متر ادف تھا۔ ہر موجود چیز برہمن کا مظہر بن گئی ۔ حقیق بصیرت کا دارو مدار مختلف مظاہر میں کار فرمائت دیر تھا۔ پھوٹھی ہے۔ برہمن کو ''تو''
بن گئی ۔ حقیق بصیرت کا دارو مدار مختلف مظاہر میں کار فرمائت دیر تھا۔ پھوٹھی ہے۔ برہمن کو ''تو''
کہر کرفا طب نہیں کیا جاسک ایا ہیا گئی نوٹرل لفظ ہا اور خرکہ یا مونے بھی نہیں کرہمن کا تجرب ایک حاکم دیوتا کے طور پر بھی نہیں کیا جاتا۔ برہمن نوع انسانی کی بات نہیں کرتا۔ بیمر دوں اور عور توں ما کم دیوتا کے طور پر بھی نہیں کیا جاتا۔ برہمن نوع انسانی کی بات نہیں کرتا۔ بیمر دوں اور عور توں سے ما قات نہیں کرسکتا ؛ بیاس تھی کہ تا مانسانی سرگرمیوں سے مادر اے۔

ہندومت میں خدا کو دنیا میں شامل ایک ہستی کوطور پرنہیں دیکھا جاتا۔ چنانچہ بید دنیا کے ساتھ کوئی مشابہت بھی نہیں رکھتا۔ منطق کے ذریعہ اس کو سمجھانہیں جاسکتا تھا۔ وہ صرف ایک تجرب (انو بھو) کے توسط سے ہم پرخود کو آشکار کرتا ہے جے الفاظ یا تصورات میں بیان نہیں کیا جاسکتا۔ پرہمن وہ ہے جے ۔۔۔۔ ''الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا، لیکن وہ تمام الفاظ کا ما خذہ ہے ؛ جے ذہن میں سوچانہیں جاسکتا، لیکن ذہن میں تمام سوچیں اس کی دین ہیں۔'' وہ ایک الی حقیقت ہے جس کا اوراک بے خودی کے عالم میں بی کیا جاسکتا ہے۔ دیوتا کولی طرح منطق کو بھی مستر ونہیں کیا جاتا۔ اوراک بے خودی کے عالم میں بی کیا جاسکتا ہے۔ دیوتا کولی طرح منطق کو بھی مستر ونہیں کیا جاتا۔ برہمن یا آتما کے تجربہ کو بھی منطق میں اس صدیک بیان کیا جاسکتا ہے بھتنا کہ میں نفلے کے گلا ہے کے برہمن یا آتما کے تجربہ کو بھی منطق میں اس صدیک بیان کیا جاسکتا ہے بھتنا کہ کسی نفلے کے گلا ہے کے

ذاتی ماورائیت کا آئیڈیل ہوگی میں مجسم تھا جو اپنا تھر بارتیاگ کر بھیرت کی جنجو کرتا۔ 538 قبل مسے میں ایک نوجوان سدھارتھ گوتم نے بھی اپی بیوی بیٹے اور راج یاٹ کوچھوڑ ااور مرتاض بن کمیا۔ د کھ درو کے مناظر نے اس کے دل میں کھر کرلیا تھا اور وہ ہستی کے د کھ دور کرنے کا راز جاننے کا خواہش مند تھا۔ جیر برس تک اس نے مختلف ہندو گروؤں کی شاگر دی کی اور اس دوران تمضن ریاضتوں کے مراحل ہے گذرالیکن کوئی راہ منزل کی جانب جاتی دکھائی نہ دی۔ رشیوں کے عقائداس کے دل کو نہ بھائے اور ریاضتوں نے محض اس کی مابوی میں اضافہ ہی کیا۔ ان مخصن ریاصتوں کوترک کرنے کے بعداس نے آسن لگائے اورائے تمام خیالات اور سوچوں کو اندر کی جانب مرکوز کرلیا۔ ای دوران ایک رات کواسے نروان حاصل ہو گیا۔ ساری کا مُنات مسرت سے بھر من ار مین ارزی، آسان سے پھولوں کی بارش ہوئی ، خوشبو بردار ہوا کیں چلیں اور د بوتا وَں نے آسانوں پرجشن منایا۔ یہاں بھی د بوتا ، فطرت اور انسانیت ایک رشیتے میں بندھ کئے تنے۔ دکھ سے نجات اور نروان کے حصول کی ایک نی امید پیدا ہوئی۔ کوتم اب بدھ ہو گیا تھا۔ شیطان مار نے استے کریص دلائی کووہ اپنی نئی بصیرتوں کوصرف اینے تک ہی محدودر کھے: اس بات کومشہورکرنے کا کوئی فائدہ نہیں تھا کیونکہ کوئی بھی اس پریقین نہیں کرےگا۔کیکن دو پرانے روایتی د بوتا مہا برہما اور مشکر بدھ کے پاس آئے اور ورخواست کی کہ وہ بصیرت حاصل کرنے کے اس طریقے کا برجارساری دنیا میک کرے۔ بدھ مان کیا اورا مکلے پینتالیس برس کے دوران ہندوستان مجركا سفركر كےاہينے اس پيغام كى تبليغ كى كەد كھ بھرى اس دنيا ميں صرف ايك چيزيا ئىدارىقى \_ بيەچيز محمی دهرم الینی راستبازی کے ساتھوزندگی بسر کرنا۔

اس معالمے میں خدا کا کوئی عمل وخل نہ تھا۔ بدھ دیوتا وں پراس لیے یقین رکھتا تھا کیونکہ وہ ثقافتی زندگی کا ایک حصہ ہے۔ لیکن اس کے خیال ہیں دیوتا انسانیت کے لیے کوئی زیادہ فا کدہ مند طابت نہیں ہوسکتے ہے۔ وہ بھی دکھ ورد کے عالم میں مجینے ہوئے ہے۔ انھوں نے بھی نروان نہیں پایا تھا؛ وہ بھی دیگر جانداروں کی طرح آ واگون کے چکر ہیں آ چکے ہے۔ تا ہم اپنی زندگی کے پچھ اہم مواق پر سیمشلا جب اس نے اپنے خیالات کا پرچار کرنے کا فیصلہ کیا سیناس نے دیوتا وں کا ارجھوں کیا۔ بیانی کے دیوتا وی کا ارجھوں کیا۔ چنانچہ بدھ نے دیوتا وی سے انکار نہ کیا انہے دو یقین رکھتا تھا کہ زوان کی حقیقت

مطلق دیوتاؤں سے برتر تھی۔ ریاضت کے دوران جب بودھی کسی ماورائیت کا تجربہ کرتے ہیں تو انھیں یہ یقین نہیں ہوتا کہ اس کی وجہ کسی مافوق الفطرت ہستی کے ساتھ رابطہ ہے۔ اس قسم کی حالتیں انسانیت میں عام ہیں۔ درست راہ اختیار کر کے اور بوگا کی تیکنیکیں سیکھ کرکوئی بھی مخف ان حالتوں کو پاسکتا ہے۔ چنانچہ بدھ نے اپنے شاگردوں کو کسی ایک دیوتا پر انحمار کرنے کی بجائے مالتوں کو پاسکتا ہے۔ چنانچہ بدھ نے اپنے شاگردوں کو کسی ایک دیوتا پر انحمار کرنے کی بجائے اپنی نجات کے لیے کوشش کرنے برزور دیا۔

نروان کے بعد بناری میں اپنے اولین شاگردوں سے طاقات ہونے پر بدھ نے اپ نظام
فکر کے اصول پیش کیے: ساری ہتی دکھ ہے۔ چیزیں مسلسل پیدا ہوتی اور فنا ہوتی ہیں، پھی بھی
پائیداراور ہمیشدر ہنے والانہیں ہے۔ ند ہب کا آغاز کسی چیز کوغلط بھنے کے ساتھ ہوتا ہے۔ بدھ نے
تعلیم دی کہ تمام جانداروں کے ساتھ محبت کی زندگی گذار نے، رقم کھانے اور کسی بھی شم کی نشد آور
اشیاء کے استعال سے بازر ہے کے ذریعہ دکھ سے نجات پاناممکن ہے۔ بدھ نے کوئی فلسفیانہ نظام
ایجاد کرنے کا دعویٰ نہ کیا۔ اس نے اسے ور بافت کیا تھا: "میں نے ایک قدیم راہ دیمی جس پر
سابق بدھ صلے تھے۔"

اپنشدوں کے رشیوں کی طرح بدھ نے بھی اصرار کیا کہ زوان کی تعریف ویکر انسانی حقائق والے انداز بین نہیں کی جاسکتی۔ زوان پانا '' آسان پر جانے '' جیسا نہیں ، جیسا کہ عیسائی سجھا کرتے تھے۔ بدھ نے نروان یا دیگر قطعی امور کے متعلق کی بھی سوال کا جواب دینے سے بمیشہ انکار کیا کیونکہ بیسوالات ' غیر مناسب' تھے۔ ہم زوان کی تعریف نہیں کر سکتے کیونکہ ہمارے الفاظ اور تصورات حسیات کی و نیا کے ساتھ بندھے ہوئے ہیں۔ تجربہ واحد قائل بحروسہ ' جبوت' تھا۔ چانچ بودھ بھکشووں کو زوان کی نوعیت کے بارے جی خیال آرائی نہیں کرنی چاہیے۔ جب بدھ جانچ بوچھا گیا کہ کیا کوئی نروان کی نوعیت کے بارے جی خیال آرائی نہیں کرنی چاہیے۔ جب بدھ مناسب' قرار دے کرمسر دکر دیا۔ بیسوال کرنا یہ پوچھنے کے مترادف تھا کہ کوئی شعلہ بجھنے کے بعد مناسب' قرار دے کرمسر دکر دیا۔ بیسوال کرنا یہ پوچھنے کے مترادف تھا کہ کوئی شعلہ بجھنے کے بعد مناسب' قرار دے کرمسر دکر دیا۔ بیسوال کرنا یہ پوچھنے کے مترادف تھا کہ کوئی شعلہ بجھنے کے بعد من سست جی جاندہ جو نے کی بات کرنا بھی غیر درست تھا: لفظ ہونا ہماری فہم جن آنے والی کس بھی صالت سے کوئی تعلق نیس رکھا۔ آھے چل کرہم درست تھا: لفظ ہونا ہماری فہم جن آنے والی کس بھی صالت سے کوئی تعلق نیس رکھتا۔ آھے چل کرہم درست تھا: لفظ ہونا ہماری فہم جن آنے والی کس بھی صالت سے کوئی تعلق نیس کہ یہود یوں ، عیسائیوں اور مسلمانوں نے بھی خدا کی ''موجودگی'' کے سوال کا جواب دیکھیں گے کہ یہود یوں ، عیسائیوں اور مسلمانوں نے بھی خدا کی ''موجودگی'' کے سوال کا جواب

دیے کے لیے یہی انداز اپنایا۔ بدھ یہ سمجھانے کی کوشش کررہاتھا کرزبان تمام تصورات اور منطق سے ماوراحقیقت کو بیان کرنے سے قاصر ہے۔ اس نے منطق کے استعال کو مستر دنہ کیا بلکہ سوچ اور زبان کے درست استعال کی اہمیت پرزور دیا۔ اس نے کہا کہ کئی فخض کی د نینات یا عقا کہ بھی غیر ضرور کی تھے۔ وہ دلچسپ تو ہو سکتے تھے لیکن ان کی کوئی اہمیت نہتی۔ واحد اہم چیز اچھی زندگی غیر ضرور کی تھے۔ وہ دلچسپ تو ہو سکتے تھے لیکن ان کی کوئی اہمیت نہتی۔ واحد اہم چیز اچھی زندگی مداریں تو آخیس متحی۔ بودھی اگر سچائی کو منطق انداز میں بیان کرنے کی کوشش کے بغیر اچھی زندگی گذاریں تو آخیس دھرم کا اصل منہوم معلوم ہوجائے گا۔

دوسری طرف اہل میونان منطق اور استدلال میں ممری دلچیسی لے رہے تھے۔ افلاطون (428 تا348 ق-م) نظرية علم اور دانش كي نوعيت كے دقيق مسائل ميں الجھا ہوا تھا۔اس كا بہت ساابتدائی کام سقراط کے دفاع پر بنی ہے جس نے سوال اٹھانے کی صلاحیت کوتر اشنے پر زور دیالیکن اسے نوجوانوں کو مراہ کرنے کے الزام میں موت کی سرادی تی۔اس کے خیالات بھی کافی حدتک اہل ہندجیسے نتھے۔وہ پرانے تیو ہاروں اور ندہبی اساطیر سے اکتامیا تھااورانھیں کھٹیا اور غیر مناسب خیال کرنے لگا۔افلاطون پر چھٹی میدی قبل سیج کے فلسفی فیٹاغورٹ کا بھی اثر تھا۔لگتا ہے كه مندوستاني خيالات كااثر فارس اورمصر كے توسط ہے فيٹاغورث تك پہنچا تھا۔اس كايفين تھا كه روح ایک تنزل شدہ معبود تھی جوجسم میں اسی طرح محبوں ہے جیسے جسم قبر میں محبوں ہوتا ہے۔اس نے ایک نا قابل خواہش دنیا میں اجنبیت محسوس کرنے کے انسانی تجربہ کو پیش کیا۔ نیما غورث نے تعلیم دی کرروح کورسومات کی ادائیگی کے ذریعہ نجات دلا تاممکن ہے جن کے نتیجہ میں بدیالظم دنیا کے ساتھ ہم آ ہنگی اختیار کر سکتی ہے۔افلاطون ہمی انسانی ادراک سے ماورااور تا قابل تغیر حقیقت کے وجود پریفین رکھتا تھا۔اورروح کے بارے میں اس کے خیالات بھی نیماغورث جیسے تھے۔غار کی مشہور مثیل میں افلاطون نے زمین پر انسانی زندگی کی تاریکی اور مبہم بن کو بیان کیا: انسان محض د بوار برابری حقیقوں کے بڑنے والے سابول کا ادراک کرتا ہے۔لیکن وہ آ ستہ آ ستہ اپنے ذہن کوالوئی نورکا عادی بنا کربھیرت اور نجات حاصل کرسکتا ہے۔

افلاطون شاید اپنی زندگی کے موخر برسوں میں اس خیال سے پیچھے ہٹ کیا ہولیکن ابدی صورتوں یا خیالات کے بارے میں اس کے نظریات نے اس وقت وحدانیت پرستوں کے خیالات کو بہت متاثر کیا جب انھوں نے اپنا نظریۂ خدابیان کرنے کی کوشش کی۔ بیخیالات ذہن کی قو تیں تھیں جنھیں استدلالی قو توں کے ذریعیہ مجھا جا سکتا تھا۔اس دنیا کی چیزیں محض الوہی دنیا کی ابدی صورتوں کانقش ٹانی ہیں۔ ہمارے ہرایک نظریے کے حوالے سے ایک خیال موجود ہے، مثلاً محبت ،انصاف ادرخوبصورتی وغیرہ۔ تاہم خیالات کی اعلیٰ ترین صورت نظریۂ خیر ہے۔ افلاطون نے قدیم اسطورہ کوفلسفیانہ صورت دے دی تھی۔اس کے ابدی خیالات کواساطیری الوہی د نیا کے منطقی روپ کے طور پرلیا جا سکتا ہے۔ د نیاوی چیزیں اس الوہی د نیا کا دھندلا ترین عکس ہیں۔اس نے خداکی فطرت پر بحث نہیں کی بلکہ خود کوصورتوں کی الوبی ونیا تک ہی محدود رکھا۔ افلاطون یقین رکھتا تھا کہ الوہی حقیقت جامداور غیرمتغیرتھی۔ پونانیوں نے حرکت یا تبدیلی کو کمتر خصوصیت خیال کیا: یچی شناخت رکھنے والی چیز یائیدار اور نا قابل تبدیل ہوتی ہے۔ چنانچہ کامل ترین حرکت دائرے کی صورت میں تھی ، کیونکہ بیتبدیل ہوئے بغیرواپس اپنی ہی جانب سفر کرتا تھا: مدار میں تھو متے ہوئے اجرام فلکی بھی الوہی دنیا کی پیروی کرتے ہیں۔الوہیت کے اس نہایت جامد تصورنے يہود يوں، عيسائيوں اور مسلمانوں پرزبردست اثر ڈالا، حالانكه بيالهام كے خداكے ساتھ بہت کم کچھ مشترک رکھتا تھا۔الہام کا خدامستعد سرگرم اور تجدید پیند تھااور بائبل کے مطابق تووه البيخ فيصلول برنظر ثاني بهمي كرليتا تعابه

افلاطون کو بہ بھی یقین تھا کہ کا تئات بنیادی طور پرمنطقی تھی۔ بدھیقت کے تخیلاتی نظر بدکی ایک اوراسطورہ تھی۔ ارسطو (384 تا322 ق-م) نے ایک قدم مزید آھے برحایا۔ وہ پہلاخض تھا جس نے منطقی استدلال کی ابہیت کوشلیم کیا جوتمام سائنس کی بنیاد ہے۔ وہ پوری طرح قائل تھا کہ اس طریقہ کو استعمال کرنے کے ذریعہ کا کئات کی تغییم حاصل کرنا ممکن ہے۔" ابعد الطبیعیات 'کہ اس طریقہ کو استعمال کرنے کے ذریعہ کا کئات کی تغییم حاصل کرنا ممکن ہے۔" ابعد الطبیعیات کے نام سے مشہور ہونے والے چودہ مقالوں میں سچائی کی تغییوریٹیکل تغییم کرنے کی کوشش کے ساتھ ساتھ اس نے تعیوریٹیکل طبیعیات اور تجربی حیایتات کا مطالعہ بھی کیا۔ گہری عقلی انگساری کا ساتھ ساتھ اس نے تعیوریٹیکل طبیعیات اور تجربی حیایتات کا مطالعہ بھی کیا۔ گہری عقلی انگساری کا ساتھ ساتھ اختلاف کرنے کے قائل ناہیں میں ، بلکہ وہ اجتماعی خیم میں تی کم یازیا دہ حصد داری کرسکتا ہے۔ افلاطون کے ساتھ اختلاف کرتے نہیں ، بلکہ وہ اجماری دنیا میں شوس میں جب تک وہ ہماری دنیا میں شوس ہوئے اس نے کہا کہ صور تمیں اتنی دیر تک ہی حقیقت رکھتی ہیں جب تک وہ ہماری دنیا میں شوس

مادي اهيأ ميس وجودر تفتى مول \_

سائنسی حقیقت میں مشغول ہونے کے باوجودار سطونہ ہب اوراسطوریات کی نوعیت اوراہمیت کی ممری تغیمیم رکھتا تھا۔ اس نے نشاندہ کی کہ مختلف باطنی ندا ہب میں جبتو کا آغاز کرنے والے لوگوں کے لیے کوئی حقائق جانتا ضروری نہ تھا۔ یہیں ہے اس کا بیمشہور نظریہ متشکل ہوا کہ المیہ خوف اور رحم کے جذبات (جودوبارہ جنم کی بنیاد ہیں) کا کیتھارسس (تطہیر) کرتا ہے۔ بونانی فریجیڈ بز، جو بالاصل ندہبی تقریبات کا ایک حصقی ، میں تاریخی واقعات کے حقیقی بیان کی بجائے ایک زیادہ بجیدہ سے فی کوافشا کرنے کی کوشش کی جاتی تھی۔ واقعی تاریخ شاعری اوراسطورہ کی نسبت کہیں زیادہ و بجیدہ تھی۔

ارسطو کے نظریۂ خدا نے بعد کے وحدانیت پرستوں پر نہایت عمیق اثر مرتب کیا، بالخضوص مغربی و نیا کے عیسائیوں پر۔ تعلیعیات ، عیں اس نے حقیقت کی نوعیت اور کا کنات کے ڈھانچ اور مواد کا تجزیہ کیا تھا۔ اس نے تخلیق کے قدیم بیانات کوفلسفیانہ صورت دی۔ ہستیوں کا ایک سلسلۂ مراتب موجود تھا جس عیں ہر درجہ اپنے سے نیچ والے درج کوصا دراور تبدیل کرتا تھا۔ اس سلسلے عیں سب سے بلند درج پر غیر متحرک محرک (Unmoved Mover) بیٹھا تھا جے ارسطو نے خدا کے ساتھ شناخت کیا۔ یہ خدا خالص ہستی ہونے کے ناطے ابدی، غیر متحرک اور روحانی تھا۔ وہ مقکر اور فکر دونوں تھا۔ چونکہ مادہ فانی اور تا پائیدار ہے اس لیے خدا میں کوئی مادی عضر موجود نہیں۔ غیر متحرک بی ساری کا کنات میں حرکت وسرگرمی کا منبع تھا۔

ارسطوک نظام میں غیر متحرک محرک کواہم حیثیت حاصل ہونے کے باوجوداس کا خدا بہت کم نہیں پہلور کھتا تھا۔ اس نے دنیا تخلیق نہیں کی تھی کیونکہ اس میں تبدیلی اور نا پائیداری کاعمل جاری و ساری تھا۔ بیضدا کا نتات ہے بے پرواتھا، کیونکہ وہ اپنے سے کمتر کسی چیز پرغور وفکر نہیں کرسکتا۔ وہ ہماری زندگیوں پراٹر انداز ہونے سے قاصر تھا۔ بیا کیہ کھلا وال ہے کہ آیا خدا کا نتات کی موجودگی ماری زندگی ہو جا سے بانہیں۔ اس قتم کے خدا کی موجودگی کا سوال بالکل اضافی ہوگا۔ ارسطونے اپنی زندگی کے موخر جھے میں اس نظریہ سے مندموڑ لیا ہوگا۔ افلاطون اور ارسطو دونوں ہی اسطونے اپنی زندگی کے موخر جھے میں اس نظریہ سے مندموڑ لیا ہوگا۔ افلاطون اور ارسطو دونوں ہی انفرادی ضمیر، اچھی زندگی اور معاشرے میں انصاف کے مسئلے کے بارے میں متفکر تھے۔ تا نام ان

کی سوچ اشرافی تھی۔

چنانچہ ہم نے دیکھا کہ Axial عہد کی ٹی آئیڈیالوجیز میں اس حوالے سے مجموع طور پراتفاق رائے پایا جاتا تھا کہ انسانی زعدگی میں ایک لازی ماورائی عضر موجود تھا۔ مختلف اٹل فکر نے اس ماورائیت کی تعبیر مختلف انداز میں کی ، لیکن وہ سب اسے مردوں اور عورتوں کی کاملیت کے لیے نہایت اہم خیال کرتے تھے۔ انھوں نے پرانی اسطور بات کو قطعاً مستر دکرنے کی بجائے ان کی تعبیر نوکی اورلوگوں کو ان سے بالاتر ہوکر سوچنے میں مدودی۔ جب بیارضی آئیڈیالوجیز تھکیل پذیر ہور، بی تھیں تو اسرائیل کے پیغیبروں نے بدلتے حالات کا مقابلہ کرنے کی خاطر اپنی روایات ہور بی تھیں تو اسرائیل کے پیغیبروں نے بدلتے حالات کا مقابلہ کرنے کی خاطر اپنی روایات بنا کیں ، اوران کے نتیجہ میں یہواہ واحد خدا بن گیا

#### دوسرا باب

## يهوديت: خدائے واحد

742 قبل سے میں یہوداہ کے شاہی خاندان کے ایک رکن نے خواب میں یہواہ کور و مثلم کے میکل سلیمانی میں دیکھا۔ بیری اسرائیل کے لیے ایک باعث پریشانی امرتھا۔ یہوداہ کا بادشاہ عزیاہ اسى برس فوت مواقعاا دراس كابيثا آ ماز تخت نشين مواتفاجس نے اپنی رعایا كو برد هاوا دیا كه وه يہواه کے ساتھ ساتھ یا گان دیوتاؤں کی بھی پرستش کریں۔اسرائیل کی شالی سلطنت طوا کف الملو کی کا شكارتمى: بإدشاه بربوآم كى وفات كے بعد 746 اور 736ق-م كے دوران يانچ باوشاه تخت نشين ہو کیے تنے، جبکہ اشور کا بادشاہ تکلت پلیسر سوم ان کی زمینوں کی جانب ہاتھ بردھار ہاتھا۔ 722 ق م من اس کے جانشین بادشاہ سار کون دوم نے شالی سلطنت نتح کی اور آبادی کو نکال باہر کیا: اسرائیل کے دس شالی قبیلوں کوتاریخ سے غائب ہوجانے پر مجبور کر دیا میا، جبکہ یہوداہ کی چھوٹی س بادشاہت کوائی بقاء کا خطرہ لاحق ہو کمیا۔ بادشاہ عزیاہ کی موت کے بعد معید میں دعا کو یسعیاہ غالبًا آنے والی مصیبت سے آگاہ تھا؛ ساتھ بی ساتھ وہ معبد کی مفاٹھ باٹھ والی تقریبات کے غيرموزول بن سيمجى تالال موكا بمعياه غالبًا حكمران طبقه كاايك ركن تفالميكن اس كے خيالات عوامی اورجمہوری ہتھے۔ جب خانقاہ میں لوبان کی خوشبو پھیل جاتی اور ہرطرف قربانی کے جانوروں کاخون بمحراموتا تو وه شایدخوفز ده موجاتا که اسرائیل کا ند بهب اینے باطنی مغہوم اور ربستهازی ہے

اچانک اسے محسوں ہوا کہ یہواہ خود بھی معبد کے عین اوپر آسان میں ایپے تخت پر بیٹھا ہوا تھا۔ یہواہ کا نورمعبد میں بھرا ہوا تھا اور اس کے ساتھ موجود دوسیرا فیوں (seraphs) نے اپنے یروں کی مددے چہروں کو ڈھانپ رکھا تھا کہ ہیں ان کی نظریہواہ کے چہرے بڑنہ پڑجائے۔وہ ایکار رہے ہتھے:" یاک! بیاک! بہواہ Sabaoth یاک ہے۔ اس کی شان اور جلال ساری كائنات ميں يايا جاتا ہے۔لكتا ہے كەمعىدى بنيادىن بل ربى بين اوراس ميں دھوال بحر كيا ہے۔ ما رہے دھوئیں نے یہواہ کواس طرح جھیالیا ہے جیسے موسیٰ سے کوہ سینا پر چھیایا تھا۔" آج جب ہم لفظ مقدس یا یاک استعمال کرتے ہیں توعموماً ہماری مرادا کیک اخلاقی کمال سے ہوتی ہے۔ تاہم، عبرانی لفظ'' کدوش' (kaddosh) کا اخلاقیات سے کوئی تعلق نہیں، بلکہ اس سے مراد ایک بنیادی بے نیازی ہے۔ کو و سینا پر بہواہ کی شبیہ نے اس وسیع خلیج پر روشنی ڈالی جوانسان اور اُلوہی دُنیا كے بچ اجا تك پيدا ہو كئ تقى \_ يسعياه نے الوہيت كاس مفہوم كا تجربه كيا تعاجومردوں اور عورتوں پر وقا فو قامنکشف ہوئی اور انھیں اور خوف سے مجردیا۔اس جھاجانے والے تجربہ میں کوئی منطق چیز نہیں ۔ Axial عہد کا نیا بہواہ اب بھی رب الافواج (Sabaoth) تھا،لیکن اب وہ صرف جنگ کا خدانبیں رہ ممیا تھا۔ نہ ہی وہ تھن ایک قبائلی دیوتا تھا، جواسرائیل کے حق میں جانبدار ہو: اب اس کی شان وشوکت صرف ارض موعود و تک محدود ندر بی ، بلکه سارے کر و ارض پر جیما گئی۔ یسعیاہ کوئی مہاتما بدھ نہ تھا کہ جس نے سرور اور طمانیت بخش حالت وجدان کا تجربہ کیا ہو۔وہ انسانوں كا كامِل استاد بيس بنا تھا۔ اس كى بجائے وہ اخلاقی خوف میں مبتلا تھا، اور وہ بہ آواز بلند چلا یا:

''میں کین لاجار حالت ہے دوجار ہوں! میں بھٹک میا ہوں کیونکہ میں ایک ناپاک ہونٹوں والافتض ہوں اور ناپاک ہونٹوں والے لوگوں کے بچے رہتا ہوں، اور میری آنکھوں نے بادشاہ یہواہ سیوت کود کھے لیا ہے۔''

یہواہ کی ماورائی الوہیت سے مغلوب ہوکراس کو صرف اپنی کم مانیکی اور تا پاکی کائی خیال آیا۔
بدھ یا کسی ہوگی کے برعکس اس نے مجاہدہ اور ریاضتیں کر کے خود کواس تجربے کے لیے تیار نہیں کیا
تھا۔اس پر بیا تکشاف اچا تک ہوا تھا اور وہ سرسے پاؤں تک لرز کر رہ گیا۔ایک سیرافی فرشتہ جاتا ہوا
کوئلہ لے کراڑتا ہوا آیا اور اس کے ہونؤں کو پاک کیا تا کہ وہ خدا کے الفاظ اوا کرنے کے لائق ہو
سکیں۔ بہت سے پیغیریا تو خدا کی جانب سے بات کرنے سے ایکچاتے ہے یا ایسا کرنے کے قابل

نہ تھے۔ جب خدانے موئل کوجلتی ہوئی جھاڑی کے پیچے سے پکارا اور عکم دیا کہ فرعون اور بنی
اسرائیل کواس کا پیغام پہنچا کیں تو موئل نے احتجاج کیا کہ وہ'' ٹھیک طرح سے بات نہیں کر سکتے۔''
خدانے اس سلسلے میں آٹھیں خاص رعایت دی اوران کے بھائی حضرت ہارون کو اجازت دی کہ وہ
حضرت موئل کی بجائے بولیں۔ یہ چیز خدا کے الفاظ کو اوا کرنے کی مشکل کی جانب اشارہ کرتی
ہے۔ پیغیمرانِ خدا یے ظیم کا م اینے سر لینے سے پچکھاتے تھے۔

ہندوؤں نے بھی براہمن کوایک عظیم بادشاہ بنا کر پیش نہیں کیا کیونکہ ان کے خدا کواس طرح کی انسانی خصوصیات کے ساتھ بیان کر ناممکن نہیں ۔ بسعیاہ کی کہانی کو لفظی معنوں میں نہیں لینا چاہیے:

یہ نا قابل بیان کو بیان کر نے کی ایک کوشش ہے، اور یسعیاہ نے جہلی طور پراپنے لوگوں کی اساطیر کی دوایات سے کام لے کر سننے والوں کو اپنے ساتھ پیش آنے والے واقعہ کے متعلق بتایا۔ زبور میں اکثر جگہوں پر یہواہ کو آسان پر اپنے معبد میں بادشاہ کی مانند بیٹھے ہوئے بتایا گیا ہے: جیسے بعل، مردوک، اور از دہے، ان کے پڑوی و بوتاؤں کو کافی حد تک ای قتم کے معبد وں میں بطور حاکم بتایا مردوک، اور از دہے، ان کے پڑوی و بوتاؤں کو کافی حد تک ای قتم کے معبد وں میں بطور حاکم بتایا میں ظاہر میں تھا۔ تاہم، اساطیری پردے کے پیچھے ہی تیت مطلق کا ایک کافی واضح تصور اسرائیل میں ظاہر مونے لگا تھا: اس خدا کا تجربہ انسان کے ساتھ روبر وئی ہے۔ خدا اور بندے کا کلام بھی اُنیشد کے بیشوں کے لیے تا قابل تصور چیز ہے۔

یبواہ نے پوچھا: ''میں کہاں ہوں! بھے بھیج دیں! 'اس مکافنے کا مطلب پیفیر کوا کے عملی کام

کی طرح جواب دیا: ''میں یہاں ہوں! بھے بھیج دیں! 'اس مکافنے کا مطلب پیفیر کوا کے عملی کام

سونیا تھا۔ بنیادی طور پر پیغیر وہ ہے جو خدا کے حضور اطاعت کے ساتھ کھڑا رہے۔ پیغام ہرگز

آسان نہ تھا۔ مخصوص سامی انداز میں یہواہ نے یسعیاہ سے کہا کہ لوگ اس پیغام کو قبول نہیں کریں

گے؛ جب لوگ پیغام کو قبول نہ کریں تو وہ مایوں نہ ہو: ''جا دَاورلوگوں کو پیغام پہنچا وَ: 'تم نے بار بار

سالیکن سمجھانہیں 'تم نے بار بارد یکھالیکن اوراک نہیں کیا۔' ''سات سوسال بعد حضرت عیسی نے

سالیکن سمجھانہیں 'تم نے بار بارد یکھالیکن اوراک نہیں کیا۔' ''سات سوسال بعد حضرت عیسی نے

سالیکن سمجھانہیں 'تم نے بار بارد یکھالیکن اوراک نہیں کیا۔' ''سات سوسال بعد حضرت عیسی نے

سالیکن سمجھانہیں 'تم نے بار بارد یکھالیکن اوراک نہیں کیا۔' ''سات سوسال بعد حضرت عیسی نے

سالیکن سمجھانہیں وقت کے جب لوگوں نے ان کے ویدے ہوئے پیغام کو سننے سے انکار کر دیا۔ نوع

انسان بہت زیادہ حقیقت کو تیمل نہیں سکتی۔ سعیاہ کے دور کے اسرائیلی جنگ اور جاتی ہو جائیں

پر کھڑے سے مواور یہواہ کے پاس ان کے لیے کوئی خوش کن پیغام نہ تھا: ان کے شہر تباہ ہو جائیں

ے، کھیت وریان اور گھر ہے آباد ہوجائیں سے۔ یسعیاہ نے اپنی زندگی میں ہی شانی سلطنت کی جاہی (722) اور دس قبائل کی جلاوطنی و کھی لی۔ 701 میں شخیر ب (Sennacherib) نے ایک بہت بڑی اشوری فوج کے ساتھ یہوداہ پر چڑھائی کی ، اس کے 46 شہروں اور قلعوں کا محاصرہ کیا، مدا فعت کرنے والے افسروں کی کھال کھنچوائی ، تقریباً 2000 لوگوں کو جلا وطن اور یہودی با دشاہ کو بروشلم میں قید کر دیا۔ یسعیاہ نے اپنے لوگوں کو اس تا کر بریتا ہی سے خبردار کرنے کا لاحاصل کام کیا۔

سنسي ذہين سياسي تجزيه نگار کے ليے ان تناہيوں كى پيش بني كرنا بالكل مشكل نه ہوتا۔ يسعياه کے پیغام میں اصل جینے والی بات صورتحال کا تجزید تھا۔حضرت موسیٰ کے قدیم جانبدار خدانے اشور کو دشمن کا روپ دیا؛ یسعیاہ کے خدانے اشور کوایئے آکہ کار کے طور پرلیا۔ بیرسار کون دوم یا سنحیر بنبیں تھا کہ جواسرائیلیوں کو ملک سے نکال کرعلاقے کو تناہ و برباد کر دیتا۔" یہ یہواہ ہی ہے جولوگوں کونکال باہر کرتا ہے۔ 'Axial عہد کے پیغیروں کے پیغام میں بیا یک مستقل خیال تھا۔ اسرائیل کے خدانے خود کوٹھوس انداز میں پیش کیا تا کہ یا گان دیوتا وَں سے ممیز ہوسکے۔ اب نے پیمبروں نے زور دیا کہ سیاس تباہی کے ساتھ ساتھ فتح نے خدا کومنکشف کیا جو تاریخ کا آقااور ما لک بنے کوتھا۔ تمام اقوام اس کی جیب میں تعیں۔ بعد میں اشور نے بھی دکھ کے دن ویکھے، کیونکہ اس کے بادشاہوں نے رہتلیم نہ کیا تھا کہوہ اسپنے سے بڑی ایک ہستی کے ہاتھ میں محص کھلونے ہیں۔ کیونکہ یہواہ نے اشور کی تباہی کی پیٹکوئی کردی تھی ،اس لیمستقبل کے لیے کوئی طویل امید نہیں رکھی جاسکتی تھی ۔ لیکن کوئی اسرائیلی پیسنتانہیں جا ہتا تھا کہ یہواہ نے ہی تنگ نظر پالیسیاں بنا کر اسے سیاس تباہی سے دوحیار کیا تھا۔ کوئی بھی میس کرخوش نہ ہوتا کہ خود بہواہ نے ہی 722اور 701 ق-م کی اشوری مہمات کی حکمتِ عملی طے کی تھی۔ اس نے الی توم کو تباہ کرتے وقت کیا سوجا تھا جے وہ اپنے منتخب بندے بنانے والا تھا؟ یسعیاہ نے یہواہ کی جوتصوریش کی اس میں سیجھ بھی قابل خواہش نہ تھا۔لوگوں کونا کوار حقیقت سے دوجار کرنے کے لیے بہواہ کواستعال کیا جارہا تفا\_بسعیاہ جیسے پیغبراس کوشش میں تنے کہ ان کے ہم وطن اصل تاریخ کی ایکھوں میں ایکھیں ڈال کر دیکھیں اور اسے تنکیم کریں۔ حضرت موٹی کا خدافتح کی خوش خبری سنا تا تھا ، جبکہ یسعیاہ کا

خدار نجز آوہ تھا۔ ہمیں معلوم ہے کہ الہام کا آغاز اہل معبد کے لیے ماتم وفریاد ہے ہوتا ہے: سائڈ
اور گدھا اپنے مالک کو جانتا ہے، لیکن ' اسرائیل کچے بھی نہیں جانتا، میر بوگول کو پچے بھی معلوم
نہیں ۔ ' بہواہ معبد میں جانوروں کی قربانی کے خت خلاف تھا۔ ان کے تیو ہار، سال نو کے جشن اور
زیار تیں اس کے لیے نا قابل برداشت تھیں ۔ اس بات نے یہ عیاہ کے سامعین کو ہلا کر رکھ دیا:
مشرق وسطی میں یہ تقریبات نہ ہب کا جو ہرتھیں ۔ پاگان دیوتاؤں کی مرجھائی ہوئی تو انا توں کو
معبدوں کے لیے ان تقریبات کی ضرورت تھی؛ ان کی شان وشوکت کا وارومدار جزوی طور پر
معبدوں کے جاہ وجلال پر بھی تھا۔ اب یہواہ کہ رہا تھا کہ بیسب چیزیں قطعاً ہے معنی تھیں ۔ دیگر
اولیاء کی طرح یہ عیاہ نے بھی محسوں کیا کہ مصن طاہری اطاعت کا فی نہیں ۔ اسرائیلیوں کو فہ ہب کا
باطنی مغہوم بھی دریافت کرنا ہوگا۔ یہواہ قربانی سے زیادہ محبت کا فی نہیں ۔ اسرائیلیوں کو فہ ہب کا
باطنی مغہوم بھی دریافت کرنا ہوگا۔ یہواہ قربانی سے زیادہ محبت کا خواہشمند تھا۔

پینمبروں نے اپنے لیے رحم کی ذمہ داری منتف کی تھی ،جو Axial عہد کے تمام مذاہب کا نشان امتیاز بی ۔اس دور میں تفکیل پانے والی تمام آئیڈ یالوجیز نے اصرار کیا کہ معتبریت کا معیار سے تھا کہ نہ جبی تجربہ کوکا میاب انداز میں روز مرہ زندگی کا جز و بنا دیا جائے۔اب نہ جبی اطاعت کوشن معبد کی چار دیواری تک محدود رکھنا کافی نہ رہا تھا۔روش خیالی آنے کے بعد ایک مردیا عورت کے لیے ضروری تھا کہ بازار میں آکرتمام زندہ تھاوقات کے ساتھ بھی محبت کا اظہار کرے۔

پنیمروں کا سابی تصور یہواہ پرعقیدے ہے واضح ہے۔خروج کی کہانی نے زور دیا تھا کہ خدا
کمزور اورخریب کے ساتھ تھا۔ فرق یہ تھا کہ اب اسرائیلی بذات خود ظالم بن گئے تھے۔ جب
یعیاہ نے پیشکوئی کی تواس سے پہلے ہی دو پنیمبرافر اتفری کی شکار شائی سلطنت میں ای تشم کا پیغام
دے چکے تھے۔ پہلے پنیمبرعاموں تھے جو یسعیاہ کی ہی طرح اشرافیہ طبقہ سے تعلق رکھتے تھے لیکن
اصل میں جنوبی سلطنت کے علاقہ Tekoa میں رہے۔تقریباً 275ق۔م میں عاموں بھی
اویا کہ شال میں اسرائیل کی سلطنت کی جانب چلے گئے۔وہ بیت ایل کی قدیم زیارت گاہ میں
می عاموں کو ان فیمب دانوں میں سے ایک خیال کیا جوٹولیوں کی صورت میں ادھراُدھر
نظری طور پر عاموس کو ان فیب دانوں میں سے ایک خیال کیا جوٹولیوں کی صورت میں ادھراُدھر
نیمرتے اورقسمت کا حال بتاتے تھے۔ پروہت نے عاموس کو دہاں سے چلے جانے کو کہا۔عاموس

نے تقارت کے ساتھ جواب دیا کہ وہ کوئی غیب دان نہیں بلکہ یہواہ کی جانب سے براہ راست مقرر کردہ ہیں: '' میں کوئی نی نہ تھا اور نہ ہی میر اتعلق نبیوں کے کمی قبیلے سے تھا۔ میں ایک گڈریا تھا، لیکن یہواہ نے جھے خود نتخب کیا اور کہا، 'جاؤاور نئی اسرائیل کومیری پیشکوئی بتاؤ۔'' '' تو کیا بیت ایل کے لوگ یہواہ کا پیغا منہیں سنتا چا ہے تھے؟ عاموں کے پاس ان کے لیے ایک اور پیش بنی ایل کے لوگ یہواہ کا پیغا منہیں سنتا چا ہے تھے؟ عاموں کے پاس ان کے لیے ایک اور خود بھی تھی تھی تھی تھی ہیں کہ بھی تھی ان کی بیویوں کوزیر دی گلیوں میں لایا جائے گا، ان کے بچوں کوزی کیا جائے گا اور خود انھیں سرزمین اسرائیل سے بہت دور جلاوطنی میں مرتا ہوگا۔

تہار ہانا پیغیر کے لیے لازی تھا۔ عاموں چیسی شخصیت کا دارو دارا ہے او پری تھا؛ انھوں نے باسنی کے تمام فرائف اور ذمہ دار یوں کو پس پشت ڈال دیا تھا۔ انھوں نے بیا تخاب خودنہ کیا بلکہ ایسا خود بخود ہی ہو گیا۔ لگتا ہے کہ اب وہ معمول کے ضوابط پر مختار شدر ہے ہے۔ انھیں چا ہے یا ان چاہے طور پر خدا کا پیغام پہنچا تا ہی پڑا۔ عاموں گوتم بدھ کی طرح اپنی ہی ذات بیس فنا نہیں ہو گئے ہے؛ بلکہ ان کی اتا کی جگہ یہواہ نے لے لی اور پر ورکسی اور دنیا بیس پہنچا دیا۔ پیغیروں بیس سب سے پہلے عاموں نے ہی ساتی انسان نے اور محبت کی اجمیت پر زور ویا۔ بدھ کی طرح وہ انسانیت کے دکھ پر اذبیت زوہ ہے۔ عاموں کی چیش بینے ی بیس یہواہ ہے آ واز مظلوموں کی جانب سے بول رہا تھا۔ اسرائیل کے لوگ ظلم و جرکو پر داشت کررہے ہے، لیکن یہواہ بیسب جانب سے بول رہا تھا۔ اسرائیل کے لوگ ظلم و جرکو پر داشت کررہے ہے، لیکن یہواہ بیسب پواہ ہے۔ انھوں نے بیٹ کی مرداشت نہیں کرسکتا تھا۔ وہ خود کو رب کے نتیب بندے خیال کرتے ہے۔ انھوں نے بیٹات کامنہ وم بالکل غلالیا تھا جس کا مطلب مراعات کی بجائے ذمہ داری تھا: ''اے اسرائیل کے بیٹوسنو، اس پیش بینی میں یہواہ تھا رے ظلاف بول رہا ہے! اس سارے کئے کے ظلاف بین سے جس اپنے ساتھ ملک معرلایا ہوں۔''

اقرارنا مے کامطلب ہے کہ اسرائیل کے تسمام لوگ خدا کے ختن بندے تھے اور اس لیے ان کے ساتھ شاکن سندسکو کیا جاتا جا ہے۔ خدا نے محض اسرائیل کی رفعت کے لیے ہیں بلکہ ماجی انعماف دلانے کے لیے ہی تاریخ میں مداخلت کی۔

اس میں جمرت کی کوئی بات نہیں کہ پیشتر اسرائیلیوں نے یہواہ کے ساتھ بات کرنے کے لیے پیغبر کی دعوت کو قبول کرنے سے الکار کر دیا۔ انھوں نے ایک کم مطالبات کرنے والے نہ مہب کو

منتنب کیا۔ میمعاملہ جاری رہا: رحم کے غرجب کی پیروی بس ایک چھوٹی سی اقلیت نے بی کی ؛ زیادہ ترند بهى لوك معبد ، كليسياء ، اورمسجد هن رسوماتى عبادت يربى قانع رسيت بين \_اسرائيل من قديم كنعانى غدابب ابحى تك كيل يول رب سقد وسوي صدى من بادشاه تربوآم اول في دان اور بیت ایل کی دوخانقا ہوں میں پرستش کے لیے دوسا نڈر کھے تھے۔ دوسوسال بعد بھی اسرائیلی لوگ وہاں زرخیزی کی رسوم اور مقدس جنس برتی میں حصہ لے رہے تھے، جبیا کہ جمیں عاموس کے ہمعصر نی ہوسیع کی کھانتوں میں نظر آتا ہے۔ لگنا ہے کہ پھھ اسرائیلیوں نے سوجا کہ دوسرے د بوتا وس کی طرح بہوا و کی بھی ایک بیوی تھی: ماہر بن آ ٹار قدیمہ نے حال بی میں پچھ مخطوطات تکالے ہیں جن پر "بہواہ اور اس کی عشیرہ" (Asherah) تحریر ہے۔ ہوسیع اس حقیقت سے خاص طور پر بریثان تنے کہ اسرائیل و میرو بوتا وال کی بوجا کر کے میثاق کی خلاف ورزی کا مرتکب مور ہاتھا۔ تمام نے پیغیروں کی طرح وہ بھی ندہب کے باطنی مغہوم کے بارے میں سوچے تھے۔ جبیها که انھوں نے بہواہ سے کہلوایا: ' میں قربانی نہیں بلکہرتم پیند کرتا ہوں ،اور خدا کے علم کوسوختنی قربانون سے زیادہ جا ہتا ہوں۔ '(هو سيسع، ٢:٢) اس کی مرادنظریاتی علم ندتھا۔اس موقع پر استعال کے محترانی لفظ daath کا مطلب ' جانتا'' ہے۔ لہذا لا کہتا ہے کہ حضرت آدم اپنی بوی کو" جائے" تھے۔قدیم کنعانی نرمب میں بعل نے مٹی سے شادی کی تھی اور لوگوں نے اس موقع پررسوماتی رنگ رلیوں کامظاہرہ کیا تھا،لیکن ہوسیج نے اصرار کیا کہ بیٹاق کے بعدے بہواہ نے بعل کی جکد لے گئی اور بنی اسرائیل کے ساتھ شادی کر لی تھی۔ انھیں اس بات کو بھٹا تھا کہ بعل نہیں بلکہ یہواو زمین کوزر خیز کرتا ہے۔ وہ اب بھی اسرائیل کومجبوبہ کی طرح جا ہے تنے اور امرائل كوبعل كے بہلا ووں كيسلا ووں سے نكالنا جاہتے ہے:

اور خداد ندفر ما تا ہے کہ دودن آئے گاجب دہ جھے الی (شوہر) کیے گی اور خداد ندفر ما تا ہے کہ دورکردوں گا اور چر بعلی نہ کے گی ، کیونکہ بھی بعظیم کے نام اس کے منہ سے دورکردوں گا اور چر بھی ان کا نام ندلیا جائے گا۔''

(هوسيع، ۲:۱۲ ۱۸)

عاموں نے جہال ای کمزور ہوں پر صلہ کیا ، وہاں ہوسیع نے اسرائل ند مب کی واخلیت پر ہی

بات کی ''خدا' کے علم کاتعلق' رحم' سے تھا ۔۔۔۔۔ بیا یک داخلی موز ونیت اور یہواہ کے ساتھ وابسکی کی جانب اشارہ تھا جسے خارجی یابندی سے قابل ترجیح ہونا جائے۔

ہوسیع ہمیں پینمبروں کی بصیرت کی ایک جیرت انگیز تغہیم عطا کرتا ہے جس نے ان کے تصورِ خدا کوتر تی دی۔لگتا ہے کہ یہواہ نے بہت آغاز میں ہی ایک ہلا کرر کھ دینے والاحكم جارى كيا تھا۔ اس نے ہوسیع کو تھم دیا کہ جا کرایک سے شادی کر لے، کیونکہ "سارا ملک یہواہ کومستر دکر پھی بدكار ورت بنا بواتقار " (هوسيع ، ٢:١) تا بم معلوم بوتا ب كه خدان يهواه كوية كم بين ويا تقا كەلىك بدكار مورت كى خاطر كليول كى خاك جيمانے؛ بلكهاس كى مرادا يك نظر باز مورت يازر خيزى کے مسلک کی کسی مقدس کسی سے تھی۔ زرخیزی سے متعلقہ رسوم میں ہوسیع کی دلچیسی سے پیش نظریہ قرین قیاس نظراً تا ہے کہ اس کی بیوی مُر بنت و بلائم بعل کے مسلک میں ایک مقدس شخصیت بن چکی تھی۔ چنانچہ اس کے ساتھ ہوسیع کی شادی بے عقیدہ اسرائیل کے ساتھ یہواہ کے تعلق کا اشارہ عقی۔ ہوسیج اور جمر کے تین بیج ہوئے جنمیں علامتی تام دیے محے ....ان تامول میں ان کے انجام کی جانب اشارہ تھا۔ بڑے بیٹے کا نام ایک مشہور میدان جنگ کے نام پر برز عیل تھا، بیٹی کا نام لورُ حامہ (جے محبت نہ کی جائے) اور چھوٹے بیٹے کا نام لوعی (تم میرے لوگ نہیں ہو) رکھا ميا-اس كى پيدائش يريبواه في اسرائيل كے ساتھ بياق منسوخ كر دالا: "تم مير اوكنيس اور من تممارانبیں ہوںگا۔"(هوسیع، ۱: ۹) لگتاہے کہ ہوسیع کی شادی کا آغاز سرد مہری کے ساتھ نہیں ہوا تھا۔ ہوسیج کی کتاب میں متعلقہ حصہ پڑھنے سے پینہ چل جاتا ہے کہ جمرا پیز آخری بے کی پیدائش تک بدکار ورت نبیس بی تھی۔ ہوسیج کو بعد میں ہی کہیں جا کرمعلوم ہوا کہ بیشادی يبواه كے علم پر موئی تھی۔ بيوى كى ب وفائى نے موسيع كوسمجمايا كديبواه كواسينے لوكول كى بوفائى يركيها محسوس موتا موكارسب سے يملے تو موسيع كو جمركومستر دكرنے اوراس سے كسى تتم كاكوئي تعلق نه ر کھنے کی خواہش ہوئی ۔ قانون کے مطابق کوئی مردایی بے وفایوی کو طلاق وے سکتا تھا۔ لیکن موسع اب محى جرس پيارتها، اوراس كے يكھے جاكرات سے مالك سے خريدليا۔ جركووالي حاصل كرنے كى اپنى خوا بش ميں اسے اشار و ملاكديبوا و اسرائيل كوايك اورموقع وسينے پرتيارتا، انبياء يبواه سے اينے جيسى انسانی مفات اور تجربات منسوب كر كے اينے تخيل ميں ايك ديوتا

تخلیق کررہے تھے۔ شاہی خاندان کے ایک فردیمعیاہ نے یہواہ کو ایک بادشاہ تصور کیا تھا۔ عاموں نے درد کے ماروں کے ساتھ اپنی ہدردی کو یہواہ کے ساتھ منسوب کر دیا۔ ہوسیج نے یہواہ کو ایک فریب زدہ شوہر کے طور پر دیکھا، جو اب بھی اپنی بے وفا ہوی کے ساتھ محبت کرتا تھا۔ تمام نماہب کا آغاز کمی نہ کی تشبیہ بیت (Anthropomorphism) سے ہوا۔ کوئی انسانیت سے بہت دورد بوتا روحانی جبتی شروع نہیں کرسکتا تھا۔ یہ کہنا پڑے گا کہ انسانی حوالوں سے خداک اس تصوراتی پیکش نے ایک ساتی تشویش پیدا کی جو ہندومت میں موجود نہیں۔ خداکے تینوں اس تصوراتی پیکش نے ایک ساتی تشویش پیدا کی جو ہندومت میں موجود نہیں۔ خداکے تینوں نماہب میں عاموں اور یسعیاہ کی سوشلسٹ اخلاقیات مشترک ہے۔ ایک فلامی نظام تائم کرنے مالے اولین لوگ یہودی ہیں۔ ان کے پاگان (بت پرست) پڑوی بھی اس نظام کے مداح تھے۔ دیگر تمام پیغیروں کی طرح ہوسیع بھی بت پرتی کی خوفنا کیوں سے آگاہ تھے۔ انھوں نے اُلوبی انتقام پڑورد فکر کیا جے شائی قبائل اپنے بنائے ہوئے دیوتا دُل کی پرستش کر کے دعوت دے رہے تھے۔ انتقام پڑورد فکر کیا جے شائی قبائل اپنے بنائے ہوئے دیوتا دُل کی پرستش کر کے دعوت دے رہے تھے۔ انھوں نے اُلوبی انتقام پڑورد فکر کیا جے شائی قبائل اپنے بنائے ہوئے دیوتا دُل کی پرستش کر کے دعوت دے رہے ہیں، انتقام پڑورد فکر کیا جو شائی ہوگاہ کیوں کے تا کا ہوگے دیوتا دُل کی پرستش کر کے دعوت دے رہے ہیں، انتقام پڑورد فکر کیا جو گاہ کر کا ہوگاہ کیا کہ کیا ہوگاہ کیا کہ کو کیا ہوگاہ کے دونا کیا کہ کو کیا کہ کو کو کو ت دیوتا دکری پرستش کر کے دعوت دیوتا دور کیا دیا کہ کیا گھور کو ت دور کر کو ت دور کیا کہ کیا گھور کیا کو کیا کہ کو کو کیا کہ کی کو کو کو کیا کہ کو کو کیا کہ کو کیا کہ کو کو کیا کہ کو کیا کہ کو کو کیا کو کیا کہ کو کیا کہ کو کو کیا کہ کو کیا کیا کہ کو کو کیا کہ کی کو کو کو کیا کہ کرکے کیا کہ کو کو کو کیا کہ کرکے کو کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کو کو کیا کہ کو کو کی کو کو کیا کہ کرکے کو کیا کہ کمار کیا کیا کہ کو کر کو کیا کہ کو کیا کو کو کیا کو کیا کہ کو کیا کو کیا کو کو کیا کو کو کو کو کر کیا کے کو کو کو کر کیا کو کیا کو کر کو کر کیا کو کرکے کو کو کو کر کے کو کو کو کر کو کر کو کر کو کر کو کو کر کو کر کر کو کر کو کو کر کو کر کر کو کر کر کو کو کر کر کو کو کر کو کر کو کر کر کو کو کر کو کو کر کو کر کو کر کر

انھوں نے اپنے کیے جاندی کی ڈھالی ہوئی مورتنس بنائیں، اورائی ہم کے مطابق بت تیار کیے، جوسب کے سب کار مجروں کا کام ہیں۔

وه ان کی بابت کہتے ہیں:''جولوگ قربانی گذرانے ہیں وہ چھڑوں کو چوہیں۔''

بلاشبریہ کتفانی فدہب کا ایک غیر منصفانداور گھٹا کر پیش کیا ہوا بیان ہے۔ کتفان اور بابل کے لوگول کا بھی بھی بیت عقیدہ نہیں رہا تھا کہ ان کے دیوتاؤں کے بت بذات خود مقدس تھے؛ انھوں نے کہمی کی بت کے سامنے بحدہ نہیں کیا تھا۔ شبیداصل میں معبود کی ایک علامت تھی۔ ان کے نا قابل تصوراور قبل از تاریخ واقعات کی طرح ان کی اختراع کا مقصد بھی پچاری کی توجہ کواس سے ماوراکی جانب مبذول کرانا تھا۔ Esagila کے معبد میں مردوک کے بت اور کتفان میں عشیرہ کی ایستادہ پھروں کو بھی بھی دیوتاؤں کے مشابہ نہیں سمجھا کیا بلکہ وہ انسانی حیات کے ماورائی عضر پر ایستادہ پھروں کو بھی دیوتاؤں کے مشاببہ نہیں سمجھا کیا بلکہ وہ انسانی حیات کے ماورائی عضر پر توجہ مرکوز کرنے کے لیے ایک طرح کا نقطۂ اِرافاز تھے۔ تا ہم انبیاء نے اپنے بت پرست معبود وں کو اکھ برائی کا ایک کے ایک طرح کا نقطۂ اِرافاز تھے۔ تا ہم انبیاء نے اور جاندی کے سوا پکو بھی نہ

تنے؛ انھیں کاریگروں نے ایک دو کھنٹوں میں تیار کیا تھا؛ ان کی آٹھیں بعمارت اور کان ساحت سے عاری تنے؛ وہ خود چل تک نہیں سکتے تنے؛ ان کی حیثیت کھیتوں میں کووں کو بھانے کے لیے لگائے گئے لکڑی کے ڈھانچے سے زیادہ نہی۔ یہواہ کے مقابلے میں اسرائیل کا الموجیم کچو بھی ہیں لگائے گئے لکڑی کے ڈھانچے سے زیادہ نہی ۔ یہواہ کے مقابلے میں اسرائیل کا الموجیم کچو بھی ہیں (elilim) تھا۔ ان کے پجاری احمق تنے اور یہواہ ان سے نفرت کرتا تھا۔

آجکل ہم عدم پرواشت کے اس قدرعادی ہو گئے ہیں، جوبد حتی ہے وصدانیت پرتی کا خاصا بن گئی ہے، کہ ہم بیخور نیس کرتے کہ دیگر خدا کا سے بیر حقیٰ ایک نیا فہ ہی ربخان تھا۔ بت پرتی کا خاصا ایک نیبتا روا دار عقیدہ تھا: اگر ان پرانے مسالک کو ایک خومجود کی آمد سے خطرہ لائل نہ ہوتا تو روایت عبادت خانہ میں ہروقت ایک اور بت کی گئیائٹ موجود رہتی ۔ خی کہ جہال Axial مہد کے نظریات کی جگہ دیوتا کو لی گئی تر بہا قدیم معبودوں کی کوئی تر دید موجود نہ کی نظریات کی جگہ دیوتا کو لی گئی تر بہا تھا ہے کہ ہندومت اور بدھ مت میں اپنا او پر نظرین کرنے کی بجائے دیوتا کو لی تعلق سے بالاتر ہونے کا کہا جاتا تھا۔ تاہم ، امرائیل کے پیغیر بہواہ کے تریف ان معبودوں کے بارے میں کوئی فرم روبیا پنانے کو تیار نہ تھے۔ یہودی صحائف میں ''بت پرتی'' کے نے گناہ'' جموٹ'' مداکل کی پرسٹن میں کی پرسٹن میں کے مترادف تھا۔ بیا لیک روٹیل ہے جو شایداس بعاوت جیسا ہے جو کلیسیاء خداکل کی پرسٹن میں کے کہ میلیس ہے جو کلیسیاء کی کھو ملے جنسیت کے تی میں ایک دوئی ہی ہے کہ پریشان تھے؟ کہ میلیس ایک دو مور پراس بات سے آگاہ تھے کہاں کا یہواہ کے بارے میں اپنا تھور بھی ایک دوئی بت برتی جیسا تھا، کو فکر کو رہی ایک متور بیاں کا یہواہ کے بارے میں اپنا تھور بھی اسے تھور میں ایک مجود بنا رہے میں اپنا تھور بھی ایک مجود بیارے میں اپنا تھور بھی ایک متر وراس بات سے آگاہ تھے کہاں کا یہواہ کے بارے میں اپنا تھور بھی بت برتی جیسا تھا، کو فکر دو بھی اسے تھور میں ایک مجود بنار ہے میں اپنا تھور بھی اسے تھور میں ایک مجود بنار ہے میں اپنا تھور بھی اپنے کا ویک میں اپنا تھور بھی ایک میں اپنا تھور بھی ایک میں اپنا تھور بھی ایک میں کو میں اپنے تھور میں ایک مجود بنار ہے میں اپنا تھور بھی اپنا کہ کو کو میاں کو میں ایک میں ایک میں کو میاں کے تھور کی اسے تھور میں ایک میں ایک میور بیار ہے میں اپنا تھور کی ایک تھور کو اس کور بھی اسے کور کی اسے تھور میں ایک میں کور کیا کور کور کیاں کور کی اسے تھور میں ایک میں کور کیا کور کیاں کور کی اسے تھور کی اسے تھور کیاں کے تھور کیاں کور کیاں کور کی اسے تھور کیاں کے تھور کیاں کور کیاں کور کیاں کور کیاں کور کی اسے تھور کیاں کور کیاں کور کیاں کور کیاں کور کیاں کور کیا کور کیاں کور کیاں کور کیاں کی کور کی کی کور کیا کور کیا کور کیا کور کی کور کیا کور کیا کی کور کیا کور کیا کور ک

جنسیت کے بارے بی جیسائی رویے کے ساتھ مواز ندایک اور اول اظارے روشی ڈالا ہے۔ اس
معاطے بیں بیشتر اسرائیلی دوٹوک اعماز بیں پاگان معبودوں کے وجود پر یقین رکھتے تھے۔ یہ
درست ہے کہ یہواہ آ ہت آ ہت تضموص طفوں بی کتھا نیوں کے ایلوہیم کے کچھو دکھا نف افتیار کرتا
جار ہاتھا: مثلاً ہوسیخ بیدلیل دینے کی کوشش بیں تھا کہ وہ بعل کے مقابلہ بی زرخیزی کا ایک زیادہ
بہتر دیوتا تھا۔ لیکن فلا ہر ہے کہ مردانہ صفات کے مالک یہواہ کے لیے مشیرہ، عشار باانت جیسی
دیویوں کا دیمینہ اپنانا مشکل تھا۔ ابھی تک بہت سے اسرائیل ، بالحضوص مورتیں، ان دیویوں کی

پیرد کار تھے۔اگر چہ دحدانیت پرستوں نے اپنے خدا کے بےجنس ہونے پر اصرار کیالیکن وہ اس کے باوجود نربی رہا۔ پچھوایک نے بیر بے توازنی ختم کرنے کی کوشش بھی کی ، جیسا کہ ہم دیکھیں مے۔اس کی مجھ وجہ تو اس کا بالاصل قبائلی دیوتائے جنگ ہوتاتھی۔تا ہم، دیویوں کے ساتھ اس کی لڑائی Axialعہد کی ایک کم مثبت خصوصیت منعکس کرتی ہے، جب عمومی سطح برعورت اور مؤنث کا ر تیہ رو بہ زوال تھا۔ لگتا ہے کہ زیادہ قدیم معاشروں میں جمعی عورتوں کومردوں کے مقابلہ میں زیادہ عزت دی جاتی تھی۔روا چی نہ ہب میں مہا دیو یوں کا اعلیٰ رتبہ مؤنث کے احتر ام کومنعکس کرتا ہے۔ تاہم ، شروں کی تعمیر کا مطلب تھا کہ جسمانی طافت اور لڑائی کی زیادہ بہتر مردانہ صفت کواہمیت حامل ہوگئی تھی۔ تب کے بعد عور تیں حاشیہ شین ہو گئیں اور نی شہری تہذیبوں میں دوسرے در ہے کی شہری بن کررہ کئیں۔مثلا ہونان میں اُن کی حالت بالخصوص خراب تمی .....مغربی لوگوں کومشرق کے پدرسری (Patriarchal)روبول کا فرمان جاری کرتے وقت مید حقیقت یاد سر محنی جاہیے۔ جهبوري تضورا بتيمننز كي عورتول تك نه پنج سكا جو كوشه كيررهتي اور كمتر مجمي جاتي تنميس \_اسرائيلي معاشره تجمی مردانه رنگ میں رنگا جار ہا تھا۔ابتدائی ایام میں عورتیں زیادہ زور درخمیں اورخود کو واضح طور پر اپنے شوہروں کے برابر جمعتی تعیں۔ دبورہ جیسی کچھڑورتوں نے جنگوں میں اپنی فوجوں کی قیادت بھی کی-امرائیلی جو دِت اور عستارات جیسی عورتوں کو تعظیم دینے کا سلسلہ جاری رکھتے ،لیکن جب یہواہ نے کامیابی کے ساتھ کنعان اور مشرق وسطیٰ کے دیگر دبیتا وس اور دبوبوں کو فکست دے دی اورخودخدائ واحد بن بيماتواس ك مذهب في تقريباتمام انسانول كمعاملات سنجال سليمه و يويول كامسلك دب ميا ، اوربيه بات ايك اليي نقافتي تبديلي كي علامت تقي جوني تهذيب

ہم دیکھیں کے کہ یہواہ کو یہ فتے ہوئی محنت کے بعد حاصل ہوئی تھی۔اس میں تناؤہ تشد داور محاز آرائی شامل تھی اور یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ ایک خدا کا نیا نہ ہب اسرائیلیوں کے لیے اُتی آسانی سے نہیں آیا جتنا کہ برصغیر کے لوگوں کے لیے بدھ مت یا ہند و مت آیا تھا۔ کہواہ اسپنے سے پرائے معبودوں پرایک پرامن،اور فطری انداز میں فتح مند ہوتا نظر نہیں آتا۔ اس کواؤکر اپنی جگہ منانا پڑی۔ چنا نچے زبور 82 میں ہم اسے الوہی اسمبلی کی قیادت حاصل کر نے۔

کے لیے ایک تھیل تھیلتے ہوئے و تیمنے ہیں، جس نے بالمی اور کنعانی دونوں اساطیر میں ایک اہم کردارادا کیا ہے:

'' خداکی جماعت میں خداموجود ہے۔
وہ الہوں کے درمیان عدالت کرتا ہے۔
تم کب تک بانصافی سے عدالت کرد گے،
اورشریوں کی طرفداری کرد گے؟
غریب اور پہنم کا انصاف کرد،
غردہ اور مفلس کے ساتھ انصاف کے ساتھ پیش آئ،
غریب اور مختاج کو بچاؤ،
شریوں کے ہاتھ سے اُن کو چھڑاؤ۔
وہ نہ تو پجھے جیں۔
وہ نہ تو پہنے جا اور نہ بچھے جیں۔
وہ اندھے رے میں اوھ اُدھر چلے ہیں۔
زمین کی سب بنیاویں بل گئی ہیں۔
اور تم سب حق تعالی کے فرزند ہو،

حافظے ہے جو ہو چکے دور میں ،ایل کی زیر صدارت منعقدہ اجلاس میں جب یہواہ عکمہ اعتراض انھانے کے لیے کھڑا ہوا تو اس نے دوسرے دیوتاؤں پرالزام عائد کیا کہ وہ موجودہ دور کے ساتی چیننے کو پورا کرنے میں ناکام رہے تھے۔ دیوتاؤں نے خودکومٹروک ٹابت کردیا تھا۔ ندصرف زبور میں یہواہ کی جانب سے اپنے ساتھی دیوتاؤں کوموت کی بددعاد کھائی دیتی ہے ، بلکہ ایسا کر کے اس نے ایل کے روایتی استحقاق کو بھی فروغ دیا ، جوعالبًا بھی تک اسرائیل میں جی جی تھا۔ نیال میں کی گئی تعدید کے باوجود بت پرتی میں کوئی خرائی تیس : یہ صرف جبی قابل اعتراض بنی بائیل میں کی گئی تعدید کے باوجود بت پرتی میں کوئی خرائی تیس : یہ صرف جبی قابل اعتراض بنی ہے جب خدا کی محبت کے ساتھ منائی کی ہورہ کوئی حقیقت مطلق سمجھا جانے گئے۔ ہم دیکھیں کے جب خدا کی محبت کے ساتھ منائی کی ہورہ کوئی حقیقت مطلق کی اس ھیجہ پرکام کیا اور اس کے بہود یوں ، عیسائیوں ، اور مسلمانوں نے بھی حقیقت مطلق کی اس ھیجہ پرکام کیا اور اس

تصور پر بہنچ جو ہندواور بدھ تصورات سے قریب تر تھا۔ جبکہ دیگرایے تصورِ خدا کومطلق راز سے مثابهہ ی مجھتے رہے۔"بت برستانہ ند ہبیت" کے خطرات 622 ق-م میں یہوداہ کے بادشاہ یوسیاه (Josiah) کے دور حکومت میں واضح ہوئے۔وہ اینے پیشروؤں کی تصادات کے اجماع ير منى باليسيال الث كر ركه وييغ كا خواب شند تغا: لينى بادشاه منسى ---Manasseh) (42-42)ور بادشاه آمن (40-642) ما عامون ، جنمول نے اسیے لوگوں کو بہواہ کےساتھ ساتھ کنعانی دیوتاؤں کی ہوجا کرنے کا بھی کہا تھا۔منسی نے توایک معبد میں عشیرہ کی هبیبہ بھی رکھ وی تھی جہاں زرخیزی کا ایک مسلک کھل مچول رہا تھا۔ چونکہ بیشتر اسرائیلی عشیرہ کے ساتھ منسلک تصاور بجما سے يبواه كى بيوى خيال كرتے تھے، للبذا يبواه كے اسلىے پيجارى كوكافر سمجما جاتا عين ممكن تھا۔ تاہم، یہواہ کےمسلک کوفروغ دینے پر کمربستہ یوسیاہ نے معبد میں وسیع پیانے پر مرمت کا کام شروع كروانے كا فيصله كيا تھا۔ جب مزدور ہر چيز كواد ميزرے تصے تو پر د مت اعلى بلكيا ہ نے ايك قدیم مسودہ دریافت کیا جسے بنی اسرائیل کے لیے حضرت موسیٰ کا آخری خطبہ بتایا حمیا۔اس نے بیہ مسودہ بوسیاہ کے سیرٹری کو دیا، جس نے اسے بادشاہ کے حضور بہ آ دانے بلندیر معا۔جوان بادشاہ نے اسے سنتے ساتھ ہی خوف کے مارے اپنے کپڑے میاڑ ڈانے:اپنے اجداد پر بہواہ کا پیغمہ باعث حیرت نہیں! وہ حضرت موتل کی سخت ہدایات کی تعمیل کرنے میں بری طرح نا کام رہے تھے۔ یہ بات تقریباً بیٹنی ہے کہ ہلکیاہ کی دریافت کردہ ''کتاب شریعت' 'اس متن کا بنیادی حصہ ہے جے ہم آج ''کتاب استنا'' کے نام سے جانتے ہیں۔اس کی دریافت کے بارے میں بہت نے نظریات موجود ہیں۔ پچھ کا کہنا ہے کہ ہلکیا ہ اور بوسیاہ کے سیکرٹری نے اسے کا ہنہ ہلدہ کی مدد سے چوری چیے لکما تھا۔ ہمیں بیٹنی طور بھی ہمی معلوم نہ ہوسکے گا الیکن کتاب بلاشبہ اسرائیل میں ایک نتی قلب ما بیئت کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ کتاب کے مطابق حضرت موسیٰ نے بیثاق اور اسرائیل كفتن كيجان كواكك فى مركزيت دى \_ يبواه في باقى تمام لوكون من سايخ بند عفتن كركيے تنے ....ان كى كى خونى كى دجہ سے نہيں، بلكە مرف ايلى محبت كے تحت \_ جواب ميں اس في المول من من وابتكى اورد مكرويوتا وسى قطعى ترويد كامطالبه كيار كماب استناكيس مضمون میں وہ اعلان شامل ہے جو بعدازاں بہودی عقید ے کا حصہ بن کیا:

دوسنا اسامرائیل، فداوعر جارا فداایک بی فداوعرب و این ساری دل اورایی ساری جان اورایی ساری طاقت سے فداوعدای فداسے مجت رکھ۔ اور بیا تیں جن کا تھم آج میں تجھے دیتا ہوں، تیرے دل پر لیش رہیں۔'' اور بیا تیں جن کا تھم آج میں تجھے دیتا ہوں، تیرے دل پر لیش رہیں۔''

خداکات استخاب نے امرائیل کو بت پرستوں سے جدا کر دیا تھا، چنا نچے مصنف نے موتا کے منہ سے کہلوایا کہ ارض موجودہ کانچنے پر انھیں مقامی باشدوں کے ساتھ کوئی لین دین نہیں رکھنا۔ ''تو ان سے کوئی معاہدہ نہ کرنا اور نہ تن ان پر تم کھانا۔''(استثنا، ۲:۲) باہمی شادیاں اور نہ تن کوئی ان سے کوئی معاہدہ نہ کرنا اور نہ تن ان پر تم کھانا۔''(استثنا، ۲:۲) باہمی شادیاں اور نہ تن ان اور شان ہوئی جائیں ہوئی جائیں ۔ سب سے بڑھ کر انھیں کھائی فی جب کو بڑ سے اکھاڑ کھینا تھا:''بلکہ ان سے سولوک کرنا کہ ان کے فید بحول کو ڈھا دینا اور ان کے ستونوں کو گلڑے کر دینا اس سے سونوں کو گلڑے کر دینا ۔ ۔' (استثنا، کن کہ کوئی کو خداو ندا ہیں ہے خدا کے لیے مقدی قوم ہے۔خداو تد تیرے خدا نے تھے کو رویے زمین کی اور سب قوموں میں سے جن نیا ہے تا کہ تو اس کی خاص امت مخم ہے۔' (استثنا، کن کا قام ا

آئ شیما(Shema) پڑھنے والے یہودی اسے ایک وحدانیت پرستانہ معنی ویتے ہیں: خدادید (یہواہ) ہماراخداایک اور یکا ہے۔ کتاب استفااہ می تک اس تناظر میں ہی تھی تھی۔

یہال استعال کے محے لفظ کا مطلب ' خداایک ہے ' نہیں بلکہ بیہ کہ یہواہ واحد معبود تھا جس کی پستش کی اجازت دی گئی۔ دیگر دیوتا ہمی تک ایک خطرہ ہے ہوئے تھے۔خداان سے جاتا تھا۔ نی اسرائیل اگر یہواہ کے قوانین کی اطاحت کرتے تو وہ انھیں خوشحال وسرفراز کرتا اور نافر مانی کی صورت میں جا ویر یادکر دیتا:

"اور خداو عرفی کے ایک برے سے دومرے برے تک تمام قوموں سے پراکندہ کرے گا۔ وہال تو ککڑی اور پھر کے اور معبودوں کی، جن کوتو یا تیرے باپ دادا جائے بھی تیں، پرسٹش کرے گا۔ ان قوموں کے بھی تھی کو میں نمیب نہ ہوگا اور نہ تیرے یا کس کے تو کو گا مام مرکا، یک خداو عرفی کو وہاں ول ارزاں مول کا در نہ تیرے یا کس کے تو کو کو آمام مرکا، یک خداو عرفی کو وہاں ول ارزاں اور آنکموں کی دھندا و مرکا داور تیری جان و برھے میں ایکی اور آنکموں کی دھندا و مرکا کا در تیری جان و برھے میں ایکی

رے کی اور تو رات دن ڈرتارے کا اور حیری زعری کا کوئی اصلانہ ندہ وگا۔ تو اسپیع دلی خوف کے اور ان ظاروں کے سب سے ، جن کوتو اپنی آگھوں سے دیکھی امیح کو کے کا کیا سے کاش کرشام ہوتی اور شام کو کے گا کیا سے کاش کستے ہوتی۔'' (احبار ۱۸:۲۸ تا ۱۸)

جب بادشاه بوسیاه اوراس کی رهایی نیم او بی صدی بل می کیانی کی افتی مربی الفاظ سندتو انحیس ایک بند سیاس اوراس کی رهایی رهایی کی دورد کوروس ای قابل والی احماس موروه اشور بون کودورد کوروس ای قبال والی احماس موروه اشور بون کودورد کوروس ای قبال والم استان می بالی بادشاه نیم بولاس (Nebup iassar) نے اشور بون کو کیا اورائی سلطنت بنانی شروع کی۔

عدم اطمینان کی اس فعنا علی احباری پالیسیوں نے ہوا میرااثر ڈالا۔امرائیل کے دور تری
بادشاہوں نے بہواہ کے احکامات بھل کرنے کی بجائے جان ہوجھ کرجائی کو دھوت دی۔ ہو۔ ا
نے فوری طور پر اصلاح شروع کی اور حالی جوش و فروش کا مظاہرہ کیا۔معبد علی سے تمام بت،
جسے ،اور ذر فیزی کی علامات کو باہر انکال کرجلا دیا گیا۔ ہوسیاہ نے مشیرہ کی بہت بدی ھیہد بنی تو ڈ
ڈالی اور کسیوں کے جرے ڈھائے جو وہاں مشیرہ کے لیے کیڑے بنی تھیں۔ ملک علی بت
پرستوں کی تمام قدیم فافلاہیں جاہ کر دی گئی۔ جب کے بعد بجار ہوں کو صرف پاک کے گے
برطلم کے معبد علی بہواہ کے صنور قربانی قیش کرنے کی اجازت تھی۔ 300 برس بعد ہوسیاہ کی
معبد علی بہواہ کے صنور قربانی قیش کرنے کی اجازت تھی۔ 300 برس بعد ہوسیاہ کی
اصلاحات کا ریکارڈ کلینے والے واقعات تو لیس نے استر داد اور استحسال کی اس پاکیزگی کا ڈکر
بدے قسمے ایماز علی گیا:

ادراوکول نے اس کے ماسے بھٹم (بحل) کے ذبی کو و حایا اور مودی کی مودوں کو درکودی مودوں کو دیوں کو دیوں کو درکودی مودوں کو دیوں کو درکودی مودوں کو درکوری کا درکودی کا د

سيرتول (مقدس محبول) اور كهدى مولى مورتول كوتو ژكردهول كرديا اوراسرائيل كتام كمك عن مورج كى سب مورتول كوكاث ذالا يتب بروهكم كولونا ـ

یمال ہمیں ان دیوتا کا کے لیے بدھ جیسی زی نظر نیں آتی جنمیں وہ متروک خیال کرتا تھا۔ وسیع بیانے پراس جابی کا ماخذ مدنون خوف اور پریٹانی میں گھری جڑیں رکھنے والی نفرت تھی۔ مصلحین نے اسرائیل کی نتاریخ کو نئرس پر سرنکھا۔ یوساہ مُقفدا ہے سیمؤل ماں سااطیوں کی

مسلحین نے اسرائیل کی تاریخ کونے ہرے سے اکھا۔ ہوسیاہ ، قضاۃ ، سیونل اور سلاطین کی تاریخی کتب کوئی آئیڈیالو تی کے مطابق و وہارہ لکھا گیا۔ اور بعد جی شمہ موہ کی کے ایڈیٹروں نے پچھا قتباسات شامل کے جنھوں نے خروج کی داستان کی احباری تغییر کی۔ اب یہواہ کنعان جی نیستی کی مقدس جگہ کوشروع کرنے والا تھا۔ اسرائیلیوں کو بتایا جاتا ہے کہ دلی کنعانیوں کو اس کے جنوب کواس کی مقدس جگہ کوشروع کرنے والا تھا۔ اسرائیلیوں کو بتایا جاتا ہے کہ دلی کنعانیوں کواس کمک میں نیس رہنا جا ہے۔ یہوع نے اس یالیسی پر فیراً لوی اعداد جس کمل کیا:

" گراس وقت یموع نے آ کر مناقم کو کوستانی ملک یعنی ہرون اور دہراور مناب سے بلکہ یہوداو کے سارے کوستانی ملک اور اسرائیل کے سارے کوستانی ملک اور اسرائیل کے سارے کو بستانی ملک سے کاٹ ڈالا یموع نے ان کو ان کے شہروں سمیت بالکل بلاک کردیا۔ سومناتیم میں سے کوئی تی اسرائیل کے ملک میں باتی ندر ہا۔ فقط فقد میں باتی میں باتی ندر ہا۔ فقط فقد میں باتی میں باتی ندر ہا۔ فقط فقد میں باتی میں باتی ندر ہا۔

فزہ اور جات اور اشدود میں تھوڑے ہے باتی رہے۔ در حقیقت ہم بیٹوع اور قعما ق کے ذریعے کتعان کی تنجیر کے متعلق کی تین جانے ، اگر چہ

بہت ساخون بہایا گیا تھا۔ البتہ اب اسخوزیزی کو فرجی رنگ دے دیا گیا ہے۔ خدا کو اپنے تعسب کوچینے کرنے کی علامت بنانے کی بجائے اپنی نفرت اور انا پندی کی تسکین کے لیے استعال کیا جاسکا تھا۔ اس چیز نے خدا کارویہ بھی ہمارے جیسا بنادیا، کہ جیسے دہ بھی کئی انسان تی ہو۔ اس تم کا کوئی خدا لوگوں کے لیے عاموں اور یسعیا ہے خدا سے (جوخود تقیدی کا مطالبہ کرتا

تقا) زیاده متبول اور پرکشش معنا قرین قیاس تعار

یدد بول کے اس مقیدے پراکو تقید کی جاتی ہے کہ وہ خود کو خدا کے فتن بندے بھتے ہیں،
لیکن ان پر تقید کرنے والے بھی اکثر ای تم کے استر داد کے بھرم ہوتے ہیں جس نے بارہ قبائل کو
بت پر تی کے خلاف بھڑ کا با تھا۔ تینوں کے تینوں وحدا نیت پرست غدا ہب نے اپنی اپنی تاریخ بیں

تنگف موقوں پرخودکو خدا کے ختب بندے ہتایا۔ بھی بھی تو اس سے بھی زیادہ تھیں نتائج برآ مد بوئے جو کتاب بیشوع میں تصور کے گئے ہیں۔ مغربی عیسا ٹیول میں بیزهم زیادہ واضح رہا کہ وہ خدا کے منتخب بندے ہیں۔ گیارہویں اور ہارہویں صدیوں کے دوران صلیووں نے یہودیوں اور مسلمانوں کے خلاف اپنی مقدی جنگوں کا جوازیہ کہدکر پیش کیا کہ وہ نے ختب شدہ لوگ تنے جنموں نے یہودیوں کا جوازیہ کہدکر پیش کیا کہ وہ نے ختب شدہ لوگ تنے جنموں نے یہودیوں کا کھویا ہوار جب ماصل کر لیا تھا۔ کیلونسٹ فرای نظریات نے امریکیوں کوخود کو خدا کی اپنی تو م بھے پر مائل کیا۔ یہوداہ میں ہوسیاہ کی سلمانت کی طرح یہ یعین ایک سیاسی عدم استحام کے دور میں فروغ پانا عین ممکن ہے جب لوگ اپنی بی جابی کے خوف میں جاتا ہوتے ہیں۔ شاید بھی وجھی کہ اس نے اب یہودیوں، عیسا ٹیوں اور مسلمانوں کے درمیان پہنے بھی بیں۔ شاید بھی وجھی کہ اس نے اب یہودیوں، عیسا ٹیوں اور مسلمانوں کے درمیان پہنے بھی بنیاد پری کی مختف صورتوں میں نز مرکی ڈھونڈ کی ہے۔

ہمیں یہ بات یادر کمنی چاہیے کہ نبو کدنسر (بخت نفر) کے ہاتھوں 587ق۔ م میں ہروشلم کی جائی ادر یہود ہوں کی بالمی اسیری پر منتج ہونے والے یرسوں میں بھی اسرائیلی احباریت پر ایمان نہیں رکھتے تھے۔ بخت نفر کے سن تخت شینی بینی 604 میں پنجبر بر میاہ نے یہ عیاہ کے جائی پر بنی نفطہ نظر کودوبارہ زعمہ کیا: خدا اسرائیل کوسرا دینے لیے بائل کوبطور ہتھیار استعمال کرر ہاتھا۔ وہ ستر برس تک اسیر رہے۔ جب بادشاہ یہوآ کم (Jehoiakim) نے یہ کہانت سی تو محر کے ہاتھ سے طومار کھینچاء اسے کھڑے کیا اور آگ میں ڈال دیا۔ یرمیاہ کوا پی جان کے لالے پر کے اور اسے کہیں چھینا ہزا۔

رمیاه کی زعرکی خدا کے اس زیاده چیلبتک تصور کو ؤ حالئے کے لیے درکار کوشش اور مصاب دکھاتی ہے۔ اسے ایک پنج بر ہونے سے نفرت تی اور اس بات پرخت پر بیٹان رہتا تھا کہا ہے انجی لوگوں پر لعنت طامت کرنی پڑتی تھی جن سے دہ مجبت کرتا تھا۔ وہ ایک زم ول آدی تھا۔ خدا کی جانب سے پیغام آنے پر وہ چلایا: ''آہ، خداوع خدا ، دیکھ جھے برانا جیس آتا'' اور ساتھ ہی اپنے ہوئوں کو ہاتھ دگا ہے۔ اس نے جو پیغام آئے پہنچانا تھا وہ بہم اور متفادتها: ''دیکھ تے کون جس نے ہوئوں کو ہاتھ دگا ہے۔ اس نے جو پیغام آئے پہنچانا تھا وہ بہم اور متفادتها: ''دیکھ تے کون جس نے تھی کو موں پر اور سلطنوں پر مقرر کیا گا کھاڑے اور ڈھائے، ہلاک کرے اور گرائے جم برکرے اور گائے۔'' (یسر میاہ ، ا: ۲ قا ۱۰) اس نے نا قابل مصالحت انتہا کوں کے باتین ایک کرب

الخیز تا و کامطال کیا۔ برمیاه نے خدا کا تجربه ایک درد کے طور پر کیا، جس نے اس کی ٹاگوں کورزایا، دل کوتو ژا اور مخبوط الحواس کر کے رکھ دیا۔ بین خبران تجربه ایک طرح سے بیک وقت زیا اور تحریص کے مترادف تھا:

خدا برمیاه کودو مختف ستول می سمینج ربا تیا: ایک طرف ده بهواه کی جانب شدید کشش محسوس کرتا تغااور مجمی محمی ایک متاه کن قوت اسے اس کی مرض کے خلاف چلاتی تھی۔

عاموس کے بعد سے نے کراس وقت تک توفیر جیشہ اپنی مرض کا مالک ہوا کرتا تھا۔اس دور علی صابح الک ہوا کرتا تھا۔اس دور علی صابح اللہ وقت اللہ کا فرا مشرق وسلی نے بھی ایک وسیج البہاد فرا کی اساطیری پالیسی افتیارٹیس کی تھی۔ توفیروں کا خدا اسرائیلیوں کو مجود کررہا تھا کہ شرق وسلی کی اساطیری روایت کو جوز کر بافکل الگ تم کا راستہ افتیار کرلیس برمیاہ کے کرب میں ہم و کھ سکتے ہیں کہ یہ ایک می قدر بے جوڑ بات تھی۔اسرائیلی بہواہ ازم کا ایک چھوٹا سا ملقہ تھا جے چاروں طرف سے باگان دیائے گیررکھا تھا، اور بہت سے اسرائیلیوں نے بہواہ کو مستر دمجی کردیا تھا۔ خی کہ ذرا کم خوزی کے تصور خداوا لے جہاری نے بھی بہواہ کے ساتھ ملاقات کو ایک ناشائے دو برو کی خوال کیا۔

اس نے موئی کے ذریعے اسرائیلیوں کے سامے واضح کیا کہ خداان کے پاس برنس میں ایک توفیر سے بھی جوالوں جال کا اثر برواشت کرے گا۔

ابھی تک پیواہ کے مسلک میں ہالمنی الوی اصول بین آتما ہے موازنہ کے قابل کھے بھی نہ تھا۔

یہواہ کا تجربہا یک بیرونی اور ماورائی حقیقت کے طور پر کیا کیا تھا۔ اس کی اجنبیت کم کرنے کے لیے

اسے انسانوں جیسا بیانا ضروری تھا۔ سیاس حالات ایتر تھے: پابلیوں نے یہوداہ پر حملہ کر کے

اسرائیلیوں کے بادشاہ اور پہلے گروہ کو جلاوطن کر دیا تھا؛ اور بروشلم ان کے محاصرے میں تھا۔

حالات بدتر ہوئے جانے پر برمیاہ نے انسانی جذبات کو یہواہ کے ساتھ منسوب کرنے کی روایت جاری رکی۔ پنجبروں نے جب بھی ''انسان' کے متعلق سوچا تو انھیں خود بخو د' خدا'' کا بھی خیال آیا جس کی اس دنیا میں موجودگی اپنے لوگوں کے ساتھ سمتھی ہوئی نظر آتی ہے۔ یقینا خداد نیا میں پکھ کرنے کے لیے انسان کا مرہوئی منت ہے۔ سیتھور یہود ہوں کے تصویم موجود میں بہت اہمیت افتیار کر گیا۔ اس بات کے اشار ہے موجود ہیں کہ انسان اپنے جذبات اور تجربات خدا کے سر افتیار کر گیا۔ اس بات کے اشار ہے موجود ہیں کہ انسان اپنے جذبات اور تجربات خدا کے سر تھوپ سکتے ہیں ، اور یہ کہ یہواہ انسانی حالت کا ایک حصہ ہے۔

جب تک وشمن شرکے دروازے پر کھڑار ہا، تب تک برمیاہ اینے لوگوں کو خدا سے ڈرا تا رہا (جبكه خداكے حضور ان كى جانب سے منت ساجت كرتا تھا)۔ 587 قبل مسے ميں بابليوں كے ہاتھوں ایک مرتبدر و ملم کی فتح ہوجانے کے بعد یہواہ کی جانب سے پیشکوئیاں کچے دمیمی برشنین: اس نے اسینے لوگوں کو بیجائے کا وعدہ کیا (چونکہ اب انھوں نے سبق سیکے لیا تھا) اور انھیں کمر لایا۔ بالمي حكام نے برمیاه كو پیچے يبوداه من على مخمرنے اور مستعبل برايناايمان ظاہر كرنے كى اجازت وے دی تھی۔اس نے چھ جائدادخریدی: " کیونکہ رب الافواج اسرائیل کا خدابوں فرما تاہے کہ ال ملك من چركمرول، كميتول اورتاكتانول كي خريدوفرو فت موكى ـ" (يسر ميساه، ١٥:٣٢) اس میں جرت کی کوئی بات نبیس کہ محداد کون نے بہواہ کواس بربادی کا ذمہ دار معبرایا۔ ویلٹا علاقہ کے ایک دورہ کے دوران برمیاہ کی طاقات یہود ہوں کے ایک گروہ سے ہوئی جوفرار ہوکر وہاں آئے تھے اور ان کے یاس بہواہ کے لیے کوئی وقت ندفقا۔ ان کی مورتوں نے دعوی کیا کہ جب تك وه آسان كى ديوى عشار كاعزاز بن يرهاوے يرهارب يتعتب تك سب كوفيك مفاك چل ر ما تعاملين بهواه كے كہنے بريدسلسله بندكرتے ساتھ بن كلست اور ذلت كامند و كمنابر ميا-تاجم لكتاب كماس اليين فودرمياه كي بعيرت كوبعي كرائي دى ريوهم كالكست اورمعبد و كى تابى كے بعداسے ميمسوس مونے لكا كماس تم كى بيرونى فيريى مالتيس محض داعلى موضوى حالت كى علامات تحميل مستنتبل مين اسرائيل كرساته ميثاق تعلى مخلف تفاز "مين الي شريعت ان کے باطن میں رکھوں گا اوران کے دل پراسے کھوں گا۔" (پر میاہ، ۱۳:۳)

جلاو طمن ہونے والوں کوساتھ آسلنے پرمجبورند کیا کمیا جیسا کہ 722ق-م میں دس شالی قبائل کو كيا كميا تعاروه دوآباد يول من رہے لكے: أيك خود بائل من اور دوسرى دريائے فرات سے تكلنے والی ایک نبر (Chebar) کے کناروں پر جونی پُر اور اُرسے زیادہ دور نتمی -اس علاقے کا نام الل ابيب تعا-597 ق-م ميں جلاوطن كيے جانے والول ميں أيك پروست رح قى ايل بحى شامل تعارووتقريباً بإنج برس تك اسيخ كمريس اكبلار بااوركسي ذى ننس سے ايك لفظ تك نه بولا - تب اس پر بہواہ منکشف ہوااوراس کے حواس خطا کردیے۔اس کے پہلے الہام کو پچھ تفصیل کے ساتھ بیان کرنا اہم ہے کیونکہ ریمد ہوں بعد بہودی باطنیت پندوں کے لیے بہت اہمیت اختیار کر میا۔ حزتی ایل نے ایک بادل دیکھا جو بکل کے کوئدے سے روش تھا۔ شال کی جانب سے ایک محمد موا چلی۔اس کردآلود دمند لے بن میں اسے اے اک اوہ ایک بہت برارتھ دیکھ رہاہے جے تین طاقتور جانور مینج رہے ہیں۔وہ بالمی کے محافوں پر لکے کاریو (Karibu) کے جمعے جیسا تھا، تاہم حزتی الل نے ان کا تصور کرنا تقریباً نامکن بنادیا: ہرایک کے جارسر تنے: ایک انسان، شیر، بیل اور شابین کاسر۔ ہرایک پہیددوسرے سے خالف ست میں جار ہاتھا۔ بیھید محض ان انو کمی بعیرتوں کوواضح کرتی ہے جنمیں وہ بیان کرنے کی جدوجہد کررہا تھا۔" ہرایک کے دو پرول سے ان کے بدنوں کا ایک پہلواور دو پروں سے دوسرا پہلوڈ حدیا تھا۔اور جب وہ چلے تو میں نے ان کے پرول کی آواز سن محویا و مسی بزے سیلاب کی آواز لیعن قادر مطلق کی آواز اور الیی شور کی آواز ہوئی جیسی لککری ہوتی ہے ..... اور اس فضا کے اوپر جوان کے سروں کے اوپر تھی ، تخت کی صورت تھی اور اس کی صورت نیلم کے پھر کی سی تھی اور اس تخت نما پھر برکسی انسان کی سی هیدید اس کے او پر نظر آئی۔اور میں نے اس کی تمرے لے کراویر تک میتل کیے ہوئے پیٹل کاسار تک دیکھااوراس کی كرے لے كر فيچ تك ميں نے شعله كى سى جنى ديمى، اور اس كى جاروں طرف جمكانت تقى ..... بيغداوند (يبواه) كي جلال كالظهار تعالى (حيز قسى اين، ٢٣:١ تا ٢٨) جزتى الل اسے دیکھتے ہی منہ کے بل کرااور کی کے باتیں کرنے کی آوازی۔

آواز نے حزقی ایل کو' انسان کا بیٹا' کہا، کہ جیسے اب انسانیت اور خدائی اقلیم کے ورمیان فاصلے پرزوردیا جار ہا ہو۔ تاہم اب بھی یہواہ کے الہام کے بعد ایک عملی منصوبہ آتا ہاتی تھا۔ حزقی ایل کوخدا کا پیغام اسرائیل کے باغی بیٹوں تک پہنچانا تھا۔ الوہی پیغام کی غیرانسانی نوعیت ایک غضبناک بت بیں بتائی گئی: تغیبر کی جانب بڑھے ہوئے ایک ہاتھ میں آہ و بکا اور رنج وغم سے لبریز ایک طومار حزقی ایل کو وہ طومار کھانے ، خدا کا پیغام ہضم کرنے اور اپنے وجود کا ایک حصہ بنانے کا تھم دیا گیا تھا۔ طومار شہد جیسا میٹھا لکلا۔ انجام کارجزتی ایل نے کہا، ''اور روح مجھے اٹھا کر لے گئی۔ سومیں تلخ دل اور غضبناک ہوکرروانہ ہوا اور خداوند کا ہاتھ مجھ پرغالب تھا۔'' (حزقی ایل، ۱۳:۳ اور دورا)۔ وہ تل ایب بہنچا اور اور سات دن تک مسم بیٹھار ہا۔

حزقی امل کا انو کھا تجربہ بتاتا ہے کہ الوہی دنیا انسانیت سے سے مدتک اجنبی اور خارج ہوگئی تھی۔اسے خود بھی اجنبیت کی ایک علامت بتا کر رکھ دیا گیا۔ یہواہ نے اس کو بار بار پریشان کن کام کرنے کا تھم دیا جس کے نتیجہ میں وہ عام انسانوں سے بالکل کٹ گیا۔اسرائیل خود بھی بت پرست دنیا سے کتا جارہا تھا۔

ووسری جانب بت پرست تصور حیات جاری وساری تھا جود ہوتا وَل اور فطری و نیا بی بھی اپنی موجود گی محسوس کروار ہا تھا۔ ایک الہام بیں اس نے دیکھا کہ جابی کے دہانے پر کھڑے ہوئے اسرائیلی اب بھی بہواہ کے معبد بیں پرانے بتوں کی پرسٹش کررہ سے سے معبد بذات خود ایک خوناک منظر پیش کررہا تھا: اس کے کمروں کی دیواروں پرسانپوں اور کروہ جانوروں کی تصویر بی خوناک منظر پیش کررہا تھا: اس کے کمروں کی دیواروں پرسانپوں اور کروہ جانوروں کی تصویر بی بی تھیں: ''کندی' رسوم اواکر نے والے پروہت تمام غلیظ کاموں بیں مشغول ہے: ''اے آدم ذاو کیا تو نے دیکھا کہ بنی اسرائیل کے سب بزرگ تاریکی بیں لیعنی اپنے منقش کا شانوں بیں کیا تو نے دیکھا کہ بنی اسرائیل کے سب بزرگ تاریکی بیں ایک ورت تموز دیوتا کے لیے بیٹی کرتے ہیں؟'' (حزقبی ایل، ۱۲:۸) ایک اور کمرے بیں ایک عورت تموز دیوتا کے لیے بیٹی کے اس می بیا خواب والی رتھ کو یہواہ کی عظمت ساتھ لے کر اڑتے ہوئے سے ۔ انجام کار پیغیبر نے اپنے پہلے خواب والی رتھ کو یہواہ کی عظمت ساتھ لے کر اڑتے ہوئے دیکھا۔ تا ہم ابھی تک یہواہ ایک قطعی نا قابل رسائی معبود نہیں بنا تھا۔ یہو گم کی جانب سے پہلے کے آخری دنوں بیں حزتی ایل نے اس کولوگوں کو بچانے کی خاطر اپنی جانب متوجہ کرنے کی کوشش کرتے ہوئے بیان کیا۔ اسرائیل اس تاگزیر جانی کے لیے خود بی ذمہ دار تھا۔ اجنبی یہواہ حزتی ایل جیسے اسرائیلوں کواس بات پرخود کرنے کے کہد ہاتھا کہتاری کے سے سے سوے سمجے اور ایل جیسے اسرائیلوں کواس بات پرخود کرنے کے کہد ہاتھا کہتاری کے سے سے سوے سمجے اور

من مانے نہیں ہوتے بلکہ گہری منطق اور انصاف رکھتے ہیں۔ وہ بین الاقوامی سیاست کی ظالم دنیا میں ایک مفہوم تلاش کرنے کی کوشش میں تھا۔

بابل کے دریاؤں کے کنار ہے بیٹے ہوئے تارکین وطن نے ناگزیرطور پرمحسوں کیا وہ ارض موجودہ سے باہررہ کراپنے ندہب کی پیروئ نہیں کر سکتے تھے۔ بت پرستوں کے خدا ہمیشہ علاقائی رہے تھے، اور پچھ کی نظر میں بیناممکن تھا کہ ایک غیر ملک میں بیٹھ کران کی مناجات گائی جا کیں۔ تاہم ایک نظر میں بیناممکن تھا کہ ایک غیر ملک میں بیٹھ کران کی مناجات گائی جا کیں۔ تاہم ایک نظر ہیں ہو کہ خانیت کا پرچار کیا۔ ہم اس کے بارے میں پچونہیں جانے ، اور بیات شاید اہم ہو کیونکہ اس کی کہانتیں اور مناجات ذاتی جد وجہد کا کوئی پیتے نہیں دیتیں جو اس کے بیشروؤں نے کیس۔ چونکہ اس کی کہانتی میں بیٹائی کردیا میااس لیے بیشروؤں نے کیس۔ چونکہ اس کا کام بعد میں یہ عیاہ کی کہانتی میں بی شامل کردیا میااس لیے اسے عموماً یہ بیٹاؤں ہی کہا تھا کہ دوران پچھا کی ہی بیٹاؤں میں بیٹائی کو دیا میا کہ دیا میا دورہ ہوگئی نہیں دیا گیا۔ اسے عموماً یہ بیت ایل اور ہبرون کی پرائی زیارت گا ہیں نیست و نابود ہوگئی تھیں۔ بابل دورہ ہوگئی تیس بابل میں دہ اپنی نہ ہوں ہوگئی ہوئی ہے جوہمیں قدیم سمندرتیا مت پرمردوک کی سے کھا جس میں خروج کی کہائی تخیل میں لیٹی ہوئی ہے جوہمیں قدیم سمندرتیا مت پرمردوک کی سے کھا جس میں خروج کی کہائی تخیل میں لیٹی ہوئی ہے جوہمیں قدیم سمندرتیا مت پرمردوک کی سے نوٹ یہ ہوئی ہے جوہمیں قدیم سمندرتیا مت پرمردوک کی سے نوڈیا دوراتی ہوئی ہے:

" تب يہواه مصرى ظين كو بالكل نيست كردے كا اور اپنى بادسموم سے دريائے فرات پر ہاتھ چلائے كا اور اس كوسات نالے كردے كا۔اور ايساكرے كاكہ لوگ جوتے ہے ہوئے ہار چلے جائيں مے۔اس كے باتى لوگوں كے ليے ، جو اشور ميں فئى رہيں ہے ، ايك الى شاہراه ہوگى جيسى بنى اسرائيل كے ليے تمى جب دہ ملك معرے لكلے تھے۔"

(یسعیاه، ۱۱:۵۱تا ۱۲)

یسعیاہ اول نے تاریخ کو ایک الوبی تنبیہ بنا دیا تھا؛ کتاب ' توحد' بیں تابی کے بعد یسعیاہ ان نے تاریخ کو ایک الوبی تنبیہ بنا دیا تھا؛ کتاب ' توحد' بیں تابی کے ایما ایک کو تاریخ کو منتقبل کے لیے ایک نئ امید کی حامل بنا دیا۔ مامنی بیں اگر یہواہ نے اسرائیل کو

ایک مرتبہ بچایا تھا تو وہ ایسادوبارہ بھی کرسکتا تھا۔ وہ تاریخی معاملات سازی کررہا تھا؛ اس کی نظر میں تمام غیراسرائیلی بالٹی میں پانی کی ایک بوند سے زیادہ نہ تھے۔حقیقت میں بس ایک وہی خداشار ہوتا تھا۔ یسعیا ہ ٹانی نے بائل کے پرانے معبودوں کوچھکڑوں میں لد کرغروب آفاب میں غائب ہوتے تھا۔ یسعیا ہ ٹانی میں خداوند نہیں ہوں؟ میرے علاوہ کوئی معبود نیں۔''

''مير \_سواكوئى خدانېيں ہے۔ معادق القول اور نجات دينے والا خدا مير سے سواكوئى نہيں۔''

(یسعیاه، ۲۱:۲۵)

یسعیاہ ٹانی نے غیراسرائیلیوں کے پرانے دیوتا وال کو جھٹلانے بھی کوئی وقت ضائع نہ کیا جھیں گذشتہ جابی کے بعد دوبارہ فتح پاتے ہوئے ویکھا جاسکا تھا۔اس نے طمانیت کے ساتھ بیقسور کر گذشتہ جابی کے بعد دوبارہ فتح پاتے ہوئے ویکھا جاسکا تھا۔اس نے طمانیت کے ساتھ بیقسور کر ایک کے مردوک یا بعل نہیں بلکہ یہواہ نے بی وہ داستانی کام کیے تھے جن کے شیخ بیل دنیا وجود بھی آئی۔ پہلی مرتبہ اسرائیلی تخلیق بھی یہواہ کے کردار بھی دلچہی لینے گئے۔شایداس کی وجہ بالمی تحوینا قوہ کا نتات کے طبعی مظہر کی کوئی سائنسی تو جیہ کرنے کی کوشش نہیں تھیں، بلکہ ان کا مقصد حال کی بے مہر دنیا سے بھا گنا تھا۔اگر یہواہ نے ابتدائے آفرینش بھی بہتر تیمی کی بلاؤں کو کست و سے دی تھی تو تارک وطن اسرائیلیوں کو والیس ابتدائے آفرینش بھی بہتر تیمی کی بلاؤں کو کست و سے دی تھی تو تارک وطن اسرائیلیوں کو والیس لا ٹاس کے لیے کوئی مشکل کام نہ تھا۔خروج کی کہانی اور بت پرستانہ کہانیوں بھی آئی ہے تیمی پر الوای طاقت کے مظاہرے پریقین رکھیں۔

انجام کاریبواہ نے اپنے مخالفین کواسرائیل کے ذہبی تخیل میں جذب کرلیا بخروج کے دوران بت پرتی کا سحرختم ہو گیا تھا اور یہودیت کے ذہب نے جنم لیا تھا۔ جب یہواہ کا مسلک نا بودہونے کے خطرے کا شکارتھا تو وہ ایسا ذریعہ بن گیا جس نے لوگوں کو ناممکن حالات میں امید دلائی۔ چنا نچہ یہواہ خدائے واحد بن گیا۔ اس کے دعوے کو فلسفیانہ بنیا دوں پر جائز بنانے کی کوئی کوشش نہ کی مئی۔ ہمیشہ کی طرح اب بھی نئی الہیات نے استدلال کا مظاہرہ کرنے کی بجائے ما بوی

کا خاتمہ کر کے اور امید کی شمع روش کر کے کامیا بی حاصل کی۔ بے یارو مددگار اور بے وطن کو اب
یہواہ کامسلک اجنبی نہیں لگنا تھا۔ بیان کی حالت کے بارے میں مجرائی کے ساتھ بات کرتا تھا۔
' تاہم ، یسعیاہ ٹانی کے تصور خدا کے حوالے سے کوئی بات سلی بخش نہتی۔ وہ بدستورانانی ذہن کی نہم سے ماورار ہا:

''خداوندفرما تاہے کہ میرے خیال تمعارے خیال نہیں اور نہ میری راہیں تمعاری راہیں ہیں۔
کیونکہ جس قدر آسان زمین سے بلندہے اس قدر میری راہیں تمعاری راہوں سے اس قدر میری راہیں تمعاری راہوں سے اور میرے خیال تمعارے خیالوں سے بلند ہیں۔''

(یسعیاه، ۵۵:۸ تا ۹)

خدا کی حقیقت کو بیان کرنا الفاظ کے بس سے باہر تھا۔ خیالات اس کا اصاطر نہیں کر سکتے تھے۔

نہ بی یہواہ ہمیشہ بی اپنے لوگوں کی توقعات پر پورا اُترا۔ ایک انتہائی جرائت مندانہ اقتباس میں

پنج بر نے مستقبل میں ایک ایسے وقت میں دیکھا جب معراور اشور کو بھی یہواہ کے لوگ بنا تھا۔

یہواہ نے کہا، "معرمیری امت، اشور میرے ہاتھ کی صنعت اور امرائیل میری میراث۔"
(یسمعیاہ، ۲۵:۱۹)۔ وہ ماورائی حقیقت کی علامت بن میا تھا۔

جب فارس کے بادشاہ سائرس نے 539 ق۔ م میں با بلی سلطنت کو فتح کیا تو ایوں لگا تھا کہ جیسے پیٹی بروں کی بات مجبور ٹی ٹابت ہوگئ ۔ سائرس نے اپنے شے عوام کوفاری دیوتا وی کی پرستش پر مجبور نہ کیا بلکہ بائل کے مفتو حدلوگوں کے دیوتا وی کی شبیبوں کوان کے اصل محروں میں بحال بھی کیا۔ اب جبکہ دنیا وسیع وعریض بین الاقوامی سلطنوں میں رہنے کی عادی ہوگئ تھی ، الہذا سائرس کو وطن بدری کے پرانے طریقے استعمال کرنے کی ضرورت نہتھ ۔ اگر اس کے حکوم لوگ اپنے علاقوں میں اپنے دیوتا وی کی جی پرستش کرتے رہنے تو اس طرح حکومت کا بوجو پھے کم ہوجا تا۔ علاقوں میں اپنے دیوتا وی کی جی پرستش کرتے رہنے تو اس طرح حکومت کا بوجو پھے کم ہوجا تا۔ اس نے اپنی ساری سلطنت میں قدیم معبدوں کو بحال کرنے کی حوصلہ افزائی کی اور بار ہااس بات کا اظہار کیا کہ ان کہ دیوتا وی نے تی اس کے حدید کام لگایا تھا۔ وہ بت برستی کی چھوا کے صورتوں

کے لے رواداری اور وسیع النظری کا مثالی نمونہ تھا۔ 538 ق۔ م میں سائرس نے ایک فرمان جاری کیا کہ یہودی واپس یہوداہ جاکراہے معبدی تعمیر نوکر سکتے ہیں۔ تاہم، ان میں سے زیادہ تر نے وہیں رہے کا استخاب کیا۔ تب کے بعدارض موجودہ میں صرف ایک چھوٹی می اقلیت ہی رہ گئے۔ بائیل ہمیں بتاتی ہے کہ 42,360 یہودی بائل اور تل ابیب سے کھرکی جانب روانہ ہوئے، جہاں انھوں نے ایے یہلے سے موجود پر بیثان حال ہمائیوں برخی یہودیت لاگوکی۔

یہواہ کا جلال اس کی زیمن پرموجودگی کی علامت تھا، لہذااس نے مردوں اور عور توں کے خلیق کردہ دیوتا وَل کے بتوں اور خود خدا کی تقدیس کے درمیان فرق کیا۔ چنا نچہ بیاسرائیلی ند بہ کی بت پرستانہ نوعیت کا ایک متوازی نظام تھا۔ P نے جب خروج کی پرانی کہانیوں پر نظر ڈالی تو بہ تصور نہ کیا کہ اسرائیلیوں کی جہال کردیوں کے دوران بہواہ بذات خودان کے ہمراہ تھا۔ اس کی بجائے وہ حضرت موتی سے ملاقات والے خیے میں اس کا جلال دکھا تا ہے۔ ای طرح صرف بہواہ کا جلال دکھا تا ہے۔ ای طرح صرف بہواہ کا جلال بی معید میں آباد تھا۔

یسعیاہ ٹانی کامشہورترین اضافہ کتاب پیدائش کے پہلے باب میں خلیق کا بیان ہے۔اس نے قدیم تاریکی (جمیوم سسبابلی تیامت کی بدلی ہوئی صورت) کے پانیوں کے ساتھ آغاز کیا جس میں سے یہواہ نے آسانوں اور زمین کو بنایا۔ تاہم دیوتاؤں کے درمیان کوئی جنگ نہ ہوئی تھی۔ یہواہ اکیلائی تمام چیزوں کو وجود میں لانے کا ذمہ دار تھا۔ حقیقت درجہ بدرجہ افشاء نہیں ہوئی تھی،

اس کی بجائے یہواہ نے صرف اپنے ادادے کی مدد سے تنظیم قائم کی۔ فطری بات ہے کہ الہات ہیں دنیا کو یہواہ والے مسالے سے بنا ہوا تصور نہ کیا تھا۔ دراصل علیحدگی کا تصور الکی الہریات میں نہایت اہم ہے: یہواہ نے دن اور رات خشکی اور تری، نور اور ظلمت کو الگ الگ کر کے کا نئات کو ایک منظم مقام بنایا۔ ہر مر ملے پر یہواہ نے اپی تخلیق کو مقدس اور '' خیر'' قرار دیا۔ بابلی کہانی کے برعش تخلیق انسان کی کہانی تخلیق کا نقط عروج تھا۔ مرداور عور تیں خدا کی الوہیت میں تو حصد دار نہ تھیں کین آخیں خدا کی ہیں ہے۔ اینو ما ایلش مقس کیکن آخیں خدا کے مقدس کام پورے کرنا تھے۔ اینو ما ایلش کی طرح یہاں بھی خدا نے چودن میں دنیا تخلیق اور اور ساتویں ، سبت کے دن آ رام کیا: بابلی بیان کی طرح یہاں بھی خدا نے چودن میں دنیا تخلیق اور اور ساتویں ، سبت کے دن آ رام کیا: بابلی بیان کے مطابق سے وہ دن تھا جب اعلی مجلس نے مقدروں کا تعین کیا اور مردوک کو الوبی خطابات دیے۔ کے مطابق سے وہ دن تھا جب اعلی محلوم بے کی داستان تخلیق کا مقصد بھی یہواہ کے کا عظیم کے من گانا تھا۔

ظاہری بات ہے کہ نیا معبد P کی بہود ہت میں مرکزی حیثیت کا حامل تھا۔ مشرق قریب ہیں معبد کوعمو ما کا کنات کا لفت کا تقت ہا تا تھا۔ معبد کی عمارت انسانیت کوخود دیوتا کوں کی تخلیقیت میں شراکت کرنے کے قائل بنانے کا ایک ذریع تھی۔ جلاوطنی کے دوران بہت سے ببود یوں نے آرک آف دی آرک آف دی کو دیوٹ کی پرانی کہانیوں سے راحت اور تسکین حاصل کی۔ آرک آف دی کو دیوٹ ایک قائل انقال عبادت گاہ تھی جس میں خدانے اپنے برگم نتخب بندوں کے ساتھ خیمہ لگایا تھا اوران کے ساتھ را تھا۔ کہ جب عبادت گاہ، در بدری کے دوران ملاقات کا خیمہ کی تقمیر بیان کی تو پرانی اساطیر سے دجوع کیا۔ اس کا تقمیر اتی ڈھانچ اصل نہیں بلکہ الوہ بی نمونے کی بھیر بیان کی تو پرانی اساطیر سے دجوع کیا۔ اس کا تقمیر اتی ڈھانچ اصل نہیں بلکہ الوہ بی نمونے کی بی ایک نقل تھا: یہواہ نے کو ہیں اپر حضرت موسی کو بہت طویل اور تفصیلی ہدایات دی ہیں:
من ایک نقل تھا: یہواہ نے کو ہ میں اپر حضرت موسی کو بہت طویل اور تفصیلی ہدایات دی ہیں:
سکونت کروں۔ اور مسکن اور اس کے سارے سامان کا جو نمونہ ہیں تھے سکونت کروں۔ اور مسکن اور اس کے سارے سامان کا جو نمونہ ہیں تھے دکھاؤں تم اے بنائے۔"

(خروج،۲۵:۸تا۹)

اس عبادت كاه كى تغير كاطويل بيان اس كفظى مغهوم بين بين جاب، كوئى بعى بينفور

نہیں کرتا کہ اسرائیلیوں نے مندرجہ ذیل چیزوں سے ایک معبد بنایا تھا: ''سونا اور چاندی اور پیشل ، اور آسانی اور ارغوانی اور سرخ رنگ کا کپڑا اور باریک کتان اور بکری کی پیٹم ؛ اور مینڈھوں کی سرخ رنگی ہوئی کھالیں ؛ اور خس کی کھالیں اور کیکر کی لکڑی ... اور سٹک سلیمانی اور افو داور سینہ بندیش جڑنے کے تکینے '' (خروج ، ۲۵: ۱۳ تا ۸) تقمیر کے ہر مرحلے پرموسیٰ نے سارے کام کا جائزہ لیا اور اپنے لوگوں پر رحمت نازل کی .... جیسے خدانے چھروز میں کا کتات تخلیق کی تھی ۔عبادت گاہ سال کے پہلے ماہ کے پہلے دن کو بنائی گئی تھی ؛ اس معبد اور کا کتات کی تخلیق کے دونوں بیانات میں روز سبت کی اہمیت پر زور دیا گیا ہے ۔معبد کی تقمیر اس اصل ہم آ ہنگی کی علامت بھی تھی جواس دنیا میں انسانوں کے ہاتھوں تابی آنے سے قبل موجود تھی۔

کتاب اشتنامی سبت کا مقصد غلامول سمیت ہرا یک کوایک بیم کی چھٹی دینااور اسرائیلیوں کو خروج کی یا دولا ناہے۔خمئہ موتل نے سبت کوایک نئی اہمیت دی: بیخدا کی نقل کرنے کا ایک طریقہ اور تخلیق کا کتات کی یاد کیری کا ایک ذریعه بن گیا۔ یہودی لوگ سبت منا کراصل میں خدا کے ممل میں شرکت کررہے ہوتے ہیں: بیالوہی زندگی جینے کی ایک علامتی کوشش تھی۔ قدیم بت برسی میں ہرانسانی فعل دیوتا وں کی افعال کی نقل تھا،لیکن بہواہ کے مسلک نے الوہی اورانسانی دنیا وس کے ما بین ایک وسیع ظلیج ظاہر کی۔اب یہود یوں کوحضرت موسی کی تورات برعمل کرنے کے ذریعہ یہواہ کے قریب آنے کی ترغیب دی گئی۔ کتاب استثنامیں احکام عشرہ سمیت متعد دفرائض کی ایک فہرست دی مختم ہے۔جلاولمنی کے دوران اور فور ابعدان کی وضاحت خسئہ موسی میں 613 احکامات برمشتل ایک و پیجیدہ شریعت میں کی گئی۔ رپرچھوٹے چھوٹے احکامات کسی اجنبی کے لیے لکتے ہیں اورعہد نامهٔ جدید کے تنازعہ میں اسے نہایت منفی انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ یہود یوں کووہ ایک گراں بار نہیں تکتے تھے،جبیہا کہ عیسائیوں نے خیال کیا،لیکن جانا کہ وہ خدا کی اطاعت میں زندگی کزارنے کا ایک علامتی انداز ہے۔ کتاب استثنامیں کھانے ہے متعلق تو انین اسرائیل کی خصوصی حیثیت کی علامت رہے تھے۔خمئہ موٹیٰ نے انھیں بھی خدا کی الوہیت میں شرکت کا ایک رسو ماتی انداز خیال کیا۔ جب اسرائیلیوں نے دورہ کو کوشت، یاک کونا یاک اور سبت کو باتی دنوں سے الگ کرنے كے ذریعہ خدا کے خلیق افعال کی نظالی کی توانسانی فطرت کو بھی الوہی قرار دیاممکن موسکا۔

پروہتانہ روایت کا کام خمئہ مولی میں برمیاہ اور حزقی ایل کے بیانات اور استفنائی شامل ہونے سے پوراہوا تھا۔ بیاس بات کی یادد ہانی ہے کہ کوئی بھی بڑا فدہب متعدد آزاداندالہا مات اور روحانیوں پرمشمل ہے۔ بیاسطور پاتی بیانات خدا کوایک نہایت دورا فادہ ہستی کے طور پر دیکھنے پر مائل تصے۔اس بات پراتفاق کیا جاچکا تھا کہ جلاوملنی کے بعد پیشکوئی اور الہام کا دورا ختیام یذیر ہو م كيا تفا-اب خدا كے ساتھ كوئى براہ راست تعلق قائم نه ہوسكتا تھا: ايسا صرف علامتى الہامات اور مكاشغول ميں بى ممكن تفاجو ماصنى كى عظيم شخصيات ، مثلًا نوح اور دانى ايل نے ديھے يتھے۔ ان قدیم میرودک میں سے ایک مبر کا پیکر حضرت ابوت بھی تنے۔خروج کے بعد ایک زندہ نج رہنے والے مخص نے خدا کی نوعیت اور انسانیت کے مصائب میں اس کی ذمہ داریوں کے متعلق بنیادی سوالات اشانے کے لیے اس برانی کہانی کو استعال کیا۔ برانی کہانی میں خدانے حضرت ابوب کوآ زمایا تھا؛ انھوں نے الی کالیف بڑے مبر کے ساتھ جھیل تھیں جن کے وہ حقدار نہ ہتے، اس کیے خدانے ان کو مالا مال کردیا۔ داستان ابوب کے ایک نے اعداز میں مصنف نے برانی کہانی کونی میں سے آ دھا کیا اور ایوٹ کوخدا کے خلاف غصے میں پیش کیا۔ ایوٹ ایخ تین تمل دینے والوں کے ہمراہ الوہی فرامین پر اعتراض اٹھانے کی جرائت کرتے اور دھواں دھار اور پر ولائل بحث کرتے ہیں۔ یہودی نم بہ کی تاریخ میں پہلی مرتبہ نم بہی کارخ ایک زیادہ مجرد فطرت پرسوئ بچار کی جانب ہوا۔ پیغیروں نے اعلان کیا تھا کہ خدانے اسرائیل کو اس کے كنامول كى وجه معيبتول كيمنور من يمنسايا تغا اكتاب ايوب كامعنف دكما تاب كه يجم اسرائلی ابروائی جوابات سے مطمئن نہ ہوتے تے۔ابوب اس نقط انظر پر حملہ کرتے اور اپناعقلی نا کافی پن عمیال کرتے ہیں،لیکن خدا ایک دم اس کے غفیدنا ک انداز وں کے جواب میں خود کواس پرمنکشف کرتااورعائبات عالم کاذ کرکرتاہے: ایوب جیسی تاچیز مخلوق ماورا خدا کے ساتھ دلیل بازی کی جراکت کیے کرسکی تھی؟ ایوب سرسلیم خم کردیتے ہیں، لیکن ایک جدید قاری اس مل سے مطمئن نہیں ہوگا۔ تا ہم کتاب ابوب کا مصنف سوال کرنے کے حق کومستر زئیں کررہا، بلکہ بیر کہدرہا ہے کہ اس متم كے اتحاد معاملات سے تمنے كے ليے مرف عقل بى كانى نہيں عقلی قياسات كے نتيج ميں خدا کی جانب سے مکاهله ہوتا جا ہے جبیا کی تغیروں پر ہوا تھا۔ يبوديوں نے ابھي تک اپنے عقائد كوفلسفيان رنگ دينا شروع نبيس كيا تھا،ليكن چوتمي مدي کے دوران ان پر بیمانی منطق نے اثر ڈالا۔332 قبل سے میں مقدونیا کے سکندر نے فارس کے وارا سوم کو فکست دی اور بونانول نے ایشیا اور افریقد میں بسنا شروع کیا۔ انعول نے انصور، سیدون، غزه، فلا دُلغیا(عمان) اور تربیونس میں شہری ریاستوں کی بنیاد رکھی۔فلسطین اور غیریبودی دنیا کے ببودی ایک میلیدیائی ثقافت میں کھرے موے تھے، جو پھھ ایک کو بریثان کن مکی کیکن کچے دیگر لوگ ہونانی تھمیٹیز ، فلسفہ، کمیل اور شاعری کے باعث پر جوش ہتھے۔انموں نے یونانی سیمی، جمنازیم میں ورزش کی اور یونانی نام رکھے۔ پھھاکی نے کرائے کے سیابیوں کے طور ر یونانی فوجوں میں شرکت کی ۔ تی کہ انھوں نے اپنے مقدس محاکف کا بھی ہونانی زبان میں ترجمہ کردیا۔ یوں کچھ یونانیوں کواسرائیل کے خدا سے متعارف ہونے کا موقع ملااور انھوں نے زیکس اور ڈالیمیسس کے ساتھ ساتھ بہواہ کی پرسٹش کا بھی فیصلہ کیا۔ پچھا کیک کو بہود یوں کے عبادت خانوں کی جانب رغبت ہوئی۔ وہاں انھوں نے یہودیوں کے مقدس محاکف بڑھے، عبادت کی اور وعظ سنے۔ بیعبادت خانے قدیم فرہی دنیا میں بےمثال تھے۔ چونکہ کوئی رسوم یا قربانی موجود نقی اس لیے بیفلفہ کے مکاتب سے مشابہہ ہوں مے، اور جب کوئی مشہور سلخ شہر میں آتا تو بہت سے لوگ اس کی بات سننے جاتے ہوں مے، جیسے وہ اپنے فلسفیوں کو قطاروں میں كمر بوكرسنا كرتے تھے۔ چوتمی معدی ق-م میں يہواہ كو يونانی ديوناؤں كے ساتھ مرغم كيے جانے کی مثالیں ملتی ہیں۔

تاہم، زیادہ تر یہودی الگ تعلک رہے، اور مشرق وسطی کے ہمیلینیا کی شہروں میں یہود بیں اور
یوناغوں کے درمیان تناؤ ہو ھا۔قدیم دنیا میں غرب ایک نجی معالمہ نہ تھا۔شہروں کے لیے دیوتا
نہاںت اہم تھے، اور یقین کیا جاتا تھا کہ اگر ان کے مسلک سے روگردانی کی گئی تو وہ ظر کرم نہیں
کریں گے۔ ان دیوتا وں کے وجود سے انکار کرنے والے یہودیوں کو'' الحاد پرست' اور سان
حمن کہا جاتا تھا۔ ووسری صدی میں بید شمنی کمزور پڑگئی: فلسطین میں تو ایک بغاوت بھی ہوئی جب
این اوکس ایک فیمنز (Antiochus Epiphanes) تامی گورز نے بروشلم کو ہمیلیدیائی ہو۔
دیگل اور معبد میں زیکس کا مسلک متعارف کروانے کی کوشش کی۔ یہودیوں نے اپنا

ادب تخلیق کرنا شروع کردیا تھا، جس میں دلیل دی گئی کہ دائش ہونائی ہوشیاری نہیں بلکہ یہواہ کا خوف تھی۔ مشرق وسطی میں عقلی ادب کی روایت کافی متحکم تھی؛ اس نے فلسفیانہ غور وخوص کی بجائے بہترین انداز حیات پیدا کرنے کے ذریعہ زندگی کامفہوم جانے کی کوشش کی: بیعوہ کافی رجائیت پہندتھا۔ تیسری صدی ق۔ م میں کتاب ''امثال'' کا مصنف پچے مزید آھے گیا اور کہا کہ دائش وہ منصوبہ عظیم تھا جوخدانے دنیا کی تخلیق کرتے وقت اختراع کیا تھا، لہذا وہ اس کی اولین کانی موا۔ یہ تصور ابتدائی عیسا کہ وخلیق کر دیکھیں گئیت ہوا۔ یہ تصور ابتدائی عیسا کیوں کے لیے نہایت اہم تھا، جیسا کہ ہم آھے چل کر دیکھیں کے۔مصنف نے دائش کوایک منفر وشخصیت کے طور ہربیان کیا:

'' خداوند نے انظام عالم کے شروع میں
اپنی قد کی صنعتوں سے پہلے بھے پیدا کیا۔
میں ازل سے بعنی ابتداء سے بی مقرر ہوئی،
اس سے پہلے کہ زمین تھی ۔۔۔۔۔
جبکہ اس نے ابھی نہ زمین کو بنایا تھا نہ میدا توں کو
اور نہ اس نے زمین کی خاک کی ابتداء کی تھی۔
جب اس نے زمین کی خاک کی ابتداء کی تھی۔
جب اس نے زمین کی بنیاد کے نشان لگائے،
اس وقت ماہر کاریگر کی ماند ہے۔ اس کے پاس تھی۔
اور جس ہرروز اس کی خوشنود کی تھی،
اور جیشہ اس کے حضور شاد مان رہتی تھی،
اور جیشہ اس کے حضور شاد مان رہتی تھی،
اور جیری خوشنود کی تی آدم کی حجت جس تھی۔''

(アルア・イア・イア・ハルレン)

تاہم، دانش ایک الوئی وجود نہتی، بلکہ است خدانے بی خلیق کیا تھا۔ دوسری صدی عیسوی ہیں یروشکم کے ایک مخلص یہودی نے بھی دانش کی ایک ایک بی تصویر پیش کی۔ اس نے اسے الوئی مجلس ہیں کھڑ اکر کے اس کے قصا کد پڑھے: وہ اعلیٰ ترین کے منہ سے دنیا کے خالق خدا کے کہے ہوئے ایک الوئی لفظ کے طور پر سامنے آئی تھی ؛ وہ تخلیق میں ہر کہیں موجود ہے لیکن اس کا مستقل ٹھکا نہ بی اسرائیل کے درمیان ہے۔

یہواہ کی ''عظمت' کی طرح دائش کی حیثیت دنیا میں خدا کی فعالیت کی علامت جیسی تھی۔

یہودی لوگ یہواہ کا ایک ایسا پر شکوہ نظریہ تراش رہے تھے کہ انسانی امور میں اس کی براہ راست

ہا غلت کا تصور کرنا بھی مشکل ہوگیا۔ انھوں نے بھی قابل ادراک خدا اور الوہی حقیقت کے

مکاشہ میں فرق کرنا شروع کردیا۔ جب ہم پڑھتے ہیں کہ الوہی دائش انسانیت کی تلاش میں خدا کو

چھوڑ کر دنیا میں ماری ماری پھرنے کے لیے آسی ، تو عظار، انات اور آئسس جیسی پاگان دیویوں

پھوڑ کر دنیا میں ماری ماری پھرنے کے لیے آسی ، تو عظار، انات اور آئسس جیسی پاگان دیویوں

کی یاد آتی ہے جو انسانیت کو نجات ولانے کے مشن پر دنیا میں آئی تھیں۔ عقلی اوب نے تقریباً

کی یاد آتی ہے جو انسانیت کو نجات ولانے کے مشن پر دنیا میں آئی تھیں۔ عقلی اوب نے تقریباً

دانش' میں یہودیوں کو نجر دار کیا کہ وہ اپنا اردگر دموجود ہمیلیتیائی ثقافت کی تحریص میں نہ آسیمان کی

دانش' میں یہودیوں کو نجر دار کیا کہ وہ اپنائی فلفہ نہیں بلکہ یہواہ کا خوف ہی درست وانش کا منبع ہے۔

دانش' میں کھتے ہوئے اس نے دانش (Sophia) کو تخصی حیثیت دی اور دلیل پیش کی کہ

طور پر پیش کیا جس نے خود کو انسانی تندیم کے ساتھ ہم آ ہنگ کرلیا تھا۔ وہ انسان پر منکشف شدہ خدا اسے یہودی ضدا کا انسانی ادراک ، باطنی طور پر خش کیا نسانی ادراک ، باطنی طور پر خش کیا تا کا بانسانی ادراک ، باطنی طور پر خش کیا تا کا بال سانی ادراک ، باطنی طور پر خش کیا تا کا بال سانی ادراک ، باطنی طور پر خدا کے معالی ہے کا میں سے متاز د

"سلیمان کی دائش" کے مصنف نے یونانی قکراور بہودی ندہب کے درمیان ایک تاؤکو موس کرلیا تھا۔ ہم نے دیکھا ہے کہ ارسطو کے خدا (جوائی تخلیق کردہ دنیا سے بمشکل ہی آگاہ ہے) اور بائل کے خدا (جوانیانی امور میں گہری دلجیسی رکھتا ہے) کے درمیان ایک تا قابل مفاہمت فرق موجود ہے۔ یونانی خداکوانسانی استدلال کی مدد سے دریافت کیا جاسک تھا، جبکہ بائبل کا خداصر ف مکافقہ کے ذریعہ ہی اپنے آپ کوانسانوں کے ادراک میں لاتا تھا۔ ایک فلیج یہواہ کو دنیا سے الگ کے ہوئے تھی ایکن المی یونانی یعین رکھتے تھے کہ استدلال کی صلاحیت نے انسانوں کو خدا کا رشتہ کیے ہوئے تھی، لیکن المی یونان یعین رکھتے تھے کہ استدلال کی صلاحیت نے انسانوں کو خدا کا رشتہ دار بنا دیا تھا؛ چنانچ وہ اپنی کوشٹوں کے ذریعہ است با سکتے تھے۔ تا ہم، وحدا نیت پرست جب بھی دار بنانی فلسفہ کی محبت میں گرفتار ہوئے تو انھوں نے تاگز برطور پر اس کے خدا کو اپنانا چاہا۔ یہ ہماری کہانی کے بڑے موضوعات میں سے ایک ہوگا۔ یہ کوشش کرنے والے اولین لوگوں میں یہودی فلسف سکندر یہ کا فیاو (30 قبل سے 45 میسوی - Philo) شامل تھا۔ فیلو ایک افلاطونی تھا اور

ایک منطق پندفلفی کی شہرت رکھتا تھا۔ اس نے خوبصورت بوتانی زبان میں لکھا اور لگتا ہے کہ وہ عبرانی نہیں بول تھا، تاہم وہ ایک مخلص یہودی بھی تھا۔ اسے اپنے اور بوتانی خدا کے مابین کوئی نا قابل مفاہمت فرق نظر بہیں آتا تھا۔ البتہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ فیلو کا خدا یہواہ سے کافی مختلف نظر آتا ہے۔ ایک لحاظ سے فیلو بائبل کی تو اریخی کتب ہے پریشان نظر آتا ہے، جنمیں اس نے تمثیلی صورت ویتا چاہی : یا در ہے کہ ارسطونے تاریخ کوغیر فلسفیانہ قرار دیا تھا۔ اس کا خدا کوئی انسانی خصوصیات نہیں رکھتا تھا۔ خدا کے متعلق ہم جو پھی جانتے ہیں وہ اس کے موجود ہونے کی بین حقیقت ہی ہے۔ تاہم ، فیلوایک مخلص یہودی کے طور پر یہ یقین رکھتا تھا کہ خدا نے خود کو پیشبروں پر آشکار کیا تھا۔ یہ کیسے مکن ہوسکتا تھا؟

فیلونے بیمسکامل کرنے کے لیے خدا کے جو ہر (جو کمل طور پر بالائے فہم تھا) اور دنیا میں اس کی کارروائیوں (جنمیں وہ اس کی قوتین قرار دیتاہے) کے مابین ایک اہم خط امتیاز کمینچا تھا۔ ہم خدا کواس کی اصلیت میں نہیں جان سکتے۔ فیلونے اسے موسیٰ سے یہ کہتے ہوئے پیش کیا: " مجھے سجمنا انسانی فطرت سے پچھ بالاتر ہے، جی ہاں وہ انسانی فہم بنی کہ تمام افلاک اور کا نئات میں بھی نہیں ساسکتا۔''خدا خود کو ہماری عقل کے مطابق بنانے کی خاطر اپنی قو توں کے ذریعہ رابطہ کرتا ہے۔ بیقو تیس انسانی ذہن کے ادراک میں آنے والی اعلیٰ ترین حقیقیس ہیں۔ فیلوان کامنبع خدا کو سجعتا ہے، اس نے افلاطون اور ارسطو کی مانند کا مُنات کا ماخذ 'علب ول' کو قرار نددیا۔ ان میں سے دوقو تیس خصوصی اہمیت کی حامل ہیں۔فیلو انھیں شاہانہ توت (جو خدا کو کا سکا سے نظم میں منكشف كرتى ب) اور خليق قوت (جس ك ذريعه خدا انسانيت يراينا انكشاف اور رحمتيل كرتاب) كہتا ہے۔ان میں سے كى بھى قوت يا افتيار كوالوى جو ہركے ساتھ كذ رئيس كرنا جاہيے جونا قابل نفوز پراسراریت میں ہی ملغوف رہتا ہے۔وہ تو تیں ہمیں محض حقیقت کی ایک جھلک دیکھنے کے قائل بناتی ہیں جو ہمارے قہم و ادراک سے بالاتر ہے۔ کھے مواقع پر فیلو خدا کو واجب الوجود (Essential Being) كبتاب جوشابانداور كليتي توت كے ساتھ مل كرايك فتم كي مثلیث بناتا ہے۔ یہود یوں کوفیلو کا تصور خدا ہمیشہ کھے غیر معتبر لگا۔ تا ہم عیسائیوں نے اسے بہت مددگار پایا، اور بونانیول نے خدا کے تا قابل اوراک جو ہراورائے قابل فہم بنانے والی قو توں کے درمیان اس فرق کومضبوطی سے تھام لیا۔ عقل پہند مصنفین کی طرح فیلو نے بھی تصور کیا کہ خدانے تخلیق کا ایک ماسٹر پلان (logos) بنایا تھا۔ فیلو بمیشہ بی خیالات کی کمل ہم آ ہنگی نہیں دکھا تا۔

مجھی وہ کہتا ہے کہ لوگوں بھی اس کی قو توں میں سے ایک ہے، اور بھی وہ اسے قو توں سے بالاتر سجمتا ہے۔ تاہم، ان لوگوں پرغور وفکر کرنے کے نتیجہ میں ہم خدا کے ایک مثبت علم تک نہیں وہنچتے۔

فیلواصرار کرتا ہے کہ ہم خداکی ذات تک بھی نہیں پہنچ پائیں مے: ہم بس یہی جان سکتے ہیں کہ خدا انسانی ذہن سے ماورا ہے۔

سے بات اتن مایوں کن بیس بھتنی کہ معلوم ہوتی ہے۔ فیلو نا معلوم بیں ایک پر مسرت سنر کو بیان

کرتا ہے جس نے اسے نجات اور تخلیقی تو انائی دی۔ افلاطون کی طرح اس نے بھی روح کو مادی دنیا

میں بھنے ہوئے خیال کیا۔ اسے خواہشات اور حرص وہوا اور حتی کہ زبان بھی چھوڑ کرا ہے اصل گھر

مینی خدا کی جانب پرواز کرنی چاہیے۔ آخر کارید ایک وجدان حاصل کرے گی جواسے انا کی
پابند یوں سے آزاد کر کے ایک زیادہ بھر پوراور کائل حقیقت تک رفعت دے گا۔ ہم نے دیکھا ہے
کہ تضور خدا اکثر ایک تخیلاتی مشتل بنار ہا ہے۔ پغیروں نے اپنے تجربہ پرغور وفکر کیا اور محسوں کیا کہ
اسے خدا سے ہی منسوب کیا جاسکتا تھا۔ فیلود کھا تا ہے کہ غداجی مراقبہ بھی تخلیقیت کہ دیگر صور تو ں
کے ساتھ بہت کچھ مشترک رکھتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ایسے مواقع بھی آئے جب وہ اپنی کتابوں میں
مرکھیا تا رہا مگر کوئی راہ نہلی بھی کہی بھی اس نے خود کو خدائی اثر میں محسوس کیا۔

جلدی یہود یوں کے لیے بیناممکن ہوگیا کہ وہ یونانی دنیا کے ساتھ تال میل قائم کرلیں۔ فیلو کی وفات والے سال بیل سکندر بید بیل یہودی براوری کے خلاف منظم آل ہوئے تھے اور یہودی سرکثی کے خوف ہرجگہ پائے جاتے تھے۔ جب رومنوں نے پہلی صدی عیسوی کے دوران شالی افریقہ اور مشرق وسطی بیل اپنی سلطنت قائم کر لی تو خود بھی یونانی نقافت کو اپنالیا، اور اپنے روائی معبود وں کو بینانی معبود وں کے ساتھ مدغم کر دیا۔ تاہم انھوں نے یہود یوں کے خلاف یونانی جارحیت کو ورثے میں حاصل نہ کیا۔ درحقیقت انھوں نے یہود یوں کو یونانیوں پر ترجیح دی کیونکہ وہ انھیں یونانی مشہوں میں سیاحی مقبول کے یہود یوں کو کھیل نہ ہی آزادی دی گئی: ان کا نہ ہب شہوں میں اپنے مفید حلیف خیال کرتے تھے۔ یہود یوں کو کھیل نہ ہی آزادی دی گئی: ان کا نہ ہب شہوں میں اپنے مفید حلیف خیال کرتے تھے۔ یہود یوں اور رومنوں کے مابین تعلقات فلسطین بہت قدیم تھا اور اس کا احترام کیا جاتا جا ہے تھا۔ یہود یوں اور رومنوں کے مابین تعلقات فلسطین بہت قدیم تھا اور اس کا احترام کیا جاتا جا جاتے تھا۔ یہود یوں اور رومنوں کے مابین تعلقات فلسطین بہت قدیم تھا اور اس کا احترام کیا جاتا جاتے تھا۔ یہود یوں اور رومنوں کے مابین تعلقات فلسطین بہت قدیم تھا اور اس کا احترام کیا جاتا جاتے تھا۔ یہود یوں اور رومنوں کے مابین تعلقات فلسطین

میں عمواً اجھے تھے۔ جہاں غیر حکومت کو کم آسانی کے ساتھ قبول کیا گیا تھا۔ پہلی صدی عیسوی تک سلطنت روما میں یہودیت کو بہت مضبوط حیثیت حاصل تھی۔ ساری سلطنت کا دسوال حصہ یہودی تھا: سلطنت روما میں یہودیت کو بہت مضبوط حیثیت حاصل تھی بق حیدی تصورات کا چہ چا تھا اور مقامی دیوتا وَل کواب محض ایک زیادہ بسیط خدا کی ظاہری صور تیں بی خیال کیا جا تا تھا۔ اہل روم یہودیت کے اعلیٰ اخلاقی کروار کی جانب مائل ہوئے۔ ختنے کروانے اور ساری کی ساری توریت پرعمل کرنے سے بچکیانے والے لوگ معبدوں کے اعرازی رکن بن مجے اور ' خدا سے خوف کھانے کرونے نے بیکی نے والے لوگ معبدوں کے اعرازی رکن بن مجے اور ' خدا سے خوف کھانے والے' کہلانے گئے۔ ان کی تعداد بردھ رہی تھی۔ تا ہم فلطین میں سیاسی اختیاء پہندوں کے ایک گروہ نے روی حکومت کی شدید مخالفت کی۔ 66 عیسوی میں انھوں نے روم کے خلاف ایک بغاوت کی اور جرت کی اور جرت انگیز طور پر رومی افواج کوچارسال تک روکے رکھا۔ حکام کوخوف تھا کہ بغاوت نے برودی وی تنے کہ بودیوں تک پہنچ جائے گی ، اور وہ اسے نہایت بے دردی کے ساتھ کچل دینے نے برجودی وی تنے کے ایم کا نام Vespasian کی افواج نے آخر کار پروٹلم کو شخ کیا اور شے کے موان کو ایک کار می خوال کی اور جہور تھے۔ 70 عیسوی میں نے شہنشاہ Vespasian کی افواج نے آخر کار پروٹلم کو گئے کیا در جہور اور میں بنانے کے لیے اس کا نام Aelia Capitolana کی دور کے بودیوں کوایک

نے معبد کا کھوجانا نہا ہے۔ دکھ کا باعث تھا لیکن پی منظر میں لگنا تھا کے فلسطین کے یہود ہول نے (جوغیر یہودی دنیا کے ہمیلیدیائی یہود یوں کی نسبت زیادہ بنیاد پرست تنے ) خود کو اس تباہی کے لیے ہمیلیدیائی یہود یوں کی نسبت سے فرقے بن گئے تنے جنھوں تباہی کے لیے ہمیلے سے تیاد کر رکھا تھا۔ ارض مقدس میں بہت سے فرقے بن گئے تنے جنھوں نے مختلف انداز میں خود کو یرو تلم کے معبد سے بے تعلق کرلیا تھا۔ Essenes اور قمران فرقہ یعین رکھتا تھا کہ معبد بے ایمان اور خراب ہو گیا تھا؛ وہ الگ ہو کر جدابتیوں میں رہنے فرقہ یعین رکھتا تھا کہ معبد بے ایمان اور خراب ہو گیا تھا؛ وہ الگ ہو کر جدابتیوں میں رہنے گئے، جیسا کہ بچرۂ مردار کے ساتھ خانقا بی آبادی۔ ان کا کہنا تھا کہ وہ ایک نیا معبد بنار ہے ہیں، گر ہاتھوں سے نہیں۔ ان کا معبد ''روح'' کا ہوگا۔ خدا پھر کے معبد کی بجائے محبت کرنے والی برادری کے درمیان رہنا پہند کرتا ہوگا۔

فلسطین کے یہودیوں میں سب سے زیادہ ترقی پندفریس تنے، جنموں نے ایسینوں کے نقطہ نظر کو بہت زیادہ خواصی خیال کیا۔عہد تامہ جدید میں فریسیوں کوشدید منافق کھا حمیا ہے۔فریسی راسخ العقیده روحانی ببودی تھے۔ان کاعقیدہ تھا کہ سارے کے سارے اسرائیل کو بروہتوں کی الوہی جماعت کہا گیا تھا۔خدا ایک معبد کے ساتھ ساتھ نہایت بے وقعت کھر میں بھی موجود ہو سکتا تھا۔ نینجناً وہ سرکاری ندجی عہد بداروں کی طرح زندگی گزارتے اور اینے کھروں میں ندجی رسوم ادا کرتے تھے۔انھوں نے کھانا کھاتے وقت طہارت ہونے برزور دیا کیونکدان کا یقین تھا کہ ہرایک یہودی کی کھانے کی میزمعبد میں خدا کی قربان گاہ جیسی تھی۔انھوں نے روزمرہ کی نهایت حقیر باتوں میں بھی الوہی کا رفر مائی کا تصور پیدا کیا۔اب یہودی لوگ ندہبی ریاضت اور کمبی چوڑی رسوم کی ادائیکی کے بغیر ہی اس تک رسائی حاصل کرسکتے ہتے۔وہ اپنے پڑوسیوں کے ساتھ رحم دلانہ سلوک کر کے اپنے مختاموں سے چھٹکارا حاصل کرنے کے قابل ہو مکتے؛ توریت میں خیرات اہم ترین متزواہ تھی ؛ جب دویا تین یہودی مل کرتوریت کا مطالعہ کرتے تو خدا ان کے درمیان موجود ہوتا۔ صدی کے ابتدائی برسوں میں دومخالف فرقے سامنے آ مکئے: ایک شائی اکبر (Shammai the Elder) کی قیادت میں اور دوسرار ہی کیل اکبر (Hillel) کی زیر سرکردگی۔ووسرا فرقہ فرلیمی یارٹی میں بہت مقبول ہوا۔ایک روایت کےمطابق ایک روز کوئی بت پرست ہی کیل کے پاس آیا اور کہا کہ وہ یہودیت قبول کرنے کو تیار ہے بشرطیکہ 'استاد' استصاری توریت زبانی سنائے جبکہ وہ ایک ٹا تک پر کھڑا ہوکر سنتار ہے۔ ہی لیل نے جواب دیا:'' دوسروں کو وه کام کرنے کامت کہوجوتم نے خودنہ کیا ہوئے بی ساری توریت ہے؛ جا دُاورا سے بیکھو۔'' 70 عیسوی کے نتاہ کن سال تک فریسی فلسطینی یہودیت میں نہایت محتر م اور اہم مقام حاصل

70 عیسوی کے نتاہ کن سال تک فریسی فلسطینی یہودیت بیں نہایت محتر م اور اہم مقام حاصل کر چکے بتھے؛ انھوں نے اپنے لوگوں کو دکھا دیا تھا کہ انھیں خدا کی عبادت کے لیے معبد کی کوئی ضرورت نتھی۔

کہاجاتا ہے کہ فتح بروشلم کے بعدر نی ہو ہانان (Yohannan) کوایک تابوت میں ڈال کر آئش زدہ شہر میں سے باہر لیجایا گیا۔ وہ یہودی بخاوت کے خلاف تھا اور اس کا خیال تھا کہ یہودی ایک ریاست کے بغیر زیادہ بہتر رہیں گے۔ رومنوں نے اسے بروشلم کے مغرب میں جیناہ (Jabneh) کے مقام پرایک خود مخارفر کی بہتی قائم کرنے کی اجازت دیدی۔ فلسطین اور بائل میں بھی ای تم کی براور بیاں قائم کی گئیں جو آپس میں قربی روابط رکھتی تھیں۔ ان براور ہوں

نے دانشور پیدا کیے جنمیں تانیم (tannaim) کہا جاتا تھا۔ان میں خودر بی ہوہا ٹان، ر بی اکوا اور ر بی اشا کیل بھی شامل ہے: انھوں نے ایک زبانی شریعت کی قدوین کی جس نے موسوی شریعت کواپ ٹو ڈیٹ کیا۔اس کے بعد دانشوروں کے ایک نے طبقے نے مشنہ کی تغییر شروع کی اور مقالے لکھے جنمیں مجموع طور پر تالمود کہا جاتا ہے۔ در اصل دو تالمودیں تر تیب دی گئی تھیں ؛ اور مقالے لکھے جنمیں مجموع طور پر تالمود کہا جاتا ہے۔ در اصل دو تالمودی پر نے میں صدی کے آخر روشلم کی تالمود جو پانچویں صدی کے آخر کیون کی تالمود جو پانچویں صدی کے آخر کیون کی تالمود جو پانچویں صدی کے آخر کی کہا کہ دو کہا جاتا ہے کہ کہا نہ ہوئی تھی۔دانشورنسل درنسل تالمود پر تیمرہ آرائی اور اپنے پیشرووں کی تردیدیا وضاحت کے کہا تھا۔ کرتے رہے۔ یہ خدا کے قول پر ایک لا انتہا وغور وفکر تھا؛ تفاسیر کی ہر تبہہ نے معبد کی دیواروں اور کرتے رہے۔ یہ خدا کے قول پر ایک لا انتہا وغور وفکر تھا؛ تفاسیر کی ہر تبہہ نے معبد کی دیواروں اور کرتے رہے۔ یہ خدا کے قول پر ایک لا انتہا وغور وفکر تھا؛ تفاسیر کی ہر تبہہ نے معبد کی دیواروں اور کرتے رہے۔ یہ خدا کے قول پر ایک لا انتہا وغور وفکر تھا؛ تفاسیر کی ہر تبہہ نے معبد کی دیواروں اور کرتے رہے۔ یہ خدا کے قول پر ایک لا انتہا وغور وفکر تھا؛ تفاسیر کی ہر تبہہ نے معبد کی دیواروں اور کرتے رہے۔ یہ خدا کے قول پر ایک لا انتہا وغور وفکر تھا؛ تفاسیر کی ہر تبہہ نے معبد کی دیواروں اور کرنے در میان در کہا کا تا کہا کہا کہ در میان دیوار تیا تھا۔

یہواہ بھیشہ سے ایک ماورائی معبود رہا تھا، جو باہراوراو پر سے انسانوں کو ہدایات جاری کرتا تھا۔ بہواہ بھیشہ سے ایک ماور انسانیت اور دونرم وزندگی کی خفیف ترین سطح تک سمودیا۔ معبد کے نقصان اور ایک مزید جلاولئی کے تجربہ کے بعد یہود یوں کو اپنے بچے بنے والے ایک خدا کی ضرورت تھی۔ دبوں نے اپنے ماریوں نے اسے تھی۔ دبوں نے ناسال کی بجائے انھوں نے اسے تقریباً مرکی حد تک حاضر محسوں کیا۔ ان کی روحانیت کو ایک تیم کا ''عامیانہ تصوف'' قرار دیا گیا۔ تقریباً مرکی حد تک حاضر محسوں میں خدا کو باطنی طبعی مظاہر میں تجربہ کیا گیا۔ ربیوں نے روح مقد س تا کمود کے تمام ابتدائی حصوں میں خدا کو باطنی طبعی مظاہر میں تجربہ کیا گیا۔ ربیوں نے روح مقد س کی بات کی جس نے تخلیق اور خانقاہ کی تغییر کے مل کی گرانی کی تھی۔ روح مقد س کو ہوا اور آگ میں محسوں کیا گیا۔ دیگر نے اسے تھیئوں کی مختاب اور تیز آواز وں میں سنا۔ مثلاً ایک روز ربی بی بانان بیٹھا ہوا جن تی ایل کے رتھ والے مکا شعر پر بحث کر رہا تھا کہ ایک آگ آسان سے تا بیانان بیٹھا ہوا جن تی ایل کے رتھ والے مکا شعر پر بحث کر رہا تھا کہ ایک آگ آسان سے نازل ہوئی اور اس کے قریب بی فرشتے کمڑے سے : ایک نواے فلک نے تعمد این کی کہ خدانے نازل ہوئی اور اس کے قریب بی فرشتے کمڑے سے : ایک نواے فلک نے تعمد این کی کہ خدانے ربی کوایک خصوی مشن ہونیا تھا۔

ربول نے گاہے بگاہے دائے دی کہ کوہ میں پار کھڑے ہونے والے ہرایک اسرائیل نے اپنے اسپے مختلف اعداز میں خدا کا تجربہ کیا تھا۔ یوں سجھ لیس کہ خدا نے خود کو ہرایک کی قہم وادراک کے مطابق ہی متالیا تھا۔ ایک رئی نے کہا: '' خدا انسان پرخود کو جابراندا عداز میں متکشف نویس کرتا بلکہ اس کی قوتوں کے مطابق آتا ہے۔'' ربوں کی ہا ہم ترین بھیرت کی ایک جملے میں بیان نویس کی جا

سیق جوہ بنیادی طور پرایک داخلی تجربہ تھا۔ ہو مخص خدا کی حقیقت کواپنے جداگا نداز ہیں محسوں کرتا ہے تاکہ اپنے مخصوص مزاج کے نقاضے پورے کرسکے۔ ربیوں نے زور دیا کہ ہرایک پیغیبر کا خدا کا تجربہ مختلف تھا، کیونکہ ہر پیغیبر کے تصور خدا پر اس کی اپنی ذات کا اثر تھا۔ دیگر وحدا نیت پرستوں نے بھی کافی حد تک اسی تنم کا نقطہ نظر اختیار کیا۔ آج بھی یہودیت میں خدا کے متعلق نظریات ذاتی معاملہ ہیں اور فدہ بی پیشواان کا نفاذ نہیں کرتا۔

کوئی بھی سرکاری عقیدہ خدا کی باطنیت کو محدود نہیں کرتا۔ رہوں نے کہا کہ وہ قطعی طور پر
نا قابل اوراک ہے۔ موتل بھی خدا کے راز سے پردہ نہا ٹھا پائے تھے: بادشاہ داؤد نے گہری تحقیق
کے بعدا قرار کیا تھا کہ اسے بیجھنے کی کوشش کرنا بیکارتھا، کیونکہ وہ انسانی ذہمن میں نہیں سا سکتا۔
یہود یوں کو اس کا نام تک لینے ہے منع کر دیا گیا۔ بیاس بات کی زبردست یاد دہانی تھی کہ اسے
بیان کرنے کوئی بھی کوشش اکارت جائے گی: الوہی نام کو ۲۲۷۲ کی صورت میں تکھااور
معیفے کی تلاوت کے دوران بولانہیں جاتا تھا۔ ہم فطرت میں خدا کی کارفر مائیوں کی حمرتو کر سکتے
تھے، کیکن ربی ہُنا کے بقول، بید تھیقت کل کی محض ایک حقیر ترین جھلک ہے۔ تصور خدا کا اصل مطمح
نظر واضح حل تلاش کرنے کی بجائے بیتھا کہ زندگی کی پراسراریت اور جلال کے احساس کوفر وغ دیا
جائے۔ ربیوں نے تو اسرائیلیوں کو خدا کا ذکر بار بار کرنے ہے بھی خبر دار کیا، کیونکہ ان کے الفاظ
نقص ہو سکتے تھے۔

اس ماوراه اور نا قابل ادراک بستی کا دنیا کے ساتھ کیاتعلق واسطہ بوسکتا تھا؟ ریّوں نے اس کا جواب ایک Paradox کے ساتھ دینے کی کوشش کی: '' خدا اس دنیا کا ایک مقام ہے لیکن دنیا اس کامسکن نہیں۔'' خدا نے دنیا کو اپنے گھیرے اور نرغے ہیں لے رکھا تھا لیکن وہ دیگر مخلوقات کی طرح اس میں آباد ندتھا۔ انھوں نے اپنی ایک پندیدہ تمثیل ہیں کہا کہ خداد نیا ہیں یوں سایا ہوا ہے میسے دوح بدن ہیں: بیماضر محر ماورا ہے۔ یا پھر انھوں نے بیاستعاره بھی استعال کیا کہ خدا ایک محدود سوار کی طرح ہوتا ہے اور وہ اس محدود سوار کی طرح ہے: سوار جب محدوث ہے کے اوپر ہوتو اس کا دارو مدارای پر ہوتا ہے اور وہ اس سے بالاتر اور با اختیار ہے۔ بینا کر برطور پر محض تشہیمیں اور استعارے ہیں۔ بیا پی زندگی کے دوران ہماری کی بہت مہیب اور نا قابل بیان چیز کو بیان کرنے کی تخیلاتی کوششیں ہیں۔

خداکے لیےریوں کا ایک پندیدہ ترین نام Shekinah تھا جو عرائی لفظ shakan کے دوران بی امطلب "ساتھ آکر رہنا" ہے۔اب چونکہ معبدہ اتھ سے جاچکا تھا۔دربدریوں کے دوران بی اسرائیل کے ساتھ ساتھ دہنے والے تصویر خدانے خداکے نا قابل رسائی ہونے کا خیال پیدا کیا۔ پچھ نے کہا کہ زبین پراپنے بندوں کے ساتھ آباد Shekinah اب بھی معبد والے پہاڑ پر رہتا تھا، حالانکہ وہ تباہ و برباد ہو چکا تھا۔ پچھ دیگر رہتوں نے رائے دی کہ تباہی کے بعد معبد نے Shekinah کو آزاد کردیا اور باقی کی دنیا میں جا کررہنے کی اجازت دی۔ربتوں نے بیعد معبد نے Shekinah کو آزاد کردیا اور باقی کی دنیا میں جا کر رہنے کی اجازت دی۔ربتوں نے بیجھے مرکز اپنے لوگوں کی تاریخ پرنظر ڈالی اور دیکھا کہ وہ بمیشہ سے ان کے ساتھ ساتھ دہا ہے۔ اس اس اس مضی میں اسرائیل اوراس کے خدا کے درمیان تعلق اس قدر مضبوط تھا کہ جب اس نے آئیس ماضی میں نجات دلائی تھی تو وہ خدا کو کہا کرتے تھے: "تو نے خود کو نجات دلادی۔" ربتوں نے اپنے مخصوص نجات دلائی تھی تو وہ خدا کو کہا کرتے تھے: "تو نے خود کو نجات دلادی۔" ربتوں نے اپنے مخصوص نجات دلائی تھی تو وہ خدا کو کہا کرتے تھے: "تو نے خود کو نجات دلادی۔" ربتوں نے اپنے مخصوص نجات دلائی تھی توں وہ ندا کو کہا کرتے تھے: "تو نے خود کو نجات دلادی۔" ربتوں نے اپنے موسوط تھی ہے۔ دیا شروع کی دیا تھی تھی ہے۔ دیا تھی تھی اس نے انہوں کی انداز میں خدا کی تعلی کیا تھی تھی ہے۔ دیا شروع کی دی تھی دیا شروع کی دیا تھی تھی ہے۔ دیا تھی تھی ہے۔ دیا شروع کی دیا تھی تو دیا تھی تا شروع کی تھی۔

Shekinah کے تصور نے جلاوطنوں کے ذہن میں یہ خیال پیدا کیا کہ وہ چاہے کہیں بھی ہوں گر خدا ان کے آس پاس ہی ہوتا ہے۔ اب وہ ہر یہودی کے ہر محاطے کی گرانی کرتا تھا۔ ابتدائی عیسائیوں کی طرح اسرائیلیوں کو رہتوں نے یہ حوصلہ دلایا کہ وہ خود کو''ایک جسم اور آیک روح'' کی برادری خیال کریں۔ برادری نیا معبدتھا جس میں خلتی اور حاضر و ناظر خدار ہتا تھا: چنا نچہ جب وہ عبادت گاہ میں داخل ہوتے اور ٹل کر ، ایک لے ، ایک سوچ اور ایک ہی آواز کے ساتھ جب وہ عبادت گاہ میں داخل ہوتے اور ٹل کر ، ایک لے ، ایک سوچ اور ایک ہی آواز کے ساتھ نظرت تھی اور اس صورت میں وہ دو الیس آسان پر چلا جاتا تھا، جہاں فرشتے کی آواز اور کی شر ہوکر اس کی حمدگاتے تھے۔ آسان پر خدا اور اسرائیل کا شانداراتھادای وقت ممکن ہوسک تھا جب زمین پر اسرائیلیوں میں یکا گھت اور اتھادموجود ہوتا۔ رئی آخیں مسلسل بتاتے رہے کہ جب یہود یوں کا کوئی اسرائیلیوں میں یکا گھت اور اتھادموجود ہوتا۔ رئی آخیں مسلسل بتاتے رہے کہ جب یہود یوں کا کوئی اسرائیلیوں میں یکا گھت اور اتھادموجود ہوتا۔ رئی آخیں مسلسل بتاتے رہے کہ جب یہود یوں کا کوئی اسرائیلیوں میں یکا گھت اور اتھادہ موجود ہوتا۔ رئی آخیں مسلسل بتاتے رہے کہ جب یہود یوں کا کوئی اسرائیلیوں میں یکا گھت اور اتھادہ موجود ہوتا۔ رئی آخیں مسلسل بتاتے رہے کہ جب یہود یوں کا کوئی گھروں کی کروں کی کروں کی کروں کی کروں کی کہ درمیان آ بیٹھتا ہے۔

جلاوطنی میں یہودیوں نے اردگرد کی دنیا کی تن محسوس کی؛ خدا کے حاضر ہونے کے اس تصور نے استصور کے انسان نے انسان میں ایک مہریان خدا کے سائے تلے ہونے کا احساس دیا۔وہ ان زیورات کے تنفے کی مانند سے جو کسی بادشاہ نے اپنی ہوی کو اور زیادہ خوبصورت بنانے کے لیے دیے تنے۔ بیآ سان نہ تھا۔

المود من کچولوگوں کو بیسو چنے ہوئے بیان کیا گیا ہے کہ آیا خدااس تاریک دنیا میں کوئی فرق ڈال
سکتا ہے یا نہیں۔ ربیوں کی روحانیت یبودیت میں ایک معمول کی بات بن گئی .....نہ صرف بروشلم
سے بھا منے والوں میں بلکہ بمیشہ سے غیر یبودی دنیا میں آباد یبود یوں کے درمیان بھی۔ اس ک
وجہ یہ بیس تھی کہ یبودیت کی بنیاد متحکم نظریات برتھی: شریعت کی بہت کی رسوم کوئی منطقی مفہوم نہیں
محتی تھیں۔ ربیوں کا فدہب اس لیے قبول کرلیا عمیا کیونکہ وہ کار آ مد ثابت ہوا تھا۔ ربیوں کی بصیرت
نے اپنے لوگوں کو مایوی کا شکار ہونے سے بچالیا تھا۔

تاہم، اس متم کی روحانیت صرف مردوں کے لیے تھی، کیونکہ عورتوں کو رقی بننے ، توریت پڑھنے یا عبادت **گاہ میں جا کرنماز ادا کرنے کی اجازت ن**تھی۔خدا کا نمرہب بھی اس دور کے دیگر نظرمات جتنابی پدری بنیآ جار ہاتھا۔عورتوں کا کر دارصرف گھر میں رہ کررسو ماتی یا کیزگی برقرار ر کھنا ہی تھا۔ عملی طور پر انھیں کمتر خیال کیا حمیا۔ حالانکہ ربیوں نے تعلیم دی تھی کہ عورتوں پر خدا کی رحمت ہے، ممرمردوں کو ہدایت کی منی کہ وہ صبح کی عبادت میں خدا کاشکر ادا کیا کریں کہ اس نے الميس غلام، غيريبودي ياعورت نبيس بنايا\_البيته شادي كوايك مقدس فرض اورخا نداني زندگي كوياك قرار دیا سمیا۔ ربیوں نے قانون سازی میں اس کی تقدیس پرزور دیا جس کو اکثر غلطمفہوم میں لیا ممیا۔ حیض کے دنوں میں مجامعت کی ممانعت کی وجہ ریہ نہتھی کہ عور توں کو گندا یا غلیظ سمجھا جاتا تھا۔ اجتناب كاعرصه مخصوص كرنے كامقصد مردكواني بيوى كوغيرا بم شيئے سجھنے سے بازر كھنا تھا۔ چونكه مردائی بیوی سے بہت زیادہ قریب ہونے کے باعث اکتاجا تا ہے،اس کیے توریت کا کہنا ہے کہ (حیض کے بعد)سات روز تک جنسی عمل سے دوررہے تا کہ بعد میں اسے شادی کے پہلے دن کی طرح ہی جا ہاجائے۔مردکو تھم دیا گیا کہ وہ تیوہار کے دن کنشت (synagogue) جانے سے بہلےرسوماتی طور بر سسل کرے تا کہ مقدس عبادت کے لیے زیادہ یاک معاف ہوجائے۔ای مغہوم میں عورت کوحیض کے دن ختم ہونے بررسو ماتی عسل کرنے کا تھم دیا ممیا تھا تا کہ وہ خود کوایے شو ہر کے حضور پیش ہونے کے لیے یاک کر لے۔اس انداز میں جنسی عمل کے مقدس ہونے کا تصور عيهائيت ميں اجنبي تفارعيهائيت ميں بمي خدااورجنسي ممل كونا قابل مفاہمت سمجما كيا۔ بيتك بعد کے بہود بوں نے ان ربانی ہدایات کو غلط رنگ دے دیا الیکن ربی حضرات را ہبانہ اور مجرد زندگی

کے حامی نہ تھے۔

اس کے برعکس انھوں نے اصرار کیا کہ خوش وخرم رہنا یہودیوں کا فرض تھا۔انھوں نے اکثر تصوریشی کی کدروح مقدس بعقوب، داؤر جیسے بائبلی کرداروں کو، بیار یاناخوش ہونے پر، چھوڑ کرجا ر ہی ہے۔روح کے جانے پر بھی جھی زبور (22) میں ان سے کہلوایا حمیا:''اے میرے خدا!اے میرے خدا! تونے مجھے کیوں چھوڑ دیا؟'' یہ چیزمصلوب مسیح کی براسرار یکار کے بارے میں ایک ولچسپ سوال اٹھاتی ہے۔ ربیوں نے تعلیم دی کہ خدانہیں جا ہتا کہ مرداور عور تنس و کھ بیس جسم کا احترام اورد مکی بھال ہونی جا ہیے، کیونکہ بیضدا کاعکس تھا: شراب باجنس جیسی لذتوں سے کنارہ کش ہونے سے گناہ بھی ہوسکتا تھا....خدانے بیہ چیزیں انسان کی مسرت کے لیے فراہم کی تغییں۔خدا تنكیف اورز ہدوریاضت میں ملنے والانہیں تھا۔ جب انھوں نے اینے لوگوں پرزور دیا كہوہ روح مقدس کے'' حامل'' بننے کے لیے ملی طریقے اختیار کریں، تو ایک لحاظ سے وہ انھیں ایک اپنا سا تصور خدا بنانے کے لیے کہ رہے تھے۔ انھوں نے تعلیم دی کہ بیہ بتا تا بہت مشکل ہے کہ انسان کا کام کہاں ختم اور خدا کا کام کہاں ہے شروع ہوتا ہے۔ پیغمبروں نے ہمیشہ خدا کواپی بصیرتوں کے ذربعهاس زمین برحاضر د کمهایا تھا۔اب رہی ایک ایسے کام میں مشغول نظر آئے جو بیک وفت انسانی مجمی تھااورالوہی بھی۔ جب انھوں نے نئ شریعت تشکیل دی تو اسے خدا کا اور اپنا بھی خیال کیا۔ وہ د نیا میں توریت کی تعداد برد معانے کے ذریعہ دنیا میں اس کی موجود کی کووسیع اور مؤثر بنارہے تھے۔ خودانھیں بھی توریت جیسااحر ام دیا جانے لگا: وہ شریعت میں اپنی مہارت کی وجہ سے کسی بھی مخص کے مقالبے میں زیادہ" خدانما" تھے۔

باطنی خدا کے اس مغہوم نے یہود یوں کو انسانیت کی تحریم کرنے میں مدودی۔ رہی ایوانے تعلیم دی کہ mitzvah" تم اپنے پڑوی سے ولی ہی محبت کرو سے جیسی اپنے ساتھ کرتے ہو۔ "کسی ساتھی انسان کے خلاف جرم خود خدا کی تر دید کے متر ادف تھا، جس نے مرداور عورت کو اپنی هیمهہ پر تخلیق کیا تھا۔ بیدلا دیٹی کے برابراور خدا کونظر انداز کرنے کی ایک گستا خانہ کوشش قرار پائی ۔ لہٰذا تمل تھیں ترین جرم تھا کیونکہ نہ ایک مذہب کرنا ہوتی ہے کہ انسان کی خدمت کرنا بہت بڑی نئی قرار پائی ۔ لہٰذا تمل خدمت کرنا بہت بڑی نئی قرار پائی : یہ خدا کی رحمہ لی اور محبت کی عکاس تھی۔ چونکہ می کی تخلیق خدا کی هیمهہ پر مہوئی اس نئی قرار پائی : یہ خدا کی رحمہ لی اور محبت کی عکاس تھی۔ چونکہ می کی تخلیق خدا کی هیمهہ پر مہوئی اس

لیے بھی برابر تھے: بٹی کی مہاپادری بھی اگر کسی کو تکلیف پہنچا تا تواہے بھی زدوکوب کیا جاسکتا تھا۔
خدانے ہمیں بیعلیم دینے کے لیے واحدانسان آ دم کو تخلیق کیا تھا کہ جو کوئی بھی ایک انسان کی زندگ کو تقصان پہنچائے گا سے ساری دنیا کو بتاہ کرنے جتنی سزا ملے گی اسی طرح کسی ایک جان کو بچا تا ساری دنیا کو نجات دلانے کو مساوی تھا۔ یہ تحض ایک بلند بانگ جذب ہی نہیں بلکہ ایک بنیادی اصول بھی تھا: اس کا مطلب تھا کہ کی بھی فرد کو جماعت کی خاطر قربان نہیں کیا جاسکتا تھا۔ کسی غلام کی بعض آزادی کو ایمیت حاصل تھی نہرا، کیونکہ بیش اور خدا کے احکامات کی خلاف ورزی تھا۔ حق کی بھرانی کو ایمیت حاصل تھی: سارے ربانی ادب میں قید کی ایک بھی مثال ملنا محال ہے۔ کسی محف کے خلاف جموثی افواہ پھیلا تا بھی خدا کے وجود سے انکار کے مترادف بتایا گیا۔ یہودی خدا کو ایپ ہرائیک فعل کے گران بڑے بھائی کے طور پرنہیں بلکہ ہرانیان کے اندر موجود خدا کا تصور بجھتے ہے ہرائیک فعل کے گران بڑے بھائی کے طور پرنہیں بلکہ ہرانیان کے اندر موجود خدا کا تصور بجھتے ہے ہما کہ دوسروں کے ساتھ مماراحسن سلوک بھتی موجائے۔

جانوروں کواپی فطرت کے مطابق زندگی گزارنے میں کوئی مشکل در پیش نیتھی ،کین مردوں اور عورتوں کوانسان بن کر رہنا بہت مشکل معلوم ہوتا تھا۔ اسرائیل کا خدا بھی بھی ناپاک اور غیر انسانی ظلم کوفروغ وینے والالگیا تھا۔ لیکن صدیوں کے عرصہ میں یہواہ ایک تصور بن میا تھا جو انسانوں کو سینے والالگیا تھا۔ لیکن صدیوں کے عرصہ میں مددو ہے سکتا تھا۔ ربیوں کے خیالات دوسرے خدائی فدہب سے قریب ترہے ، جن کی جڑیں بھی عین اسی روایت میں تھیں۔

تيسرا باب

## عيسائيت كا آغاز

جب فیلوسکندر ربیر میں اپنی افلاطونی بہودیت برغور وفکر کر رہا تھا اور Hillel اور Shammai يو علم من رائ كررب من تقال شاقى شافى في شاكى فلسطين من اين كيريئركا آغاز كيار بمحضرت عيلى كے بارے ميں بہت كم مجم جانے بيں۔ان كى زندكى كا يبلا مغصل بیان مرس کی انجیل تھی، جو کہیں حضرت عیلی کی زندگی کے 40 برس بعد بن 70 عیسوی میں کھی گئی۔اس وقت تک تاریخی حقائق برصوفیانه عناصرغلبہ یا چکے تنے جنموں نے پیروکاروں کو عیسی کی تنہیم دی۔مرس کسی واضح تصور کشی کی بچائے بیم نم میں ہم تک پہنچاتا ہے۔ اولین عيها ئيوں نے عيلى كوايك نيامويل ايك نيايشوع، نے اسرائيل كاباني سمجما۔ بدھ كى مانندعينى بمى ا پے بہت سے معاصرین کی امنکوں کو بیجا کرنے اور یہودی لوگوں کے صدیوں پرانے خوابوں کو تعبیر دینے والے لکتے تھے۔ان کی زندگی کے دوران فلسطین میں بہت سے یہود یوں کو یقین تھا که وه ایک مسیحاین: وه بروحکم میں لائے اور ابن داؤد قرار دیے مئے ،لیکن چند ہی روز بعد انعیں سخت ترین رومن سزایعی صلیب دے دی گئی۔ تاہم ایک عام مجرم کی طرح صلیب پر مرنے کی رسوائی کے باوجودشا کردوں کو بیایتین نبیس آسکتا تھا کدان کا ایمان متزلزل ہو کمیا ہے۔ان کے جی أشفى افوابي اثري - يجمد في كها كه تصليب كے تين روز بعدان كامقبره خالى بايا حميا ؛ ديكر في انمیں خوابوں میں دیکھا، اور ایک موقع پرتو 500 لوگوں نے انھیں بیک وفت بھی ویکھا۔ان کے ٔ شا کردوں کو یقین تھا کہ وہ جلد ہی واپس آ کرخدا کی مسیحائی بادشاہت قائم کریں ہے،اور چونکہ اس عقید ہے میں کوئی محدانہ بات نہ تھی اس لیے، ان کا عقیدہ Hillel کے بچتے رہی و Garnaliel ہے۔ ہود ہوں نے بھی متند مان لیا عینی کے پیروکار بھی ہر روز معبد میں رائخ العقیدہ ہود بوں کی طرح ہی عبادت کرتے تھے۔ تا ہم انجام کارفینی کی حیات ہموت اور جسیم نو سے فیض یافتہ نیا اسرائیل ایک غیر بیودی عقیدہ بن گیا جس نے اپنا ایک جداگانہ تھؤ رخدا تھکیل دیا۔ فیض یافتہ نیا اسرائیل ایک غیر بیودی عقیدہ بن گیا جس نے اپنا ایک جداگانہ تھؤ رخدا تھکیل دیا۔ تقریباً 30 عیسوی میں عینی کی وفات کے وقت بیودی پر جوش وحدا نیت پرست تھے، اور کسی کو بھی تو تع نہ تھی کہ سیحا ایک الوبی ہتی ہوگا: و وایک عام گر اُلوبی جمایت یافتہ انسان بی ہوتا ۔ پکھ ایک رتبوں نے کہا کہ اس کا نام اور شناخت خداکور وزازل سے بی معلوم تھی ۔ چنا نچاس مفہوم میں مسیحا کو بالکل ای اعداز میں ابتدائے آفرینش سے بی خداک ' ساتھ' کہا جا سکتا تھا جیسے کتاب امثال اور احبار میں وائش کواس کے ہمراہ بتایا گیا تھا۔ یبود ہوں نے تو تع کی کہ القایا فتہ سے بادشاہ وار دوحانی رہنما نے بروشلم میں پہلی خود مختار یبود کی ساتھ اس کی تھی نے بیود کی اسلانت قائم کی تھی ۔ زبور میں کہیں کہیں واؤد یا مسیحا کو ' خدا کا بیٹا'' کہا گیا، لیکن یہ محض بہوں کی ساتھ اس کی قربت کو بیان کرنے کا ایک انداز تھا۔ بامل سے والی کے بعد کوئی بی تھور بھی نہیں کر ساتھ اس کی قربت کو بیان کرنے کا ایک انداز تھا۔ بامل سے والی کے بعد کوئی بی تھور بھی نہیں کر ساتھ اس کی تو دیا تھا۔ کیا تھا کہ کی بیواہ کا حقیقاً کوئی بیٹا تھا۔

مرس کی انجیل کواولین حیثیت حاصل ہونے کی وجہ ہے تمو نا متندر ین بھی خیال کیا جاتا ہے۔

یعیدی میٹ کو کھل طور پرایک نارال انسان کے روپ میں پیش کرتی ہے جس کے خاندان میں بھائی
اور بہنیں بھی شامل تھے۔ کسی فرشتے نے ان کی ولا دت کا گیت ندگا یا اور نہ ہی اس کی اطلاع دی۔

بھین یا بلوغت کی عمر میں انھیں کسی بھی اعتبار سے غیر معمولی نہ بتایا گیا۔ جب انھوں نے تبلیغ کا
آغاز کیا تو ناصرۃ میں ان کے اہل قصبہ جیران ہوئے کہ مقامی بڑھئی کا بیٹا اس قدر بارسوخ ہوگیا

ہے۔ مرتس نے اپنے بیان کا آغاز میٹ کی عملی زندگی کے ساتھ کیا۔ لگتا ہے کہ وہ اصل میں ایک

سیلانی زاہد ومرتاض یو حنابی شد فی اللہ کیا اور اس کے خلاف پر غیض خطبات و ہے۔ اس

نے موام کی اشرافیہ کونہایت ہے ایمان خیال کیا اور اس کے خلاف پر غیض خطبات و ہے۔ اس

نے عوام الناس پر زور ویا کہ وہ وریائے اُرون میں بیسمہ کے ذریعہ طہارت کی ایسینی

نے عوام الناس پر زور ویا کہ وہ وریائے اُرون میں بیسمہ کے ذریعہ طہارت کی ایسینی

(Essene) روایت کو قبول کرلیں اور اپنے گنا ہوں پر نادم ہوں۔ لوقانے کہا کہ درحقیقت عیسیٰ

اور بوجنا آپس میں منسلک تھے۔عیسی نے بوجنا ہے بہتسمہ لینے کے لیے ناصرۃ سے یہوداہ تک کا طویل سفر کیا تھا۔جیسا کدمرض میں بتاتا ہے: "ابھی وہ یانی سے باہر آیا ہی تھا کہ اس نے آسانوں کوشق ہوتے اور روح کوایک فاختہ کی ما ننداس نے اوپر وار دہوتے دیکھا، ممم میرے پیارے مینے ہو؛ میں تم یرمبر بان ہوں۔' '' (مرض ا: ۱۸) یو حنا ہیشٹ یا باہست نے فوراَ جان لیا کہ وہ سیخ تھے۔عیسیٰ کے بارے میں ہم ایک بات اور بیاسنتے ہیں کہ انھوں نے ملیلی کے تمام شہروں اور قصبات میں تعلیمات پھیلانی شروع کی تھیں اور بیاعلان کیا کہ:'' خدا کی بادشاہت آخمی ہے۔'' مسط کے مثن کی اصل نوعیت کے بارے میں بہت کھواندازے لگائے محے۔لگتا ہے کہ انا جیل میں ان کے بہت کم اقوال ریکارڈ ہوئے اور ان میں سے بھی زیادہ تریر (مسلح کی وفات کے بعد) سینٹ یال کے قائم کردہ کلیسیا کا اثر رہا ہوگا۔ بایں ہمہان کے کیریئر کی بنیادی طور پر یہودی نوعیت کے پچھا کیہ اشارے ملتے ہیں۔اس بات کی نشائدہی کی مٹی ہے کہ کیلی میں شفاء د سینے والے کوئی نئی چیز نہ ہتھے عیسی کی طرح وہ بھی تبلیغ کرنے اور بیاروں و بدنصیبوں کوشفاء دینے والے مرتاض ہے۔ کلیلی کے بیمقدس افرادعیٹی کی ہی طرح عموماً کافی بردی تعداد میں پیروکار خواتین رکھتے تھے۔ دیکرنے دلیل دی کمسٹے غالبًا یال کی طرح Hillel والے مکعبہ فکر ہے تعلق ر کھنے والے ایک فریسی ہی ہتھے۔ یال نے دعوی کیا تھا کہ وہ عیسائیت قبول کرنے سے قبل فریسی تنے۔ یقینا عیسیٰ کی تعلیمات فریسیوں کے بنیادی عقائد ہے مطابقت رکھتی تعیں، کیونکہ انھیں بھی یقین تھا کہ خیرات مہر ہانی اہم ترین mitzvot ہیں۔فریسیوں کی طرح وہ توریت سے عقیدت رکھتے تنے اور کہا جاتا ہے کہ انھوں نے اس کے مطابق عمل کرنے کی نہایت بخی کے ساتھ تلقین کی۔ عینی نے Hillel کے ایک زریر تانون کی بھی تبلیغ کی ، کیونکدان کا کہنا تھا کہ ساری شریعت کا خلاصهاس ایک مقولے میں پیش کیا جاسکتا ہے: دوسروں کے ساتھ وہی کروجوتم اینے ساتھ کرتے ہو۔متی کی انجیل میں عیسیٰ سے منہ سے فریسیوں کے پیروکاروں کے خلاف شدید کلمات کہلوائے مے،اورانمیں بے وقعت منافقین کہا گیا۔ مران کی جانب سے فریسیوں کی بیز وید قطعاً غیرمعتبر ہے۔مثلاً لوقائے اپنی انجیل اور پیغیبروں کے اعمال دونوں میں فریسیوں کو کافی جکہ دی۔ اور اگر فریسی بیوع مستے کے جانی وشمن ہوتے تو یال اپنی فریسیائی بیک مراؤنڈ بمشکل ہی جمیاسکتا۔متی کی انجیل کی سامی مخالف روش 80 عیسوی کی دہائی میں یہود یوں اور عیسائیوں میں تناؤ کی کیفیت کی مُمَازُ ہے۔ انا جیل میں اکثر جگہوں پرعیسٰ کی کوفریسیوں کے بحث کرتے ہوئے دکھایا حمیا ہے، لیکن مُفتگو دوستانہ ہے، یا پھرزیادہ کمٹر مکتبہ فکر Shammal کے ساتھ تعناد کے بارے میں ہے۔

یوع می کا وفات کے بعدان کے پیروکاروں نے فیصلہ کیا کہ وہ اُلوبی دیٹیت اختیار کر گئے۔
سے۔ یہ ب فورا ہی نہ ہوگیا۔ ہم آ مے چل کر دیکھیں مے کمیٹ کے اُلوبی او تار ہونے کا تصور چؤکی صدی عیسوی تک حتی صورت اختیار نہ کر سکا تھا۔ او تار پر عیسائی یقین کی نشو و نما ایک درجہ بدرجہ اور بہتی ہے۔
جیدہ عمل تھا۔ یقینا میٹ نے نے خود بھی بھی خدا ہونے کا دعل کنہیں کیا تھا۔ بچسمہ لینے کے موقع پر الک نوائے نیبی نے انھیں خدا کا بیٹا کہ کر پکارا تھا، لیکن یہ غالبًاس بات کی کھن ایک تو یہ تو تو کی کہ دہ پیارے میٹ نتھے۔ فلک سے اس منادی کے متعلق کوئی چیز غیر معمولی نہ تھی در بیوں نے اکٹر 'زیب پیارے میٹ نتھے۔ فلک سے اس منادی کے متعلق کوئی چیز غیر معمولی نہ تھی در بیوں نے اکٹر 'زیب قول' کا تجربہ کیا جو بصیرت کی ایک تم تھی۔ کی تھی جس نے زیادہ براہ راست ہو تھی انسان کا بیٹا بھی کہا کرتے تھے۔ ان کے خطاب کے بارے میں کافی زیادہ مخالفانہ بحث ہو چکی انسان کا بیٹا بھی کہا کرتے تھے۔ ان کے خطاب کے بارے میں کافی زیادہ مخالفانہ بحث ہو چکی انسان کا بیٹا بھی کہا کرتے تھے۔ ان کے خطاب کے بارے میں کافی زیادہ مخالفانہ بحث ہو چکی کین پر زور دیا تھا۔ اگر ایسا ہے تو غالبًا می کے جان بوجھر کر اس بات پر زور دیا تھا کہ وہ ایک فافی دو ایک فافی انسان بی جنسیں ایک روز مرنا ہے۔

اناجیل ہمیں بتاتی ہیں کہ خدا نے حضرت عینی کو مخصوص اُلوبی اختیارات تفویض کے تھے، جنموں نے انھیں اس فانی حالت ہیں بھی خداجیے کام کرنے کے قابل بتایا، مثلاً باروں کواچھا کرنا اور گناہوں کو بخشا۔ چنانچہ جب لوگوں نے عینی کو حالت مگل ہیں و یکھا تو انھیں خدا کی ایک جیتی جا گئی تصویر نظر آئی۔ایک موقع پران کے تین شاگر دوں نے دعویٰ کیا کہ انھوں نے بیوع کو معمول جا گئی تصویر نظر آئی۔ایک موقع پران کے تین شاگر دوں نے دعویٰ کیا کہ انھوں نے بیوع کو معمول سے بھی زیادہ واضح طور پرد یکھا ہے۔ بیکھانی تینوں پہلے صحائف، بیخی مقرس اور لوقا کی اناجیل ہیں محفوظ ہوگئی اور عیسائیوں کی آنے والی تسلوں نے انھیں بہت اہم خیال کیا۔ یہ ہمیں بتاتی ہے کہ مضرت عینی پہلری، عاموں نے ان پرخود کو اُلوبی روپ میں آشکار کیا: ''اس کا چرہ آفاب میں کو وکو اُلوبی روپ میں آشکار کیا: ''اس کا چرہ آفاب

کی اند دمکا اور لباس نور سے جرگیا۔ '(متی: ۲:۱۷) شریعت اور پیفبروں کے نمائندہ موئی اور علیجا ہ اچا کی ان کے پاس ظاہر ہوئے اور اور نیزوں نے آپس میں گفتگو کی ۔ پطرس جذبات سے مغلوب ہو کر چلا یا اور کچھ بجھ نہ آنے پر بولا کہ انھیں اس مکاھنے کی یاد میں تین شامیانے بنانے چاہئیں ۔ کوہ سینا پر چھا جانے والے ایک کالے بادل نے پہاڑ کی چوٹی کوڈھانپ لیا اور بنت قول سائی دیا: '' یہ میرا پیارا بینا ہے؛ اس پر میری خاص رحمت ہے۔ اس کی بات سنو۔' منی دیا: '' یہ میرا پیارا بینا ہے؛ اس پر میری خاص رحمت ہے۔ اس کی بات سنو۔' (متی: ان کے ایک کا خدا کے نقلہ کے مغہوم پرخور کیا تو اس فیصلہ پر بہنچ کہ خدا کے نقلہ رات یہ وائی عیمائیوں نے اس مکا ہوئے تھے۔

انھوں نے یہ بات بھی نوٹ کی کہ سے نے بھی بھی ان 'اختیارات' کا مالک ہونے کا دعویٰ نہیں کیا تھا۔ عیسیٰ نے بار بارا پے شاگردوں سے دعدہ کیا تھا کہ اگران کا ایمان رائے ہے تو وہ بھی ان ''اختیارات' کا لطف اٹھا کیں گے۔ بلاشہ حقیدے سے ان کی مراد درست النہیات کو اپنانا نہیں بلکہ خدا کے سامنے عاجزی اور کھلے بن کا ایک داخلی رویہ پیدا کرناتھی۔ اگران کے شاگرد خود کو خدا کے لیے کھول دیے تو وہ بھی اس جیسے تمام کا مرانجام دے سکتے تھے۔ ریوں کی طرح عیسیٰ کو یہ یقین نہیں تھارو کہ القدی صرف ایک مراعات یا فتہ طبقے کے لیے تھی۔ ان کے خیال جی تمام کو یہ یقین نہیں تھارو کہ القدی صرف ایک مراعات یا فتہ طبقے کے لیے تھی۔ ان کے خیال جی تمام کی بیا کہ کی ان کے خال میں تمام کردیا تھی کا بل رکھے تو نہ صرف کہیں بورے کا رنا ہے کہ ایک بیا رہمی اٹھا کر سمندر جی چینئے کے قابل ہوتے۔ آٹھیں پہتا کہ ان کی زندگیوں کو خدا کی قوتوں نے بدل کرد کھ دیا تھا جو سیحائی بادشاہت کی دنیا ہیں متحرک تھیں۔ دنیا ہیں متحرک تھیں۔

ان کی وفات کے بعد شاگر دیے تقیدہ ترک نہ کر سکتے تھے کہ سے کسی نہ کی لحاظ سے خدا کی جسیم
تھے۔انھوں نے بہت ابتداء میں ہی ان کی عبادت شروع کردی تھی۔ حضرت پال کو یقین تھا کہ خدا
کی تو تیں ساری برادری کے لیے دستیاب بنانی چاہئیں۔انھوں نے اس علاقے میں تبلیغ کی جہال
اب ترکی ،مقد دنیہ اور بوتان واقع ہیں۔وہ اس بات کے پوری طرح قائل تھے کہ غیر یہودی افراد
موسوی شریعت پر پوری طرح عمل نہ کرنے کے باوجود نے اسرائیل کے رکن بن سکتے تھے۔اس
جیز نے شاگر دوں کے اس محروب کو عادم اس کر دیا جو تصوص طور پر ایک یہودی فرقہ ہی دہنے پ

مُصرِ تِعَ اورانموں نے ایک زبردست جھڑے کے بعد پال کا ساتھ چھوڑ دیا۔ پال کے ہاتھ پر
ایمان لانے والے زیادہ تر افرادجلا وطن ہونے والے یہودی یا پھر' خدا ہے ڈرنے والے' تے،
چنانچہ نیا اسرائل گرائی میں یہودی ہی رہا۔ پال نے بھی بھی بیٹی کو' خدا' نہ کہا۔ اس نے انھیں
پودی مغہوم میں ' خدا کا بیٹا' کہا: یقینا آئھیں یہ یقین نہ تھا کہ بیٹ خودخدا کا اوتار تے : وہ محض خدا
ک' ' قو توں' اور' روح' کے حاصل تے، جس نے زمین پرخدا کی کارکردگی کو مکشف کیا اورا ہے۔
نا قابل رسائی اُلوہی جو ہرنہیں بھینا چاہیے۔ اس میں جبرت کی کوئی بات نہیں کہ غیر یہودی و نیا میں
نے عیسائیوں نے ان لطیف انٹیازات کا منہوم ہمیشہ ہی برقر ارنہیں رکھا، البذا انجام کاران کی کمرور،
فانی انسانیت کو اُلوبی سجو لیا گیا۔ یہودیوں نے سے کے خدا کا اوتار ہونے کے عقیدے کو ہمیشہ
بدنام کیا، اور بعد میں مسلمانوں نے اسے خدا کی شان میں گناخی خیال کیا۔ یہا کیسہ مشکل عقیدہ
بدنام کیا، اور بعد میں مسلمانوں نے اسے خدا کی شان میں گناخی خیال کیا۔ یہا کیسہ مشکل عقیدہ
بدنام کیا، اور بعد میں مسلمانوں نے اسے خدا کی شان میں گناخی خیال کیا۔ یہا ایک مشکل عقیدہ
نہ میں تاریخ میں کانی مستقل حقیت کا حامل رہا: ہم دیکھیں مے کہ یہودیوں اور مسلمانوں نے خبر کا تاریخ میں کانی مستقل حقیت کا حامل رہا: ہم دیکھیں مے کہ یہودیوں اور مسلمانوں نے خبر تاریخ میں کانی مستقل حقیت کا حامل رہا: ہم دیکھیں مے کہ یہودیوں اور مسلمانوں نے کہی جرت آئیز طور پرائی تنم کی النہیات بناؤالیں۔

تقریباً ای دور میں ہندوستان میں کی مورتوں کا مختراً جائزہ لینے پرہم عیسیٰ کی اس پرجلال الوہیت میں کارفر مامحرک دیکھ سکتے ہیں۔ بدھ مت اور ہندومت دونوں میں پرجلال ہستیوں سے پرشوق وابستگی کا جذبہ موجود تھا، مثلاً خود مہاتما بدھ اور انسانی صورت میں زمین پرآنے والے ہندو دیوتا۔ اس شم کی ذاتی عقیدت کو ' بھگتی' کا نام دیا گیا، جو ندہب کی انسانی صورت کے لیے انسانی امنگ کا اظہار کرتی ہے۔ یہ ایک بالکل نئی ابتداء تھی مگر پھر بھی اسے دونوں عقائد میں بنیادی ترجیحات برکوئی مجموعة کے بغیر ندہب کا حصہ بنالیا گیا۔

چیٹی صدی قبل سے میں گوتم بدھ کی وفات کے بعدلوگ اس کی ایک یادگار چاہتے ہے، تاہم انھوں نے محسوس کیا کہ مجسمہ فیرموزوں تھا کیونکہ وہ زوان پانے کے بعد عام مفہوم میں''معدوم''
ہوگیا تھا۔ البتہ بدھ کے لیے ذاتی محبت پیدا ہوئی اور اس کی نروان یافتہ انسانیت پرغور وفکر کی مسرورت اس قدر شدید ہوگئی کہ پہلی صدی عیسوی کے دوران ہندوستان کے شال مغربی علاقے مسرورت اس قدر شدید ہوگئی کہ پہلی صدی عیسوی کے دوران ہندوستان کے شال مغربی علاقے مسرور ایس اولین مجسے نمودار ہوئے۔ ان شبیہوں کی قوت اور

فیض نے انھیں بودھی (Buddhist) روحانیت میں ایک مرکزی اہمیت دلا دی، حالانکہ ذات

ہر باہرک کی ہتی کے ساتھ یہ بھی گوتم کے پر چار کروہ داخلی تقم ہے بہت مختلف تھی۔ تمام ندا ہب

تبدیل اور نمو پذیر ہوئے۔ اگر وہ تبدیل نہ ہوئے تو انھیں ترک کر دیا گیا۔ بودھیوں کی اکثریت

نہ بھی کو نہایت قائل قدر جانا اور محسوں کیا کہ یہ نعیں پھولا زی سچا تیوں کی یا دو ہانی کرواتی تھی

جومعدوم ہو جانے کے خطرے سے دو چارتھیں۔ جب بدھ نے چٹم بھیرت حاصل کی تو اس

تر یعی ہوئی کہ اس چیز کوبس اپنے تک ہی محدودر کھے، کیکن انسانی دکھ کے لیے اس کے جذبات

اور انسانیت سے محبت نے اسے آئندہ چالیس برس تک '' راستے'' کا پر چار کرنے پر مجبور کیا۔

تاہم لگتا ہے کہ پہلی صدی عیسوی تک آتے آتے اپنے جمروں میں بندہو کرزوان یانے کی کوشش

تاہم لگتا ہے کہ پہلی صدی عیسوی تک آتے آتے اپنے جمروں میں بندہو کرزوان یانے کی کوشش مالت تھی جسے بہت ہوں نے اپنے اپنے دور پایا۔ پہلی صدی عیسوی کے دوران ایک نی شم کا حدوم ہو جسے جسے بہت ہوں کے دوران ایک نی دور پایا۔ پہلی صدی عیسوی کے دوران ایک نی شم کا بودھی ہیروا مجر کرسا سے آیا: یعنی بودھستو، جس نے بدھی مثال پر عمل کیا اور اپنا نروان ترک کر دیا۔ وہ دکھ زدہ لوگوں کو نجات دلانے کے لیے دوبارہ جنم کی دیا تو دو کو تار مقال کی دوران تھے کے دوبارہ جنم کی داشت کرنے کو تار تھا۔

ذلت برداشت کرنے کو تار تھا۔

مزید برآن، بودهستونے اہلیت کا ایک لامحدود دسیلہ پایا تھا جوروحانی طور پر کمتر لوگوں کی مدد کرسکتا تھا۔ کسی بودهستو کی عبادت کرنے والاضح بودهیوں کی بیشتوں میں سے ایک میں دوبارہ جنم لےسکتا تھا۔ اوراس بہشت کے حالات میں نروان یا تا آسان ہوجا تا۔

محائف زور دیتے ہیں کہ ان تصورات کی لفظی تغییر نہ کی جائے۔ ونیا کی عام منطق اور واقعات کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہ تھا، بلکہ وہ مخس زیادہ سراب آئیز سچائی کی علامات تھے۔ دوسری صدی عیسوی کی ابتدا میں 'فحنیہ'' یعنی لاھیئیت (Void) تا می مکتبہ فکر کے بانی تاگ ارجن نے عام تصوراتی زبان کی غیر موز ونیت فابت کرنے کے لیے ایک پیراڈاکس اور جدنیاتی طریقہ کار استعال کیا۔ اس نے اصرار کیا کہ مطلق سچائیاں صرف مراقبہ کے دبئی تواعد کے در بعد وجدانی انداز میں قابل ادراک ہیں۔ خی کہ بدھ کی تعلیمات بھی رواجی، انسان کے بنائے ہوئے تصورات پر میں قابل ادراک ہیں۔ خی کہ بدھ کی تعلیمات بھی رواجی، انسان کے بنائے ہوئے تصورات پر میں جو اس کی پرچار کروہ حقیقت سے انصاف نہیں کرتیں۔ اس فلے کو اعتبار کرنے والے

بودهیوں میں ایک عقیدہ پیدا ہوا کہ ہمارے تجربہ میں آنے والی تمام چیزیں سراب ہیں: مغرب میں انھیں عینیت پسند (Idealists) کہا جاتا ہے۔ حقیقت مطلق، جوتمام چیزوں کا جو ہرہ، عدیہ لیعنی لاشے ہے۔ هنیہ کونروان سمجھ لینا قدرتی بات تھی۔ چونکہ گوتم جیسے ایک بدھ نے نروان مامل کرلیا تھا اس کیے اس کا مطلب یہ لگا تھا کہ وہ معدوم ہوکر مطلق میں سامی اتھا۔ چنا نچ نروان کا ہرمتلاشی بدھوں جیسی حالت یانے کی جستجو میں تھا۔

ید دیمنا کوئی مشکل بات نہیں کہ بدموں اور بودهستو وں کے ساتھ یہ بھٹی میج کے ساتھ مید اس کے بھٹی میج کے ساتھ عیسائیوں کی بھٹی جیسی تھی۔ اس نے عقیدے کو زیادہ لوگوں کے لیے تا قابل رسائی بنادیا۔ اس در میں ہندومت میں بھی اس تم کی بھٹی فروغ پار ہی تھی جس کا مرکز دوا ہم ترین ویدک دیوتا شو اور وشنو تھے۔ ایک مرتبہ پھر شخصی محبت اُپنشدوں کی فلسفیانہ خانقا ہیت سے زیادہ طاقتور ٹابت ہوئی۔ نیجناً ہندوؤں نے ایک تثلیث بنائی: برہمن، شو اور وشنو ایک ہی حقیقت مطلق کی تین علامتیں یا پہلو تھے۔

اے ویکھتا اور کا نیتا ہی رہا۔

بھگتی کے فروغ نے مطلق کے ساتھ ایک قتم کے ذاتی تعلق کے لیے انسان کی گہری ضرورت
کا جواب پیش کیا۔ برہمن کو طعی طور پر ماور ابنادینے سے ایک خطرہ یہ ہے کہ وہ قدیم آسان دیوتا کی
طرح اس قدر دور ہوجائے کہ انسانی شعور سے ہی محوہ وجائے۔ بدھمت ہیں بودھستو کے تصور کا
ارتقا اور وِشنو کے اوتار فد ہی ترقی ہیں ایک اور مرحلہ لگتے ہیں جب لوگوں نے اصرار کیا کہ مطلق حقیقت انسان سے کمتر نہیں ہوسکتی۔ علامتی عقائد اور داستانیں اس بات کو مستر وکرتی ہیں کہ حقیقت مطلق کو صرف ایک تمثیل میں بیان کیا جاسکتا ہے: متعدد بدھ اور پودھستو موجود تھے اور وشنو کے گئات میں اوتار تھے۔ یہ داستانیں انسانی کو قیقی معنوں میں بصیرت یا فتہ دکھاتی ہیں۔
انسانی کو قیقی معنوں میں بصیرت یا فتہ دکھاتی ہیں۔

میلی صدی عیسوی تک یہودیت میں بھی اُلوبی باطنیت کے لیے ای شم کی پیاس موجودتی ۔ لگا ہے کھیلی مسیح کی مخصیت نے اس ضرورت کو بورا کیا۔عیسائیت نامی فرہب کے بانی اورابتدائی ترين عيسائى لكعارى سينث يال كويفين تعاكداب توريت كى بجائے تي دنيا ميں خدا كامظهر يتھے۔ بیرجانتا آسان کامنبیں کداس بات ہے ان کی کیا مرادشی۔ پال کے خطوط ایک مفصل البہات کی بجائے محض اکا دکا سوالات کے جواب ہیں۔ بلا شبداس کو یقین تھا کہ عینی ہی مسیح تھے: لفظ Christ عبرانی لفظ Messiach کار جمدتها، جس کامطلب ہے''فیض یافتہ'' یال نے سیح کے متعلق ایک عام انسان ہونے کی حیثیت میں بھی بات کی ، پھر بھی ایک یہودی کے طور پریال کو مسے کے خدا کا اوتار ہونے کا یعنین نہ تھا۔اس نے سے کا تجربہ بیان کرنے کے لیے بار بار''مسے میں' کی اصطلاح استعال کی: عیسائی سیح میں زیر کی گزارتے ہیں؛ انھیں اس کی موت میں پیسمہ دیا میا بکلیسا کسی نہی طرح ان کاجم ہے۔ بیالی سیائی ہیں جے بال نے استدلال کے ساتھ پیش کیا ہو۔ بہت سے یہودیوں کی طرح اس نے بھی یونانی منطق کا ایک دهندلانکس لیا جسے وہ " بے وقونی" قرار دیتا ہے۔ بدایک موضوی (Subjective) اور بالمنی تجربہ تھا جس کے باعث اس نے میں کوایک تنم کے ماحول میں پیش کیا ''جس میں ہم زندگی گزارتے اور جست ہوتے ہیں۔ 'مسیح یال کے ندہی تجربہ کا ماخذ بن محصے جنانچہ وہ ان کے بارے میں ایسے بات

کرر ہاتھا کہ جیےان کے مجمع معاصرین خدا کے بارے میں بات کرتے تھے۔

جب پال نے اپنے سرد کے محتقدے کے متعلق بات کی تو کہا کہ عین نے ہمارے مناہوں کے وض تکلیف سی اور مصلوب ہوئے۔ یوں پال نے بہت ابتدا کیں ہی عین کی موت کی بدنا می سے پریشان شاگردوں کو دکھا دیا کہ ان کی موت ہمارے فائدے کے لیے تھی۔ سرحویں صدی میں دیگر یہود یوں نے ایک اور سے کے بدنام انجام کے لیے ای تیم کی تو جبہہ پیش کی۔ ابتدائی عیسائیوں نے محسوں کیا کہ سے ایک پر اسرارا نداز میں ابھی تک زندہ تھے اور انھوں کی ۔ ابتدائی عیسائیوں نے محسوں کیا کہ سے ایک مورت اختیار کرلی تھی۔ ہم پال کے خطوط کے نے اپنے وعدے کے مطابق خود کو حاصل قو توں کی صورت اختیار کرلی تھی۔ ہم پال کے خطوط کے توسط سے جانے ہیں کہ ابتدائی عیسائیوں کو اس بارے میں تمام غیر معمول تیم کے تجربات ہوئے کہ جو ایک نئی میں بات کی ، کچھ دیگر نے اپنی دانست میں الہا مات کا پرچار کیا۔ کلیسیا کی عبدات پرشور، کرشاتی معاطات بن تکئیں جو آج کے پُر آ ہنگ جمدید گیتوں سے بہت مختلف تھیں۔ گیا دانست پرشور، کرشاتی معاطات بن تکئیں جو آج کے پُر آ ہنگ جمدید گیتوں سے بہت مختلف تھیں۔ گیا دانست پرشور، کرشاتی معاطات بن تکئیں جو آج کے پُر آ ہنگ جمدید گیتوں سے بہت مختلف تھیں۔ گانا ہے کھیٹی کی موت ایک اعتبار سے واقعی فائدہ بخش ثابت ہوئی تھی: انھوں نے ' ایک نی تھی۔ زندگی' اورا یک ٹی موت ایک اعتبار سے واقعی فائدہ بخش ثابت ہوئی تھی: انھوں نے '' ایک نی تھی۔ زندگی' ' اورا یک ٹی ' دور کیگی نے اور کی ٹی ' کا جرا کیا تھا۔

تاہم، تصلیب کے ایک کفارہ ہونے کے حوالے سے کوئی تنصیلی تھیور یز موجود نہ تھیں ....اس

"اصل گناہ" کا کفارہ جوآ دم سے سرز دہوا تھا: آھے چال کرہم دیکھیں گے کہ بیالہ ہیات چوتھی صدی
عیسوی تک نہ بنی تھی اوراس کی اہمیت صرف مغرب بھی ہی تھی۔ پال اورعہد نامہ جدید کے دیگر
مصنفین نے کبھی بھی اپنی تجربہ کردہ نجات کے بارے بھی واضح اور دوٹوک وضاحت کرنے کی
کوشش نہ کی۔ تاہم سے کی قربانی کی موت کا نظربیاس دور کے ہندوستان بھی ارتقا پذیر بودھ ستو
کوشش نہ کی۔ تاہم سے کی قربانی کی موت کا نظربیاس دور کے ہندوستان بھی ارتقا پذیر بودھ ستو
کوشش نہ کی۔ تاہم سے کی قربانی کی موت کا نظربیاس دور کے ہندوستان بھی ارتقا پذیر بودھ ستو
خالث بن گئے ..... فرق بس بیتھا کہتے واحد خالہ شے اوران کی لائی ہوئی نجات مستقبل کے لیے
خالہ بن گئے ۔.... فرق بس بیتھا کہتے واحد خالہ متنظمیں کی قربانی بے مثال تھی۔ اگر چہ پال کو یقین
قاکہ اس کی اپنی تکالف دوسروں کے لیے فاکدہ مندشمیں مگروہ اس بارے بھی بالکل واضح تھا کہ
مسے کی تکالیف ایک قطعی مختلف معاہدہ تھا۔ یہاں ایک بہت بڑا خطرہ در پیش ہے۔ لا تعداد بدھوں

اوراوتاروں نے معتقدوں کو بیر یادو ہائی کرونئی کہ حقیقت مطلق کو کسی بھی انداز میں درست طور پر بیان نہیں کیا جاسکتا۔خدا کی لا اعتباً حفی نفت ایک ہی انسان میں جلوہ کر ہونے کا عیسائی عقیدہ بت پرستی کی نہایت غیر پختہ صورت کی جانب بیجاسکتا تھا۔

مسے نے زوردیا تھا کہ خدا کی تو تیں صرف آخی کے لیے نہیں تھیں۔ پال نے بیدلیل دے کر یہ

بھیرت حاصل کی کہ سے انسانیت کی ایک بی مہی مثال ہے۔ وہ ندمرف وہ تمام کام کرنے میں

کامیاب ہو گئے تھے جس میں پرانا اسرائیل ناکام رہا تھا، بلکہ وہ نئے آدم بن گئے .....نگی انسانیت

جس میں تمام انسانوں کو کسی نہ کسی طرح شریک ہونا تھا۔ یہ چیز بھی اس بودھی عقیدے سے مختلف

نہیں کہ (چونکہ بدھ حقیقت مطلق میں سامیا تھا ) انسانی آئیڈیل بدھ میں شرکت اختیار کرنا تھا۔

فلمی کے مقام پرکلیسیا کے نام اپنے خط میں پال نے وہ بات کہی جے ایک نہایت ابتدائی

عیسائی جرسمجھا جاتا ہے۔ یہ افتہاں پھھا ہم سوالات آٹھا تا ہے۔ وہ نومبایعین کو بتا تا ہے کہ آٹھیں

میسائی جرسمجھا جاتا ہے۔ یہ افتہاں پھھا ہم سوالات آٹھا تا ہے۔ وہ نومبایعین کو بتا تا ہے کہ آٹھیں

میسائی جرسمجھا جاتا ہے۔ یہ افتہاں پھھا ہم سوالات آٹھا تا ہے۔ وہ نومبایعین کو بتا تا ہے کہ آٹھیں

میسائی جرسمجھا جاتا ہے۔ یہ افتہاں پھھا ہم سوالات آٹھا تا ہے۔ وہ نومبایعین کو بتا تا ہے کہ آٹھیں

أكرچه كه وه خدا كي صورت پرتھا

مگراس نے خدا کے برابر ہونے کواپنے قبعتہ قدرت میں رکھنے کی چیز نہ مجما۔ بلکہ اپنے آپ کو خالی کر دیا اور خادم کی صورت اختیار کی اور

انسانوں کے مشابہہ ہو کیا؟

اورانسانی صورت میں ظاہر موکرائے آپ کو پست کردیا،

اور مهال تكفر ما نبردارر باكه

موت بلكميليبي موت كواراك ؟

ای واسطے خدانے بھی اسے بہت سربلند کیا

ادرات دونام بخشاجوسب نامول سے اعلیٰ ہے ؟

تاكديوع كے نام پر ہرايك كمٹنا جيكے،

خواه آسانيول كاموخواه زمينيول كاء

خواوان کاجو زمین کے بیے ہیں ؟

اور خداباب كجال كے ليے براك زبان اقراركرےك

يهوع مسيح خداوند ہے۔....(فِلِيعِ ل،٢:٢ تا ١١)

یا قتباس ابتدائی عیسائیوں میں اس عقیدے کا غماز لگتا ہے کھیٹی نے ایک بودھستو کی طرح فنافی الذات ہونے سے پہلے ' خدا کے ساتھ' ایک قتم کی سابقہ ہستی کا تجربہ کیا تھا۔ پال اس قدر یہودی تھا کہ سے کے یہواہ کے ساتھ ہم ازل ہونے کے تصور کو قبول نہ کرسکا۔ او پردیے مجے اقتباس سے ظاہر ہے کہ سے اپنی رفعت کے بعد بھی خدا سے الگ اور کمتر ہے جس نے اسے اٹھا یا اور اسے خداوند کا خطاب دیا۔ وہ خطاب خود تو اختیار نہ کرسکا بلکہ اسے یہ خطاب ' خدا باپ کے جلال کے لیے' دیا گیا۔

تقریبا40 برس بعد بوحنا کی انجیل (ستحریرانداز 100 عیسوی) کے مصنف نے بھی اسی قتم کی بات کمی ۔ ابتدائیہ میں اس نے logos لیعنی لفظ ( قول ) کی تغییر کی جواز ل سے ہی خدا کے ساتھ ہم وجود تھا:''سب چیزیں اس کے وسیلہ سے پیدا ہوئیں اور جو کھے پیدا ہواہے اس میں سے ایک چیز بھی اس کے بغیر پیدائیس ہوئی۔' (یوحنا؛۱:۳) مصنف یونانی لفظ logos کوفیلووالے معنی میں ہی استعال نہیں کرر ہاتھا: وہ میلیدیائی یہودیت کی بجائے اسطینی یہودیت کے ساتھوزیادہ ہم آ ہنگ معلوم ہوتا ہے۔اس دور میں مرتب کیے جارہے عبرانی محائف کے آرامی تراجم میں اصطلاحMemra بعنی لفظ کا استعال دنیا میں خدا کی فعالیت کو بیان کرنے کے لیے ہوا ہے۔ بیہ بھی دیگراصطلا حات مثلاً جلال،روح مقدس، وغیرہ جبیبا کام کرتی ہیں جود نیا میں خدا کی موجود گی اورخودخدا کی نا قابل اوراک حقیقت کے مابین فرق برزوردی ہیں۔اُلوہی دانش کی طرح'' لفظ'' تجمی تخلیق کے لیے خدا کے اصل منصوبے کی علامت ہے۔ جب یال اور بوحناعیٹی کی ایک سابق ہستی کے بارے میں بات کرتے ہیں تو وہ انھیں بعد کے تعلیثی مغہوم میں دوسرا اُلوہی' وجھن 'نہیں کہدرہ ہوتے۔وہ بینٹاندی کررہے تھے کھیٹی نے وجود کی جسمانی اور انفرادی حالت سے ماورائیت حاصل کرلی می بیونکه کسی نه کسی انداز میں عیلی کی ظاہر کردہ'' قوت' اور'' دانش' خدا ہے ماخوذ سر كرميان تعين اس ليے انھوں نے ايك الى چيز كامظا ہر ہ كيا" جوازل ہے ہى موجودتنى \_' سيخيالات ايك كثويبودى مغهوم من قابل فهم تنصر، البته بعد كے عيسائيوں نے ايك يونانى بیک مراویڈ کے ساتھ ان کی تعبیر مختلف طور پر کی۔ "نبیوں کے اعمال" (س تحریر انداز آ

100 عیسوی) میں ہم د مکھ سکتے ہیں کہ اولین عیسائی ابھی تک خدا کے بارے میں ایک عمل یہودی تصور رکھتے ہتھے۔ پینٹ کوسٹ کی ضیافت میں جب تمام علاقوں کے سینکڑوں بہودی کوہ سینا پر توریت کے تھنے کی یادمنانے کے لیے بروشکم میں جمع ہوئے ،توروح مقدس سے کے ساتھیوں بر نازل ہوئی تھی۔شاگر دفورا با ہر کو دوڑے اور میسو پوفیمیا ، یہوداہ اور کیمیا ڈوشیا ، پونٹس اور ایشیا ، فریجیا اور یامفیلیا،مصراور سائی رہنے کے اردگرد لیبیا کے علاقوں سے آئے ہوئے بہودیوں اور خدا خونوں کے مجمعے کو تبلیغ کرنے لگے۔ بید مکھ کران کی حیرت کی کوئی اعتما ندرہی کہ ہرایک نے شاگر دوں کوابنی ہی زبان میں تبلیغ کرتے ہوئے سنا۔ جب بطرس لوگوں سے خطاب کرنے کے لیے کھڑا ہوا تو اس مظہر کو یہودیت کی اوج ٹریا کے طور پر پیش کیا۔ پیغیبروں نے ایسے دن کی پیش سموئی کر دی تھی جب خداا بنی روح کواس طرح انسانوں پرانڈ صلے گا کہ مورتیں ، بے اور غلام بھی الہام اورخواب دیکھیں گے۔ بیدن مسیحائی بادشاہت کاروزِ آغاز ہوگا، جب خدالوگوں کے ساتھ ز مین بیآ کرر ہے ملے گا۔ پطرس نے بیدعوٰی نہ کیا کہ سے ناصری خدا تھے۔" وہ خدا کی جانب سے تمهاری طرف بھیجا گیا ایک انسان تھا۔'ان کی بےرحم موت کے بعد خدانے انھیں زندہ انٹھایا اور ا پے دائیں طرف ایک خصوصی مقام تک رفعت دی تھی۔ پیغیبروں اور اہل زبور نے ان واقعات کی پیش کوئی پہلے ہی کر دی تھی ؛ چنانچہ اسرائیل کا سارا کھرانہ مین کے سے ہونے کا یقین کرسکتا تھا جس کا بہت عرصے ہے انتظار کیا جار ہاتھا۔ بیتقر برابتدائی ترین عیسائیوں کا پیغام معلوم ہوتی ہے۔ چوتھی صدی عیسوی کے اختیام پر عیسائیت اوپر بیان کردہ تمام مقامات برمعتکم ہوگئ تھی۔ یال کی اصلاح شدہ یہودیت ان کے بہت سے مسائل اور الجعنوں کا جواب دیتی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔وہ بہت سی زبانیں بھی بولتے تھے اوران میں ایک متحد آواز اور ہم آ ہنگ حالت کا فقدان تھا۔ باہر کے علاقوں کے بہت سے یہودی روشلم میں معبد کی بوجا کرنے آئے تنے جو جانوروں کے خون مں تھڑا ہوا ایک قدیم اور وحشانہ ادارہ تھا۔''رسولوں کے اعمال''میں سٹیفن کی کہانی میں سیہ نكة انظر محفوظ موكيا ہے۔ سيتفنس (سنيفن)ايك ميليديائي يہودي تفاجس نے سيح كاعقيده اختياركيا اور یہود یوں کی مجلس عالمہ Sanhedrin نے اسے تو بین فرہب کے الزام میں سنگساد کروا دیا۔ سٹیفن نے اپنی آخری جذبات سے لبریز تقریر میں کہا کہ معبد خدا کی قطرت کی تو بین تھا: "وہ

اعلیٰ ترین انسانی ہاتھوں کے بنائے ہوئے گھر میں نہیں رہتا۔ 'پروشلم سے باہر کے پچھ یہودیوں نے معبد کی بنائی ہوئی تالمودی یہودیت کو اپنالیا تھا؟ پچھ دیگر نے جانا کہ عیسائیت توریت کی حیثیت اور یہودیت کی ہمہ گیریت کے بارے میں ان کے پچھ سوالات کے جواب دیتی ہے۔ بیہ بلا شبہ سب سے زیادہ خدا خونوں کے لیے باعث کشش تھی جوتمام 613 متزوا کے بغیر نے اسرائیل کے رکن بن سکتے تھے۔

کی عبادت کرتے رہے؛ انھوں نے ربیوں کی طرح ہیں فداکے بارے میں سوچتے اوراس کی عبادت کرتے رہے؛ انھوں نے ربیوں کی طرح ولیل بازی کی اوران کے عبادت فانے کنشت بھیے ہی تھے۔ 80ء کے عشرے میں اس وقت یہود یوں کے ساتھ ان کے پچھ جھٹڑے ہوئے جب عیسائیوں کو با قاعدہ طور پر کنشتوں سے نکال دیا گیا کیونکہ وہ توریت کی پیروی کرنے سے انکارکرتے تھے۔ ہم نے دیکھا ہے کہ پہلی صدی کے ابتدائی عشروں میں یہود یوں نے بہت سے نو ند ہبول کو اپنی جانب مائل کرلیا تھا۔لیکن 70 کے بعد جب یہودی لوگ سلطنت رو ماکے ہتھوں مشکل میں تھینے تو ان کی حیثیت کمتر ہوگئی۔ پہلے دور میں یہودیت کی جانب رجان رکھنے والے پاگان اب عیسائیت کی جانب متوجہ ہو گئے،لیکن وہ غلام اور پست طبقات کے افراد ہی تھے۔ کہیں دوسری صدی عیسوی میں آکر ہی اعلیٰ تعلیم یافتہ پاگان عیسائی ہوئے اور اور وہ نئے تھے۔ کہیں دوسری صدی عیسوی میں آگر ہی اعلیٰ تعلیم یافتہ پاگان عیسائی ہوئے اور اور وہ نئے نہ کہ کومتشکک یاگان دنیا پر داختی کرنے کے قابل تھے۔

سلطنت روہ میں عیسائیت کو پہلے یہودیت کی ایک شاخ کے طور پر لیا گیا، لیکن جب عیسائیوں نے یہ بات واضح کردی کداب وہ کنشت کے رکن نہیں رہے تو آھیں حقارت کے ساتھ ایک ایسا فرقہ سمجھا جانے لگا جنموں نے پدری عقیدے سے تعلق تو ڈکر سکین گناہ کیا تھا۔ روش مزاج نہایت کمڑ اور بنیاد پرست تھا: اس نے پدری نظام اوراجدادی رسم کی حاکمیت کی قدرافزائی کی۔عہد زریں کی جانب مراجعت کو'' آگے'' جانا خیال کیا گیا۔ ماضی کے ساتھ ایک سوچی سمجھ کی میں دورابنگی کو اس طرح تیلیقی نہ سمجھا جاتا تھا جیسا کہ آج ہمارے معاشرے میں سمجھا جاتا ہے۔ اجتہاد کو خطرتاک اور غلط قرار دیا گیا۔ اہل روم ایک عوامی تحریوں کے بارے میں نہایت متشکک اجتہاد کو خطرتاک اور غلط قرار دیا گیا۔ اہل روم ایک عوامی تحریوں کے بارے میں نہایت متشکک خیر دوایت کی پابندیاں تو ڈ ڈالتی تھیں اور وہ اپنے شہر یوں کو نہ جی'' جعلسازی'' سے بچانے کی

فكرمين رہتے تھے۔ تاہم ،سلطنت میں بے چینی اور پریشانی کا ایک تاثر موجود تھا۔ ایک بہت بڑی سلطنت میں زندگی گذارنے کے تجربہ نے برانے دیوتا وَں کوحقیراور نا کافی بنا دیا؛ لوگ اجنبی اور یر بیثان کن تہذیبوں سے متعارف ہوئے۔ وہ نئے روحانی حلوں کے متلاثی ہتھے۔ یورپ میں مشرقی عقائد کو درآ مد کیا حمیا: روم کے روایتی دیوتاؤں اور ریاست کے محافظوں کے ساتھ ساتھ آنسس اورسیمیلی (Semele) جیسی دیویوں کو بھی ہوجا جانے لگا۔ پہلی صدی عیسوی کے دوران نے باطنی نداہب نے اسیے مبتد یوں کو نجات کی پیشکش کی اور امکی دنیا کے نظارے و کھائے۔لیکن کسی بھی نے نہ ہی ولولے نے برانے نظام کے لیے خطرہ پیش نہ کیا۔مشرقی دیوتا بنیادی سطح پرتبدیلی ند بهب اور ملتے جلتے رسم ورواج کی تر دید کا تقاضانہیں کرتے ہتھے، بلکہ وہ ایک تازہ نقط اور ایک وسیع تر دنیا کامنہوم عطا کرنے والے نے اولیاء تھے۔کوئی جتنے باطنی مها لک جا ہتاا ختیار کرسکتا تھا:بشرطیکہوہ پرانے دیوتا ؤں کے ساتھ ندانجیس اور نیچے دیے رہیں۔ کوئی بھی بہتو تع نہیں کرتا تھا کہ مذہب ایک چیکنج ہے گایا زندگی کے منہوم کا جواب دے گا۔اس قتم کی وضاحتوں کے لیےلوگ فلے کی جانب متوجہ ہوئے۔مؤخر دور کی سلطنت رو مامیں لوگ کسی بحرانی صورتحال میں دیوتاؤں سے مدد مانکتے تھے تا کہ ریاست کے لیے ألوبی رحمت مائتيں اور ماضی كے ساتھ شلسل كى ايك مفائل بخش قوت كا تجربه كريں۔ ند جب خيالات كى بجائے مسلك اوررسوم كامعامله تفاءاس كى بنياد جذبات برتقي نه كه نظريات اورا فتنيار كرده تعيوري بر-آج به طرز عمل انو کھانبیں: ہمارے معاشروں میں ندہبی عبادتوں میں شریک ہونے والے بہت سے لوگ الہیات میں دلچین نہیں رکھتے ، پھے بہت زیادہ و پیدگی نہیں جاہتے اور تبدیلی کے خیال کو نا پند کرتے ہیں۔ انمیں پند چاتا ہے کہ جاری اور مطے شدہ رسوم ور داج انمیں روایت سے جوڑتے اورا بك قسم كااحساس تحفظ دية بير وه خطبه مين شانداراور فكرانكيز خيالات كى توقع نبيس ركعة اور کلیسائی عبادت میں کسی بھی تبدیلی ہے پریشان ہوتے ہیں۔ کافی حد تک ای انداز میں موخر قديم عهد كے بہت سے با كان اين اجدادى ديوتاؤں كى عبادت كرنا پيندكرتے تعے جيما كنسل درنسل ہوتی آربی تھی۔ پرانی رسومات نے انھیں ایک قشم کا احساس شناخت دیا، مقامی روایات کو مشہور کیا اور اس بات کی یقین دہانی کروائی کہ چیزیں اپنی موجود و حالت میں بی قائم ودائم رہیں

گی۔اگرکوئی نیاعقیدہ ان کے پدری دیوتا کل کونظرانداز کرنے کی کوشش کرتا تو وہ بہت خطرہ محسول کرتے۔ چنانچہ عیسائیت دونوں دنیا کل میں بدترین سلوک کا شکارتھی۔ اس میں یہودیت والی قابل احترام قدیمیت کا فقدان تھا اور پاگان ازم والی پرکشش رسوم بھی نہتھیں جنھیں ہرکوئی دیکھتا اور سراہتا۔ بدایک زبردست خطرہ بھی تھا کیونکہ عیسائیوں نے اصرار کیا کہ ان کا خدا واحدہ اور بدکھتام دیگر دیوتا تھی سراب اور فریب نظر ہیں۔ رومن سوانح نگار Gaius Suetonius کی فطر میں عیسائیو کے فاد کی وجہ کی نظر میں عیسائیت غیر منطقی اور عام روش سے مخرف تحریک تھی ، جے صرف" نیا" ہونے کی وجہ کی نظر میں عیسائیت غیر منطقی اور عام روش سے مخرف تحریک تھی ، جے صرف" نیا" ہونے کی وجہ کی نظر میں عیسائیت غیر منطقی اور عام روش سے مخرف تحریک تھی ، جے صرف" نیا" ہونے کی وجہ کی نظر میں عیسائیت غیر منطقی اور عام روش سے مخرف تحریک تھی ، جے صرف" نیا" ہونے کی وجہ کی نظر میں عیسائیت غیر منطقی اور عام روش سے مخرف تحریک تھی ، جے صرف" نیا" ہونے کی وجہ

ر مع لکھے یا گان بھیرت کے لیے ند ہب کی بجائے فلنفے کی جانب و مکھتے تھے۔ان کے اولیاً اور الل بصیرت افلاطون ، فیما غورث اور Epictetus جیسے قدیم فلسفی تھے۔ خی کہ انھوں نے ان فلسفيوں كو'' خدا كے ببیژن' كے طور برد يكھا:''مثلاً افلاطون كوا يالو كا ببیّا قرار ديا مميا تھا۔فلسفيوں نے ندہب کے لیے احترام کا جذبہ دکھایالیکن اسے اپنی تمام کارگذار یوں سے مختلف خیال کیا۔ وہ ہاتھی دانت کے میناروں میں بیٹے ہوئے خٹک دانشورنہیں تنے کہایے معاصرین کی روحوں کو بچانے کے لیے معتقدوں کواینے مکتبہ فکر کی جانب راغب کرتے۔افلاطون اور ارسطو دونوں ہی اینے اپنے فلسفہ کے حوالے ہے'' زہبی'' رہے تھے، اور انھوں نے میمسوس کیا کہان کی سائنسی اور ما بعدالطبیعیاتی تحقیقات نے انھیں کا ئنات کی شان وشوکت کی بصیرت عطا کی تھی۔ جنانچہ پہلی صدی عیسوی تک آتے آتے ذہین اور صاحب فکر لوگ زندگی کے مفہوم کی وضاحت ، ایک فیض رسال آئیڈیالوجی اوراخلاقی تحریک کے لیےان کی جانب بلٹے۔عیسائیت ایک بربری عقید ملکتی تھی۔عیمائی خدا غضبناک قدیم و ہوتا معلوم ہوتا تھاجو انسانی معاملات کے غیرمنطقی بین میں مدا خلت کرتار ما: وہ ارسطوجیسے فلسفیوں کے ماضی قدیم کے تبدیلی سے عاری خدا کے ساتھ کوئی قدر مشترک نہیں رکھتے بتھے۔افلاطون یا سکند راعظم کے رہنے کے افراد کو خدا کے بیٹے قرار دینے کی ایک بنیاد سیمی تنی الیکن رومن سلطنت کے کسی دور دراز علاقے میں ذلت کی موت مرنے والا يبودى ايك بالكل الك معامله تغا\_

افلاطونيت مؤخر قديم دور من مغبول تزين فلسفول من عداكي منى ربيلى اور دوسرى مدى

عیسوی کے نوفلاطونی اخلاتی اور سیاسی مفکر افلاطون کے لیے نہیں، بلکہ صوفی افلاطون کی جانب

کشش محسوں کرتے تھے۔ اس کی تعلیمات نے فلسفیوں کو شخیص ذات میں مدودی۔ لہذا انھوں

نے افلاطون کی روح کو مقید جہم سے آزاد کیا اور اُلوبی دنیا میں جانے کے قائل بنایا۔ بیا لیک اعلی

نظام تھاجس نے تکوینیات (Cosmology) کو تسلسل اور ہم آ ہنگی کے ایک استعارہ کے طور

پر چیش کیا۔ وہ '' واحد'' مراقبہ ذات میں، زمان ومکال سے پرے موجود تھا۔ تمام عالم ہست واحد

پر چیش کیا۔ وہ '' واحد'' مراقبہ ذات میں، زمان ومکال سے پرے موجود تھا۔ تمام عالم ہست واحد

کو لازی نتیج کے طور پر صادر ہوا: از کی صورتی واحد میں سے لکیں اور پھر اُنھوں نے سورج، چا نمہ

اور ستاروں کو ان کے خصوص مداروں میں بنایا۔ آخر میں دیوتا دک نے (جنسیں اب واحد کے وزیر

اور ستاروں کو ان کے خصوص مداروں میں بنایا۔ آخر میں دیوتا دک نے (جنسیں اب واحد کے وزیر

مسمجھا جاتا تھا ) انسانوں کی دنیا میں اُلوبی اثر ورسوخ پہنچایا۔ افلاطونیوں کو کسی ایسے دیوتا کے بربری

افتذار کی کوئی ضرورت نہتھی جس نے اچا تک دنیا کو خلیق کرنے کا فیصلہ کیا اور انسانوں کے ایک

تمام کوئی ضرورت نہتھی۔ کے ذریعہ نہا میں اُلوبی اس کے ایک فلفی بھی منطق انداز میں کوشش کر کے آلوبی

دنیا تک رفعت حاصل کر سکتا تھا۔

دنیا تک رفعت حاصل کر سکتا تھا۔

عیسانی اپ عقید ہے کو پاگان و نیا پر کسے واضح کر سکتے ہے؟ ایک طرف بیروم نیس فرہ بنیس لگا تھا اور دوسری طرف بیدایک فلفہ بھی نہیں تھا۔ مزید برآن، عیسا تیول نے اپ ان عقائد' کی فہرست پیش کرنامشکل پایا، اور شاید وہ ایک امتیازی نظام فکر بنانے کا شعور نہیں رکھتے ہے۔ اس حوالے ہے وہ اپ پاگان پڑوسیوں جسے ہے۔ ان کا فدہب کوئی ہم آ ہنگ' دینیات' نہیں رکھتا تھا، لیکن اسے زیادہ درست طور پر عزم قرار دیا جا سکتا تھا۔ جب وہ اپ نہیں رکھتا تھا، لیکن اسے زیادہ درست طور پر عزم قرار دیا جا سکتا تھا۔ جب وہ اپ منتقائد' (creeds) کی تلاوت کرتے تو بنیادی کلیات کے ایک مفروضے کو تعلیم نہیں کر دہ موتے ہے۔ لفظ کا مطلب' اپنادل دینا' تھا۔ جب وہ " pristeno کا مفتول کی بجائے جذباتی جب وہ اسے ایک عقل کی بجائے جذباتی جب وہ " اسلامی کی جائے جذباتی مراد ہوتی۔ چنانچہ 292 ہے 428 تک سلیمیا میں اسلامی کی تھا کہ شہوڈ ور نے اپنے معتقدوں کو وضاحت کی:

جبتم کہتے ہوکہ میں نے خود کو منہک کرلیا ہے تو مظاہرہ کروکہ تم ثابت قدی
ہے اس کے ساتھ رہو ہے، کہتم بھی بھی اس سے الگ نہ ہو گے اور اس کے
ساتھ زندگی گذار نے کوکسی بھی چیز پرتر جج وو سے اور اس کے احکامات کے
مطابق زندگی گذار و سے۔

بعد میں عیسائیوں کواپے عقیدے کا ایک زیادہ تھیور یٹیکل بیان دینے کی ضرورت پڑی اور انھوں نے اپنے اندر دینیاتی بحث کا شوق پیدا کیا جو ند بہب کی ساری تاریخ میں بے مثال ہے۔ مثل ہم نے دیکھا ہے کہ یہودیت میں کوئی سرکاری یا با قاعدہ راسخ العقیدگی موجود نہتی ، لیکن خدا کے بارے میں خیالات لازمی طور پر ایک نجی معاملہ تھے۔ ابتدائی عیسائیوں نے بھی یہی رویہ انتشار کیا۔

تا ہم، دوسری صدی عیسوی کے دوران عیسائیت قبول کرنے والے چھے یا گان افراد نے اپنے ند ہب کور وابت سے نہ کٹا ہوا ٹابت کرنے کی غرض ہے اپنے لا دین پڑوسیوں کے پاس جانے کی كوشش كى \_ان اولين مبلغين ميں سے ايك سيزاريا كاجسٹن (165-100ء) تھا جوعقيدے كى خاطرشہید ہوا۔معنی کے لیے اس کی بے چین جستو میں ہم اس عہد کی روحانی بریشانی کومسوں کرسکتے ہیں۔جسٹن ایک عمیق النظر اور نہ ہی اعلیٰ مفکر تھا۔عیسائیت قبول کرنے سے پہلے وہ ایک رواقی (Stoic)، فیٹا غورث کے معتقد فلنی کے قدموں میں بیٹھالیکن ان کے فکری نظاموں کے بارے میں جاننے میں نا کام رہا۔ اس میں فلیفے کے لیے ضروری حمل اور ذہانت کا فقدان تھالیکن محض ایک مسلک کی برستش ہے چھوزیادہ کا متلاشی نظر آتا تھا۔اسے اپنے مسائل کاعل عیسائیت میں ملا۔ اپنی دوتحریروں میں اس نے دلیل پیش کی کہ عیسائی محض افلاطون کی پیروی کررہے ہتھے، جس نے رہمی کہا تھا کہ خداصرف ایک ہے۔ بونانی فلسفی اور یہودی پیغمبردونوں ہی نے سے کی آمد کی پیش کوئی کردی تھی۔ بیا بک الی دلیل تھی جواس دور کے یا گان افراد کے لیے متاثر کن رہی ، کیونکہ بٹارتوں کے لیے ایک نیاولولہ پایاجا تا تھا۔اس نے ریجی کہا کمسیح logos یا اُلوہی منطق · کی تجبیم تھے، جسے روا فیوں نے کا کتات کے نقم وضبط میں دیکھا تھا؛ logos ساری کی ساری تاریخ مین مستعدرہے تھے اور انھوں نے عبرانیوں اور یونانیوں کو ایک ہی طرح سے قیض پہنچایا

تھا۔ تاہم اس نے اپنے اس کچھ حد تک تخیلاتی دعوے کی کوئی دلیل نہ پیش کی: ایک انسان
logos کی جیم کیسے ہوسکتا تھا؟ کیالوگوں کامغہوم بھی وہی تھا جو بائیلی تصور ' لفظ' یا' دانش' کا
؟اس کا خدائے واحد کے ساتھ کیاتعلق تھا؟

دیگر عیمانی کہیں زیادہ انقلابی خیالات کو ترتی دے دہے تھے۔ بالخصوص غناسطی (gnostikoi) یعنی اہل علم فلنفے کی جانب پلٹے اور اُلوبی دنیا سے علیحدگی کی شدید تغییم کی وضاحت کی۔اساطیر نے خدااور اُلوبی کے متعلق ان کی لاعلی کا مقابلہ کیا، جس پروہ بہت نادم اور دکھز دہ ہوئے۔ 130 اور 160ء کے درمیان سکندر بیش تعلیم دینے والے باسیلید یس اوراس کے ہمعصر ویکنٹینس (جو روم میں پڑھانے کی خاطر مصرکو چھوٹ آیا تھا) دونوں کے بہت سے شاگرد بن می اور انھوں نے دکھا دیا کہ عیسائیت قبول کرنے والے بہت سے لوگ بہت اور اساراہ کی جاراہ میں اور انہوں نے دکھا دیا کہ عیسائیت قبول کرنے والے بہت سے لوگ بہماراہ کی خاطر میں اور انہوں کے اور انھوں نے دکھا دیا کہ عیسائیت قبول کرنے والے بہت سے لوگ بے مہاراہ کرنے اور انھوں نے دکھا دیا کہ عیسائیت قبول کرنے والے بہت سے لوگ بے مہاراہ کی بیان اور کھوئے ہوئے تھے۔

تمام غناسطیوں نے ایک نا قابل اوراک حقیقت ہے آغاز کیا جے وہ Godhead کہتے ہیں۔ ہم اس کے بارے بیں ہجو بھی کہنے ہی کہنے ہیں۔ ہم اس کے بارے بیل ہجو بھی کہنے کی کہنے سے قاصر تنے کیونکہ یہ ہمارے محدود ذہنوں سے بالکل ماورا تھا۔ انسان نے ہمیشہ ہی اس مطلق کے بارے بیل قیاس آرائیاں کی ہیں، لیکن ان بیل ہے وئی بھی خیال کافی فابت نہ ہوا۔ گاڈ ہیڈکو بیان کر ناقطعی ناممکن ہے جو نہ ' خیر' اور نہ ' مر'' ہے، خی کہ اسے ''موجو و'' بھی نہیں کہا جا سکا۔ بیان کر ناقطعی ناممکن ہے جو نہ ' خیر' اور نہ 'مر'' ہے، خی کہ اسے ''موجو و'' بھی نہیں کہا جا سکا۔ باسلید ایس نے تعلیم وی کہ ابتداء میں خدانہیں بلکہ گاڈ ہیڈ تھا، جو '' ہجو بھی نہیں'' تھا کیونکہ وہ ہمیں معلوم کسی بھی انداز میں ''موجو و'' نہیں تھا۔

کین اس لا ہے نے خود کو جانے کی خواہش کی اور ' گہرائی' اور وہ ' خاموثی' ہیں تنہا ہی رہے پر قانع نہیں تھا۔ اس کی اتھاہ گہری ہستی کے اعراکی انقلاب تھا جس کے نتیج ہیں مکاشفات کا ایک سلمہ جاری ہوا جو بالکل قدیم پاگان اساطیر میں بیان کروہ تجلیوں جیسا تھا۔ ان ہی سے اولین تحکی خدا تھا جے ہم جا نتی اور پو جتے ہیں۔ ٹی کہ خدا بھی ہمارے نیے تا قابل رسائی تھا اور مزید مکاشفات کا متقامنی تھا۔ نتیج تا خدا میں سے نے ظہور جوڑوں کی صورت میں ہوئے جن میں سے ہرایک نے اس کی کسی ایک خصوص خوبی کو ظاہر کیا۔ خداجن سے ماورا تھا، جیسا کہ اینو ماایلش میں ،

لیکن ہر جوڑا ایک نراور ایک مادہ پر مشمل تھا ۔۔۔۔۔اس منصوبے کا مقصد زیادہ روائی وحدانیت کے مرداندرنگ کو ہلکا کرنا تھا۔ ظہور میں آنے والا ہر جوڑا آ ہتہ آ ہتہ کمزور ہوتا گیا، ختی کہ وہ اپنا اُلوہی ماخذ ہی کھو بیٹھے۔ انجام کاراس تنم کے تمیں ظہور (یا ادوار) کے بعد بیسلسلہ رک گیا اور اُلوہی دنیا کی تحمیل ہوگئ۔۔

غناسطیوں نے ایک ابتدائی تباہی کوئی طریقوں سے بیان کیا۔ پھے نے کہا کہ آخری ظہور سوفیا (وائش) نے نا قابل رسائی گاؤہیڈ مے منوع علمی تمنا کر کے اپنار تبدکھویا۔ وہ خدا کی نظروں بیس کر گئی اور اس کے دکھاور پریشائی نے دنیا کا مادہ تخلیق کیا۔ جلاوطن اور بے سروسامان وائش کا نئات بیل بھٹکتی اور اپ گان تصورات کے اس بھٹکتی اور اپ گان تصورات کے اس ملخوبے نے خلاطوں کی بیمی سوچ ظاہر کی کہ ہماری دنیا ایک اعتبار سے افلا کی دنیا کی بگڑی ہوئی صورت تھی جس نے لاعلی اور گمراہی سے جنم لیا۔ ویکر غناسطیوں نے تعلیم دی کہ مادی دنیا کو خواہش کی بیداوار تھی بھٹل کی بیداوار تھی جس نے لاعلی اور گمراہی سے جنم لیا۔ ویکر غناسطیوں نے تعلیم دی کہ مادی دنیا کو خدا نے حسد بیل آکر کہ وادر نے کی خواہش کی نیج بیاں کا رتبہ گرااور انتقاماً دنیا تخلیق کر دی۔ انجام کار اس تم کی عیسائیت کو دبا دیا گیا لیکن ہم دیکھیں سے کہ کئی صدیوں بعد یہودی ،عیسائی اور مسلمان اس تم کی عیسائیت کو دبا دیا گیا لیکن ہم دیکھیں سے کہ کئی صدیوں بعد یہودی ،عیسائی اور مسلمان دوبارہ اس کی جانب آئے اور اسے اپنا تجربۂ خدا بیان کرنے کے لیے اسے رائخ العقیدہ دینیات کی نبست نیادہ موزوں یا یا۔

ان کہانیوں کا مقصد تخلیق اور نجات کے اولی بیانات جیسا ہر گرنہیں تھا؛ وہ ایک داخلی ہوائی کے علامتی اظہار تھیں۔ غدا اور مرکزی خدا ہیرونی حقیقیں نہیں تھیں بلکہ عین اندر پائی جاتی تھیں۔ Pleroma روح کے ایک نقشے کی نمائندگی کرتا تھا۔ اس تاریک دنیا میں بھی اُلوبی بصیرت حاصل کی جائنتی تھی، بشر طبکہ یہ معلوم ہوتا کہ دیکھنا کہاں ہے: ابتدائے آفرینش میں وانش یا حاسد و بیتا کی تنزلی کے وقت کچھاکوتی شعلے بھی حقیقت مطلق میں سے کرے اور مادے میں سا کئے شعے نیاسطی ایک اُلوبی شعلے کوا پی روح کے اندر ڈھونڈ کرخود میں موجود اُلوبی عضر سے آگاہ ہو سے خواہمیں منزل پر چینجے میں مدودیا۔

غناسطیوں نے دکھایا کہ عیسائیت قبول کرنے والے بہت سے سنے لوگ یہودیت سے ملنے

والےروائی تصور خداہے مطمئن نہ تھے۔انھوں نے دنیا کا تجربہ بطور "خیر" نہ کیا۔ای متم کی ایک محویت (Dualism) کا مظاہرہ مارسیون (165-100ء) کے مسلک نے کیا جس نے روم میں اینے نخالفان کلیسیا کی بنیا در کھی اور بہت سے معتقد حاصل کر لیے۔ تیجے نے کہا تھا کہ ایک مضبوط درخت احیما کھل دیتا ہے؛ تو ایک اعظمے خدا کی بنائی ہوئی دنیا شراور دکھ سے بھر پور کیوں تھی؟ مارسیون نے فیصلہ کیا کہ اصل میں یہودی خدا، جو جنگ کا شوقین تھا، بی این آپ میں تضادر کھتا تفالیکن سے نے دکھایا تھا کہ ایک اور خداموجودتھا جس کا ذکریہودی محائف میں جمعی نہیں آیا۔ بیہ ٹانی خدا نرم خو، خیراندیش اور برامن تھا۔ وہ دنیا کے خالق سے بالکل مختلف تھا۔ چنانچہ میں دنیا ے منہ موڑ لینا جا ہے جو کریم انفس و بوتا ہے کوئی تعلق نہیں رکھتی ،اوراس کے علاوہ عہد نامہ عتیق کوبھی مستر دکر کے صرف عہد نامہ ٔ جدید کوائی توجہ کا مرکز بنانا جاہیے جو سے کی روح کا امین تھا۔ مارسیونی تعلیمات کی مقبولیت د کھاتی ہے کہ اس نے عام لوگوں کے مسائل پیش کیے تھے۔ ایک موقع برتوابیا لکنے لگا کہ وہ ایک نیا کلیسیا قائم کررہاہے۔اس نے عیسائی عقیدے میں ایک اہم چیز کی نشاندہی کی تھی ؛ عیسائیوں کی کئی پہنوں نے مادی دنیا کے ساتھ تعلق کے مثبت بن کو بیان کرنے میں مشکلات کا سامنا کیا تھا،اور بہت سے ایسے لوگ موجود یتے جنعیں سمجھ نہ آتی تھی کہ عبرانی خدا کا کیا کریں۔

تاہم، شالی افریقہ کے ماہر دینیات ترقولیان (200-160-160) نے نشاندی کی کہ مارسیون کا خدائے ماہر دینیات ترقولیان کی بجائے بوٹائی فلفہ کے خدا کے ساتھ ذیادہ کہ مشترک رکھتا تھا۔ اس تاقص دنیا سے قطعی بے پرواہ بیشین معبود عینی سے کے یہودی خدا کی نسبت ارسطوے ' فیر متحرک محرک' ہے کہیں زیادہ قریب تھا۔ در حقیقت روی بوٹائی و نیاش بہت سے لوگوں نے بائیلی خداکوایک غضبناک و بوٹا پایا جوعبادت کے لائق نہ تھا۔ تقریباً قا 178ء شی پاگان فلفی سیلسس (Celsus) نے عیسائیوں کو خداکا ایک تھی نظر رویہ اپنانے کا الزام دیا: فدا تمام انسانوں کو دستہاب تھا لیکن آیک چھوٹے سے گروہ کی صورت میں پھرنے والے عیسائی خدا تمام انسانوں کو دستہاب تھا لیکن آیک چھوٹے سے گروہ کی صورت میں پھرنے والے عیسائی دعا می کرتے تھے '' خدا نے ساری دنیا کواور آسانوں کی حرکت کوچھوڑ دیا ہے اور صرف ایک ہمیں دعا می کرتے تھے '' جب رومن حکام نے

عیسائیوں کو ایڈ اُرسانی شروع کی تو انھیں''الحاد'' کا مورد الزام کھہرایا کیونکہ ان کے تصور خدانے رومن اخلا قیات کو بری طرح پا مال کیا تھا۔ لوگوں کوخوف تھا کہ رواتی دیوتا وَں کوان کاحق نہ دے کر عیسائی ساری ریاست کوخطرے سے دوج اِر کررہے ہیں۔ انھیں عیسائیت ایک بربری مسلک لگتا تھا جس نے تہذیب کی حاصلات کونظرانداز کردیا تھا۔

تا ہم، دوسری صدی عیسوی کے اختیام تک کچھراسخ العقیدہ یا گان بھی عیسائیت قبول کرنے کھے اور وہ بائبل کے سامی خدا کو بونانی روی تصور کے مطابق ڈھالنے کے قابل تھے۔ان میں سے بہلاسکندرید کالکیمنٹ (Clement---150-215) تھا جس نے عیسائیت قبول کرنے سے يبلے غالبًا التِعنز ميں فلسفه كا مطالعه كيا كيمنث كواس بارے ميں كوئي شك نه تھا كه يہواه اور يوناني فلسفيون كاخداايك بى تنصر افلاطون اورار سطو كے خداكى طرح كليمنث كاخدا بھى apatheia کی خصوصیت رکھتا تھا: وہ ہرفتم کے تغیر و تبدل سے ماورا تھا۔عیسائی لوگ خدا کی مطلق سکون کی حالت کی نقل کر کے اُلوہی زندگی میں شراکت کر سکتے تھے کلیمنٹ نے ایک ضابطۂ حیات بنایا جو حیرت انگیز حد تک ربیوں کے بتائے ہوئے اصولوں جیسا تھا،بس ایک فرق بیقھا کہ بیرواتی تصور کے ساتھ زیادہ کچھ مشترک رکھتا تھا۔ایک عیسائی کوابنی زندگی کی ہرتفصیل میں خدا کی اطاعت کرنی جاہے: اسے تعیک طریقے سے بیٹھنا، آرام سے بولنا، تشدد سے بازر ہنا، اور خی کہ ڈ کاربھی دھیمی آواز میں لینا جا ہے۔زندگی کے ہرشعبہ میں بیزم روی عیسائیوں کواینے اندرموجود''سکون' سے آشنا كرديتى \_ يبى سكون ان كاندر بسن والى خداكى هبيه يمنى \_اب خدا اورانسان ك درميان کوئی خلیج حاکل ندر ہی تھی۔ ایک مرتبہ عیسائیوں نے خود کو اُلو ہی تصور سے ہم آ ہنگ کر لیا تو انھیں معلوم ہو کمیا کہ ایک اُلو ہی ساتھی ''ان کے ساتھ کھر میں رہتا ،میز پر بیٹھتا ،اور ہماری زندگی کی تمام اخلاقی جدوجهد میں حصہ لیتا ہے۔''

البت کلیمنٹ کوئے کے خدا ہونے پر بھی یقین تھا، 'ایک زندہ خدا جس نے دکھ جھیلا اور معبود کھیں البتر کلیمنٹ کوئے کے خدا ہونے پر بھی یقین تھا، 'ایک زندہ خدا جس نے دکھ جھیلا اور معبود کی معبود بن جاتے۔ مغرب میں لائنز کھی ہے۔ کا پیروی کرتے تو وہ خود بھی معبود بن جاتے۔ مغرب میں لائنز (Lyons) کے بشپ Trenaeus (200-130) نے بھی اسی قتم کی تعلیم دی تھی۔ مسیح الودی محتص ہوا کرتا تھا۔ انسان بننے پر اس نے انسانی ترتی کے ہرم طے کو مقدس بنا دیا اور

عیمائیوں کے لیے ایک مثالی نموند بن گیا۔ کلیمنٹ اور irenaeus دنوں ہی یہودی خداکوان نظریات کی مطابقت میں لانے کی کوشش کررہے تھے جوان کے اپنے دوراور ثقافت کی خوبیاں سے کھیمنٹ کا مسلک پیٹیمبروں کے خداہے کوئی قدرمشترک ندر کھنے کے باوجود عیمائی نظریہ خدا کی بنیاد بن گیا۔ یونانی دنیا میں لوگوں نے جذبات سے بالاتر ہوکرایک ماورائے انسان طمانیت یانے کی کوشش کی۔ یہ تصورا یے خلقی پیراڈ اکس کے باوجود حاوی رہا۔

کلیمنٹ کی دینیات نے پچھاہم سوالات کوحل طلب ہی چھوڑ دیا تھا محض ایک انسان اُلوہی علت كيے موسكتا تھا؟ يدكينے كا اصل مطلب كيا تھا كديج ألوبى مواكرتا تھا؟ ايك وكدروسے ماورا خدامسے کی شکل میں دکھ کیسے بھکت سکتا تھا؟ عیسائیوں نے اس کے اُلوہی ہونے کا یقین کیسے کرلیا اور ساتھ ہی ساتھ رہیمی اصرار کیا کہ خدا صرف ایک ہے؟ تیسری صدی کے دوران عیسائی لوگ ان مسائل سے بوری طرح آشنا ہوتے جارہے تھے۔صدی کے ابتدائی برسوں کے دوران روم میں ایک Sabellius نام مخص نے کہا کہ بائیلی اصطلاحات' باپ'،' بیٹا''اور' روح'' کا موازنہ ڈراے کے دوران ادا کارول کے بینے ہوئے ماسکس کے ساتھ کیا جاسکتا تھا۔اس طریقتہ ے خدائے واحد نے دنیا کے ساتھ معاملات نمٹاتے ہوئے مختلف روپ دھارے۔ سبیلیس کو پہلے معتقد مل محے الیکن زیادہ تر عیسائی اس کی اس تھیوری ہے پریشان ہوئے: اس میں کہا محیا تھا کہ د کھ در دے ماور آخدانے بیٹے کا کر دارا داکرتے ہوئے تکلیف سی تھی۔ میتصور انمیں تطعی نا قابل تبول لگا۔ تاہم، جب Antioch کے بشی، ساموساتا (Samosata) کے پال (260 بنا 272 م) نے بدرائے دی تھی کہ میں کا محض ایک انسان تھے جن میں خدا کا قول ادر دانش رہتی تھی ، تو اسے بھی اتنا ہی غیرعقا کدانہ خیال کیا گیا۔ یال کی الہیات کو 264ء میں كفر قرار دیا ممیا، تا ہم وہ پلمائرا کی ملکہ زنوبیا کی حمایت کے ساتھ اینے عہدے کو قائم رکھنے میں کامیاب ہو کمیا۔اس عیسائی عقیدے سے مجموعة کرنا بہت مشکل ہوتا جار ہا تھا کھیٹی اُلوبی ہے اورساته بى ساتھ خداا يك تھا۔

202ء میں جب کیمنٹ نے بروٹلم کے بشپ کی خدمت میں یاوری بننے کے لیے سکندریہ کو خیر باد کہا تو مدرسے میں اس کا عہدہ اس کے ایک ذبین شاگرداور بین سے سنبالا، جواس وقت

بین برس کا تھا۔ نوجوان اور بیکن اس بات کا قائل تھا کہ شہادت بہشت پانے کی راہ ہے۔ اس کا باپ لیونیدلیں چارسال قبل مقابلے کے دوران مارا گیا تھا، اوراور بیکن نے بھی اس کے ساتھ شامل ہونے کی کوشش کی تھی۔ تاہم، مال نے اسے کپڑوں بیس چھپا کر بچالیا تھا۔ اور بیکن نے اس عقیدے کے ساتھ آغاز کیا تھا کہ عیسائی زندگی کا مطلب دنیا ہے منہ موڑ لینا تھا، لیکن بعد بیس اس نے سے فئۃ نظر مستر دکیا اور ایک شم کی عیسائی فلاطونیت کوتر تی دی۔ اور بیکن نے خدا اور دنیا کے ماین ایک نا قابل گذر فیج و کیھنے کی بجائے ایک علم دین بنایا جس نے دنیا بیس خدا کے جاری و مایس نایس نایا جس نے دنیا بیس خدا کے جاری و ساری ہونے پر زور دیا۔ اس کا دین روشنی، امید اور مسرت کی روحانیت تھا۔ کوئی عیسائی مرحلہ بساری ہونے پر زور دیا۔ اس کا دین روشنی، امید اور مسرت کی روحانیت تھا۔ کوئی عیسائی مرحلہ بساری ہونے پر زور دیا۔ اس کا دین روشنی ، امید اور مسرت کی روحانیت تھا۔ کوئی عیسائی مرحلہ بساری ہونے کر خوسکا تھا، اور یوں اس کے لیے اپنی آخری منزل بسی خدا کویا نامکن تھا۔

ایک افلاطونی ہونے کے نا طے اور یکن خدا اور دوح کے درمیان تعلق کی موجودگی کا قائل تھا:

خدا کاعلم انسانیت کے لیے ضروری تھا۔ خصوصی تو اعدوضوابط کے ذریعہ اس علم کو متحرک کیا جا سکتا ہے۔ اور یکن نے اپنے افلاطونی فلفہ کوسائی صحائف کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کے لیے بائبل پڑھنے کا ایک علامتی طریقہ بنایا۔ لہذا مسیح کی ایک کنواری ماں کیطن سے پیدائش کو ابتدا میں پڑھنے کا ایک علامت تھا۔ اس نے لغوی معنوں میں نہیں لیا جا تا تھا۔ یہ چھن روح میں اُلوبی دائش کے جنم کی علامت تھا۔ اس نے غاسطیوں کے کچھ خیالات بھی اپنا لیے۔ روح ایک طویل مستقل سفر طے کرکے (جوموت کے غاسطیوں کے کچھ خیالات بھی اپنا لیے۔ روح ایک طویل مستقل سفر طے کرکے (جوموت کے بعد بعری جاری رہتا) خدا تک رفعت حاصل کر کتی تھی۔ یہ درجہ بدرجہ جسم کے بندھن تو ڈکر اورجش بعد بعد بھی جاری رہتا) خدا تک رفعت حاصل کر کتی تھی۔ یہ درج جسم کے بندھن تو ڈکر اورجش اور خدا اے اُلوبی بنا سکتا تھا۔ خدا بہت پر اسرار تھا اور ہمارے کوئی بھی الفاظ یا تصورات اسے اور خدا اے اُلوبی بنا سکتا تھا۔ خدا بہت پر یقین میں ایک مرحلہ تھا؛ یہ ہمیں اپنی راہ پر روانہ بیل کرنے میں ناکا فی تھے ، لیکن روح میں خدا کو جانے کی صلاحیت تھی ، کیونکہ یہ اُلوبی فطرت بھی شریک تھی۔ یہ میں ناکا فی تھے ، لیکن روح میں خدا کو جانے کی صلاحیت تھی ، کیونکہ یہ اُلوبی فطرت بھی شریک تھی۔ یہ میں ناکا فی انسان کی اُلو ہیت پر یقین میں ایک مرحلہ تھا؛ یہ ہمیں اپنی راہ پر روانہ بھی شریک تھی۔ یہ میں ناکا قا۔

نویں صدی عیسوی میں کلیسیانے اور میکن کے پہنے خیالات کو کافرانہ قرار دیا۔ اور میکن اور نہ ہی کلیمنٹ کویفین تھا کہ خدانے ونیا کولاھے (ex nihilo) سے خلیق کیا، اور جو بعدازاں بنیادی عیسائی عقیدہ بن گیا۔ سے کی الوہیت اور انسان کی نجات کے بارے میں اور یکن کا عکمہ نظریقینا موخر سرکاری عیسائی تعلیمات کے ساتھ میل نہ کھاتا تھا: اسے یہ یقین نہ تھا کہ عیسی کی موت نے انسانیت کو نجات دلا دی تھی ، بلکہ اس کا خیال تھا کہ ہم اپنے بل ہوتے پر بی خدا تک رفعت حاصل کرتے ہیں۔ نکتہ یہ ہے کہ جب اور یکن اور کلیمنٹ اپنی افلاطونی عیسائیت کا پرچار کر رہے سے تو کوئی سرکاری مسلک موجود نہ تھا۔ کوئی بھی یقینی طور پڑئیں جاتا تھا کہ کیا دنیا خدانے تخلیق کی تھی ، یا کیا انسان الوبی سے ۔ چوتھی اور پانچویں صدی عیسوی کے شورش آگیز واقعات ایک کرب آئیز جدوجہدے بعد بی رائے تھی ہوئے۔

غالبًا اور بين اپن آپ كوضى كرنے كے حوالے سے سب سے زيادہ جانا جاتا ہے۔ انا جيل ملى عيليٰ نے كہا تھا كہ كہرہ لوگوں نے خداكى بادشاہت كى خاطر خودكوضى بناليا تھا۔ اور يكن نے اس بات برعمل كرد كھايا۔ قديم دور ميں آخة كارى ياضى كرنے كاعمل ايك عام آپريشن تھا؛ اور يكن نے ايك دم چا تو نہيں اٹھا ليا، اور نہى اس كايہ فيصلہ جنسيت سے نفرت كى وجہ سے تھا، جيسا كہ يہنت جيروم (342ء تا 420ء ) جيسے ماہرين النہيات كے معاطح ميں تھا۔

پلوٹینس (205ء 270ء) نے سکندر یہ بی اور بیٹن کے بوڑھے استاد آ موئیس ساکس (Ammonius Saccus) سے سیم پائی اور بعدازاں اغریا جانے کی امید لے کرروئن فوج بیں بحرتی ہوا۔ وہ ہندوستان جاکر پڑھنے کا مشاق تھا۔ برشمی سے ہم ناکام رہی اور پلوٹینس بھاگ کر Antioch چاگیا۔ بعد بی اس نے روم بیں فلفہ کا ایک شاندار مکتبہ بنایا۔ ہم اس کے بارے بیں اور پچھکم ہی جانے ہیں، کیونکہ وہ ایک نہایت کم گوآ دی تھا جس نے بھی اپنے بارے بیں بارے بیں اور پی مالگرہ بھی نہ مناتا تھا۔ سیلسس کی طرح پلوٹینس نے بھی بارے بیں بات نہ کی اور خی کہ اپنی سالگرہ بھی نہ مناتا تھا۔ سیلسس کی طرح پلوٹینس نے بھی بارے بیل بات نہ کی اور خی کہ اپنی سالگرہ بھی نہ مناتا تھا۔ سیلسس کی طرح پلوٹینس نے بھی بسائیت کو ایک نہایت قاتل اعتراض مسلک پایا ، لین اس نے تینوں خدائی نہ اب بی وحدانیت پرستوں کی آئندہ نسلوں کو ممتاثر کیا۔ چنا نچہ اس نے تھر بیا 800 برس کے بینائی غور وفکر کے مرکزی پلوٹینس کو ایک برسائی قرار دیا جاتا ہے: اس نے تقریباً 800 برس کے بینائی غور وفکر کے مرکزی بھیرت دھاروں کو لیا اور آنھیں ایک ایک صورت دی جو ہماری تاریخ بیں ٹی ایس ایلیٹ اور ہنری برگساں بھیسی اہم شخصیات پراثر دکھاتی رہی۔ پلوٹینس نے افلاطونی تصورات کی بنیاد پرنٹس کی بھیرت

عاصل کرنے کے لیے ایک نظام وضع کیا۔ وہ بھی کا نئات کی ایک سائنسی توضیح کرنے یا حیات کے طبعی ماخذ کی وضاحت کرنے کی کوشش کرنے میں کوئی دلچی نہیں رکھتا تھا؛ اس کی بجائے پلوٹینس نے ایک معروضی توضیح کے لیے دنیا سے باہر د کیھتے ہوئے اپنے شاگر دوں پرزور دیا کہ اپنی ذات کومرکز بنا کیں اور سائیکی کی گہرائیوں کا کھوج لگانا شروع کریں۔

بی نوع انسان اپنی حالت میں کوئی خرابی موجود ہونے کے امرے آگاہ ہیں؛ وہ خود کوراہ گم کردہ محسوس کرتے ہیں۔ تعناد اور سادہ پن کا فقد ان ہماری ہتی کی خصوصیت لگتا ہے۔ تاہم، ہم بے پناہ مظاہر کومتحد کرنے اور انھیں ایک منظم کل کی شکل دینے کے خواہشند ہیں۔ کسی شخص پہنگاہ پڑنے پرہم ایک بازو، ٹا نگ اور ایک سرنہیں و یکھتے، بلکہ خود بخو دان عناصر کو ایک کمل انسان کی صورت میں منظم کردیتے ہیں۔ پلوٹینس کا یقین تھا کہ اتحاد کی یتر کیک ہمارے اذبان کی کارکردگی میں اساسی حیثیت کی حامل ہے اور یہ بحیثیت مجموعی چیزوں کے جوہر کی عکاس بھی کرتی ہے۔ میں اساسی حیثیت کی حامل ہے اور یہ بحیثیت مجموعی چیزوں کے جوہر کی عکاس بھی کرتی ہے۔ حقیقت کی تہہ میں موجود ہچائی کو پانے کے لیے روح کو اپنا انداز نئے سرے سے بنانا چاہیے، تظہیر کے ایک دورانے ہیں سے گذر تا اور مراقبہ میں غرق ہونا چاہیے، جیسا کہ افلاطون نے مشورہ دیا تھا۔ اس کا مطلب ہماری ذات سے باہر موجود کسی حقیقت کی جانب رفعت نہیں، بلکہ ذہن کے عیت ترین حصوں میں اثر تا ہے۔

حقیقت مطلق ایک از لی اتحاد تھا، جے پلوٹینس نے ''واحد'' کہا۔ تمام چیزوں کا منبع ایک توت بخش حقیقت تھی۔ چونکہ ''واحد' بذات خود سادگی ہے، اس لیے اِس کے بارے بیس کہنے کو پکوئیس تھا: اس میں اپنے جو ہر سے متاز کوئی خاصیتیں نہیں تھی کہ عام انداز میں اسے بیان کرنا ممکن ہوتا۔ یہ تو بس '' نتیجاً واحد ہے تام ہے: پلوٹینس نے وضاحت کی ''اگر ہم واحد کے بارے میں مثبت طور پر سوچیں تو خاموثی میں زیادہ سچائی ہوگی۔' ہم یہ بھی نہیں کہ سکتے کہ یہ موجود ہے، کیونکہ وجود باالذات حقیت میں بیا کی جو نہیں بلکہ تمام چیزوں سے متاز ہے۔' اس نے مزید وضاحت کی کہ' ہر ہے لاگ ہے۔' ہم دیکھیں گے کہ یہ نیسی میں بیا کہ تمام چیزوں سے متاز ہے۔' اس نے مزید وضاحت کی کہ' ہر ہے لاگ ہے۔' ہم دیکھیں گے کہ یہ نیسی میں کہ کہ تینہ میں ماریخ میں مستقل موجود رہے گی۔ کی کہ' ہر ہے لاگ ہے۔' ہم دیکھیں گے کہ یہ نیسی موسی کی کہ تینہ میں ہی مانوی ہستی کا پجو علم حاصل کرنے کے قابل ہیں۔اگر واحد اپنے نا قابل نفوز ابہا میں ہی مانوف رہتا تو ایساممکن نہ ہو حاصل کرنے کے قابل ہیں۔اگر واحد اپنے نا قابل نفوز ابہا میں ہی مانوف رہتا تو ایسامکن نہ ہو حاصل کرنے کے قابل ہیں۔اگر واحد اپنے نا قابل نفوز ابہا میں ہی مانوف رہتا تو ایسامکن نہ ہو حاصل کرنے کے قابل ہیں۔اگر واحد اپنے نا قابل نفوز ابہا میں ہی مانوف رہتا تو ایسامکن نہ ہو حاصل کرنے کے قابل ہیں۔اگر واحد اپنے نا قابل نفوز ابہا میں ہی مانوف رہتا تو ایسامکن نہ ہو

پاتا۔ واحد کواپنا آپ غیر کامل ہستیوں کے لیے قابل فہم بنانے کی خاطراپنے آپ سے ماور اہونا پڑا ہوگا۔ اس ماور ائیت کو ' وجدان' کہا جا سکتا ہے، کیونکہ یہ اپنی ذات سے باہر نگلنے کاعمل ہے۔ پلوٹینس نے واحد کو تمام انسانی زمروں (Categories) ، بشمول شخصیت، سے ماور اسمجھا۔ اس نے تمام موجودات کی وضاحت کرنے کے لیے صدور (Emanation) کی قدیم واستان سے رجوع کیا، اور اس عمل کو متحد دہم شیلات کے ذریعہ بیان کیا: بیسوری سے آنے والی روشی یا آگ سے خارج ہونے والی حرارت جیسا تھا۔ پلوٹینس کی پندید و ترین شبیبات میں سے روشی یا آگ سے خارج ہونے والی حرارت جیسا تھا۔ پلوٹینس کی پندید و ترین شبیبات میں سے ایک بیتی کہ واحد ایک دائرے کے وسط جیسا ہے، جس میں مستقبل کے تمام مکند دائرے شامل ایک بیتی کہ واحد ایک دائرے کے وسط جیسا ہے، جس میں مستقبل کے تمام مکند دائرے شامل وریب تر ہونے والی لہروں جیسا تھا۔ اس کے اف میں بھر مارنے سے پیدا ہونے والی لہروں جیسا تھا۔ اس کے فاضد سے تریب ہوتے جانے کے ساتھ ساتھ کرور پڑتا جاتا۔

پلوشنس نے پہلے دومکا شفات کوالوبی خیال کیا کیونکہ وہ ہمیں خدا کی حیات ہیں شریک ہونے

کے قابل بناتے ہیں۔ واحد کے ساتھ ال کر انھوں نے الوہیت کی ایک شلش بنائی، جو پھھا عتبار

سے عیسائیت کے حتی تصور شلیث سے کائی قریب تھی۔ پہلا مکا ہد ذبن (nous) پلوشینس کی

سے عیسائیت کے حتی تصور اس سے مطابقت رکھتا تھا: اس نے واحد کی سادگی کو قابل ادراک

بنادیا لیکن علم یہاں وجدائی اور براوراست تھا۔ یہ بحث و مشقت اور ختیق واستدلال کا نتیج نیس،

بنادیا لیکن علم یہاں وجدائی اور براوراست تھا۔ یہ بحث و مشقت اور ختیق واستدلال کا نتیج نیس،

بلکدای طرح ہمارے اندر جذب تھا جسے ہماری حسیات اپنے ادراک میں آنے والی چیز میں پکھ

بلکدای طرح ہمارے اندر جذب تھا جسے ہماری حسیات اپنے ادراک میں آنے والی چیز میں پکھ

بلکدای طرح ہمارے دور کے محل طور پر حاصل ہو سکتا ہے، لہذا اس میں مطلق سادگی اور ہم آئی کا فقد ان

ہوتا ہے۔ روح کے محفظ تھی طور پر حاصل ہو سکتا ہے، لہذا اس میں مطلق سادگی اور ہم آئی کا فقد ان

روحانی ہستی کا صدور روح میں سے ہوا، جو ہماری دنیا کو اتحاد دویگا گلت دیتی ہے۔ اس بات پر ایک

روحانی ہستی کا صدور روح میں می موجودات کا جزوتھی۔ خدا می ارکل تھا، اور کمتر تطوقات کا دارو مداروا صد

کے طور پر نیس کیا۔ تمام سے موجودات کا جزوتھی۔ خدا می ارکل تھا، اور کمتر تطوقات کا دارو مداروا صد

کے سے مطلق میں شرکت پر تھا۔

اس ظہور کے باہر کی جانب بہاؤ کی راہ میں واحد کی جانب واپسی کی حرکت حائل تھی۔جیسا کہ ہم اپنے ذہنوں کی کارکردگی اور تعناد و کثرت سے اپنی بیزاری کے ذریعہ جانتے ہیں، تمام مخلوقات اتحاد کی آرز ومند ہیں؛ وہ واحد میں ساج نے کی تمنائی ہیں۔ یہ بھی سی خار جی حقیقت تک رفعت نہیں بلکہ ذہن کی گہرائیوں میں اتر نے کے مترادف ہے۔ روح کو اپنی فراموش کر دہ سادگی کو یاد کرنا اور اپنے حقیقی نفس کی جانب واپس جانالازی ہے۔ چونکہ تمام روحوں میں ایک ہی حقیقت جلوہ نما ہے، البذا انسانیت کا موازنہ ایک کنڈ کٹر کے گرد کھڑی سکیست منڈ لی کے ساتھ کیا جا سکتا ہے۔ اگر کسی ایک کی توجہ ادھراُدھر ہوتو سکیست کی لے خراب ہوجائے گی، لیکن اگر بھی کا رُخ کے کہ کنڈ کٹر کے خراب ہوجائے گی، لیکن اگر بھی کا رُخ کے کنڈ کٹر کی جانب د ہوتا سے گی، لیکن اگر بھی کا رُخ کے کنڈ کٹر کی جانب د ہوتا سے گی، لیکن اگر بھی کا رُخ

واحدنہایت واضح طور پرغیر تخصی ہے؛ اس کی کوئی جنس نہیں اور وہ امارے اذہان سے کمل طور پر باہر ہے۔ اسی طرح ذہن (nous) گرامر کے اعتبار سے مذکر اور روح (psyche) مؤنث ہے، جس سے پتہ چاتا ہے کہ پلوٹینس نے جنسی تو ازن اور ہم آ جنگی کا پرانا پاگان تصور کیے محفوظ رکھا۔ بابلی خدا کے برعس یہ بمیں بلنے اور گھر تک پہنچانے نہیں آتا۔ یہ امار امتمنی یا ہمیں پیار کرنے والا نہیں، اور نہ ہی خود کو ہم پر منکشف کرتا ہے۔ اسے اپنے سے ماور اکسی چیز کا کوئی علم نہیں۔ بایں ہمہ، روح انسان گاہے واحد کے وجدانی اور اکسی کی حالت کو پینی ۔ پلوٹینس کا فلسفدایک منطق عمل نہ تھا۔ اس کا معبود کوئی بیگائی ہستی نہیں بلکہ اماری اپنی ہی ذات تھی۔

عیسائیت ایک ایس دنیا میں اپناروپ اختیار کردی تھی جہاں افلاطونی خیالات کا دوردورہ تھا۔

اس کے بعد جب عیسائی مفکرین نے اپنے ذاتی ندہی تجربہ کی وضاحت کرنے کی کوشش کی تو فطری طور پر پلوٹینس اوراس کے موخر پاگان شاگردوں کے نو فلاطونی تصورات سے رجوع کیا۔ انسانی درجات سے ماورا اور انسانیت کے لیے فطری ، ایک غیر شخص بصیرت کا نظریہ ہندوستان کے ہندو اور بودھی کھت نظر سے قریب تر تھا، جہاں جاکر پلوٹینس کو تعلیم حاصل کرنے کا شوق تھا۔ چنانچہ مصنوعی اختلافات کے باوجود وحدانی اور دیگر تصورات حقیقت کے مابین گہری کیسا نیت موجود معنوعی اختلافات کے باوجود وحدانی اور دیگر تصورات حقیقت کے مابین گہری کیسا نیت موجود محدود تھی ہے کہ جب انسانوں نے مطلق ہتی پرخوروفکر کیا تو ان کے ذہن جس کافی حد تک ایک بھیرت اور بھیے خیالات اور تجربات تھے۔ حقیقت مطلق کے حاضر ہونے کا احساس، بصیرت اور

خوف .....انھیں بروان، واحد، برہمن یا خدا کہہ لیں..... ایک الی وہنی حالت اور ایک ایسا ادراک معلوم ہوتا ہے جس کے انسان ہمیشہ تمنی رہتے ہیں۔

م کھی عیسائی بونانی دنیا کے ساتھ دوئی کرنے کارائخ عزم لیے ہوئے تھے۔ دیگر کااس ہے کوئی تعلق نہ تھا۔ 170 کی دہائی میں ایذ اُرسانی کے دور میں کچھ تعطل آنے پر ایک نے موقعین (Montanus) تا می پینمبرنے جدیدتر کی کےعلاقے فریجیا میں سراُ تھایا، جوا یک اوتار ہونے کا دعوے دارتھا:'' میں مطلق خدا ہوں، جوانسانوں پر نازل ہوا۔ میں باپ، بیٹااور پیرا قلیت ہوں۔'' اس کے ساتھیوں پریسیلا اورمیکسی میلانے بھی ای قتم کے دعوے کیے۔موٹنینس کا خدانہایت خوف ناک تھا۔ نہصرف اس کے پیروکاروں نے دنیا سے مندموڑ لیا اور تجرد کی زندگی گذاری ، بلکہ انھیں یہ بھی بتایا گیا تھا کہ شہادت ہی خدا تک وہنچنے کا بیٹنی راستہ ہے۔عقیدے کی خاطران کی کرب ناک موت مسیح کی جلد آمد کا باعث بنتی شهداً شرکی قو توں کے ساتھ برسر پریکار خدائی مجاہد تھے۔اس دہشت ناک مسلک نے عیسائی روح میں خوابیدہ ایک اعتباً پسندی کو یکارا: موتنیس کا نظریہ فریجیا، تقریس، شام اور کال میں جنگل کی آگ کی طرح پھیلا۔ بیہ بالخصوص شالی افریقہ میں مضبوط تھا ' جہال کے لوگ انسانی قربانی مائلنے والے دیوتاؤں کے عادی <u>تص</u>ے۔ان کا بعل کاعقیدہ (جو پہلے بے کی قربانی کا تقاضا کرتا تھا) شہنشاہ نے دوسری صدی میں ہی ختم کیا تھا۔ کفرنے جلد ہی ترتوليان جيسے محض كوبھى اپنى جانب تھينج ليا جولا طين كليسياً كاسركردہ ماہر دينيات تھا۔مشرق میں كليمنث اوراوريكن في خداكى ايك پرامن اور پرمسرت واليسى كاپرچاركيا،ليكن مغربى كليسيايس ایک زیادہ پر بیبت خدانے موت کا تقاضا نجات کے ایک دسیلہ کے طور پر کیا۔ اس موقع پر عیسائیت مغربی بورپ اورشالی افریقه میں ایک یاؤں رگڑتا ہوا نہ ہبتنی ، اور ابتدا ہی ہے اس میں اعتبا پسندی اور کتر بین موجود تھا۔

تاہم ، مشرق میں عیسائیت بڑے بڑے قدم اُٹھاری تھی ، اور 235 وتک بیسلطنت روما کے اہم ترین فداہب میں سے ایک بن چکی تھی۔ اب عیسائی انہا پیندی اور انحراف پیندی سے متر اعتقیدے کی واحد حکمرانی کے ساتھ ایک عظیم کلیسیا کے بارے میں بات کرتے تھے۔ ان رائخ العقیدہ ماہرین دینیات نے خاسطیوں، مارسیون اور موٹینس کے یاسیت پیندانہ نظریات کوڑک

کر کے درمیانی راہ اپنائی میں۔ عیسائیت ایک مہذب اور شہری مسلک بنتی جارہی تھی۔ اب بیا ہے اعلیٰ ترین ذہانت کے حال افراد کو اپیل کرنے لگا تھا جوعقیدے کو بونانی روی دنیا کے لیے قابل فہم خطوط پرترتی دی: اس کے صحائف نے تعلیم دی کہ سے مردیا عورت نہیں تھے، اور زور دیا کہ مردا بی عورتوں کو بھی اہمیت دی: اس کے صحائف نے تعلیم دی کہ سے مردیا عورت نہیں تھے، اور زور دیا کہ مردا بی عورتوں کو ای طرح عزیز رکھیں جیسے سے نے کلیسیا کورکھا۔ عیسائیت کو وہ تمام فوا کہ حاصل ہو گئے تھے جھوں نے بھی یہودیت کو ایک نہایت پرکشش نہ بہ بنا دیا تھا۔ پاگان لوگ کلیسیا کے قائم کر دہ فلاحی نظام اور عیسائیوں کے باہمی مشغقانہ طرزعمل سے خصوصی طور پر متاثر ہوئے۔ کلیسیا نے اپنی طویل جد وجہد کے دوران ایک مستعد تنظیم بھی بنائی تھی جس نے اسے ایک کاظ سے خود سلطنت کے لیے چھوٹے بیانے کی مثال بنا مستعد تنظیم بھی بنائی تھی جس نے اسے ایک کاظ سے خود سلطنت کے لیے چھوٹے بیانے کی مثال بنا دیا: یہ کیرالقومی ، کیشولک ، بین الاقوامی ، ہمہ گیراور باصلاحیت اشرافیہ کے زیرا نظام تھی۔ دیا: یہ کیرالور باصلاحیت اشرافیہ کے زیرا نظام تھی۔

یوں بیاستخام کی ایک قوت بن گئتی اوراس نے شہنشاہ کانسٹھا کن (جو 312ء میں ملویان پل کی جنگ کے بعد خود بھی عیسائی ہوگیا) کوا پی جانب متوجہ کیا، اورا گلے ہی برس عیسائیت کو قانونی حیثیت حاصل ہوگئی۔ اب عیسائی لوگ جائیداد رکھنے، آزادانہ عبادت کرنے اورعوای زندگی میں نمایاں شراکتیں کرنے کے قابل ہو گئے تھے۔ اگر چہ پاگان ازم مزید دوسوسال تک پھلتا پھولتا رہا، لیکن عیسائیت سلطنت کا سرکاری ندہب بنی اور نے پیردکار حاصل کرنے گئی جو مادی ترقی کے لیے کئی عیسائیت سلطنت کا سرکاری ندہب بنی اور نے پیردکار حاصل کرنے گئی جو مادی ترقی کے لیے کہ کلیسیا میں آئے تھے۔ جلد بی کلیسیا، (جس نے اپنی زندگی کا آغاز جمل اور برد باری کے لیے درخواست گذارا یک ایڈ اُرسیدہ فرقے کے طور پر کیا تھا) نے اپنی اس اور قوانین کی تی ہیروی کے جانے کا مطالبہ کیا۔ عیسائیت کی فتح کی وجوہ ہم ہیں! یقیناً کرسلطنت روما کی مدد حاصل ندہوتی تو ہیکا میاب نہ ہو پاتی۔ اولین حل طلب مسائل میں سے ایک خدا کا نظریہ تھا: جیسے بی کانسخفائن نے کلیسیا کے ساتھ اس تائم کیا تواندر سے ایک خطرہ آنجراجس نے عیسائیوں کوشد پر بخالف دھڑوں میں بانٹ دیا۔

## چوتها باب

## تلليث: عيسائي خدا

تقريباً 320 عيسوى ميں ايك شديد دينياتي جوش وجذبے نے معر، شام اور ايشيائے كو يك كے كليسياؤں پرغلبہ پاليا تھا۔ جہاز ران اور مسافر ان مقبول عام كيتوں كے كلزے كارہے تھے جن مين كهامميا تعاكه مرف باب بي حقيقي نا قابل رسائي اور بيمثال خداب بيكن بيثان يو آفرينش مين اس کا شریک اور نہ ہی غیرمخلوق شدہ ہے کیونکہ اس نے باپ سے حیات یائی اور جست ہوا۔ ہم ایک بینکار کے متعلق سنتے ہیں جس سے شرح تبادلہ پوچی کی تو اس نے اپنا جواب دیے ہے پہلے مخلیق کیے مے نظم اور غیر مخلوق خدا کے بارے میں طویل تقریری ، اور ایک نانبائی کے بارے میں بمى جس نے اپنے كا بكول كو بتايا كه باب بينے سے عظيم تر تعار لوگ ان دنوں ان و يجيده سوالات ير ای طرح بحث کرد ہے متے جیسے آج فٹبال بھے کے بارے میں کرتے ہیں۔ تنازعہ کی آگ سکندریہ کے ایک معور کن اور خوبصورت مخصیت کے مالک آدمی ایریکس (Arius)نے برکائی جس کی آواز زم اور بااثر تھی۔اس نے ایک چیلنے جاری کیا تھاجے اس کے بشپ الیکزینڈر نے نظرانداز کرنا مشکل پایا اورمستر دکرنا اور بھی زیاد ومشکل چیلنے پیتھا بھیلی مسیح بالکل باپ خدا کے انداز میں کیے خدا ہوسکتا ہے؟ ایریکس مسے کی الوہیت سے انکارنیس کررہا تھا؛ در حقیقت اس نے عیلیٰ کو مطاقتور خدا''اور' ممل خدا' کہا، کین اس نے دلیل دی کمنے کوفطر تا الوہی مجمعاً کفرے مسے نے دوثوک طور پر کہا تھا کہ باپ اس سے عظیم ہے۔الیکزینڈراوراس کے توجوان و بین شاکردا تھا تاسیس (Athanasius) نے فوری طور پرمحسوس کرلیا کہاس کی حیثیت ایک دینیاتی الجمن سے زیادہ نتی -ایریکس خداکی نظرت کے بارے میں اہم سوالات یو چدر ہاتھا۔ دریں امیا، پرا پیکنڈاکے ماہرارینس نے اپنے خیالات کوموسیقی کی جانب لگالیا تھا، اورجلد بی حوام بھی اپنے بھیس کی طرح

اس معالم برزوروشورے بحث كررے سے۔

تنازعهاس قدرشدت اختیار کر حمیا که شهنشاه کانسنا ائن نے ذاتی مداخلت کی اور مسئلہ ل کرنے کے لیے نکایا (جدیدتر کی) میں اجلاس بلایا۔ آج ایریٹس کا نام کفر کا مترادف ہے، کیکن جب تنازعه كعرا ہوا تو كوئى سركارى بنيا دى نكتهُ نظرموجود نه تفا اور ابريئس كے غلط ہونے كا كوئى جواز نه تھا۔اس نے کوئی نئی بات نہیں کہی تھی: دونوں فریقین کے لیے باعث احترام اور یکن نے بھی اس فتم کے عقیدے کا برجار کیا تھا۔ تا ہم اور مین کے عہد کے بعد سے سکندر یہ بیں عقلی ماحول تبدیل ہو کمیا تھا، اورلوگ اب اس بات کے قائل نہ رہے تھے کی افلاطون کے خدا کو بائبل کے خدا کے ساتھ مقم کیا جاسکتا ہے۔مثلاً ابریکس ،الیگزینڈ راورا تھا ناسیکس ایک ایسے عقیدے برایمان لے آئے تنے جوافلاطون پہندوں کے لیے بھی باعث جیرت تھا:ان کا خیال تھا کہ خدانے دنیا کوعدم میں سے خلیق کیا ، اور انھوں نے اپنی دلیل کے لیے صحفے کو بنیاد بنایا۔ در حقیقت کماب بیدائش نے بدوعوی نہیں کیا تھا۔اس کےمصنف نے اشارہ کیا کہ خدانے دنیا کو ابتدائی بے تربیبی میں سے بنایا، اورخدا كاسارى دنيا كوعدم من وجود ميس لان كاخيال بالكل نيا تغار يوناني فلسفه اس سنها آشنا تها اورا فلاطوني نظرية صدور بريقين ركضے والے كليمنث اوراور يكن جيسے ماہرين البهيات نے بھي اس کی تعلیم دی کیکن چوتھی صدی عیسوی میں عیسائی لوگوں نے غناسطیوں کی پیروی میں ذیا کوخلقی طور ير غير كامل اور نايائيدار تسليم كرليا - عدم المستخليل كيه جانے كے نئے نظر يے نے كائنات كے اس تصور پرزور دیا۔اب خدااورانسانیت تعلق دار نہ رہے تھے،جبیبا کہ بونانیوں کا خیال تھا۔خدانے ہرا کیا ہستی کواکیا۔ تاریک لاشیئیت سے نکالا اور وہ کسی بھی وفت اس پر سے اپنا ہاتھ اٹھا سکتا تھا۔ اب ازل سے خدا میں سے جاری شدہ کوئی سلسلۂ صدورموجود نہیں تھا۔مرد اورعور تیں اب اپنی كوشش سے خدا تك رفعت حاصل نہيں كر سكتے تھے۔خدانے ہى انعیں لافيديت میں سے نكالا اور مسلسل قائم ركما، چنانچه وبی ان کی ابدی نجات کویقینی بناسکتا تھا۔

عیمائیوں کومعلوم تھا کہ میں مسیح نے انھیں موت اور جسیم نوسے بچالیا تھا؛ اب وہ فنانہیں ہو سکتے تھے اوراکی دن آئے گاجب وہ خدا کی جستی میں حصد دار بنیں مے جو بذات خود زندگی اور و بنود تھا۔ایک لحاظ سے مسیح نے انھیں خدااور انسانیت کے مابین حائل خلیج یار کرنے کے قابل بنادیا تھا۔ سوال صرف بیتھا کہ اسے کیسے پارکیا جائے؟ وہ اس وسیع خلیج کی کس جانب تھا؟ اب دانش یعنی مسیح کا تعلق یا تو الوہی اقلیم سے تھا (جہاں اب صرف خدا کی حکمرانی تھی) یا وہ فانی اور نا پائیدار مخلوق نظم سے تعلق رکھنا تھا۔ ابریکس اور اتھا ناسیکس نے اسے لیج کی متضا واطراف میں رکھا: اتھا ناسیکس نے الوہی و نیا اور ابریکس نے تعلق رکھنا ور ابھا تا میں۔ الوہی و نیا اور ابریکس نے تعلق تریامیں۔

ایس نے لاٹانی خدا اور اس کی مخلوقات کے مابین لازی فرق پر زور دیتا چاہا۔ ایریس مقدس محاکف کو انجی طرح جانیا تھا اور اس نے اپنے اس دعوے کی جمایت بیس اقتباسات کا انبار لگادیا کہ سے ہم جیسے ایک عام انسان ہی ہوسکتے ہے۔ ابتدائے آفرینش بیس ' دائش' خدا کے ہمراہ محقی۔ خدانے دوسری مخلوقات کو وجود بیس لانے کے لیے Logos کا استعال کیا تھا۔ چنانچہ یہ دوسری انسانی مخلوقات سے قطعی طور پر مخلف اور ممتاز حیثیت کا حال تھا، لیکن یہ ، یعنی لوگوں خدا کے ہم انسانی مخلوقات سے قطعی طور پر مخلف اور ممتاز حیثیت کا حال تھا، لیکن یہ ، یعنی لوگوں خدا کے ہاتھوں خیاتی ہونے کے باعث بنیا دی طور پر خدا سے الگ اور مختلف تھا۔

یوحنانے واضح کیا کہ یسوع میں لوگوں تے؛ انھوں نے یہ بھی کہا کہ لوگوں خدا تھا۔ تاہم،
ابریکس نے اصرار کیا کہ وہ اپنی فطرت میں خدا نیس تھا، بلکداسے خدانے تی الوتی رہتے تک رفعت دی۔ وہ ہم باتیوں سے مختلف تھا کیونکہ خدانے اسے براوراست خود میں سے جبکہ باتیوں کو اپنی توسط سے تخلیق کیا تھا۔ خدانے پیش بینی کرئی تھی کہ جب لوگوں انسان بے تو اس (خدا) کی کال اطاعت کرے اور یوں کہ لیس کی اس نے سے کویٹی تی الوہیت عطا کردئ تھی۔ لیکن کی کی اس نے سے کویٹی تی الوہیت عطا کردئ تھی۔ لیکن کی کی کال اطاعت کرے اور یوں کہ لیس کی اس نے سے کویٹی تی الوہیت عطا کردئ تھی۔ لیکن کی کی حالیہ بھر اپنی بات کی الوہیت ان میں فطری تھی: یوشن ایک انعام یا تخد تھی۔ ایریکس نے ایک مرتبہ پھر اپنی بات کی حمایت میں صائف میں ہے بہت سے دلیلیں پیش کردیں۔ میے کی جانب سے خدا کو باپ کہ کر حمایت میں صائف میں ہے بہت سے دلیلیں پیش کردیں۔ میے کی جانب سے خدا کو باپ کہ کر کوئوں ہے خدا کو باپ کہ کہ کوشوس فو قیت والی نوعیت رکھتی ہے۔ ایریکس نے بائیل کے ان اقتباسات پر بھی زوردیا جن میں مشکل فرید نوات اپنایا۔ مسیح کی گھائل پذیری اور مشکر المر ابنی کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایریکس کا خدا یونائی فلم فیوں کے خدا سے کا فی قریب تھا۔ سبہت دوراورد نیاسے قطعی اورا؛ لہذا اس نے بھی یونائی فلم فیوں کے خدا المان الونی بن سکتا ہے؛ سے کافی قریب تھا۔ شائل دواقیوں (Stoics) نے بھیشہ یہ تھا میں میں بات کا پر جوش معتقد تھا کہ عیدائیوں کی

نجات اور الوہیت کا اہتمام کر دیا گیا تھا اور وہ خدا کی فطرت میں حصد دار تھے۔ بیصرف اس وجہ ہے کمن تھا کہ سے نے ہمارے لیے ایک شمع روش کی۔ انھوں نے ایک کامل انسانی زندگی گذاری ؟ انھوں نے صلیب پر موت آنے تک خدا کی اطاعت کی ؟ جیسا کہ بینٹ پال نے کہا ، سے کی تاحیات فرما نبر داری کی وجہ ہے ، ہی خدا نے انھیں خصوصی اخمیازی مقام تک رفعت دی اور انھیں "خداوند" کا خطاب عطا کیا۔ اگر سے ایک انسان نہ ہوتے تو ہمارے لیے کوئی امید موجود نہ ہوتی وہمارے لیے کوئی امید موجود نہ ہوتی اگر وہ اپنی فطرت میں خدا ہوتے تو ان کی زندگی میں کوئی اہم بات نہ ہوتی اور نہ ہی وہ ہمارے لیے قابل تھلید ہوتے۔ مسے کی اپنی زندگی میں کامل فرزندا نہ فرما نبر داری کی وجہ سے ہی عیسائی خود بھی الوہی ہو گئے۔ وہ بھی کامل محلوق ، یعنی سے کی پیردی کر کے خدا کی" نا قابل تغیر اور غیر شغیر" مخلوق میں شامل ہوجا کیں ۔

لیکن اقعاناسیس خدا کے لیے انسان کی اہلیت کا ایک نسبتا کم رجائیت پسندانہ نظریہ رکھتا تھا۔ اس نے انسانیت کوخلتی طور پرتا پائیدار خیال کیا: ہم عدم سے وجود میں آئے اور گناہ کے مرتکب ہو کردوبارہ معدومیت کا شکار ہو مجئے۔

لوگوں کے ذریعہ خدا میں شرکت کر کے ہی انسان فنا سے نی سکتا تھا کیونکہ صرف خدا ہی ایک کال ہستی تھا۔اگرلوگوں خود بھی ایک ذریذ بریخلوق ہوتا تو وہ انسانیت کوفنا سے نہ بچاسکتا۔ وہ ہمیں خدا کی پائیداری اور لا فانیت میں شریک کرنے کی خاطر فنا اور بگاڑ کی اس فانی دنیا میں نازل ہوا۔ لیکن اگرلوگوں بذات خود ایک ناپائیدار مخلوق ہوتا تو بہنجات ناممکن ہوجاتی۔اس دنیا کا خالت ہی اسے بچاسکتا تھا، اور اس کا مطلب میہ ہوا کہ گوشت پوست سے بنالوگوں، یعنی میے بھی اپنے باپ والی بی فوعیت رکھتا ہوگا۔

اس مسئے کاحل نکالنے کے لیے 20 می 325 عیسوی کو جب بھیس نکایا ہیں جمع ہوئے تو چند ایک بی اتھا ناسیس کے سے کے متعلق نظریہ کے حامی ہے۔ زیادہ تر نے ابریکس اور اتھا ناسیس کے درمیان کی راہ اپنائی۔ بایں ہمدا تھا ناسیس وفو دے اپنی النہیات منوانے کے قابل ہو گیا، اور شہنشاہ کے درمیان کی راہ اپنائی۔ باوجود ابریکس اور اس کے دو بہا درساتھی اس کے "عقیدے" پر دست دباؤ کے باوجود ابریکس اور اس کے دو بہا درساتھی اس کے "عقیدے" پر دست دباؤ کے باوجود ابریکس کے بعد عدم میں سے تخلیق کا مسلک پہلی مرتبہ سرکاری

عيسائي عقيده بن كيا، جوز ورديتا تقا كمسيحض ايك انسان نديتے\_

اتفاق رائے کے اظہار نے مسطقطین (Constantine) کو خوش کر دیاجو دینیاتی معاملات کی کوئی سمجھ بوجھ نہیں رکھتا تھا۔لیکن درحقیقت نکایا میں کوئی اتفاق رائے پیدا نہ ہوا تھا۔ مجلس کے بعد بشیس بدستوراینے اپنے خیالات کی تبلیغ کرتے رہے اور ایریکس والا جھکڑا مزید ساٹھ برس تک جاری رہا۔ایریکس اور اس کے ساتھیوں نے دوبارہ لڑائی کی اور شہنشاہ کی حمایت والپس حاصل كرنے ميں كامياب ہو محتے۔اتھا تاسيكس كم ازكم يانچ مرتبہ جلاوطن ہوا۔اس كامسلك بہت سے اہم سوالات أفعاتا تعادمثلاً اس نے كہا كمسيح الوبي تعا، مربيه وضاحت ندكى كه لوكوس خدائے ٹانی نہ ہوتے ہوئے بھی کیے باب والا بی جو ہرر کھتا تھا۔ 339 عیسوی میں اتکائراکے بشپ مارسیس.... جو اتفاناسیس کا ایک دوست اور سائقی تھا اور ایک موقع پر تو اس کے ساتھ جلاوطن بھی ہوا..... نے دلیل پیش کی کہ لوگوس کا ایک ابدی الوہی ہستی ہوناممکن نہیں: وہ محض خدا کے اندر ایک خلقی جو ہر یاخصوصیت تھا۔ اس نے ایک اصطلاح homoousion کے ذریعہ مصالحت پیدا کرنا جابی۔اس بحث کی تھکا وسینے والی نوعیت کافی مصحکہ خیزی کوتحریک وسینے کا باعث بنى ؛ بالخصوص كبن نے اس كا فداق اڑا يا جس كے خيال ميں سيجھ نافضول تھا كەعيسا كى اتحاد اس ایک فلسفیاند بحث کی وجہ سے خطرے میں تھا۔لیکن قابل غور بات بیہے کہ عیسائیوں نے کس قدرتفکر کے ساتھ مسیح کی الوہیت پر بحث کی ، حالانکہ اسے تصوراتی حوالے ہے بیان کرنا بہت مشکل تھا۔ مارسیس کی طرح اور بھی بہت سے عیسائی الوہی اتحاد کو لاحق خطرے کی وجہ ہے مشکل میں تھے۔ ماریلس اس عقیدے کا حامل لگتاہے کہ لوگوس محض ایک عبوری مرحلہ تھا: یے خلیق کے وقت خدامیں سے ظاہر ہوا، سے کی صورت میں تجسیم یائی اور نجات کمل ہونے پر داپس الوہی فطرت میں چلا کیا، چنانچه خدائے واحد ہی مالک کل ہے۔

انجام کارا تھا ناسیس مارسیس اوراس کے شاگردوں کو قائل کرنے کے قابل ہو گیا کہ انھیں اتحاد کر لینا چاہیے، کیونکہ ان میں ابر یکس کے پیرد کاروں کی نسبت زیادہ کچھ مشترک تھا۔ لوگوں کو "خاد کر لینا چاہیے، کیونکہ ان میں ابریکس کے پیرد کاروں کی نسبت زیادہ کچھ مشترک تھا۔ لوگوں کو "باپ" بھیسی ہی فطرت کا حامل بتانے اور بیعقبیدہ رکھنے والے آپس میں بھائی بھائی تھے کہ وہ اپنی فطرت میں بالکل باپ جیسا تھا۔ اصل ترجیح ابریکس کی مخالفت کرنا ہونی چاہیے، جس نے کہا تھا

کہ بیٹا باپ سے قطعی مختلف تھا۔ کی باہر کے آدی کی نظر میں بید بینیاتی دلائل لاز ما وقت کا ضیاح سے اکوئی بھی ضخص کی بھی چیز کو مکنہ طور پر ثابت نہیں کرسکتا تھا، اور جھڑا مزید نفاق کا ہی باعث بنا۔ تاہم شرکاء کے لیے بیکوئی بیکار بحث نہیں بلکہ عیسائی تجربے کی نوعیت کے حوالے سے نہایت تھویشناک معاملہ تھا۔ ابریکس ، اتھا ناسیکس اور مارسیلس بھی اس بات کے قائل سے کہ مسے کہ ساتھ دنیا میں پھرٹی چیز آئی تھی ، اور وہ اس تجربے کو تصوراتی علامتوں کی صورت دینے کی کوشش کر سے تھے تاکہ انھیں اپنے اور دوسروں کے لیے واضح کر سیس۔ الفاظ محض علامتی ہی ہو سکتے تھے ، کیونکہ وہ جس حقیقت کو بیان کر رہے سے وہ لامحدود تھی۔ تاہم ، بدشمتی سے ایک عقائدا نہ عدم آئیل عیمائیت میں در آیا تھا، جس نے انجام کار'' درست' یا بنیا دی عقید ہے کی علامت اور الوہ ی عیسائیت میں بیہ بیٹ میں ایک متاتف (Paradoxical) لازی بنا دیا تھا۔ عیسائیت میں بیہ برشائی تھا۔ عیسائیت ہیں جب مثال خبط بڑی آسائی کے ساتھ انسائی علامت اور الوہ ی عقیدہ رہا تھا: ابتدائی عیسائیت میں ایک متاتف (Paradoxical) عقیدہ رہا تھا: ابتدائی عیسائیت میں کاز بردست نہ ہی تجربہ مصلوب میجا کی موت کی رسوائی کے حوالے عقیدہ رہا تھا: ابتدائی عیسائیت کے ساتھ کوئی مطابقت نہیں رکھا تھا۔

اقعانا سیس نے "Life of Antony" (مشہور تارک الدنیاراہب) میں بدد کھانے کی کوشش کی کداس کے نئے عقید ہے نے کس طرح عیسائی روعانیت کو متاثر کیا۔ راہبانیت کے باپ کے طور پر جانا جانے والا مرتاض انتونی مصری صحرا میں کمل زہد و پارسائی کی زندگی گذارتا رہا۔ تاہم ابتدائی مرتاضوں کے اقوال پر مشتل، ایک نا معلوم مصنف کی کھی ہوئی کتاب میں وہ ایک انسان اور کھائل پذیر آ دمی کے طور پر نظر آتا ہے، جو بوریت سے اکتا تا، انسانی مسائل پر کرب میں جنال ہوتا اور سادہ وو و بوک کے اس کی سوائح میں اے ایک بالکل میں جنال ہوتا اور سادہ وو و بوک نصائح کرتا ہے۔ تاہم اتھا تا سیکس اس کی سوائح میں اے ایک بالکل مختلف انداز میں چیش کرتا ہے۔ مثلا انتونی مقبروں میں شیطانوں کے ساتھ لا ان میں جیس برس مختلف انداز میں چیش کرتا ہے۔ مثلا انتونی مقبروں میں شیطانوں کے ساتھ لا ان میں جیس برس مختلف انداز میں جنال تو اس کے جسم پر برحما ہے کوئی آثار نہ تھے۔ وہ ایک کامل عیسائی تھا جس کی متانت نے اسے باتی لوگوں سے الگ کردیا: "اس کی روح پرسکون اور ظاہر ن عیسائی تھا جس کی متانت نے اسے باتی لوگوں سے الگ کردیا: "اس کی روح پرسکون اور ظاہر ن طائت مطمئن تھی۔ "اتھا تا سیکس نے تہیں بھی مراقعے کا ذکر نہ کیا جو کلیمنٹ جسے عیسائی افلاطونیوں طائت مطمئن تھی۔ "اتھا تا سیکس نے تہیں بھی مراقعے کا ذکر نہ کیا جو کلیمنٹ جسے عیسائی افلاطونیوں طائت مطمئن تھی۔ "اتھا تا سیکس نے تہیں بھی مراقعے کا ذکر نہ کیا جو کلیمنٹ جسے عیسائی افلاطونیوں

کے مطابق الوہیت اور نجات پانے کا ذریعہ تھا۔ اب محض فانیوں کا اس طریقے ہے، اپنی فطری قو توں کے توسط سے خدا تک رفعت پاناممکن ندر ہا تھا۔ اس کی بجائے عیسائی وانش کی مادی دنیا میں تنزلی کی نقل کرتے تھے۔

لیکن عیسائی ابھی تک کنفوز تھے: اگر صرف ایک خدا موجود تھا تو لوگوں بھی کس طرح الوہی ہو سکا تھا؟ انجام کا رشر تی ترکی بیل وشیا کے تین البہات دانوں نے ایک طل پیش کیا جس نے مشر تی آر تھوؤہ کس کلیدیا کو مطمئن کر دیا ..... کیساریا کا بشپ باس (اندازا 79-329 عیسوی)، اس مشر تی آر تھوؤہ کس کلیدیا کو مطمئن کر دیا ..... کیساریا کا بشپ کر گوری (95-335 عیسوی) ادر اس کا دوست نازیازس کا کر گوری (91-329 عیسوی) ادر اس کا دوست نازیازس کا کر گوری (91-329 عیسوی) اور اس کا دوست نازیازس کا کر گوری (91-329 عیسوی)۔ جس کیپیا ڈوشیائی بڑے گھرے روحانی آدی تھے۔ انھوں نے خیال آرائی اور فلسفہ سے بہت بھا اُٹھایالیکن اس بات کے قائل تھے کہ صرف فہ جس تجربہ ہی خداک مسئلے کی گئی تھا۔ یونانی فلسفہ جس تربیت یا فتہ ہونے کے باعث دو ہم سی اُئی کے واقعاتی مواداور اس کے زیادہ سراب انگیز پہلوؤں کے درمیان اہم فرق سے آگاہ تھے۔ ابتدائی یونانی منطق پندوں نے اس جانب توجہ مبذول کروائی تھی: افلاطون نے فلنے اور اسطوریات کو سط سے پندوں نے اس جانب توجہ مبذول کروائی تھی: افلاطون نے فلنے اور اسطوریات کو سط سے پندوں نے اس جانب توجہ مبذول کروائی تھی: افلاطون نے فلنے اور اسطوریات کو سط نے کہی فرق بیان کیا جب کہا کہ لوگ کچھ سے خدے کے لیے ٹیس بلکہ پھی تجربہ کرنے کی غرض بھی تھی فرق بیان کیا جب کہا کہ لوگ کچھ سے خدیں بلکہ پھی تجربہ کرنے کی غرض سے باطنی ندا ہب کی جانب مائل ہوتے تھے۔

دانشورانداورعامیانتهائی کے بابین اتمیاز خداکی تاریخ بیس نہا ہے ایمیت کا حامل ہوگا۔ یہ چیز مرف بونانی عیسائیوں تک بی محدود نہیں ہے، بلکہ یہود یوں اور مسلمانوں بیس بھی دانشورانہ روایت پیدا ہوئی۔ عقیدے کا راز لوگوں کومجوں کر لینے میں نہیں تھا۔ باسل نے اس امر کی جانب توجہ دلائی کہ سارا کا سارا فہ بی تی واضح اور منطقی اعداز بیس بیان کیے جانے کے قابل نہیں۔ پھے فہ بہی بھیرتیں داخلی بازگشت رکھی تھیں جنس کوئی فردا ہے وقت بیس بی سجھنے کے قابل تھا۔ چونکہ سارے فہ بہب کا منشا آیک بی لاز وال اور ماورائے ادراک حقیقت تھی اس لیے ہماری زبان محد دواور گرز برا کررکھ دینے والی ہے۔ اگر لوگ اپنی چیٹم بھیرت سے ان بچائیوں کو ضد کھی کیس تو وہ اپنی تا تجر بہکاری کے باعث قطعی غلط نظریا ختیار کر سکتے ہیں۔ چنانچہ سے ان سے انتظام مفہوم کے اپنی تا تجر بہکاری کے باعث قطعی غلط نظریا ختیار کر سکتے ہیں۔ چنانچہ سے انفیل مفہوم کے

علادہ ایک روحانی اہمیت کے بھی حامل ہیں جے بیان کرنامکن نہیں ہو کا۔ بدھ نے یہ بھی کہاتھا کہ پچے سوال غیر مناسب یا غیر موزوں ہیں کیونکہ وہ الفاظ کے بیان سے ماورا ہوتے ہیں۔ آپ مرف مراقبہ کے ذرائع ہے ہی ان کی تعبیم حاصل کر سکتے ہیں: ایک لحاظ ہے آپ کو انھیں اپنے مطابق دوبارہ تخلیق کرتا پڑتا ہے۔ انھیں الفاظ میں بیان کرنے کی کوشش لیونارڈ وکی مونالیز اکو بیان کرنے کے کوشش لیونارڈ وکی مونالیز اکو بیان کرنے کے مترادف ہی ہوگی۔

مغرفی عیسائیت ایک بہت زیادہ بحث مباحث والا غد بہب بن گی اوراس کا زیادہ زور ہوائی تبلیغ
پر تھا۔ تا ہم یونانی آرتھوڈ وکس کلیسیا میں تمام انچی دینیات خاموش ہوگی۔ جیسا کہ ناکسا کے
گریگوری نے کہا تھا کہ خدا کا ہر تصور ایک من گھڑت مورتی ، ایک جموثی هیں ہے: بید خدا ک
اصلیت کو منکشف کرنے کے قابل نہیں۔ عیسائیوں کوابر ہام جیسا ہونا جا ہے جس نے خدا کے متعلق
تمام نظریات کو برطرف کردیا اور ہرتھور میں سے ہرخالص اور یاک چیز اپنالی۔

کیپاڈوشیاؤں نے نا قابل ادراک خدار خور دکگر کا آغاز کرنے کی بجائے اس کے تین مظاہر سے بات شروع کی جوانسان کے لیے قابل فہم تنے۔ چونکہ خدا کا جو ہر عمیق ہے اس لیے ہم اسے مرف ان مظاہر کے توسط سے بی مجھ سکتے ہیں جو ہم پر باپ، بیٹے اور روح کے طور پر منکشف کیے مسرف ان مظاہر کے توسط سے بی مجھ سکتے ہیں جو ہم پر باپ، بیٹے اور روح کے طور پر منکشف کیے مسرف ان منا وہی ہستیوں پر یقین نہیں رکھتے تھے، جیسا کہ پچے مغربی ماہر

رینیات نے خیال کیا۔ یونانی زبان کے ساتھ ناواقف لوگوں کولفظ جو ہر (Hypostasis) نے بہت مراہ کیا کیونکہ اس کے بہت سے معنی تھے۔

لہذاباپ، بینے اورروح کو خدا کے ساتھ شاخت نہیں کرنا چاہیے، کیونکہ (نائسا کے گریگوری کے ہتول) ''الوی فطرت کو کوئی نام ویٹایاس کی وضاحت کرناممکن نہیں۔'' باپ، بیٹا اورروح محض اس کے تمین مظاہر ہیں۔البتہ بیالفاظ علامتی مفہوم بھی رکھتے ہیں، کیونکہ انھوں نے لا فائی حقیقت کو ایے معنی پہنائے جو ہماری سمجھ ہیں آتے ہیں۔انسانوں نے خدا کا تجربہ ماورائی ( تا قابل رسائی نور میں ملفوف باپ)، خالق (وائش) اور محیط گل (روح القدس) کے طور پرکیا۔
انگن یہ تینوں مظاہر الوی فطرت کی محض اؤھوری ہی جھلکیاں ہیں جوخود اس قسم کی تمام خیال آرائیوں سے ماورا ہے۔ چنانچہ تثلیث کو فظرت کی محن اؤھوری ہی جھلکیاں ہیں جوخود اس قسم کی تمام خیال

تاکسا کے گریوری نے اپنے ایک خط علی ان مینوں مظاہر کے اپنے اہم عقیدے پر روشی ذالی۔ ہمیں یہ نہیں سجھنا چاہیے کہ خدا نے خود کو تین حصول علی تقسیم کرلیا۔ یہ تصور گنا خانہ ہو گا۔ جب خدا نے خود کو دنیا پر منکشف کرتا چاہا تو ان عمل سے ہرا یک مظہر علی خود کو کھل اور کھی طور پر آگار کیا۔ اس طرح سٹیٹ خدا ہے لکل کر تخلیق تک جانے والے ہر رہتے کا اشارہ دیتی ہے۔ جیسا کہ مقدر سجیفہ باپ علی سے صادر ہوا، بیٹے کے تو سط ہے ہم تک آیا اور مخفی روح نے اسے ویا علی موثر بنایا۔ لیکن اس علی مرفا ہے عمل الوئی فطریت کیسال طور پر موجود رہی۔ ہم اپنے ذاتی تجرب علی ان متحول مظاہر کا ہا ہم انحصار دیکھتے ہیں: اگر بیٹا منکشف نہ ہوتا تو ہم الوئی فطرت کے بارے علی ہمی تہ جو با ہو تھا۔ ویا گئی تھا۔ درج ای طرح خدا کے قول کی شکست کرتی ہے جیسے سانس ہمارے منہ سے تکفی والے لفظ کے ہمراہ ہوتی ہے۔ تینوں ہمتیاں الوئی دنیا علی پہلو بہ پہنوموجود نہیں۔ ہم ان کا مواز نہ کی انسان کے وہوں علی موجود علم کے خلف شجوں کے ساتھ نہیں کر کتے: فل فد طب سے مختلف تو ہوسکتا ہے لیکن فیا۔ یہ شعور کے کی الگ جے عمل نہیں رہتا۔ مختلف علوم ذہن عی ایک دوسرے کا وی چڑ ھے ہونے یہ شعور کے کی الگ جے عیں۔ اس کا مواز نہ کھے ہیں۔ کے اور جود جدا گانہ حیثیت درکھتے ہیں۔

نیتجتا تیکیت صرف ایک باطنی یاروحانی تجربے کی حیثیت میں ہی بامعنی ہے: اسے سوچنائیں

بلکهاس میں سے گذر نالازمی ہے، کیونکہ خداانسانی تصورات سے کہیں دور تک رسائی رکھتا ہے۔ یونانی اور روی آرتھوڈ وکس عیسائی بدستوراس خیال کی جانب مائل رہے کہ تنلیث برغور وفکر ایک الهامی مذہبی تجربہ ہے۔ تاہم، بہت سے مغربی عیسائیوں کی نظر میں تثلیث محض ایک سرِ نہاں ہے۔ منطقی اعتبارے یقینا یہ بے معنی تھا۔ نازیازس کے کریکوری نے اینے ابتدائی خطبات میں ومناحت کی تھی کہ تثلیث کے عقیدے کا نا قابل ادراک ہونا ہی ہمیں خدا کی مطلق باطنیت کے مسكے سے روشناس كراتا ہے۔ يہميں يادو بانى كرواتا ہے كہميں اسے بجھنے كى اميدنبيں لكانى چاہیے۔ میہمیں خدا کے بارے میں مصنوعی بیانات جاری کرنے سے روکتا ہے۔ خداصرف منکشف ہونے پر بی اپنی فطرت کوظاہر کرتا ہے۔ باسل نے ہمیں اس خیال سے بھی خبر دار کیا کہ مثلث کے انداز عمل کے بارے میں تصور آرائی نہیں کرنی جا ہے۔ بیچ یز غور وفکرے ماور اہے۔ چنانچة تليث كى تغيراكك نفظى حوالے سے مونى جا ہے۔ افغار موي صدى ميں عيسائى جب اس رائع عقیدے کے باعث مشکل میں گرفتار ہوئے اور انھوں نے اس مسئلے کوحل کرنا جا ہاتو وہ خداکومنطق کے عبد (Age of Reason) کے لیے قابل فہم بنانے کی کوشش میں تھے۔ یہ چیزان عوامل میں سے ایک تھی جو اُنیسویں اور بیسویں صدی میں خدا کی موت پر منتج ہوئے،جیسا كه بم آمے چل كرغور كريں مے۔كيپا ڈوشيوں كابيەسلك اختيار كرنے كى ايك وجەبيى محتى كەدە خدا کومنطقی بننے سے روکنا جا ہے تھے جیسا کہ وہ یونانی فلیفہ میں تھا۔ ایک لادین ابریکس کی البهيات تموزى ى زياده وامنح اورمنطق تمى به تنيث عيسائيوں كوياد د مانى كراتى تقى كەجس حقيقت كو ہم'' خدا''مردانے ہیں وہ انسانی عقل کے ذریعہ ادراک میں نہیں ہسکتی۔ نکایا میں ظاہر کر دہ عقید ہُ تجسیم اہم تفالیکن وہ ایک سادہ می بت پرتی تک پیجا سکتا تھا۔ شایدلوک خدا کوبھی انسانی حوالے سے سوچنے ملتے : حتی کہ بیام ممکن تھا کہ وہ اسے اپنی ہی طرح سوچتا ، مل اور منصوبہ بندی کرتا ہوا تفوركرتيان كيعدخداك بارك من تامتم كانتعقبان آرادينااور يون المصطلق بنادينا زیاده مشکل ندر متا بشیث اس رجحان کی در تکلی کی ایک کوشش متی راسے خدا کے متعلق حقیقت پر بنی شیمنٹ خیال کرنے کے بجائے شاید ایک الی نقم کے طور پر ویکمنا جاہیے جس پر فانی انسان لفظ " تعدوی" کے بونانی اور مغربی استعال کے درمیان فرق قابل فور ہے۔ مشرقی فلفہ مل لفظ " Theoria کا مطلب ہمیشہ مراقبہ ہے۔ مغرب میں " تعیوری" کا مطلب ایک منطق مفروضہ بن گیا ہے جس کو دلیل سے قابت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ خدا کے بارے میں ایک مفروضہ بن گیا ہے جس کو دلیل سے قابت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ خدا کے بارے میں ایک "تعیوری" بنانے کا مطلب یہ ہوا کہ وہ انسانی نظام فکر میں ساسکتا ہے۔ نکایا میں صرف تین ما ہرین دینیات ہوا کرتے تھے۔ زیادہ تر مغربی عیسائی اس سطح پر بحث کرنے کے قابل نہ تھے اور چونکہ انھیں پچھ ایک یونانی اصطلاحات ہجھ نہیں آتی تھیں، لہذا بہت سول نے عقیدہ تھیدہ تیات فرقی المی مناز اللہ مغرب نے تنگیث کرنا پڑا۔ اگر محسوس کی ۔ شایداس کا درست تر جم ممکن نہ تھا۔ ہر تہذیب کو اپنا علیحدہ نظریۂ خداتخلیق کرنا پڑا۔ اگر اللہ مغرب نے تنگیث کی یونانی تغییر کو اجنبی پایا تو انھیں اس کا ایک اپنا سامخصوص تصورتر اشنا پڑا۔ لا اللہ مغرب نے تنگیث کی تعریف کی تعریف کرنے والا لاطنی ما ہر دین آگٹائن تھا۔ وہ بھی ایک پر جوش افلاطون پنداور پلوئینس کا معتقد ہونے کے نا طے اپنے پچھ مغربی ساتھیوں کی نسبت یونانی مسلک کی جانب زیادہ میلان رکھتا تھا۔

آسنائن اوراس بعد کچیمغربی عیسائیوں نے الوبی اتحاد کے ساتھ آغاز کیا اور پھراس کی تین ظاہری صورتوں پر بات کی۔ یونانی عیسائیوں نے آسٹسٹائن کو کلیسیا کے عظیم ' قادرز' میں سے آیک خیال کرتے ہوئے اس کو بہت احترام دیا ، لیکن انعیں تکیشی دینیات پر بھروسہ نہ تھا جوان کے خیال میں بہت زیادہ تشبیهاتی بناتی تھی۔ آسسٹسٹائن کا نقطہ نظر یونانیوں کی طرح ما بعد الطبیعیاتی نہیں بلکہ نفسیاتی اور نہایت ذاتی تھا۔

آسمنائن کومغربی روح کابانی کها جاسک ہے۔ مغرب بی سینٹ پال کے سوااورکوئی بھی دنی عالم اس بھتنا بااثر نہیں رہا۔ ہم موخرقد یم دور کے سی بھی عالم کے مقابلے بی اسے زیادہ قربی طور پر جانے ہیں۔ اس کی بڑی وجہ اس کی "Confessions" ہے۔ فدا کی دریافت کے بارے میں بلیغ اور پُر شوق بیان۔ آسمنائن اوائل عمر سے بی ایک المہیاتی نہ بب کا دلدادہ تھا۔ اس نے خدا کو انسانیت کے لیے لازی سمجھا: ''اس نے ہمیں اپنے لیے بتایا ہے، اور ہمارے دل اس میں راحت پانے کے لیے بیایا ہے، اور ہمارے دل اس میں راحت پانے کے لیے بیایا ہے، اور ہمارے دل اس میں راحت پانے کے لیے بیایا ہے، اور ہمارے دان اس میں راحت پانے کے لیے بیایا ہے، اور ہمارے دان اس نے میں مام اللمان سکھانے کے دوران اس نے مانی ان میں راحت پانے کے دوران اس نے مانی ویریم پائی صورت) اختیار کر لیا، لیکن جب اس

کی تکویینات کوغیرتیلی بخش پایا تو اسے چھوڑ دیا ہے جسیم کا نظر بیا سے گتا خاندلگا، خدا کی بے تو قیری۔
لیکن اٹلی میں قیام کے دوران میلان کے بشپ ایم وزنے اسے قائل کرنے میں کا میابی حاصل کر کی کہ میسائیت افلاطون اور پلوٹینس کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتی تھی۔ تاہم ، آگٹائن ایک حتی قدم اٹھانے اور پہنمہ قبول کر لینے میں متذبذ ب تھا۔ اس نے محسوس کیا کہ عیسائیت کے ساتھ تجرد دوابستہ تھا اور بیقدم اٹھانے میں اسے اعتراض تھا۔ وہ دعا کیا کرتا تھا: ''اے خدا مجھے یا کیزگی دے ، لیکن انجی نہیں۔''

انجام کاراس کی تبدیلی غرب سابقد زندگی کی یکسرتر دیدادر تکلیف دہ پیدائش نو کے ساتھ ہوئی، جومغر لی فدہی تجرب کا خاصد ہاہے۔ مغرب میں خدا کا تجرب مدہوش ہوکر خدا کی بانہوں کی تبدیلی مذہب ایک نفسیاتی سکون یا لیگتی ہے، جس کے بعد نو غرجب مدہوش ہوکر خدا کی بانہوں میں گر پڑا۔ زمین پرلیٹ کرروتے ہوئے آگٹائن کوایک قربی گھر میں بچے کی آواز تی جوایک ہی فقر سے کا ورد کرر ہا تھا: ''انھواور پڑھو، اُنھواور پڑھو۔ '' آگٹائن اسے ایک شکون خیال کر کورا افعا، واپس الائیکس کے پاس کیا اور اپنا عہد نامہ جدید چھینا۔ اس نے اسے اس جگہ سے کھولا جہال سینٹ پال رومیوں سے کہدر ہے ہیں: ''شورشیں اور مدہوثی کی مخلیں نہیں، شہوا نیت اور جہال سینٹ پال رومیوں سے کہدر ہے ہیں: ''شورشیں اور مدہوثی کی مخلیں نہیں، شہوا نیت اور مبلل بین اور جگہوئی نہیں، بلکہ خداوند یہوع میے کو اختیار کرو اور نشاط آئگیزی اور مہوانیت کوکوئی جگہ نہ دو۔'' طویل جدوجہدا ختیا م پذریہوگی تھی نزید پڑھے مزید پڑھے کی ضرورت اور شری خواہش ہے۔''

تاہم خدامسرت کا ماخذ بھی ہوسکتا تھا: اپنی تبدیلی مذہب کے پچھ بی عرصہ بعد آئے سائن نے ایک دات کواپنی مال مونیکا کے ساتھ اوسٹیا ہیں دریائے ٹا بسر پر وجدان کا تجربہ کیا۔ ایک افلاطونی کی حیثیت میں آئے شائن جاتا تھا کہ خدا ذہن کے اندر بی ملے گا، اور 'اعترافات' کی کتاب اللہ میں اس نے حافظ کی صلاحیت پر بات کی۔ بیدیاد کی ملاحیت سے کہیں زیادہ و پچیدہ اور میں اس نے حافظ کی صلاحیت پر بات کی۔ بیدیاد کی ملاحیت سے کہیں زیادہ و بچیدہ اور ماہرین نفسیات کے بقول لا شعور سے زیادہ قریب ہے۔ آئے سٹائن کے لیے حافظ تمام ذہن، شعور اور لا شعور سے زیادہ قریب ہے۔ آئے سٹائن کے لیے حافظ تمام ذہن، شعور اور لا شعور سے زیادہ قریب ہے۔ آئے سٹائن کے لیے حافظ تمام ذہن، شعور اور لا شعور سے بھردیا۔ بیا یک اور ان عطا کرنے والی پراسراریت تھی، تصورات کی ایک اتھاہ دنیا، ہمارے ماضی اور بے شار

کوہوں، غاروں اور میدانوں کی موجودگی۔ اس لبریز اندرونی ونیا کے ذریعہ بی آجمشائن اپناخدا

الاش کرنے گہرائی میں اترا بیحض ہیرونی ونیا میں بی خدا کے وجود کا ثبوت تلاش کرتے رہنے کا

کوئی فاکدہ نہیں تھا۔ اسے صرف ذہن کی حقیق ونیا میں دریافت کیا جا سکتا تھا۔ چنانچہ خدا ایک

معروضی حقیقت نہیں بلکہ ذات کی پُر چج گہرائیوں میں ایک روحانی ظہور تھا۔ آجمشائن اس بصیرت

میں نہ صرف افلاطون اور پلوٹینس بلکہ ہندواور بودھ بھکٹوؤں کے ساتھ بھی شراکت رکھتا تھا جو
وحدانیت پرست نہ تھے۔ تا ہم اس کا معبود غیر شخصی نہیں بلکہ یہودی۔ عیسائی روایت کا نہایت شخصی
خدا تھا۔ یونانی البہیات وان عموا اپنا ذاتی تجرب دینیاتی تحریوں میں نہ لائے ، لیکن آجمشائن کی
ویدیات براوراست اس کی قطعی ذاتی کھائی سے نگل۔
ویدیات براوراست اس کی قطعی ذاتی کھائی سے نگل۔

آسمنائن کی ذہن ہے محوریت نے اسے اینے مقالے De Trinitate میں نفسیاتی مثلث پندی بنانے پر مائل کیا۔ بیمقالداس نے یا نچویں صدی کے ابتدائی برسوں میں لکھا تھا۔ چونکہ خدانے ہمیں اپی هبیبہ پر بنایا،اس لیے ہمیں اپنے ذہنوں کی ممرائیوں میں ایک تثلیث کا اوراك كرنے كے قابل مونا جا ہے۔ آعمٹائن نے يونا نيوں والى مابعد الطبيعياتی تجريدوں اور لفظى الميازات كيراته آغازكرنے كے بجائے يكوج مدانت كے ايك لمح كے ساتھ شروع كى جے ہم میں سے بہت سوں نے تجربہ کیا ہوگا۔ "خدانور ہے"، "خدامدانت ہے" جیلے جیلے سننے پر ہم جبلتی طور پر روحانی دلچیں میں ایک دم تحریک اور ساتھ ہی میمی محسوں کرتے ہیں کہ خدا ہماری زند کیوں کو اہمیت اور معنی دے سکتا ہے۔ لیکن اس لمحاتی بصیرت کے بعد ہم دوبارہ اپنی عمومی ذہنی عالت میں واپس ملے جاتے ہیں۔ کوشش کرنے پر بھی ہم اس نا قابل بیان تمنا کو دوبارہ حاصل تہیں کر پاتے۔ سوچنے کے عام طریقے ہاری کوئی مدونیس کر سکتے؛ اس کی بجائے ہمیں "وہ مدافت ہے 'جیے جملوں کے ذریعہ دل کی آواز سننا پر تی ہے۔ لیکن کیا کسی السی حقیقت سے محبت كرناممكن ہے جسے ہم جانبے بى نہيں؟ آسمنائن دكھا تا ہے كہ ہمارے ذہنوں بيس خداكى آئينہ نمائی کرنے والی مثلیث موجود نہ ہونے کے باعث ہم این نقش اول کی جانب جانے کے تمنائی ى بىيادىر بارى مورت كرى موركى موركى موكى -

تا ہم ہارے ذہن کی کارکردگی کی تینہم محض پہلاقدم ہے: ہمیں اینے اعد ملنے والی تثلیث

بذات خود خدانہیں ہے بلکہ ہمارے خالق خدا کا ایک نقش ہی ہے۔ اتھا تاسیس اور نائسا کے تحریکوری دونوں نے ہی انسانی روح میں خدا کی انتقال پذیر حاضری کی تشبیبہ آئینے کے عکس سے دى،اوراي درست انداز مل مجھنے كے ليے ميں خودكويا ددلانا ہوگا كہ يونا نيوں كوآئينے والى هييه تجی ہونے کا یقین تھا۔ان کے خیال میں رہیں رہیں اس وقت بی جب دیکھنے والے کی آ تھے سے نکلنے والی روشنی معروض ہے پھوٹی ہوئی روشن کے ساتھ ملی اور شخشے کی سطح پرمنعکس ہوئی۔ آسٹسٹائن کو یقین تھا کہ ذہن کے اندرموجود تثلیث بھی اس کا بی ایک عکس تھی جس میں خدا موجود تھا اور اس کا رُخ ای کی جانب تھا۔لیکن ہم آ کینے میں منعکس ہونے والی اس دھندلی هبیهہ سے آ مے خدا تک کیسے جائیں؟ خدا اور انسان کے درمیان حائل وسیع فاصلوں کو یا ٹنا صرف انسانی کوششوں کے ذر بعمکن نہیں۔ چونکہ خدااس مجسم کردہ'' وانش'' کی ذات میں ہم سے ملنے آیا،ای لیے ہم اینے اندرخدا کی هبیهه کو بحال کر سکتے ہیں، جو گناہ کے باعث بدہیئت اور خراب ہو گئی ہے۔ہم خود کو الوبی سرگرمی کے سامنے کھولیں تو وہ ایک تہرے ضالطے کے تحت ہماری قلب ماہیئت کر دےگا۔ آ مشائن اس تبرے ضابطے کوعقیدے کی تثلیث کہتا ہے بیجیم کی سچائیوں کو اپنے ذہنوں میں برقرار رکھنا، ان پرغور دفکر کرنا اور انھیں اجا گر کرنا۔اس طریقہ سے اپنے ذہنوں کے اندر خدا کی موجود کی کے مسلسل احساس کے ساتھ مثلیث درجہ بدرجہ ہم پرآشکار ہوگی۔ بیلم محض معلومات کو اسيخ ذبهن ميس جمع كرليما بى نبيس بلكها يك حظيقى ضابط بھى تعاجو بهارى ذات كى كهرائيوں ميں الوہى جہت منکشف کرنے کے ذریعہ اندر سے ہماری قلب ماہیئت کرتا ہے۔

سیمغربی دنیا میں تاریک اور دروناک ادوار تھے۔ بربری قبائل یورپ میں اُئدے آر ہے تھے
اوراپنے ساتھ سلطنت روماکا زوال لار ہے تھے: مغرب میں تہذیب کے انہدام نے تاگز برطور
پردہال عیسائی روحانیت پراثر ڈالا۔ آگٹائن کے عظیم گروایم وزنے ایک ایسے عقیدے کا پرچار
کیا جو بنیا دی طور پردفا می تھا: ٹابت قدمی اس کی تعلیمات کی اہم ترین نیکی تھی کلیسیا اور اپنے
عقا کدکوقائم رکھنا پڑا، اور کنواری مریم کے پاکجسم کی طرح اسے بربریوں کے جمونے عقا کدکے
اثر سے محفوظ رکھنا ضروری تھا۔ آگٹائن کی بعد کی تصانف سے ایک جمرے دکھ کا بھی پیتہ ملا ہے:
ارم کے زوال نے اس کے عقیدہ طلق مینا ورمتاثر کیا جومغربی لوگوں کے نظریہ دنیا میں مرکزی

حیثیت اختیار کر گیا۔ آگٹائن کو یقین تھا کہ خدانے محض گناہ آدم کے نتیجہ میں انسانیت پر ابدی
لعنت نازل کی تھی۔ یہ گناہ جنسی عمل کے ذریعہ آدم کی ساری اولا دکو ورشہ میں ملتارہا۔ چنانچہ جب
مخلوق بدستی اور ہوس رائی میں مشغول ہوتو اس کی وجہ خدا کو بھول جانا ہوتی ہے۔ اس دوران ہماری
قوت استدلال بالکل زائل ہوجاتی ہے۔ شہوت کے ہاتھوں عمل کی تذلیل کی یہ تصویر پر بیٹان کن
طور پر عقلیت کے ماخذ روم اور مغرب میں امن وامان کی صور تحال کی عکاس تھی جسے ہر ہر یوں نے
اس حال کو پہنچایا۔

عیمانی اورنه بی بونانی بنیاد پرست آدم کی تنزلی کواس قدر تباه کن بیجهتے ہے: بعد ازاں مسلمانوں منے بعد ازاں مسلمانوں منے بعد اورن کی ایک شخت منے مثال عقیدہ خدا کی ایک شخت منے بعد اور کیا۔ مغرب کا یہ بے مثال عقیدہ خدا کی ایک شخت میرتصور پیش کرتا ہے جو تر تولیان نے بتائی تھی۔

آ مشائن بهارے لیے ایک مشکل ورثہ چموڑ کیا۔ ایک ایساند بہب جومردوں اور عورتوں کواپی انسانیت کونہایت ناتف سجھنے کی تعلیم دیتاہے، جوانمیں اینے آپ سے بیگانہ کرسکتی ہے۔ یہ بیگا تلی تحمیل بھی اتنی واضح نہیں جننی کہ بالعوم جنسیت اور بالخصوص عورت کی تذکیل میں نظر آتی ہے۔ اگرچہ عیسائیت عورتوں کے حوالے سے قطعی شبت رہی مگر آسکٹائن کے دورتک آتے آتے مغرب میں زن بیزاری کا رجحان فروغ یا چکا تھا۔ جیروم کے خطوط عورت کے خلاف جذبات سے لبریز میں۔ تر تولیان نے عورتوں کو برائی کی جانب تحریص دلانے والی اور انسانیت کے لیے ایک ابدی خطرہ قرار دیا۔ آسمنائن نے بھی تر تولیان سے اتفاق کرتے ہوئے کہا: "حوا جاہے بیوی کی صورت میں ہویا مال کے روپ میں ،اس سے کیا فرق پڑتا ہے۔اس کے باوجودوہ برائی کی جانب تحریص دلانے والی ہے جس سے ہمیں خردار رہنا جا ہے۔ "ورحقیقت آسمٹائن اس بارے میں فنکوک کا شکار ہے کہ خدانے ہی صعب نازک کو تخلیق کیا: ''اگر آدم کو اجھے ساتھی ادر بات چیت كرنے كے ليكى كى ضرورت بى تقى تو ايك مرداور ايك تورت كى بجائے دومردوں كوبى دوست بنانا كميل زياده بهترر بتا-"عورت كا واحد وظيفه يج جننا تعاجس نے ازلى كناه كوكسى چموت كى يهاري كى طرح نسل درنسل آ ميختفل كيا\_مسرف آ دهى انساني نسل كى نجات كيمتمنى اور ذبهن ، دل اورجهم كى برغيرارادى حركت كوايك مهلك تنزلي كى نشاني سجعنے والا ايك قدمب مردول اور عورتوں كو

محض ان کے حالات سے برگانہ ہی کرسکتا تھا۔ مغربی عیسائیت اس زن بیزاری سے بھی بھی پوری طرح با ہز ہیں آسکی جسے اب بھی عورتوں کو یا دری بنانے کے نظریہ کے خلاف غیر متوازن روعمل میں دیکھا جا اسکتا ہے۔ مشرتی عورتیں تمام عورتوں کی مشتر کہ پستی میں شریک تھیں ، جبکہ عرب میں ان کی بہنیں ایک قابلی نفرت اور گنا ہگار جنسیت کا اضافی دکھ بھی جھیل رہی تھیں جس نے انھیں خوف اور نفرت کے ساتھ سانے باہر کردیا۔

یدو گنام صحکه خیز ہے، کیونکہ خدا کے جسم بننے اور ہماری انسانیت میں شریک ہونے کے خیال نے عیسائیوں کو اہمیت دینے پر مائل کیا ہوگا۔اس مشکل عقیدے کے بارے میں مزید بحثیں بھی ہوئیں۔ چوتھی اور پانچویں صدیوں کے دوران ایالونیریکس، عیسطوریکس اور یوتیشیز جیسے ''لا دینوں'' نے بہت مشکل سوالات کیے۔ مسیح کی الوہیت اس کی انسانیت کے ساتھ کیسے مطابقت رکھ علی ہے؟ یقیناً مریم خدا کی بجائے انسان عیسیٰ کی ماں نہھی؟ خدا ایک لا جاراور بے بس بیجے کے روپ میں کیسے ہوسکتا تھا؟ کیا ہے کہنا زیا دہ درست نہ ہوگا کہ وہ اس طرح مسیح کے ساتھ ر بتا تھا جیسے معبد میں؟ ان واضح نظریاتی نقائص کے باوجود آرتھوڈ وکس نے اینے ہتھیار اُٹھائے رکھے۔ سکندر ریے بشپ سیرل نے اتھا ناسیس کے عقیدے کو دوبارہ قوت بخشی: خدا واقعی اس ناقص اورخراب دنیا میں آیا اور حتی کہ اس نے موت اور تیا گ کا ذا کقہ بھی چکھا۔ اس عقیدے کی مفاہمت استے ہی رائے یقین کے ساتھ کرانا ناممکن لگتا تھا کہ خدا کسی بھی شم کی تبدیلی ہے ماورااور نا قابل نفوذ تعابر آرتھوڈ وکس نے محسوں کیا کہ ایک د کھز دہ اور لا جار خدا کے تصور کو گستا خانہ سجھنے والے "لادین" نے الوہیت کی پراسراریت اور تخیر کو زائل کرنا جا ہے ہے۔ تجیم کا پیراڈ اکس ميليديا كى خدا كاليك تدارك لكتا تعاجس نے ہارے تسامل كوختم كرنے كے ليے پجھ نه كيا اورجو كلية أ

529 میں شہنشاہ جسٹینین نے ایتھنٹر میں فلسفہ کا مکتبہ بند کر دیا جوعظی پاگان ازم کا آخری قلعہ تھا۔ قلعہ تھا: اس کا آخری حکمران پروکلس (Proclus-412-485) پلوٹینس کا پرجوش معتقد تھا۔ پاگان فلسفہ انڈر کراؤنڈ چلا گیا اور عیسائیت کے نئے نہ جب کے ہاتھوں فکست خوردہ لگا تھا۔ تا ہم چار برس بعد چارتھ وفانہ مقالے معظر عام پرآئے جن کا مصنف سینٹ پال کے ہاتھ پرعیسائیت

قبول کرنے والا پہلا ایکھنی ڈینز (Denys) سمجھا جاتا ہے۔ درحقیقت انھیں چھٹی صدی کے ایک یونانی عیسائی نے لکھاجس نے اپنانام ظاہرنہ کیا۔ تاہم مصنف ایک علامتی قوت رکھا تھا جواس کی شاخت سے زیادہ اہم تھی۔ نام نہاد ڈینز نو فلاطونیت کی بصیرتوں کوعیسائی بنانے اور یونانیوں کے خدااور بائبل کے سامی خدا کے درمیان تعلق پیدا کرنے میں کا میاب ہوگیا۔

ڈینز (Denys) بھی کیپاڈوشیائی فادرز کا وارث تھا۔ باسل کی طرح اس نے بھی عوامی
پرچاراورعقیدے کے مابین فرق کو بہت سنجیدگی سے لیا۔اپنے ایک خط میں اس نے توثیق کی کہ دو
دینیاتی روایتیں موجودتھیں جو دونوں ہی حواریوں سے شروع ہو کیں۔ تبلیغی انجیل واضح اور قابل
ادراکتھی ؛ عقا کدانہ انجیل خاموش اور باطنی قتم کی تھی۔ تاہم دونوں ہی اندرونی طور پر باہم
مخصراورعیسائی مسلک کے لیے لازی تھیں۔ایک علامتی تھی اور دوسری فلسفیانہ۔ایک نہ ہی سچائی
موجودتھی جے الفاظ منظق یا تبلیغ کے ذریعہ بیان کرناممکن نہیں تھا۔ اس کا اظہار علامتی طور پر،
کلیسیائی عبادت یا عقا کد کے قوسط سے ہوتا تھا۔

باطنی منہوم مراعات یا فتہ طبقے نہیں بلکہ تمام عیسائیوں کے لیے تھا۔ ڈینزکسی مجروا تداز حیات کا پرچارنہیں کررہا تھا کہ جو صرف مرتاضوں اور را بہوں کے لیے بی مناسب ہوتا۔ کلیسیائی عبادت، جو سب لل کرکرتے تھے، خدا تک رسائی کا مرکزی راستہ اور اس کی دینیات کا غالب حصہ تھی۔ ان صدافتوں کے فی اور ایک حفاظتی پردے کے بیچھے ہونے کی وجہ مردوں اور عورتوں کو نا أمید کرنا نہیں بلکہ تمام عیسائیوں کو خدا کی حقیقت بیان کرنے کے حسی اور اک اور تصورات سے بالاترکرنا تھا۔ ورحقیقت، ڈینز کو لفظ "خدا" کا استعال کرنا پند بی نہیں تھا۔ درحقیقت، ڈینز کو لفظ "خدا" کا استعال کرنا پند بی نہیں تھا۔ درحقیقت، ڈینز کو لفظ "خدا" کا استعال کرنا پند بی نہیں تھا۔ سے کہ بینہایت غیرموز وں منہوم اختیار کر گیا تھا۔

اپنے مقالے ''الوہی نام' کے ہر باب میں وہ خداکی منکشف کردہ تبلیغی ہے آئی کے ساتھ آغاز کرتا ہے: اس کی اچھائی، دائش، باپ جیسی حیثیت، وغیرہ۔اس کے بعدوہ دکھا تا ہے کہ اگر چہ خدا نے اپناتھوڑ ابہت اظہاران اسما کے تحت کیا ہے، لیکن اس نے اپنی ذات کو چھپائے رکھا۔اگرہم واقعی خداکو بھٹا جا جی ہیں تو ہمیں ان ناموں اور صفات کو مستر دکرنا ہوگا۔ چنانچ ہمیں بیکہنا پڑے گاکہ وہ'' خدا'،' اور''غیراز خدا'' دونوں ہے۔ادراک اور عدم ادراک کا یہ پیراڈ اکس ہمیں فرسودہ

خیالات کی دنیاسے بلند کرکے تا قابل بیان حقیقت تک پہنچادے گا۔ چنانچہ مقدس صحا کف کا پڑھنا خداکے بارے میں حقائق دریافت کرنے کاعمل نہیں ہے۔

ڈینز وجدان کی بات کرتے وقت کمی ایک مخصوص وہتی حالت یا شعور کی کی متباول حالت کا ذکر نمیں کرتا جو مجاہدے کے نتیجہ میں حاصل ہوتی ہے۔ یہ ایک ایسی چیز ہے جسے ہرعیسائی اپنی عبادت کے متاتف (Paradoxical) طریقہ کار میں سموسکتا ہے۔ یہ سمیں با تمیں کرنے سے مواح کر خاموش کرا وے گا: ''اس ماورائے عقل اندھیرے کے اندر جاتے ہوئے ہم الفاظ کو نہ صرف ناکافی پاسمیں کے بلکہ بے گفتار اور بے نہم بھی ہوجا کیں گے۔''ناکسا کے کریگوری کی طرح اسے بھی موئی کی کو وطور والی کہانی تلقین آمیز معلوم ہوئی۔ موئی نے کو وطور پر خدا کو نہیں و یکھا تھا، بلکہ اسے اس جگہ پرلایا گیا تھا جہاں خدا موجود تھا۔ خدا ابہام کے ایک بادل میں لیٹا ہوا تھا اور موئی کو پچھ بھی دکھائی نہ دے سکا: چنا نچے ہمیں نظر یا ہمارے اور اک میں آنے والی ہر چیڑ محض ایک علامت ہے جو ماورائے سوچ حقیقت کی موجودگی کا بعد دیتی ہے۔ موئی لاعلمی کی تاریکی میں اگرے اور یوں تنہیم سے بالاتر ہتی کے ساتھ اسمال کیا: ہم بھی ایک ایس ہی وجدانی حالت ماصل کریں مے جو ہمیں' اسے آپ سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گے۔ حاصل کریں می جو ہمیں 'اسے آپ سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گو ماصل کریں می جو ہمیں 'اسے آپ سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گو میں واصل کریں می جو ہمیں 'اسے آپ سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گو میں ماصل کریں می جو ہمیں 'اسے آپ سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گو میں ماصل کریں می جو ہمیں 'اسے آپ سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گو میں اور ایک سے باہر' نکالے گی اور خدا کے ساتھ متحد کرے گو

سیجی ممکن ہے جب خدا موئی کی طرح ہمیں بھی پہاڑ ہر ملنے آئے۔ یہاں آکر ڈینز لوفلاطونیت سے جدا ہوتا ہے جس کے مطابق خدا بہت دوراورانیانی کوششوں سے بے نیاز ہے۔

یونانی فلسفیوں کا خداصونی سے لاعلم ہے جوگا ہے بگا ہے اس کے ساتھ وجدانی حالت میں اتحاد حاصل کرلیتا ہے۔ جبکہ بائبل کا خدا انسانیت کی جانب متوجہ ہوتا ہے۔ خدا بھی وجد کی حالت میں ماصل کرلیتا ہے۔ جبکہ بائبل کا خدا انسانیت کی جانب متوجہ ہوتا ہے۔ خدا بھی وجد کی حالت میں آتا ہے جو اسے اپنے آپ سے پرے مخلوقات کی تا پائیدار اقلیم میں لے آتی ہے۔ مکافقہ ایک خود کارمل کی بجائے ایک پر جوش اور من چا ہا وفورشوق بن کیا تھا۔ ڈینز کا استر داد کا طریقہ مرف جاری کاردوائی بی نہیں بلکہ ہمارے ساتھ ہونے والا واقعہ بھی تھا۔

بلوٹینس کی نظر میں وجدان ایک بہت کم طاری ہونے والی دارتی تھا:اس نے ساری زندگی میں مرف دویا تمین مرتبہ ہی میدوانت یا گی۔ ڈینز نے وجدان کو ہرعیسائی کی ایک متواتر حالت کے طور پردیکھا۔ میمقدس سے الف کا باطنی یا علامتی پیغام تھا۔ یہود یت کی طرح ڈینز کے ہاں بھی خدا کے دو

پہلو تے: ایک ہماری طرف جود نیا پر آشکار ہے، اور دوسرا پر لی طرف جو ہمارے ادراک سے اورا
ہے۔ وہ اپنی دائی پر اسراریت کے اندر ہی رہتا ہے، اور ساتھ ہی ساتھ تخلیق میں بھی پوری طرح و باہوا ہے۔ وہ دنیا سے علیحدہ کوئی ہتی نہیں۔ ڈینز کا انداز فکر یونانی فلفہ میں عام ہو گیا۔ تاہم مغرب کے ماہر بن النہیات اس کی تغییر ووضا حت کرتے رہے۔ پھوایک نے تصور کیا کہ جب وہ دنا' کہتے ہیں تو الوہی حقیقت واقعاً ان کے ذہنوں میں موجود تصور کے ساتھ مطابقت اختیار کر لیتی ہے۔ پھود گر نے اپنی ذاتی سوچوں کوخدا کے تصور استے مساتھ منسوب کردیا اور اختیار کر لیتی ہے۔ پھود گر نے اپنی ذاتی سوچوں کوخدا کے تصورات کے ساتھ منسوب کردیا اور اختیار کر لیتی ہے۔ پھود گر نے اپنی ذاتی سوچوں کو خدا کے تصورات کے ساتھ منسوب کردیا اور اللہ کہ خدا بی اس کا مقاضی تھا۔ اس میں بت پرتی کا زبر دست خطرہ تھا۔ تاہم ہونانی دائی التحدہ (Orthodoxy) طبقے کا خدا بدستور باطنی رہا، اور تثیث مشرقی عیسائیوں کو اپنے اعتقادات کی علاقائی نوعیت کی یاد دلاتی رہی۔ آخر کار یونانیوں نے فیصلہ کیا کہ ایک مشاد دینات کو ڈینز کے دوہرے معیار پر پورا اُڑنا چاہے: اسے خاموش اور متاقف و دینات کو ڈینز کے دوہرے معیار پر پورا اُڑنا چاہے: اسے خاموش اور متاقف و دینات کو ڈینز کے دوہرے معیار پر پورا اُڑنا چاہے: اسے خاموش اور متاقف کو دینات کو ڈینز کے دوہرے معیار پر پورا اُڑنا چاہے: اسے خاموش اور متاقف کو دینات کو ڈینز کے دوہرے معیار پر پورا اُڑنا چاہے: اسے خاموش اور متاقف

یوناندوں اور الطبیوں نے بھی مسے کی الوہیت کے قطعی مختلف نظریات قائم کیے۔ بجیم کے دیائی نصور کا لتین تصور کا لتین تصور کا لتین تصور کے ساتھ دیادہ دیائی نظر کی نسبت بدھسٹ نصور کے ساتھ ذیادہ دینات کے بانی کے طور پر مشہور ہے۔ یہ مغربی نقط کنظر کی نسبت بدھسٹ نصور کے ساتھ ذیادہ قربت کا حال نظر آتا ہے۔ یا سیمس کو یقین تھا کہ انسان خدا کے ساتھ دوصال پاکری سر ہو سکتے ہیں ۔۔۔۔۔ بالکل ای طرح جیسے بودھیوں کاعقیدہ تھا کہ وجدان انسانیت کی موز وں منزل مقعود تھی۔ جینا نچہ ' خدا' ایک فالتو چوائس، اجنبی، خارجی حقیقت نہیں تھا۔ مرداور عورتیں الوبی کے لیے توت والمیت رکھتے تھے، اور اس کے حصول پر ہی بحر پور انسان بین سکتے تھے۔ لوگوں گناو آدم کی تلائی کی المونا تو تب بھی تجسیم لازی عمل کرنے لیے انسان نہیں بنا تھا؛ درحقیقت آگر آدم نے گناہ نہ بھی کیا ہوتا تو تب بھی تجر پور فین حاصل کرنے ہیں الوہیت یا فتہ انسانی حالت دکھائی جس کے ہم سجی متنی ہیں۔ '' قول'' کوجم میں مجسم کرنے کا مقصد یہ تھا کہ '' ساری فورگ انسانی ۔۔۔ میں الوہیت یا فتہ انسانی حالت دکھائی جس کے ہم سجی متنی ہیں۔ '' قول'' کوجم میں مجسم کرنے کا مقصد یہ تھا کہ '' ساری فورگ انسانی ۔۔۔ میں الوہیت یا فتہ انسانی حالت دکھائی جس کے ہم سجی متنی ہیں۔ '' قول'' کوجم میں مجسم کرنے کا مقصد یہ تھا کہ '' ساری فورگ انسانی ۔۔۔۔ میں الوہیت یا فتہ انسانی حالت دکھائی جس کے ہم سجی متنی ہیں۔ '' قول'' کوجم میں میں جسم کرنے کا مقصد یہ تھا کہ '' ساری فورگ انسانی ۔۔۔۔ میں الوہیت یا فتہ انسانی حالت دکھائی جس کے ہم سجی متنی ہیں۔ '' قول'' کوجم میں جسم کرنے کا مقصد یہ تھا کہ '' ساری فورگ انسانی ۔۔۔۔۔ کا سارا انسان، جم ودور خدا بی دوروں خدا بیان

جائے۔''جس طرح وجدان اور بودھی کی حالت میں ایک ماوائی حقیقت وار زنہیں ہوتی تھی بلکہ انسان کی فطری ملاحیتوں اور قوتوں کو ہی جلا مل جاتی تھی ، اُسی طرح الوہیت یافتہ سے بھی ہارے سامنے وہ حالت چیش کی جسے ہم خدا کی رحمت سے حاصل کر سکتے ہیں۔ عیسائی لوگ خدا کے بندے بیوع مسلط کی تعظیم بالکل اس انداز میں کر سکتے تھے جیسے بودھی لوگ وجدان یافتہ بدھ کو احترام دیتے تھے: وہ سیجے انداز میں پُر جلال اور تسکین یافتہ انسانیت کی پہلی مثال تھا۔

یونانی نظریہ بجسیم عیسائیت کومشرقی روایت سے قریب تر لایا جبکہ سے کے بارے بیس مغربی نظریے نے ایک اور بھی زیادہ باطنی راستہ اپنایا۔ کلاسکی و بینات کیبٹر بری کے بشپ اینسلم (قطریے نے ایک اور بھی زیادہ باطنی راستہ اپنایا۔ کلاسکی و بینات کیبائی ۔ اس نے کہا کہ گناہ اتن بڑی اکثریت بیس موجود ہے کہ اس انسانی کے لیے خدا کے منصوبے کو کھمل ناکا می سے بچانے کے لیے طافی لازمی تھی۔ ہمارے دکھوں کا کفارہ اوا کرنے کی خاطر '' تول'' کوجسم کی صورت بیس پیدا کیا گیا۔ کیا کہ اور اس بات کا متقاضی تھا کہ یے قرض کوئی ایسافی اوا کرے جو خدا اور انسان پیدا کیا گیا۔ خدا کا عدل اس بات کا متقاضی تھا کہ یے قرض کوئی ایسافی میں اوا کرے جو خدا اور انسان پر دونوں ہو۔ گناہوں کا بھاری ہو جھاس امر کی جانب اشارہ کرتا تھا کہ صرف خدا کا بیٹا ہی ہمیں نجات دلاسکتا ہے ، لیکن نجات دہندہ کا انسان ہونا بھی ضروری تھا کیونکہ ان گناہوں کی ذراد ارک انسان پر عائم ہوتی تھی۔ دلاسکتا ہونی نقطہ نظر کو بھی تقویت دی جو صرف اپنے بیٹے کی موت سے بی تسکیس یا سکا تھا۔

مغربی و نیا میں نظریہ تلیث کو اکثر غلط طور پرلیا گیا۔ لوگ تین الوی ہستیوں کو بارے میں تصور کرنے یا مجرعقیدے اور ضدا کے ساتھ مشابہت کونظرا نداز کرنے کار جیان رکھتے اور سے کوایک الوی دوست بنا کر چیش کرتے ہیں۔ مسلمانوں اور یہود یوں کو بینظر بینہا بت گر برا دینے والا اور کئی کہ گستا خانہ معلوم ہوا۔ تا ہم ، ہم دیکھیں سے کہ یہود بت اور اسلام دونوں میں صوفیا نے بہت صدتک ای سے مشابہ تصورات بنائے۔ مثلاً خود کولا ہے بنادیے والی خداکی بھیرت قبالہ اور صوفی ازم دونوں میں اہم حیثیت رکھتی ہے۔ حثیث میں باپ اپناسب پھی بیٹے کونظل کردیتا ہے۔ باپ ازم دونوں میں اہم حیثیت رکھتی ہے۔ حثیث میں باپ اپناسب پھی بیٹے کونظل کردیتا ہے۔ باپ ایک باراپنا " قول " جاری کردیتا ہے۔ باپ ایک باراپنا " قول" جاری کردیتا ہے۔ باپ ایک باراپنا " قول" جاری کردیتا ہے۔ باپ ایک باراپنا " قول" جاری کردیتا ہے۔ کے بعد خاموش ہوگیا: ہمارے پاس اس کے متعلق کہنے کو پھی

بھی نہیں، کیونکہ جس واحد خدا کوہم جانے ہیں وہ لوگوں یا بیٹا ہی ہے۔ لہٰذاباب کی کوئی شاخت،

کوئی دھیں، نہیں اور وہ ہمارے نظریہ شخصیت کے ساتھ مما ہمت رکھتا ہے۔ بستی کے عین ماخذ میں
لاھئے کے سوا کچھ بھی نہیں جس کی ایک جھلک نہ صرف ڈینز بلکہ پلوٹینس، فیلواور خی کہ بدھ نے بھی
دیکھی ۔ چونکہ باپ کو عام طور پر عیسائی جبتی کی منزل سمجھا جاتا ہے، اس لیے عیسائی کا سنر لاھئے،
لامکان اور نیست کی جانب ہے۔ شخصی خدایا مشخص حقیقت مطلق کا تصور انسانیت میں بہت زیادہ
اہمیت کا حامل رہا ہے: ہندوؤں اور بودھیوں کوعقیدت مندی کی مشخص صورت یعنی بھگتی کے لیے
جگہ بنانا پڑی ۔ لیکن ترفیث کی علامت بتاتی ہے کہ شخصیت پرتی سے بالاتر ہونالازی ہے اور میک خداکوانسانی حوالوں سے تصور کرنائی کا فی نہیں ہے۔

جیسے کے عقید کو بھی بت پری کا خطرہ دور کرنے کی ایک اور کوشش کے طور پردی کھا جاسکا

ہے۔ بس ایک مرتبہ خدا کو'' باہر کی'' بالکل دوسری حقیقت بچھ لیا جائے تو وہ بڑی آسانی کے ساتھ

ایک بت کا روپ اختیار کرسکا ہے جوانسانوں کو اپنی ذات اور خواہشات کی پرسش کے قابل بنادیا

ہے۔ دیگر فہ بی روایات نے اس تاکید کے ساتھ اسے روکنے کی سمی کی کہ حقیقت مطلق کسی نہ کی ملاح انسانی حالت کے ساتھ مر بوط ہے، جیسا کہ بدھ۔ آتما تمثیل بیس۔ ابریکس ..... اور

بعداز ال جسطوریکس اور بوتی ٹیز .... نے سے کو الونی یا پھرانسانی بنانا چاہا۔ انسانیت اور الوہیت

کوالگ الگ رکھنے کا بھی رجمان جزوی طور پر ان کی راہ بیس حائل ہوا۔ بید درست بھی کہ ان کے

پیش کردہ حلی زیادہ خطتی ہے، لیکن تبلغ کے برعکس عقید ہے کو کمل طور پر قابل بیان میں محدود نیس کرنا

چاہیے ..... ماسوائے شاعری اور موسیقی کے نظریۃ جسم .... جبیا کہ اسے اتھانا سیکس اور خوائن کرنے کے لیے تھا کہ''خدا'' اور

السیمس نے مبہم طور پر بیان کیا ....اس ہم گر بصیرت کو بیان کرنے کے لیے تھا کہ''خدا'' اور

کوانسان لازی طور پر نا قابل علیمدگی ہیں۔ مغرب بیس، جہاں جسیم کواس انداز بیس چیش نہ کیا گیا، خدا اسان لازی طور پر تا بہت آسان ہوگی جس کے طور پر رکھنے کار بحان موجود مہا۔ نینجاً

اس خدا کو بت بنا کر بو جنا بہت آسان ہوگی جس کو اس مستر دکرویا گیا ہے۔

تا ہم ، ہم دیکھتے ہیں کہ عیسائیوں نے سے کواوتار بنا کر ندہی سچائی کا ایک خصوصی نظریدا فتیار کیا جسے نسل انسانی کے لیے پہلا اور آخری'' قول'' بتھے،اور یوں مستقبل ہیں کسی مسیحا کی آمد کوغیر

ضروری بنادیا خمیا۔

نیتجاً، جب ساتویں صدی کے عرب میں ایک نی (علی ایک اور الله والی وحدا نیت کی ایک نی مثال عیسائیوں کو بھی رُسوا ہونا پڑا۔ تا ہم ، اسلام کی صورت اختیار کر لینے والی وحدا نیت کی ایک نی مثال نے جیرت انگیز تیزی کے ساتھ سارے مشرق وسطی اور شالی افریقہ میں مغبولیت حاصل کرلی۔ ان علاقوں میں (جہاں ہیلن ازم کی جڑیں گہری نہمیں) بہت سے پُر جوش نو غد ہموں نے راحت کے علاقوں میں (جہاں ہیلن ازم کی جڑیں گہری نہمیں) بہت سے پُر جوش نو غد ہموں نے راحت کے احساس کے ساتھ یونانی تثلیث پیندی سے منہ موڑ لیا جو خدا کی باطلیت کو ایک غیر مانوس پیرا ہے میں بیان کرتی متمی ۔ انھوں نے الوبی حقیقت کے ایک زیادہ سامی نظریے کو ترجے وی۔

## پانچواں باب

## وحدانيت: اسلام كاخدا

تقریباً من 610 میں حجاز کے بارونق شمر مکہ کے ایک تاجر کو ایک تجربہ مواجو دوسروں کے تجربات سے بہت مختلف تھا۔ محمر ابن عبد الله برسال اسنے الل خاند کوساتھ لے كرشمرسے باہر واقع غار حرامیں ماہ رمضان کے دوران عبادت وریامنت کرنے جایا کرتے ہے۔ بیر جزیرہ نما کے عربوں کا دستور تھا۔حضرت محم تحربوں کے خدائے اعلیٰ کی عبادت اور غربیوں کی خیرات کرنے میں وقت م كذارت من جوان سے اس دوران ملنے آتے تھے۔ عالبًا انحوں نے پچھ عرمہ خور وظر میں بھی م فخرارا۔ ہمیں ان کی سوائح عمر یوں سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ مکہ کی حالیہ کامیابیوں کے باوجود وہاں كى جابلاند فضاكے بارے میں كافی متفکر تنے مرف دو پشت پہلے الل قریش عرب كے نخلستانوں مل خانہ بدوشی کی زندگی گذاررہے متھے: ہردن زعرہ رہنے کے لیے سخت کوشش کا نقاضا کرتا تھا۔ چھٹی معدی کے آخری سالوں کے دوران انھیں تجارت میں بدی کامیابی حاصل ہوئی اور مکہ عرب بحرمس الهم ترین آبادی بن کمیا۔انعوں نے بھی خوابوں میں بھی اس قدر دولت وٹر وت نہیں دیکھی تمتى- تا ہم ان كے انداز حيات ميں اس يكسرتيد يلى كامطلب تفاكدا يك ظالماندسر ماييداري نظام نے پرانی قبائلی اقدار کی جکہ لے فی تھی۔لوگ خود کو بے سمت اور بے رہنما محسوس کرتے ہتے۔ معزت معطفت ومعلوم تفاكر قريش خطرناك راوير جل رب يتصاور المي الي الى آئية يالوجى كى ضرورت ہے جوانعیں اپنے حالات سدھارنے میں مدودے۔ اس موقع بركوني بمي سياس مل ندجي نوعيت كابي موسكما تفار حفزت محر جائة يتفركه قريش

یہے کو مذہب بنارہے ہیں۔اس میں زیادہ اجتہے کی کوئی بات نتھی کیونکہ انھوں نے محسوس کیا ہوگا کہ ان کی نئی دولت نے انھیں خانہ بدوش انداز حیات کی سخت کیریوں سے بیجالیا تھا۔اب ان کے یا س خوراک کی کوئی کمی ندهمی اوروه مکه کو بین الاقوامی تنجارت کا مرکز بناریے یتھے۔انھوں نے خود کو ا بی قسمت کا ما لک محسوس کیا اور پیچه کونو میمی یفین تھا کہ دولت انھیں ایک قتم کی لا فانیت وے سکتی ہے۔لین معزت محماس بارے میں پریقین تنے کہ خود انحماری کا بیتصور قبیلے کومنتشر کردےگا۔ برانے بادبیشنی کے دور میں قبیلہ اول اور فرد ٹانوی حیثیت رکھتا تھا: اس کے ہررکن کومعلوم تھا کہ ان کی بقام کا انحصار ایک دوسرے پر ہے۔ نینجنا وہ اینے گروہ کے لاجار اور ناتو ال لوگوں کا خیال رکمنا اپنا فرض سجھتے تنے۔اب انفرادیت پیندی نے مثالی بھائی جارے کی جگہ لے لی تھی اور آپس میں محاذ آرائی معمول بن کیا تھا۔ افرادا ہی اپنی دولت کمانے کی دھن میں لگ کر لا جار قریشیوں کو بمول مے۔ قبیلے کا ہر دھڑا کمہ کی دولت میں اینے جھے کے لیے باہم برسر پریار تھا اور پجھ نسبتا کم کامیاب خاندانوں (جن میں حضرت محمر کا اپنا خاندانِ بنو ہاشم بھی شامل تھا) نے اپنے وجود کو خطرے سے دوجار پایا۔حضرت محماس بات کے بوری طرح قائل تنے کہ جب تک اہل عرب اپنی زند کیول کوایک ماورائی اوراعلی تر قدر برمرکوزنه کرلیس اوراییخ حسد و تکبر برقابونه یالیس اتنی در تک معاشره فساد وانتشار کاشکار بی رہےگا۔

باتی کے عرب میں ہمی صورتحال تاریک تھی۔ جاز اور نجد کے بدوی قبائل کی صدیوں سے
اشیائے ضرور سیک خاطرایک دوسرے کا گلاکا اندے ہے۔ لوگوں میں بھائی جارا پیدا کرنے کے
لیے عربوں نے ایک تصور ' مروہ' قائم کرد کھا تھا جو قد ب کے بہت سے وظا نف پورے کرتا تھا۔
روایتی مغہوم میں عربوں کے پاس فد بب کے لیے بہت کم وقت تھا۔ ان کے معبدوں میں بت
رکھے تھے لیکن ابھی وہ اسطوریات سامنے ہیں آئی تھی جوان خداؤں اور مقدس مقامات کا رشتہ
روحانی زندگی کے ساتھ جوڑتی ۔ ان کے پاس حیات بعد الموت کا کوئی تصور نہ تھا، بلک قسمت یا
مقدر کو مطلق سجھتے تھے .... یہ طرز عمل ایک ایسے معاشر سے میں فطری تھا جہاں شرح اموات بہت
بلند تھی ۔ مغرفی محققین ' مروہ' کا ترجمہ اکثر ' مروا تھی' کرتے ہیں لیکن اس کا مغہوم کہیں زیادہ وسیح
بلند تھی ۔ مغرفی محققین ' مروہ' کا ترجمہ اکثر ' مروا تھی' کرتے ہیں لیکن اس کا مغہوم کہیں زیادہ وسیح
ہان کا مطلب میدان جنگ میں شجاعت، دکھ درد میں صبر واستھامت اور قبیلے کے ساتھ

124

وفاداری بھی ہے۔ ''مردہ''کے بیاصول تقاضا کرتے تھے کہ عرب اپنے سردار یاسید کا بھم فوری طور پر بجالا کے اوراس معالمے بیں اپنی جان کی کوئی پروانہ کرے؛ قبیلے کے خلاف کی بھی جرم کا بدلہ لینا اس کا فرض تھا۔ قبیلے کی تفاظت کو بیٹنی بنانے کے لیے سیدساری دولت کو مسادی طور پر تقسیم کرتا اوراپنے قبیلے کے کسی بھی رکن کے قاتل کوئل کرتا تھا۔ یہ چیز بھائی چارے کے اصول کو بہت واضح انداز بیں دکھاتی ہے: خود قاتل کو مارنے کا کوئی فرض موجود نہ تھا کیونکہ قبل از اسلام جیسے عرب معاشرے بیں فرد بالکل غائب بوسکتا تھا۔ اس تم کے معاملات بیں دشمن قبیلے کے کسی بھی فرد کو مارا جاسکتا تھا۔ خون کے بدلے خون کسی مرکزی حاکمیت سے عاری علاقے بیں سابی تعظا کوئی بنانے کا واحد ذریعہ تھا۔ اگر کوئی سردار جوانی کارروائی نہ کرسکتا تو اس کے قبیلے کا احترام جاتا رہتا اور دوسرے لیگ اس کے ارکان کو بدر لیخ تل کرتے ۔ چنا نچ تھا می فوری انصاف کی ایک صورت تھی جس کا مطلب تھا کہ کوئی قبیلہ آسانی کے ساتھ دوسرے قبیلے پر ظرفیس پاسکتا تھا۔ اس کا ہی بعد مطلب تھا کہ مختلف قبائل تشدد کے غیری تشر سلسلے کا شکار ہو سکتے تھے، جس بیں ایک تھا۔ اس کا ہی بعد مطلب تھا کہ مختلف قبائل تشدد کے غیری تشر سلسلے کا شکار ہو سکتے تھے، جس بیں ایک بدلے کے بعد دوسر ابدلہ لینا جاری رہ بتا۔

"مروہ" بربری ہونے کے باوجود بہت سے شبت پہلو بھی رکھتا تھا۔ اس نے شجاعت ومردا تلی کوفروغ دیا اور مادی اشیاء سے لا پروئی کا اظہار کیا۔ فیاضی اور فیرات اہم خوبیال تھیں اور اس نے عربوں کوکل کی فکر نہ کرنے کا سبق پڑھایا۔ بیصفات اسلام میں بہت زیادہ اہمیت افتیار کر گئیں ، جیسا کہ ہم آھے چل کردیکھیں ہے۔ "مروہ" نے کی صدیوں تک عربوں کی ضرورت پوری کی لیکن جیسی صدی عیسوی کے افتیام پر بیجد بید حالات کے تقاضے پورے نہ کر کئی ۔ قبل از اسلام دور کے جسٹی صدی عیسوی کے افتیام پر بیجد بید حالات کے تقاضے پورے نہ کر کئی ۔ قبل از اسلام دور کے آخری مرسطے میں (جے مسلمان جاہلیہ کہتے ہیں) و سبح پیانے پر بے اطمیعائی اور دوحانی بے چینی نظر آتی ہے۔ دو طاقتو سلطنتوں نے عربوں کو ہر طرف سے مجیر رکھا تھا: ساسائی فارس اور بازنظین ۔ مستقل آباد طاقوں سے جدید خیالات عرب میں آنا شروع ہو گئے ہے: شام یا عراق بازنظین ۔ مستقل آباد طاقوں سے جدید خیالات عرب میں آنا شروع ہو گئے تھے: شام یا عراق بانے والے تا جرایے ساتھ تہذیب کی رعنا تیوں کے قصے لے کرآتے۔

تا ہ کا ہے کہ عربوں کی قسمت میں دائی پر بریت لکھ دی گئی ہے۔ قبیلے سلسل جنگ وجدل میں مصروف شے جس کی وجہ ہے اپنے قلیل ذرائع کوجتع کرنا اور متحدہ عرب کے عوام بنیا ناممکن ہو میا۔ وہ اپی قسمت کی باگ ڈوراپنے ہاتھوں میں لے کرایک اپنی کی تہذیب کی بنیا وہیں رکھ سکتے سے۔ اس کی بجائے بڑی طاقتیں مسلسل ان کا استحصال کر رہی تھیں: در حقیقت مغربی عرب کا زیادہ ذرخیز اور مہذب خطہ (جو اب یمن میں ہے) فارس کا محض ایک صوبہ بن کر رہ گیا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ علاقے میں باہر سے آنے والی انفرادیت پندی نے پرانی قبائلی روایات کی جڑیں کھو کھلی کر دیں۔ مثلاً حیات بعداز موت کے عیسائی عقیدے نے ہرفر دکی ابدی تقدیر کو ایک مقدس قدر بناویا: یہاس قبائلی تصور کے ساتھ کی مطابق تھی جس کے مطابق کروہ میں فردی حیثیت ٹانوی تھی، اور جو اصرار کرتا تھا کہ مردیا عورت کی لا فانیت کا دارو مدار صرف قبیلے کی بقائی ہے؟

حضرت محمظاته ایک غیرمعمولی جو ہر قابل ہتھ۔ جب 632 عیسوی میں ان کا وصال ہوا تو وہ عرب کے تمام قبائل کوایک متحد برا دری یا اُمته کی صورت دیے میں کا میاب ہو یکے تھے۔ آپ نے عربول کو ایک روحانیت دی جو ان کی اینی روایات کے مطابق تھی اور جس نے اتعیں الی ز بردست طاقت دی که ایک سوسال کے اندراندرانعوں نے اپنی پر مشکوہ سلطنت قائم کرلی جس کی وسعت جالیہ سے لے کر یار سے تک تھی۔ تاہم حضرت محملی نے اس متم کی شام نہ تہذیب کے بارے میں بھی نہ سوچا تھا۔ بہت سے عربوں کی طرح حضرت محیظاتھ کے اللہ اور بہود ہوں و عیسائیوں کے رب میں کوئی فرق نہیں۔ انھیں اس بارے میں بھی یقین تھا کہ اللہ کا کوئی پیغیبر ہی عوام کے مسائل حل کرسکتا تھا الیکن انھوں مجھی ایک بلیجے کے لیے بھی اس خیال کو دل ہیں جگہ نہ دی محی کہ میں پیمبروہ خود ہی ہیں۔ درحقیقت عرب اس بات سے ناخوش تنے کہ اللہ نے مجمی ان کی طرف ابناكوئى نى مبعوث نبيل كيا حالانكه بيت الله بهت قديم زمانوں سے ان كے درميان موجود ہے۔ساتویں مدی میں بہت سے ربول کو یقین تھا کہ کعبداصل میں اللہ کا کھر ہوا کرتا تھا، اگر چہ اب وہاں ہمل براجمان تھا۔ تمام اہل مکہ کو کعبہ پر فخر تھا جوعرب بھر میں مقدس ترین مقام تھا۔ ہر سال تمام جزیرہ نما کے عرب باشندے جج کرنے وہاں آتے اور کئی روز تک قیام کرتے۔ بیت اللہ کی حدود بیس ہرشم کا تشددممنوع تھا،اس لیے عرب لوگ مکہ بیس بڑے سکون کے ساتھ تنجارت کر سکتے تھے۔ قریش کومعلوم تھا کہ اس معبد کے بغیروہ تجارتی میدان میں کامیابی حاصل نہ کریا ہے، اور یمی ان کے لیے باعث عزت وافتار تھا۔ مراللہ نے قریش کوخصوصی امتیازات سے نواز نے

کے باد جو دان میں بھی ابراہیم ،موٹی یاعیسی جیسا کوئی نی نہیں بھیجا تھا، اور عربوں کے پاس اپی زبان میں کوئی آسانی صحیفے نہیں تھا۔

چنانچدروحانی کمتری کا ایک مجرااحساس پایاجا تا تھا۔ جن یہودیوں یا عیسائیوں کے ساتھ ان کا لین دین ہوتا وہ انھیں طعنہ دیا کرتے تھے کہ وہ بربری لوگ تھے جنھیں خدا کی جانب سے کوئی مکا فلہ نہیں ہوا۔ عرب لوگ ان لوگوں کے لیے ایک احترام کے ساتھ ساتھ حسد بھی محسوں کرتے تھے جنھیں پچھا لی با تیں معلوم تھیں جن کے بارے ہیں وہ خود نہیں جانے تھے۔ یہودیت اور عیسائیت کو اس خطے میں تھوڑی ہی پذیرائی ملی تھی ، پھر بھی عرب تسلیم کرتے تھے کہ ذہب کی بیر تی عیسائیت کو اس خطے میں تھوڑی ہی پذیرائی ملی تھی ، پھر بھی عرب تسلیم کرتے تھے کہ ذہب کی بیر تی نے مارٹ اور مدینہ تس پچھ یہودی آباد تھے ، اور فارس اور بازنطین سلطنوں کے درمیان مرحدی پٹی چپھی تالی قبائل نے نسطوری عیسائیت کو آبول کر فارس اور بازنطینیوں لیا تھا۔ تا ہم بدوغفینا کی انداز میں آزاد تھے اوروہ اپنے بھی طرح معلوم تھا کہ فارسیوں اور بازنطینیوں سلطنت کے زیرا تر نہیں آتا جا ہے تھے۔ انھیں انچی طرح معلوم تھا کہ فارسیوں اور بازنطینیوں دونوں نے بی عیسائیت اور یہودیت ندا ہب کو خطے میں اپنی علاقائی تو سیع کے لیے استعال کیا دونوں نے بی عیسائیت اور یہودیت ندا ہب کو خطے میں اپنی علاقائی تو سیع کے لیے استعال کیا تھا۔ وہ جبلی طور پر شاید اس امر سے بھی آگاہ شے انھوں نے بہت زیادہ ثقافتی نقصان انھایا تھا، کیونکہ ان کی روایات مٹ گی تھیں۔

گلتا ہے کہ پھھائیک عربوں نے سلطتوں کے اثرات کے بغیری آزادانہ طور پر وحدانیت کی ایک صورت دریافت کرنے کی کوشش کی تھی۔ پانچ یں صدی میں ہی فلسطین کا عیسائی مورخ سوز ومینوں بتاتا ہے کہ شام میں پھھ ویوں نے ان کے اپنے بقول ابراہیم کا مشد فدہب دوبارہ دریافت کرلیا تھا جوتوریت یا انجیل کے تازل ہونے سے پہلے کے دورکا تھا؛ اس لیے وہ یہودی یا عیسائی نہیں۔ سیرت البی الفیلے کا اولین مؤلف ہمیں بتاتا ہے کہ حضرت محمد کی بعثت سے پھھ بی عیسائی نہیں۔ سیرت البی الفیلے کا اولین مؤلف ہمیں بتاتا ہے کہ حضرت محمد کی بعثت سے پھھ بی عرصة بل مکہ کے چار قریشیوں نے حضرت ایراہیم کا اصل دین صدیفیہ افتیار کرنے کا فیصلہ کیا تھا۔ پھر مغربی محمد بی کہ مغربی محمد بی کہ مغربی کا کہنا ہے کہ سے صدیفیہ فرقہ محض ایک فسانہ ہے، اور جا ہایہ کی روحانی ہے جینی کی جانب اشارہ کرتا ہے کہی ضروراس کی کوئی نہ کوئی حقیق بنیا دربی ہوگی۔

ابتدائی مسلمانوں میں جارمیں میں تین صنیوں کو بردی شہرت حاصل تنی: حضرت محملاتے کاعم

زادعبیداللہ بن جحش، ورقہ بن نوفل (جوانجام کارعیمائی ہوگیا) اور زید بن عمر وجوعر ابن الخطاب کا چھا تھا۔ ایک روایت کے مطابق زید دین ابراجیم کی تلاش میں شام اورعراق کا سفر کرنے سے تبل ایک روز کعبہ کے ساتھ فیک لگائے طواف کرنے والے قریش سے کہدر ہا تھا: ''اوقریش ، زید کی روح پر اختیار رکھنے والے کی شم ، میر سے سواتم میں سے کوئی بھی دین ابراجیم کا بیروکار نہیں ہے۔' اور پھر آہ بھر کر بولا: ''اے فدااگر جھے معلوم ہوتا کی تو اپنی عبادت کس طرح کروانا چاہتا ہے تو میں اس کے مطابق عمل کرتا ؛ لیکن جھے اس کا طریقہ نہیں معلوم۔''

وجی کے لیے زید کی خواہش 27 رمضان، 610 عیسوی (مصنف نے بیتاری 17 رمضان کھی ہے) کوکو ور آسی پوری ہوگئ، جب حضرت جمعالی کے پاس حضرت جرائیل اللہ کی جانب سے وجی لے کرآئے۔ بعد میں آپ نے بتایا کہ ایک فرشتہ آپ کے پاس آیا اور حکم دیا: ''اقراء'' (یعنی پڑھ)۔ آپ نے فرمایا: ''میں پڑھ نہیں سکتا۔'' آپ کائن نہیں تھے جوالوبی مکاشفات کو پڑھنی پڑھ کا دعویٰ کیا کرتے تھے۔لیکن حضرت جرائیل نے آپ اپ ساتھ زور سے بھینچا اور پھر چھوڑ کرووبارہ کھا :''اقراء۔'' آپ نے اب بھی وہی جواب دیا۔ آخر کارتیسری مرتبہ بھینچ جانے کے کرووبارہ کہا :''اقراء۔'' آپ نے اب بھی وہی جواب دیا۔ آخر کارتیسری مرتبہ بھینچ جانے کے بعد آپ کے ہونؤں سے نئے آسانی صحیفے کی آیات جاری ہوگئیں :

(ترجمہ:این رب کا نام پڑھ جس نے سب اشیاء کو پیدا کیا، اور انسان کو ایک خون کے لؤتھڑے سے پیدا کیا۔ پڑھ کر سنا تارہ کیونکہ تیرارب بڑا کریم ہے۔وہ رب جس نے قلم کے ساتھ علم سکھایا۔ اس نے انسان کووہ کچھ سکھایا جووہ پہلے ہیں جانبا تھا۔)

خدانے پہلی مرتبہ عربی زبان میں کلام کیا تھا۔اس کلام کوقر آن کا نام دیا گیا۔
حضرت محصلت ہیں ہے۔ کے ساتھ لرزتے ہوئے اپنے کمر پنچے،اس سوج سے خوفز دہ کہ کس لوگ انھیں کا بمن نہ بھے گئیں جس کے پاس وہ اپنی کوئی ہے کھوجانے پر جایا کرتے ہتے۔کا بمن کو ایک جن کے زیرا ختیار خیال کیا جاتا تھا۔شعرا کو بھی یفین تھا کہ ان پر بھی ایک ذاتی جن کا قبضہ ہے۔ چنانچہ یٹرب کے ایک شاعر حسن ابن ثابت، جو بعد میں مسلمان ہو گئے تھے، کہتے ہیں کہ جب وہ شاعر بن آلا اور الہامی الفاظ زردی ان کے منہ جب وہ شاعر بن آلفا کی ایک جن فاہر ہوا، آنھیں زمین پر چت کیااور الہامی الفاظ زردی ان کے منہ سے اداکروائے۔ یہ من القاکی ایک قتم تی جس سے مفرت محمداً بھی طرح آشنا تھے، اور انھوں نے سمجھا کہ ان پرکسی جن نے اپنا آپ فلاہر کیا ہے۔ لہذاوہ بہت اواس اور پریشان ہوئے۔ آپ نے کا ہنوں کو ہمیشہ مستر دکیا جو اوٹ پٹا گگ قتم کی باتیں کرتے تھے، اور قرآن کوروائی عربی شاعری سے مختلف قرار دیا۔

اسلام میں حضرت جرائیل کو اکثر روح مقدی کہا گیا جن کے ذریعہ خدا اپنے بندوں کے ساتھ ہم کلام ہوا۔ یہ کوئی خوبصورت اور دکش فرشتہ ہیں تھا بلکہ ایک غلبہ پالینے والی ہتی تھی جس ساتھ ہم کلام ہوا۔ یہ کوئی خوبصورت اور دکش فرشتہ ہیں تھا بلکہ ایک غلبہ پالینے والی ہتی غیر ہوگئ سے بچنا ممکن نہ تھا۔ دیگر تیغیبروں کے پاس بھی روح القدس آیا تھا اور ان کی حالت بھی غیر ہوگئ تھی۔ تھی۔ لیکن یہ عیاہ یا برمیاہ کے برعس حضرت جمعالیہ کا حوصلہ بلند کرنے کے لیے کوئی تنلیم شدہ روایت موجود نہ تھی۔ یہ بیت تاک تجربہ جیسے آپ پرتا گہائی طور پروار دہوا اور آپ پرلرزہ طاری کر دیا۔ اس پریشانی کے عالم میں آپ اپنی زوجہ حضرت خد بجہ الکم کی گئے۔

آپ نے اپنامبارک سرائی بیاری بیوی کی گودیش رکھ دیا اور فرمایا: "جھے کمبل اور خادو، جھے کمبل اور خادو، جھے کمبل اور خادو۔ " حضرت خدیجے نے آپ کولی دی اور کہا: "آپ اپنی رشتہ داروں پر مہریان بیں، بے سہارالا ور خریب لوگوں کی احداد کرتے ہیں۔ آپ مہالوں کی عزت افزائی کرتے اور کوشش کر رہے ہیں جو آپ کے لوگ گوا بھے ہیں۔ آپ مہالوں کی عزت افزائی کرتے اور پریشان حال لوگوں کی مدوکر نے جاتے ہیں۔ ایمانہیں ہوسکا کر آپ پرکوئی جن غالب آگیا ہو!" کریشان حال لوگوں کی مدوکر نے جاتے ہیں۔ ایمانہیں ہوسکا کر آپ پرکوئی جن غالب آگیا ہو!" میسائی اور آسائی محفورت خدیجے نے مشورہ دیا کہ ان کے عمرات ور قدیم پورایقین تھا کہ حضرت ہوگے کے پاس حضرت موتی کے عسائی اور آسائی محفوں کا عالم تھا۔ ور قدیم پورایقین تھا کہ حضرت ہوگے کے پاس حضرت موتی کے خدا کی جانب سے بھیجا ہوا فرشتہ آیا ہے اور آپ اہل عرب کے نبی ہوں گے۔ اس نے وعدہ کیا کہ خدا کی جانب موسکے۔ اس نے وعدہ کیا کہ اگر آپ کی بعث تک وہ زیموں ہا تو ضرورا بھان لائے گا مگر دو اس سے پہلے ہی فوت ہوگیا۔ آخر اگر آپ کی بعث تک وہ زیموں ہا تو ضرورا بھان لائے گا مگر دو اس سے پہلے ہی فوت ہوگیا۔ آخر کی کارکی روز بعد دعمرت می کہ کو لیقین آگیا کہ ایسانی ہے اور آپ نے قریش کواللہ کی جانب دی ور

بائیل کے مطابق خدانے حضرت موتی پرتوریت ایک ہی بار میں کوہ سینا پر نازل کردی تھی۔
اس کے برعکس (اللہ کی آخری کتاب) قرآن تھوڑا تھوڑا تھوڑا کرکے 23 سال کے عرصہ میں حضرت محمد پراتارا کیا۔ یدایک مشکل اور دفت طلب عمل تھا۔ آپ پرایک وجدانی کیفیت طاری ہوجاتی ، بدن پینے میں شرابور ہوجاتا۔ حضرت محمد کا وی کو ایک بہت بھاری ذمہ داری محسوس کرنا فطری عمل تھا:
آپ نہ مرف اپنے لوگوں کے لیے ایک نیا سیاسی نظام کا وسیلہ بن رہے تھے، بلکہ اس سلسلے میں آپ وخداکی جانب سے سلسل ہدایات بھی موصول ہور ہی تھیں۔

ہم لوگ سی بھی دوسرے ندہب کے بانی کی نسبت حضرت محمر کے بارے میں زیادہ کیجھ جانتے ہیں،اوراس ہے ہمیں اندازہ ہوتا ہے کہان کا انداز فکر کس راستے سے ہو کر مطے مایا۔ آب برالوہی دانش آ ہستہ آ ہستہ نازل ہوئی اور آپ نے واقعات کی اندرونی منطق کی ممری تقہیم کی۔قرآن میں ہمیں اسلام کی ابتدا کی واقعہ در واقعہ تشریح ملتی ہے جو ندا ہب کی تاریخ میں بے مثال ہے: وہ حضرت محمر کر کیے جانے والے مجھاعتر اضات کا جواب دیتا، جہاد کی اہمیت بیان کرتا اورانسانی زندگی کی الوہی جہت کی جانب اشارہ کرتا ہے۔قرآنی آیات کے نزول کی ترتیب وہ ہیں تحمی جس میں وہ آج ہمیں ملتی ہیں۔ بلکہ وہ مختلف حالات کے مطابق رسول اللہ بریازل ہو کمیں۔ جب بمی کوئی نئ آیت اتر تی تو آپ اے برآ واز بلند بڑھتے اورمسلمان انھیں حفظ کر لیتے ،اور پہھ لکعنا پڑھنا جاننے والےلوگ انھیں چڑے یا جھال پرلکھ بھی لیا کرتے تھے۔ آپ کے وصال کے تقریباً 20 برس بعد قرآن کو پہلی مرتبہ مرتب کیا ممیا، یعنی حضرت عثمان کے دورخلافت میں۔مرتبین نے طویل ترین سورتوں کوشروع میں اورمختر کو آخر میں رکھا۔ بیتر تبیب کلام البی کو سیجھنے میں کوئی مشکل پیدانہیں کرتی ، کیونکہ قرآن ( کسی انسان کاتحریر کردہ ) کوئی فکری مقالہ نہیں کہ اس کے لیے ترتیب وار دلائل کی منرورت ہوتی۔اس کی بجائے بیمختلف موضوعات پر بات کرتا ہے: اس دنیا میں خدا کی ہر جکہ موجودگی ، پیغیبروں کے حالات زندگی یا روز قیامت رعربی زبان کی خوبصورتی سے ناوا قف مغربی محقق کوشاید قرآن میں ایک ہی چیز کی بار بار تکرارمحسوس ہواور وہ اس سے اکتا جائے۔اس میں ایک بنیاد پرمتعددمرتبہ بات کی می ہے۔لیکن قرآن لوگوں میں پڑھ کرسنانے کے کے تھا۔ جب لوگ اس کی تلاوت سنتے ہیں تو انھیں اینے ایمان کی بنیادیں یادآ جاتی ہیں۔

رسول الله نے جب مکہ میں لوگوں کو اللہ کی جانب دعوت دینا شروع کی تو آپ کے ذہن میں
کوئی فد ہبی حکومت قائم کرنے کا خیال ہرگر نہیں تھا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو تریش کوان کی ٹراہیوں
سے آگاہ کرنے کے لیے بھیجا تھا۔ تا ہم آپ کے ابتدائی پیغا مات میں روز قیامت کا ذکر نہیں تھا،
بلکہ بیا کیہ امید کا پیغا م تھا۔ حضرت محمد کو قریش کو خدا کے وجود پر قائل نہیں کرنا پڑا۔ وہ سب خدا پر
دائ ایمان رکھتے تھے، جو آسانوں اورز مین کا خالتی تھا۔ اور بہت موں کو تو یقین تھا کہ یہود یوں اور
عیسائیوں کا خدا ہی ہے۔ اس کے وجود کو بس تسلیم کرلیا گیا تھا۔ اصل مسئلہ بیتھا کہ اہل قریش اس
اعتماد کی عمل صورتوں کے بارے میں نہیں سوچتے تھے۔ خدا نے اس سب کوایک قطرہ خون سے
پیدا کیا تھا؛ ان کی بھا اورز ندگی کا دارو مدار خدا پر ہی تھا، مگر اس کے باوجود وہ غیر حقیق طور پر خود کو و نیا
کامرکز خود انحمار خیال کرتے تھے۔ لہذا وہ عرب معاشرے کے ادا کین کے طور پر اپنی ذمہ داریاں
قبول کرنے سے گریزاں تھے۔

۔ چنانچة قرآن کریم کی ابتدائی آیات میں قریش کوخدا کی فیاضی ہے آگاہ ہونے کی تلقین کی گئی جے وہ اپنے اردگرد ہر طرف دیکھ سکتے تھے۔قرآن میں اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی تکفیر کرنے والے کو کافر کہا گیا، جواللہ کی نعمتوں ہے آگاہ ہوتے ہوئے بھی اس کا شکرادانبیں کرتا۔

قرآن کریم قریش کوکوئی نئی بات نہیں بتار ہاتھا۔ درحقیقت بیاضیں پہلے معلوم چیزوں کی یاد
دہانی تھا۔ اکثر جگہوں پر آپ کو بیالفاظ طعے ہیں: ''کیا تم نہیں جائے،' یا ''کیا تم نہیں
دیکھا۔'' خدا کا کلام کہیں اوپر اور الگ تعلک بیٹر کر احکامات جاری نہیں کر رہا تھا، بلکہ اس نے
قریش کے ساتھ ایک مکا لے کا آغاز کیا تھا۔ مثلاً بیاضی یا دولاتا ہے کہ اللہ کا گھر ، یعنی خانہ کعبدان
کی کامیابی کی بڑی وجہ ہے، جو واقعی خدا کے ساتھ ایک تعلق رکھتا تھا۔ قریش بڑی عقیدت کے
ساتھ اس مقدس زیارت گاہ کا طواف کیا کرتے تھے، لیکن خود کو اور اپنی مادی کامیابی کو محور حیات
بنانے کے بعدوہ ان قدیم رسوم کے مفہوم کو بھول مجھے تھے۔ انھیں فطری دنیا ہیں خدا کی نشانوں پر
نظر ڈوائی چاہیے تھی۔ اگر وہ معاشر سے جس خدا کی فیاضی کا نمونہ پیش کرنے ہیں ناکام ہوجاتے تو
خیزوں کی اصل حقیقت سے بھی بہرہ ہوجا کیں مے۔ چنا نچے رسول اللہ نے ابتدائی مسلمانوں کو
جیزوں کی اصل حقیقت سے بھی بہرہ ہوجا کیں مے۔ چنا نچے رسول اللہ نے ابتدائی مسلمانوں کو

ست دوبارہ تعین کرنے میں مدودی۔ حضرت محم کا ذہب انجام کا راسلام کے طور پرمشہوراوررائج ہوا۔ مسلمان وہ تھا استی جس نے اپنی ہستی کو خالق کے سامنے چش کر دیا ہو۔ قریش ان ابتدائی مسلمانوں کوصلوٰ قادا کرتے و کی کرخوفز دہ ہو گئے: انھیں سے بات قائل قبول نہ تھی کہ کئی سوبرس کی خود مختاری قائم رکھنے والے مغرور قبیلے کے ارکان غلاموں کی مانندز مین پرلوٹ بوٹ ہوں۔ لبذا ابتدائی مسلمانوں کو چھپ کرنمازادا کرنا پڑتی تھی۔ قریش کے طرز عمل سے عیاں ہوگیا کہ حضرت محمد کے ان کی نبش بالکل درست طور پرشنا خت کر لی تھی۔

عملی حوالوں سے اسلام کا مطلب تھا کہ ایک منصفانہ، اور مساوات پرجنی معاشرہ قائم کرنا مسلمانوں کا فرض تھا جس جس خریب اور لا چار کے ساتھ بھی نارواسلوک نہ ہو۔ قرآن کا ابتدائی اخلاقی پیغام سادہ ساہے: اپنی ذات کے لیے دولت اکشی کرنا غلط ہے، اور معاشرے کی دولت کو اخلاقی پیغام سادہ ساہے: اپنی ذات کے لیے دولت اکشی کرنا اچھا ہے۔ صلوۃ اور زکوۃ اسلام کے پانچ تمام امیروں اور غریبوں بیس مساوی طور پر تقتیم کرنا اچھا ہے۔ صلوۃ اور زکوۃ اسلام کے پانچ بنیادی ارکان بیس شامل ہیں۔ عبرانی پنجبروں کی طرح رسول اللہ نے بھی ایک الی اخلاقیات کا پرچار کی ایک ایک اخلاقیات کا دینیاتی خوالی ہیں خداکی پر سنش کے حوالے سے سوشلسٹ قرار دے سکتے ہیں: در حقیقت قرآن دینیاتی خیال آرائیوں کے بارے بیس متفلک ہے اور اسے نفول اور بے فائدہ چیز بجھتا ہے۔ تبسیم اور شیل شائی نا کہ میں این خرار ہیں آتے تھے، اور مسلمانوں کا انھیں گتا خانہ خیال کرنا کوئی جرت انگیز بات نہیں۔ اس کے بجائے یہودیت والے خداکو ایک اخلاتی معیار کے طور پر لیا مسلمانوں یا عیسائیوں اور ان کے مقدیں محائف کے ساتھ کوئی عملی رابطہ نہ ہوتے ہوئے مسلمانوں نے براہ دراست انداز بیں تاریخی وصدائیت کو اختیار کیا۔

تا ہم قرآن بیں اللہ تعالیٰ یہواہ کی نسبت زیادہ غیر شخصی ہے۔ اس میں بائبلی خداوالی جذباتیت اور وہ اور ترکک موجود نہیں۔ ہم فطرت کی'' نشانیوں'' میں خدا کی محض ایک جھلک دیکھ سکتے ہیں، اور وہ اس قدر ماورا ہے کہ ہم اس کے بارے میں صرف تمثیلات میں ہی بات کرنے کے قابل ہیں۔ چنانچ قرآن بار بار مسلمانوں کو کہتا ہے کہ وہ دنیا کو خدا کا جلوہ خیال کریں؛ انھیں چاہے کہ طبعی دنیا ہے آگے اصل ہستی کی طافت، ماورائی حقیقت کو دیکھنے کی کوشش کریں جو تمام موجودات میں سرایت پذیر ہے۔

قرآن میں اکثر مقامات پر خدا کے "پیغامات" یا "نشانیوں" کی تغییر کے لیے عقل کے استعال پرزور دیا ممیا ہے۔مسلمانوں کواپی قوت استدلال کو دبانے کی بجائے تجسس اور توجہ کے ساتھ دنیا پرغور کرنا تھا۔ اس رویے نے بعدازاں مسلمانوں کوفطری سائنس کی ایک شاندار روایت بنانے کے قابل بنایا جے بھی بھی ندہب کے لیے خطرہ نہیں سمجا گیا، جیسا کہ عیسائیت میں موا۔ مظاہر فطرت کےمطالعہ نے دکھایا کہ بیر ماورائی جہت اور ماخذ کے حامل تھے، جن کے متعلق ہم مرف علامات اورنشانیوں کے طور پر بات کرسکتے ہیں جتی کہ پیغیروں کے بذکروں ،روز قیامت کے بیانات اور بہشت کی مسرتوں کو مجی لفظی معنوں میں نہیں بلکہ علامتی حوالوں سے لیما جا ہے۔ لیکن سب سے بڑی نشانی خود قرآن مجید تھا۔ اہل مغرب کو یہ کتاب بہت مشکل لگتی ہے، لیکن اک کی بڑی وجہ تر ہے کے مسائل ہیں۔عربی زبان کوتر جمہ کرنا بہت مشکل کام ہے۔ حتیٰ کہ عربی میں لکھی می نظمیں اور سیاستدانوں کے اقوال بھی انگریزی زبان میں ترجمہ ہو کر بجیب وغریب مفہوم دیتے ہیں۔اور قرآن کو ترجمہ کرتے وفت اس مشکل میں کئی گناا منافہ ہوجا تا ہے،جس کی زبان نهایت بلیغ اور فی دار ہے۔مسلمان اکثر کہتے ہیں کہ وہ قرآن کا کسی اور زبان میں ترجمہ ير معت وفت محسوس كرت بيل كه جيسے وه كوئى اور كتاب ير هدر به بول، كيونكه عربي زبان والاحسن اور بلاغت غائب ہو چک ہوتی ہے۔قرآن کالفظی مطلب ہی بول کر پڑ مناہے،اورزبان کاصوتی تاثر كانى مجراموتا ہے۔مسلمان كہتے ہيں كەمجد ميں قرآن كى تلاوت من كروہ خودكوالوي پيغام كى خوبعسورتی میں ڈوبا ہوامحسوس کرتے ہیں۔ بیکوئی الی عام کتاب نہیں کہ اس کا مطالعہ مرف معلومات حاصل کرنے کے لیے کیاجائے ،اوراسے جلدی جلدی بھی نہیں پڑھنا جا ہے۔ مسلمانوں کا کہنا ہے کہ قرآن کوسیح انداز میں پڑھنے کے ذریعہ انمیں روحانی سرور ملتا ہے۔ چنانچ قرآن کی تلاوت ایک روحانی وظیفہ ہے۔عیمائیوں کے لیے یہ بات مجمعنا مشکل ہوگا، کیونکہ ان کے پاس اس طرح کی کوئی الوبی زبان موجود تبیں جیسے یہود یوں، ہندووں اور مسلمانوں کے پاس عبرانی سنتسرت اور عربی بین مسط خدا کا قول بین اور عهد نامهٔ جدید مین ایسی کوئی تغذیس نہیں۔ تاہم، یبودیوں کے لیے توریت یمی حیثیت رکھتی ہے۔ بائبل کی پہلی یا پیج کتب پڑھنے کو دوران وه محض صفحات پر بی نظر نہیں دوڑارہے ہوتے۔ووگاہے بگاہے الفاظ کو بہآواز بلند بول کر خدا کے کلام کا مزہ لیتے ہیں۔ بھی وہ آ مے اور پیچھے ملتے ہیں، جیسا کوئی شعلہ ہوا میں لہرا تا ہے۔ بلاشبہ بائبل کواس انداز میں پڑھنے والے یہودی اس کتاب کا تجربہ بہت مختلف طور پر کرتے ہیں، جس سے بیسائی آشنانہیں۔

ابتدائی سیرت نگاروں نے قرآن مہلی مرتبہ سننے پرعربوں کو ہونے والی حیرت کا ذکر کیا۔ بہت سے لوگ اسے سنتے ساتھ بی ایمان لے آئے۔ اٹھیں فورا یقین آئمیا کے صرف خدا ہی رہے بصورت اورمعوركن الفاظ خليق كرسكتا ہے۔ يهي وجنهي كەحضرت محمر كے شديد مخالف حضرت عمرٌ بن خطاب قرآن کی آیات سفتے بی مسلمان ہو سکتے تھے۔ان کے قبول اسلام کا واقعہ بہت مشہور ہے۔کلام کی خوبصورتی نے انھیں جاہلیت جھوڑ کرالٹد کے دین میں شامل ہونے پر مجبور کر دیا۔ بیقر آن کا ہی معجزہ ہے جس نے خدا کو دور ہی کہیں رکھنے کی بجائے ہراہل ایمان کے ذہن و دل میں بسا ویا۔ اسلام قبول ندكرنے والے قرایش بھی قرآن كے حوالے سے متفناد آرار كھتے ہتے، كيونكه بيانميس تمام جانے پہچانے تواعد وضوابط سے بالاتر لکنا تھا:اس میں کسی کا بن کی کہانت جیسی کوئی چیز نہتی ، نہ ہی میکسی جادوگر کامنتر تھا۔ کچھروایات سے پہتہ چلتا ہے کہ شدیدترین مخالف قریش بھی کسی سورت کوسننے پرلرز کررہ مسکتے۔ بیا بک بی تحریقی جس نے لوگوں کواندرسے ہلا کرر کھ دیا۔اسلام کی کامیابی میں قرآن کے محور کن اثرات اور معجزات نے کافی اہم کردارادا کیا۔ہم نے پیچھے غور کیا ہے کہ بنی امرائیل کواییے پرانے نما اہب سے ناطرتو ڑنے اور وحدا نبیت قبول کرنے میں کوئی 700 برس کھے تنے۔لیکن حضرت محمد نے بیکام محض 23 برس میں کر دکھایا۔رسول اللہ کی شخصیت اور قرآن نه به کی تاریخ می ایک به مثال مقام رکھتے ہیں۔

رسول الله نے نبوت کے پہلے سال کے دوران تو جوان نسل کے بہت ہے تو کوں کواسلام کی جانب مائل کرلیا جو مکہ کے سرمایہ دارانہ ماحول میں بے راہروی کا شکاراور پر بیٹان سے ۔اس کے علاوہ پسمائدہ طبقات کے بہت سے لوگ بھی اللہ کے نئے دین کی طرف آئے جن میں غلام، عورتیں، بیچا ورغریب قبائل کے افراد بھی شامل سے ۔ابتدائی ذرائع کے مطابق، یوں لگتا تھا کہ معزرت جھی اللہ کے بیش کردہ دین کوسارا مکہ قبول کر لے گا۔حسب مراتب کے ساتھ مطمئن الل مروت طبقہ ظاہر ہے کہ الگ تھا کہ رہا ہیکن اس وقت تک سرکردہ قریش کے ساتھ کوئی جھڑانہ ہوا

جب تک کرحفرت محمہ نے مسلمانوں کو بتوں کی پرستش سے منع نہ کردیا۔ نبوت کے پہلے تین برسوں۔ میں گذا ہے کہ آپ نے اپنے پیغام کے وحدانیت والے عضر پرزیادہ زور نددیا، اور غالبًا لوگوں نے سوچا کہ وہ اپنے پرانے روایتی بتوں کے ساتھ ساتھ اللہ کی عبادت بھی جاری رکھ سکتے ہیں لیکن جب ان پرانے عقا کہ کو بت پرتی قرار دیا ممیا تو بہت سے جمایتوں نے اپنی وفاداریاں تبدیل کر لیس اور اسلام ایک تحقیر زدہ فرقے کی صورت اختیار کر گیا۔ ہم نے دیکھا ہے کہ صرف ایک خدا پر ایمان شعور کی ایک دردناک تبدیلی کا تقاضا کرتا ہے۔ ابتدائی عیسائیوں کی طرح اولین مسلمانوں کو بھی ''لادین'' اور معاشرے کے لیے خطرہ قرار دیا گیا۔ مکہ میں، جہاں شہری تہذیب کوئی تی چزنہ رہی تھی ' بہت سے لوگوں نے وہی خوف اور مایوی محسوں کی ہوگی جس کا سامنا عیسائیوں کے خون کے پیا سے روی شہریوں نے بھی کیا تھا۔

خداکی بے مثال حیثیت کا تصور قرآن کی پیش کرده اخلاقیات کی بنیاد ہے۔ مادی چیزوں کے ساتھ تحلق جوڑ نایا کمتر خداؤں سے مرادیں مانگنا ' نثرک' تھا۔۔۔۔۔اسلام بیس گنا عظیم قرآن بیس بھی بہت پرتی کوائی طرح برا بھلا کہا گیا جینے یہودیوں کے مقدس صحائف بیس کہا گیا تھا: وہ قطعاً بھی بہت پرتی کوائی طرح برا بھلا کہا گیا جینے یہودیوں کے مقدس صحائف بیس کہا گیا تھا: وہ قطعاً اور بہار تھے۔اس کی بجائے مسلمانوں کوایک بی خدا کی عبادت کرنے کی تلقین کی گئی جومطلق اور از کی حقیقت ہے۔ اتھا تاسیس جیسے عیسائیوں نے بھی زور دیا تھا کہ تمام موجودات کا خالق بی از کی حقیقت ہے۔ اتھا تاسیس جیسے عیسائیوں نے بھی اور دیا تھا کہ تمام موجودات کا خالق بی نجات دلاسکی تھا۔ انھوں نے بید خیالات مثلیث اور جسم کے مقائد بیس بیان کیے۔قرآن الوبی انتحاد کے ایک سامی نظر بیری جانب رجوع کرتا اور اس تصور کومستر و کرتا ہے کہ خدا کا کوئی بیٹا تھا۔ اللہ کے سواکوئی معبود معاشر ہے کہ ساتھ اللہ کے معلوم تھا کہ وصدانیت قبائکیت سے مما ثمت رکھتی ہے: ایک واحد معبود معاشر ہے کے ساتھ ساتھ فرد کو بھی معجم بناتا ہے۔

تاہم، خدا کا کوئی سادہ نظریہ موجود نیں۔ بیخدائے واحد خود ہمارے جیسی کوئی ہستی نیں کہ جے ہم جان یا سمجھ سکیں۔ اللہ اکبر ''کی پکار خدا اور باقی کی حقیقت کے درمیان امتیاز کرنے کے ساتھ ساتھ خدا کو السلہ ات بھی قرار دیتی ہے جس کے بارے میں ہم پر نہیں کہ سکتے۔ تاہم اس نا قابل تغییم اور نا قابل رسائی خدانے خود کومعلوم بنانے کی خواہش کی۔ آیک حدیث کے مطابق خدا

نے رسول اللہ عنر مایا: "میں ایک پوشیدہ خزانہ تھا؛ میں نے چاہا کہ جاتا جاؤں، چنانچہ میں نے دیا کو تخلیق کیا۔" مسلمان لوگ فطرت کی نشانیوں اور قرآن کی آیات پرغور و فکر کر کے الوہیت کے اس پہلوکی ایک جھلک دیکھنے کے قابل سے جود نیا پر آشکاراتھی۔ دو پرانے ندا ہب کی طرح اسلام بھی صاف صاف کہتا ہے کہ وہ حاضر و ناظر خدا کی ذات پر تقل کی اختیار کریں۔ قرآن میں خدا کی جو صفات بیان کی گئی ہیں، جن کے مطابق وہ عظیم ، کا نتات میں طنے والی تمام مثبت خصوصیات کا منبع ہے۔ و نیا کے قائم رہنے کا وارو مدار اس کے "الخی" ہونے پر ہے۔ وہ زندگی دینے والا (اسلامہ) ہوئی دینے والا (الکلمہ) ہے: چنانچہاس کے بغیر رائدگی ، تمام یا قول کو جانے والا (العلیم) ، کو یائی دینے والا (الکلمہ) ہے: چنانچہاس کے بغیر رندگی ، علم یا زبان کا ہونا ممکن نہیں۔ تا ہم خدا کی مختلف صفات اکثر آپس میں کراتی ہی ہیں ، وہ وشمنوں پر غلبہ پانے والا اور نہایت رحم کرنے والا (الحکیم) ، قبض کرنے والا (القبیض) اور ساتھ ہی ہیں ساتھ کھڑت کے ساتھ دینے والا (الباسط) بھی ہے۔ مسلمانوں کی زندگی میں خدا کے نام یا صفات مرکزی کروار اواکرتی ہیں: وواضیس ہی واز بلند پڑھتے اور ان کی شبیح اور ورد کرتے ہیں۔ یہ صفات مرکزی کروار اواکرتی ہیں: وواضیس ہی واز بلند پڑھتے اور ان کی شبیح اور ورد کرتے ہیں۔ یہ سے بیزیں آٹھیں یا دولاتی رہتی ہیں کہ اللہ کو انسانی درجہ بند یوں میں نہیں رکھا جا سکتا اور نہ بی اس کی سادہ الفاظ میں کوئی تھری کی جا سے ہی سے اس کی صادہ الفاظ میں کوئی تھری کی جا سے ہی سے۔

اسلام کا پہلارکن شہادت ہے: ''لا الله الاالمله 'محمد المرسول المله ۔'' پیمس خدا کی ہستی کی توثیق ہی نہیں بلکہ اس امر کو مانتا بھی ہے کہ اللہ واحداور مطلق حقیقت ہے۔ بیشہادت وسیخے کے لیے مسلمانوں پرواجب ہے کہ وہ اللہ کوئی اپنی زندگی کا مرکز ومحور بنا کمیں۔ وحدانیت پر شہادت کا مطلب محض بنات العمش جیسے معبودوں کے قابل پرستش ہونے سے انکار کرنا ہی نہیں۔ خدا کو ایک کہنا صرف اس کی عددی تعریف کرنے کے مترادف ندتھا: بیاس اتحاد کو اپنی زندگی اور معاشرے کا مرکز ومحور بنانے کے لیے ایک صدائتی کی مترادف ندتھا: بیاس اتحاد کو اپنی زندگی اور معاشرے کا مرکز ومحور بنانے کے لیے ایک صدائتی کی ایمانداراور معظم ذات میں خدا کے اتحاد کی ایک جملک دیمی ماسی تھی معاشر ولی سے بیمی نقاضا کیا کہ وہ دوسروں کے قراب کی رجھانات کوشلیم کریں۔ چونکہ خدا واحد تھا، اس لیے تمام درست سمت رکھنے والے فراہب لاز آئی میں سے صادر ہوئے ۔ مختلف معاشروں نے حقیقت مطلق پرایمان کا اظہار اپنی شافت کے لحاظ سے مختلف انداز میں کیا، لیکن تمام ہوں نے حقیقت مطلق پرایمان کا اظہار اپنی انتخاذ نے نما مورست سمت رکھنے والے نما نمان شان میں سے صادر ہوئے ۔ مختلف معاشروں نے حقیقت مطلق پرایمان کا اظہار اپنی شافت کے لحاظ سے مختلف انداز میں کیا، لیکن تمام ہی عبادت کا مرکز وہی ہوگا جے عربوں نے نمان شافت کے لئے نا انداز میں کیا، لیکن تمام ہی عبادت کا مرکز وہی ہوگا جے عربوں نے نمان شافت کے لئا نا نہی نمان انداز میں کیا، لیکن تمام ہی عبادت کا مرکز وہی ہوگا جے عربوں نے نمان نمان میں میں معاشر ہیں۔ کو نا سے محتلف نمان نمان میں کو نا سے محتلف انداز میں کیا، لیکن تمام کو نا سے محتلف انداز میں کیا نے کہنا کے محتلف کیا تھا ہے محتلف انداز میں کیا، لیکن تمام کی خواد کو نام کے محتلف کو نام کے محتلف کیا تھا ہے محتلف کیا تھا ہے محتلف کیا تھا ہے محتلف کیا تھا ہے محتلف کی تعرف کیا تھا ہے محتلف کیا تھا ہے محتلف کی تعرف کی تعرف کیا تھا ہے محتلف کی تعرف کے تعرف کیا تعرف کی تعرف کیا تعرف کی تعرف کے

ہمیشہ اللہ کہا۔ قرآن میں خداکی ایک صفت' النور'' بھی ہے۔۔۔۔۔اللہ آبھانوں اورز مین کا نور ہے۔ مسلمان مفسرین کے مطابق نورز مان ومکاں سے ماوراعلامت ہے۔

جب عیسائی ورقہ بن نوفل نے حضرت محمہ کوسیا نی تسلیم کیا تھا تو پینٹم پر خدااور نہ ہی خودا ہے ا پی تبدیلی مذہب کی تو قع تھی۔رسول اللہ نے مجھی بھی میہود یوں یاعیسائیوں کواتنی دیر تک اللہ کا دین قبول کرنے کونہ کہا جب تک کہ وہ خوداس کے خواہش مند نہ ہوئے ، کیونکہ ان کے اپنے یاس مجی متندوی موجود تھی۔قرآن میں سابقہ ایمیا کے پیغامات کومنسوخ نہیں کیا حمیا، بلکہ انسانیت کے ندہبی تجربہ کے تشکسل کی ضرورت برزور دیا تمیا۔اس نقطے برزور دینا اہمیت کا حامل ہے کیونکہ آج زیادہ ترمغربی لوگ اسلام میں رواداری کوشلیم کرنے کو تیار نہیں ہیں۔ تاہم آغاز میں مسلمانوں نے وی کو بیبود بوں یا عیسائیوں کی نسبت کم خصوصی معنوں میں لیا۔ بہت سے لوگوں کو اسلام میں نظر آنے والی رواداری کی وجہ خدا کا مخالفانہ نظریہ ہیں بلکہ کوئی اور ہے۔مسلمان بے انصافی کو برداشت نہیں کرتے، جاہے اس کا ارتکاب ان کا اپنا حکمران کرے .....جیسے ایران کا رضاشاہ پہلوی..... یا کوئی طاقتورمغربی ملک \_قرآن دیگر نداہب کی روایات کوجھوٹا قرارنہیں دیتا، بلکہ ہر نے پیغبرکوسابقین کے پیغام کا بی تشکسل سجھتا ہے۔قرآن تعلیم دیتاہے کہ خدانے زمین کے ہر سموشے میں نبی مبعوث کیے: ایک اسلامی روایت کے مطابق 1,24,000 پینمبر آ میکے ہیں۔ چنانچة قرآن بار بار باد د مانی كراتا ہے كه وه كوئی بالكل نئى بات نبيس كرر ما، اورمسلمان كواہل كتاب کے ساتھ اخوت برقر ارر کھنی جا ہیے۔

اور الل كتاب سے بھی بحث ندكرو، كراعلی اور مضبوط دليل كے ساتھ۔
سوائے ان لوگوں كے جوان من سے ظلم كرنے والے ہوں ، اوران سے كبوك م
جوہم پر نازل ہواہے ہم اس پر بھی ايمان لاتے بيں اور جوتم پر نازل ہواہاں
پر بھی۔اور ہمارا خدا اور تممارا خدا ایک ہے اور ہم اس كے فرما نبردار بیں۔
پر بھی۔اور ہمارا خدا اور تممارا خدا ایک ہے اور ہم اس كے فرما نبردار بیں۔
(سورة ''العنگبوت،' یارو 20 ، آیت 47)۔

قرآن فطری طور پرعریوں کے جانے پہچانے تیفیروں کا واضح ذکرکرتا ہے ....مثلاً ابراہمیم، نوح بمویل اورعیس جو بہودیوں اورعیسائیوں کے نبی ہے۔اس میں ہود اور صالح کا ذکر بھی ملا ہے جنس میڈیا اور شمود کے قدیم لوگوں کی جانب نی بنا کر بھیجا۔ آج مسلمانوں کا اصرار ہے کہ اگر حضرت جم کے عہد کے عرب کو ہندوؤں اور بودھیوں کے بارے شل علم ہوتا تو آپ ان کے نہ ہی رشیوں کو بھی شامل کر لیتے: آپ کی وفات کے بعد انھیں اسلامی سلطنت میں پوری نہ ہی اجازت دی گئی، جیسے عیسائی اور یہودی۔ مسلمانوں کا کہنا ہے کہ ای اصول کے تحت قرآن نے امریکی انڈینوں یا قدیم آسٹر ملوی باشندوں کے نیک افراد کو بھی شامل کیا ہے۔

نہ ہی تجربے کے تسلسل پر حضرت جو کے اعتقاد کو جلد ہی ایک آزمائش میں سے گذرتا پڑا۔
قریش کے ساتھ تعلقات خراب ہونے کے بعد مکہ میں مسلمانوں کے لیے زندگی اجیرن ہوگی۔
قبائل تحفظ سے محروم غلاموں اور آزاد آ دمیوں کے ساتھ اس قدر خراب سلوک کیا گیا کہ پچھا یک تو جان سے ہاتھ دھو بیٹے ،اور حضرت محمد کے اپ قبیلے بنو ہاشم کو سبق سکھانے کے لیے اس کا با نیکا ٹ کردیا گیا۔ حتی کہ درسول اللہ کی اپنی زندگی کو خطرہ لاحق ہوگیا۔ بیڑب کی شالی بستی کے بت پرست عربوں نے مسلمانوں کو دعوت دی کہ وہ اپ قبیلہ چھوڑ کر ان کے پاس چل آئیں۔ بیکی عرب کے لیے نہایت انو کھا اقدام تھا: عرب میں قبیلہ بہت اہمیت رکھتا تھا۔ ییڑب مسلسل اپ متحارب کے وہوں کی وجہ سے جنگ وجدل کا شکار تھا، اور بہت سے مشرک اسلام کو اپ مسائل کے ایک روحانی اور سای عل کے طور پر قبول کرنے کو تیار سے ۔ اس بستی میں تین بڑے یہودی قبائل آباد موجانی اور سای عل کے طور پر قبول کرنے کو تیار سے ۔ اس بستی میں تین بڑے یہودی قبائل آباد سے اورانیوں نے بت پر ستوں کے ذہوں کو وحدا نیت کے لیے تیار کردکھا تھا۔ اس کا مطلب ہے کہ وہ وہ کے دوران تقریباً کے جانے پر قریش جتے معترض نہ ہوئے۔ چنا نچہ 622 میسوی کے موجم کرما کے دوران تقریباً کہ جانے پر قریش جتے معترض نہ ہوئے۔ چنا نچہ 622 میسوی کے موجم کرما کے دوران تقریباً کی مائے دوران تقریباً کی ایک کا کے دوران تقریباً کے جانے پر قریش جتے معترض نہ ہوئے۔ چنانچہ 622 میسوی کے موجم کرما کے دوران تقریباً کی ایک کو ایک کی ان اوران کے اہل خانہ پیٹر ب بجرت کر گئے۔

جرت مدینہ سے ایک سال قبل حضرت محمد نے اپنے نئے ند ہب کو یہودیت کے ساتھ زیادہ سے زیادہ مما تکمت دی۔ استے برسوں تک الگ تعلک کام کرنے کے بعد انھوں نے لاز مآ ایک پرانی اور زیادہ بارسوخ روایت کے ساتھ تعلق بردھانے کی امید کی ہوگے۔ چنانچ آپ نے یہودیوں کے یوم کفارہ کے موقع پرمسلمانوں کوروزہ رکھنے کو کہا اور آٹھیں تھم دیا کہ وہ بھی دن میں تمن نمازیں پردھا کریں۔ (مصنف نے اپنے ان دھووں یا آرا کی جمایت میں کوئی سندیا حوالہ پیش نہیں کیا، مترجم)۔ مسلمانوں کو یہودی عورتوں کے ساتھ شادیاں کرنے کی بھی اجازت تھی۔ مدینہ کے مترجم)۔ مسلمانوں کو یہودی عورتوں کے ساتھ شادیاں کرنے کی بھی اجازت تھی۔ مدینہ کے مترجم)۔ مسلمانوں کو یہودی عورتوں کے ساتھ شادیاں کرنے کی بھی اجازت تھی۔ مدینہ کے

يبودى ان اقد امات كے نتيجہ ميں مسلمانوں كواسينے درميان جكدد سينے كوتيار ہو محتے۔ تاہم انجام كار انھوں نے بھی رسول اللہ کی مخالفت شروع کردی اور نے مہاجرین پر ظلم کرنے والے بت پرستوں کے ساتھ مل مجئے۔ یہود یوں کے ان کومستر دکرنے وجہموجودتھی: ان کا خیال تھا کہوجی کا دورختم ہو چکا تھا۔وہ ایک مسیحا کے منتظر تو تھے لیکن اس موقع پر کوئی بھی یہودی یا عیسائی ان کے پیغمبر ہونے پر یقین نہیں رکھتا تھا۔ تاہم وہ ساسی رجحانات بھی رکھتے تھے: پرانے وقتوں میں انھوں نے دیگر متخارب عرب قبائل کو فکلست دے کرنخلستان پر قبضہ حاصل کیا تھا۔ جبکہ رسول اللہ نے قریش کے ہمراہ مسلم امہ میں ان دونوں قبائل سے بھائی جارہ قائم کیا۔ یہودی مدینہ میں اپی حیثیت کوانحطاط پذیر دیکھے کرمخالفت پر اتر آئے۔ وہ مسجد میں جمع ہو کرمسلمانوں کی کہانیاں سفتے اور ان کا تھٹھہ اڑاتے تھے۔آسانی صحفے پراینے برتر علمی عبور کے ذریعہ ان کے لیے قرآن میں بیان کردہ باتوں پراعتراضات اٹھانا آسان تھا۔وہ حضرت محمر کے ایک عام انسان ہونے کا بھی نداق اڑایا کرتے اور کہتے تنے کہ ایک ایب افخص کیسے پنجبر کیسے ہوسکتا ہے جوایئے گمشدہ اونٹ کو بھی نہ و حوث مسکتا ہو۔ یبود بوں کا منافقانہ طرز عمل حضرت محمد کے لیے ایک بہت بردی ما**یوی تھی۔ لیکن سیحمد ایک** یبودی دوستانه جذبات بھی رکھتے تھے، اور لگتا ہے کہ وہ بظاہر مسلمانوں کے ساتھ مل مھے۔ وہ حضرت محمر کے ساتھ بائبل پر بحث کرتے ،جس کے نتیجہ میں رسول اللہ نے بہودیوں کے عقائد ے وا تفیت حاصل کی اور علمی بنیادوں پر ان کا مقابلہ کرنے کے لیے تیار ہوئے۔اس کے علاوہ آپ کو بہود یوں اور عیسائیوں کے درمیان یائے جانے والے وسیع اختلافات کے بارے میں جمی معلوم ہوا۔ عربوں جیسے باہر والے لوگوں کی نظر میں بیسو چنامنطقی تھا کہ توریت اور انجیل کے پیردکاروں نے حضرت ابرامیم کے خالص صنیفیہ ندہب میں غیرمنتند عناصر متعارف کرائے تنے.....مثلاً ربیوں کی بتائی ہوئی زبانی شریعت اور تثلیث کا ممتاخانہ عقیدہ۔حضرت محمر نے بیمی جانا کہ یہود یوں کوان کے اینے محفول میں بے ایمان لوگ کھا ممیا ہے جنموں نے سونے کے بچیزے کی عبادت کر کے بت برتی کا ارتکاب کیا تھا۔

مدینہ کے خیرخواہ یہود یوں نے آپ کو حضرت ابراہ مع کے بڑے بیٹے اساعیل کی کہانی بھی بتائی۔ بائبل کے مطابق ابراہ مع کی داشتہ عاجرہ کیطن سے ایک بیٹا پیدا ہوا، لیکن جب سارانے الخق كوجنم ديا توبهت حاسد بهوئى اورمطالبه كياكه وه اساعيل اورحاجره سن چمنكارا حاصل كريں ۔خدا نے حصرت ابراہیم کوشلی دینے کے لیے وعدہ کیا کہ اساعیل بھی ایک بہت بڑی قوم کا باپ بے گا۔ عربی یہودیوں نے اپی طرف سے پچھ مقامی داستانوں کا اضافہ بھی کرلیا تھا جن کے مطابق حضرت ابراہیم حضرت حاجرہ اور اساعیل کو مکہ کی وادی میں جھوڑ مکئے یتھے جہاں خدانے ان کی حفاظت کی اور جب بجے نے پیاس کے مارے ایر یاں رکڑیں تو زمزم کا چشمہ پھوٹ لکلا۔ بعد میں حضرت ابراميم اينے بينے سے ملنے آئے اور ان دونوں نے مل کرخدا کا بہلامعبدیعنی خانہ کعبہ تغییر كيا-اساعيل عربون كاجدامجد بيغ البذا يبوديون كي طرح عرب بعي آل ابراميم تقے مسلمانوں كويدداستان بهت الجيم كلى موكى جوعربول كے ليے ايك في آسانى محيفے برايمان ركھتے تھے، اور اب وہ اپنے عقیدے کی بنیاد اپنے اجداد کی تقزیس پر رکھ سکتے ہتے۔جنوری 624ء میں جب میڈیا کے بہود یوں کی اسلام حمنی واضح ہوگئ تو اللہ کے نئے غرجب نے اپی خود عماری کا اعلان كيا-رسول اللدنے مسلمانوں كوبروشكم كى بجائے كعبدكى جانب مندكر كے نماز پڑھنے كاتھم ويا \_قبله ک اس تبدیلی کورسول الله کی ایک اہم ترین دانشمندی قرار دیاجا تا ہے۔اصل میں اس کا تھم خدانے ویا تھا۔اس طرح مسلمانوں نے ٹابت کرویا کہ وہ یہودیت یاعیسائیت کی بجائے صرف خدا کے پیروکار ہیں۔وہ کسی ایسے فرقے میں شامل ہونے کو تیار نہ تھے جو خدائے واحد کے مذہب کو مختلف محروہوں میں تقسیم کرتا ہو۔ بلکہوہ تو قدیم دین ابراہیم کی جانب لوٹ رہے تھے جوسب سے پہلے مسلمان منے كيونكمانعول نے بى بيغانة خدالقبركياتا:

اوروہ یہ بھی کہتے ہیں کہ یہودی یا سیخی ہوجا و تو تم ہدایت یا جا و سے۔ کہدوہ کہنیں بلکہ ہمارا دین ابراہیم کا ہے جس نے تمام جموئی چیزوں سے مندموڑا اورجو خدا کے سواکسی کے آھے جھکنے والانہ تھا۔

تم کہو کہ اللہ پر اور جو پھے ہماری طرف اتارا کمیا ہے اور جو پھے ابراہیم، اساعیل ،اسحاق ، لیفوب اوراولا دیراتارا کمیا تھا اور جو پھے موی اور عیسیٰ کو دیا ممیا تھا اور جو پھے دیکر اندیا کوان کے رب کی طرف سے دیا کمیا تھا ہم اس پر اکان رکھتے ہیں۔ہم ان میں سے کسی میں بھی کوئی فرق نہیں کرتے اور ہم ای کفر مانیردار ہیں۔

(سورة البقرة ، پاره 1 ، آیات 136 اور 137) سمن کست فرقت سره حسر میرید

يقينا خدا ك حقيقت ك محض كسى انساني تغيير كوزج ويناشرك تغار

مسلمان اینے جمری من کا آغاز حعزت محم کے روز پیدائش یا پہلی وی آنے کے دن سے نہیں بلكه كمه سے مدينہ ہجرت سے كرتے ہيں (ہجرت كى نسبت سے عى اسے ہجرى من كها جاتا ہے)، یعن جب مسلمانوں نے اسلام کوایک سیای حقیقت کا روپ دے کرتاریخ میں اللہ کے منصوبے کو عملی جامد پہتانا شروع کیا۔ ہم نے ویکھا ہے کہ اسلام تعلیم دیتا ہے کہ ایک منصفانہ اور مساواتی معاشرے کے لیے کام کرنا تمام فرجی لوگوں کا فرض ہے، اور در حقیقت مسلمانوں نے اپنے اس سیای مشغط کویژی سجیدگی کے ساتھ لیا۔رسول اللہ کوئی سیاسی رہنما بننے کا ارادہ نہیں رکھتے ستے الیکن حالات نے انھیں عربوں کے لیے ایک بالکل نیاسیای مل پیش کرنے پر مجبود کر دیا۔ ہجرت سے لے كراہے وصال كك كے درميانى 10 يرس عن (632 عيسوى كك) رسول الله اور ابتدائى مسلمان مدیند ش این خالفین اور کمد کے قریش کے ساتھ ای بینا کی جدوجہد میں معروف رہے۔ ووسب امت كولمياميث كرديين كاعزم كيے ہوئے تنے الل مغرب اكثر رسول الله كوايك جنكجو ك طور ير چيش كرتے اور كہتے ہيں كدانموں نے اسے زور بازوے لوكوں كواسلام قبول كرنے ير مجبوركيا \_حقيقت بالكل مخلف ہے۔آپ نے مجمی كوز بردئ اپنا ويروكارنبيں بنايا۔قرآن مجمی اس بارے میں واضح اور دونوک تصله نظرر کھتاہے:" دین میں کوئی جزئیں۔" قرآن کے مطابق واحد منعقانہ جنگ مرف اینے دفاع کے لیے ہے۔ بمی کسی اعلیٰ اقد ارکو بچانے کے لیے لڑائی منروری موجاتی ہے،جیا کر میسائی بطر کے خلاف اڑ نالازی خیال کرتے ہیں۔اللہ نے اسے عادے نی كوب مثال خويول مصفواز اتعار رسول الله كى زعركى كاواخرتك زياده ترعرب قبائل امديس شال ہو بھے تھے، جا ہے ان کا اسلام کافی مدیک ظاہری عی تھا۔ 630 میسوی میں روازے حضرت محد فرائدی کے بغیری کم فتح کیا۔ 632 میسوی میں ابی وفات سے محد عرص قبل وہ جے الوداع کی غرض سے سے اور اس موقع پر بت برست عرب کی قدیم جے کی رسوم کواسلامی

جامد پہنایا۔ ج اسلام کا یا نچوال رکن ہے۔

یبود بوں اور عیمائیوں نے بھی اجھ کی روحانیت پر زور دیا ہے۔ جج ہر مسلمان کے لیے امہ کے ممن جس ایک ذاتی ندہی تجربہ ہے۔ بہت سے دیکر ندا ہب کی طرح یہاں بھی امن اور ہم آ ہنگی کو ایمیت حاصل ہے، اور خاتہ خدا کے نواح میں گئے جانے کے بعد ہر ہم کا تشد دممنوع ہوجا تا ہے۔ زائرین کو کی سخت جملہ ہولئے یا کسی کیڑے کو مارنے سے بھی گریز کرتے ہیں۔ چنانچہ اس وقت زائرین کو کی سخت جملہ ہو لئے یا کسی کیڑے کو مارنے سے بھی گریز کرتے ہیں۔ چنانچہ اس وقت تمام اسلامی و نیا چس خصے کی لہر دوڑ گئی جب 1987ء جس ایرانی زائرین نے شورش پر پاکی جس شمل 402 افراد مارے کے اور 649 زخی ہوئے۔

رسول الله کا وصال جون 632 میں ایک مخضر علالت کے بتیجہ میں ہوا۔ آپ کی وفات کے بعد پچھ ایک بدووں نے امدے علیحد گی اختیار کرنے کی کوشش کی بیکن عرب کی سیاس بھا تھت قائم رسی ۔ انجام کا دمنذ بذب قبائل نے بھی ایک خدا کا غرب تبدل کرلیا: رسول الله کی شائدار کا میا بی الله کے شائد کے نے موجود نیا میں کار آ مربیں۔ اللہ کے نے عربی پری جدید دنیا میں کار آ مربیں۔ اللہ کے دین نے بھائی جارے کی اقد ار حتمار نے کروائی جوزیاوہ ترقی پند غدا مب کا طرا الم اقتیاز تھیں: اخوت اور ساتی انساف اس کی اجم ترین خوبیال تھیں۔

حنرت محرك عدحيات بس تمام جنول كى برايرى يرزور ديا ميا\_ آج عموماً مغرب بي

اسلام کوعورت کے خلاف سمجھا جاتا ہے۔ لیکن عیسائیت کی طرح اللہ کا دین بھی اصل بھی عورتوں

کے لیے بشبت روبید رکھتا تھا۔ جابلی معاشرے بیں عورتوں کے ساتھ عربوں کا سلوک بہت خالمانہ تھا۔ مثلاً کیرالاز دوائی عام تھی اور ہویاں اپنے باپ کے گھر بیں ہی رہتی تھیں۔ امیر طبقہ کی عورتوں کو کافی اثر ورسوخ اور اہمیت حاصل تھی .....مثلاً حضرت خد بجۃ الکبری ایک کامیاب تاجر تھیں۔ لیکن اکثریت کی حالت خلاموں جیسی تھی۔ انھیں کوئی سیاسی یا انسانی حقوق حاصل نہ سے اور بیٹوں کو بیدا ہوتے ہی مار ڈالنے کا رواح عام تھا۔ قرآن نے بچیوں گوٹل کرنا ممنوع قرار دیا اور بیٹوں کو بیدا ہوتے ہی مار ڈالنے کا رواح عام تھا۔ قرآن نے بچیوں گوٹل کرنا ممنوع قرار دیا اور تا نونی حقوق ہی دیئے: بہت سے مغربی ممالک کی عورتوں کو انیسویں صدی تک یہ چیزیں حاصل تہ ہوئی تھیں۔ حضرت محربے گئے تو تو ان کومعاشرے بیلی فعال کر دار اوا کرنے کے لیے حوصلہ افزائی نہوسی حضرت مورتوں کی بات کیوں کی گئے ہوالوں بیل سے ایک اہم ترین سوال بیرتھا کہ قرآن بیل صرف مردوں کی بات کیوں کی گئے ہوالوں بیل سے ایک اہم ترین سوال بیرتھا کہ قرآن بیل صرف مردوں کی بات کیوں کی گئی ہے، حالا نکہ عورتیں بھی ایمان لائی ہیں۔ اس کے نتیجہ بیل اثر نے والی دی بیلی ہوتھ کہا تھی ایمان لائی ہیں۔ اس کے نتیجہ بیل اثر نے والی دی بیلی ہوتھ کیا تھی ایمان لائی ہیں۔ اس کے نتیجہ بیل اثر نے والی دی بیلی ہوتھ کی ایمان لائی ہیں۔ اس کے نتیجہ بیل اور نے کا مقدورتوں کا غشری ہیں ہوتے گئی ہورتوں کا خدری سے ایک ان کر عورتوں کا خورتوں کا خورتوں کا خورتوں کی بات کیوں کی ہورتوں یا عیسائیوں کے مقدس صحائف بیلی بیات کیوں کی ہورتوں یا عیسائیوں کے مقدس صحائف بیلی ہیں۔ اس کے بعد قرآن میں انکو عورتوں کا خورتوں کا خورتوں کو کا خورتوں کیا کہاں کو خورتوں کا خورتوں کا خورتوں کی بات کیوں کی گئی ہورتوں کی ہورتوں کیا تھیں کو خورتوں کیا گئی ہورتوں کیا تھیں کیا کی کورتوں کیا گئیں ہورتوں کی بیروریوں یا عیسائیوں کے مقدس صحائف بیلی ہورتوں گئیں۔

برقتمتی ہے بعد میں عیسائیت کی طرح اسلام بھی ایسے افراد کے اثرات کا شکار ہوا جنھوں نے قرآن کی من مانی تغیر کی ۔ قرآن نے تمام عورتوں کوئیس بلکہ صرف رسول اللہ کی عورتوں کو فقاب اوڑھنے کا تھم دیا تھا، جو اس وقت کے عرب میں ساجی رہے کی علامت تھا۔ جب اسلام نے مہذب دنیا میں جگہ بنائی تو مسلما نوں نے بھی عورت کی تحقیروالی رسوم اپنالیس عورتوں کو فقاب اوڑھا کر اورا لگ تعلک رکھنے کا رواج فارس اورعیسائی بازنطین سے آیا جہاں عورت ایک طویل عورت ایک طویل عرصے سے ہیں رہی تھی ۔ فلا فت عباسے (750 تا 1258ء) تک آئے آئے مسلمان عورتوں کی عرصے سے اپنی یہودی اور عیسائی معاشر ہے کی بہنوں جیسی ہی ہو چکی تھی ۔ آئ حقوق نسوال کی کارکن مسلمان خوا تین اپنے مردوں سے قرآن کی اصل روح بحال کرنے کا مطالبہ کرتی ہیں ۔ متعد تقید سے کی طرح اسلام کی بھی متعد تقید سے کی طرح اسلام کی بھی متعد تقید سے سے بہلے اختلاف سے دوئیر سے عقید سے سے بہلے اختلاف سے دوئیر سے جانے انتقال ف

كا آغازاس دفت ہوا جب مسلمانوں نے حضرت ابو بکڑ كوخليفة الرسول منتخب كرليا بميكن ايك قليل محروه کا خیال تھا کہ آپ معزت علیٰ ابن ابی طالب کوخلیفہ بنانا جا ہتے تھے۔خود حضرت علیٰ نے حضرت البوبكري بيعت كر لي تقى اليكن بعد كے برسوں ميں وہ ان لوگوں كى اميدوں كا مركز نظر آتے بي جنعيں بہلے تين خلفاً كى ياليسيوں براعتراض تعارة خركار حضرت على 656ء ميں خليفہ بنے: شیعه حضرات انھیں پہلا امام یا امہ کا رہنما کہتے ہیں۔ قیادت کے حوالے سے سُنیوں اور اہل تشیع کے درمیان تضادعقیدے کی بجائے سیاس بنیادوں پر تھا، اور بیہ چیزمسلم نمہب میں سیاست کی اہمیت کا باعث بنی بشمول تصور خدا کے۔ هیعان علیٰ بدستورا یک اقلیت رہے اور انھوں نے نو اسئہ رسول حسین ابن علیٰ کی ذات میں اینے احتجاج کومثالی صورت دی۔ حضرت حسین ابن علیٰ نے اپنے والدكى وفات كے بعدخلافت پر قبضه كر لينے والے امو يوں كے خلاف صدائے احتجاج بلندكى اور 680ء میں اموی خلیفہ بزید کے حامیوں نے انھیں کر بلا کے میدان میں شہید کر دیا۔ تمام مسلمان حضرت امام حسین کی شہادت کو دکھ کے ساتھ یا دکرتے ہیں ،لیکن وہ بالخصوص شیعوں کے ہیرو بن محئے۔اس وقت تک مسلمانوں میں ملوکیت کا آغاز ہو چکا تھا۔ پہلے جارخلفاً نے صرف بازنطین اور فارس کی زوال پذیر سلطنوں کے عربوں میں اسلام کی اشاعت پرتوجہ دی۔ تاہم امویوں کے دور میں توسیع ایشیااور شالی افریقه تک جاری رہی اوراس کااصل محرک عرب استعاریت تھی۔

نی سلطنت میں کی بھی فخص کو اسلام قبول کرنے پر مجبور نہ کیا گیا؛ در حقیقت حضرت محمر کے ایک سوسال بعد تک تبلیغ کی بہت کم حوصلہ افزائی کی گئی اور تقریباً میں؛ در حقیقت حضرت محمر کے منوع قرار دے دیا گیا: مسلمانوں کو یقین تھا کہ اسلام ای طرح صرف عربوں کے لیے تھا جیسے مبودیت پیقوب کے بیٹوں کے لیے تھا جیسے مبودیت پیقوب کے بیٹوں کے لیے تھی۔ اہل الکتاب کی حیثیت میں عیسا نیوں اور بہودیوں کو زمیوں کے حلور پر خربی آزادی دی گئی۔ جب عباس خلفا نے دوبار قبلیغ شروع کی توان کی سلطنت میں بہت سے سامی اور آریائی لوگ نے خرب ہوتیول کرنے پر تیار ہو گئے۔ مسلمان کی ذاتی خربی زندگی میں سیاست کو ایسی ایمیت عاصل نہیں جیسی کہ عیسائیت میں ہے۔ مسلمان اللہ کے ادکا مات کے مطابق عادلا نہ معاشرہ قائم کرنے کا عزم رکھتے ہیں۔ امہ کوا کی مقدس اجمیت حاصل ہے۔ چنانچے اسلامی تاریخ کے ابتدائی برسوں میں خلیفہ کی حیثیت اور اسٹیمیشمنٹ کے حوالے سے چنانچے اسلامی تاریخ کے ابتدائی برسوں میں خلیفہ کی حیثیت اور اسٹیمیشمنٹ کے حوالے سے

سیاسی غور وفکر کے نتیجہ میں خدا کی فطرت کے متعلق قیاس آرائی کا آغاز ہوا۔اس بارے میں عالمانہ بحثیں ہوئیں کہامہ کی قیادت کس متم کے مخص کوسو نینی جاہیے۔خلفائے راشدین کے دور کے بعد مسلمانوں برعیاں ہوا کہ وہ ایک ایس دنیا میں زندگی گذاررہے تنے جو مدینہ کے چھوٹے سے اور جنگ زدہ معاشرے سے بہت مختلف تھی۔اب وہ ایک وسعت پذیر سلطنت کے مالک تھے اوران کے رہنمالہو دلعب میں ڈویے ہوئے نظرآتے ہتھے۔طبقہُ اشراف اور دریار میں تعیش اور ہےا بمانی کا دوردوره تفارنهايت پر بيز گارمسلمانول نے قرآن كے سوشلسٹ پيغام كے ساتھ اشپیلشمنٹ كوللكارا اوراسلام کونے حالات کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی ۔متعدد حل اور فرقے پیدا ہو مکئے۔ مقبول ترین حل روایت پیندوں نے تلاش کیا جنھوں نے رسول اللہ اور خلفائے راشدین کے مثالی تصورات کی بحال کرنے کی کوشش کی۔اس کے نتیجہ میں شرعی قانون بناجس کی بنیا دقر آن اور اسوہ حسنہ برتھی۔لاتعداداحادیث سینہ بہسینہ گردش کررہی تھیں۔ان کی تدوین آٹھویں اورنویں صدیوں میں متعدد جامعین نے کی ، جن میں سے مشہور ترین نام اساعیل ابخاری اور مسلم ابن الحجاج القشيري كے ہيں۔ چونكەرسول الله نے اپني سارى زندگى خداكى اطاعت ميں بسرى تقى اس کیے مسلمانوں کو بھی اپنی روز مرہ زند کیوں میں رسول اللہ کی پیردی کرناتھی۔ چنانچہ اُٹھنے، بیٹھنے، کھانے، بینے، نہانے اور عباوت کرنے میں سعیت رسول برعمل نے مسلمانوں کوایک الی زندگی بسر کرنے میں مدد دی جواللہ کی نظر میں پسندیدہ تھی۔اس طرح انھیں اللہ کی نظر میں قابل قبول بننے کی امید تھی۔لہٰذا جب مسلمان سنت کی پیروی میں ایک دوسرے سے آمناسامنا ہونے پر''السلام و علیم' کہتے ہیں، جب وہ حیوالوں پرشفقت کرتے ہیں،غرباً اورمساکین کی مدد کرتے ہیں توانعیں الله بادآتا ہے۔ ظاہری طرزعمل کا مقصد تكوى اختيار كرنا ہے۔سنت اور حديث كے حوالے سے كافى بحث مباحثه مواب: مجمدا يك كوباقيوس كى نسبت زياده متند مجماجا تاب ليكن ان روايات كتاريخى طور پرمتند بونے كاسوال ان كى عملى حيثيت كے مقابله ميس كم اہم ہے۔

بیش را اوادیث کا تعلق روز مرہ امور کے ساتھ ساتھ مابعد الطبیعیات، علم کا تنات اور دین کے ساتھ مجھی ہے۔ یقین کیا جاتا ہے کہ ان میں سے متعدد احادیث رسول اللہ کوخدا کی جانب سے کہی میں بین ۔ بیا حادیث قدی صاحب ایمان میں اللہ کے رہے ہونے پرزور دیتی ہیں۔

یہودیت اور عیسائیت کی طرح ماورائی خدایہاں بھی حاضر دناظر ہے۔ مسلمان بھی اپنے سے پہلے کے ان دو بڑے فداہب کے جو یز کردہ طریقوں کے ذریعہ الوہی موجودگی ومحسوس کرسکتے ہیں۔
سنت کی پیروی کی بنیاد پر اس قتم کے تقل کی وفروغ دینے والے مسلمانوں کو اہل الحدیث کہا جاتا ہے۔ وہ اموی اور عباسی در بارول کے بیش کی مخالفت کرتے تھے کیے شیعوں کے انقلا بی طرز عمل کے بھی حامی نہ تھے۔ وہ نہیں سیجھتے تھے کہ خلیفہ کا غیر معمولی روحانی صلاحیتوں کا مالک ہونا ضروری ہے: وہ تو محض ایک ختظم ہوتا ہے۔ تا ہم قرآن کی الہامی حیثیت اور سنت پر زور دے کر انہوں نے ہرمسلمان کو اللہ کے ساتھ براہ راست تعلق بنانے کے قائل بنایا۔ نہ ہی پیشواؤں کے محسل کے عالم کا کردارادا کرنے کی ضرورت نہ تھی۔ ہرمسلمان خدا کے سامنے اپنے اعمال کا دمہدار تھا۔

سب سے بڑھ کراہل الحدیث نے تعلیم دی کہ قرآن ایک ابدی حقیقت ہے جو تو ریت اور لوگوں کی ہی طرح خود خدا کا پرتو ہے؛ بیابتدائے آفر بنش سے ہی حقیقت کل کے ذہن میں موجود ہے۔ ان کے قرآن کے غیر مخلوق ہونے کے عقیدے کا مطلب تھا کہ جب اس کی تلاوت کی جائے تو ہر سلم نظر نہ آنے والے خدا کو ہراہ راست طور پر ساعت کرسکتا ہے۔ قرآن اصل میں ان کے لیے ایسا ہی تھا کہ جیسے خدا خودان کے درمیان موجود ہو، اور اس الوہ ی کتاب کو ہاتھ لگا نا ذات اللی کوچھونے کے مترادف تھا۔

تاہم شیعوں نے آہتہ آہتہ ایسے خیالات پیش کیے جو کافی حد تک عیسائی نظریہ بجسیم سے مماثلت رکھتے ہیں۔ حضرت حسین کی المناک شہادت کے بعد اہل تشیع پوری طرح قائل ہو گئے کہ مرف ان (امام حسین ) کے والد محترم کی اولا دوں کوہی امت کی قیادت کرنی چاہیے۔ رسول اللہ کا کوئی اللہ کے چھازا داور داما دہونے کے ناسطے حضرت علی قرابت قریب رکھتے تھے۔ چونکہ رسول اللہ کا کوئی ہمی بیٹا کمسنی کی عمرے آئے نہیں ہو حسکا تھا، اس لیے حضرت علی آپ کے قریب ترین مردرشتہ دار سے قرآن میں پینج برا کم مواقع پر خداسے اپنی اولا دوں کی فلاح کی دعاما تھتے ہیں۔ اہل تشیع نے الوہ می رحمت کے اس تصور کو دسعت دی اور یہ یہیں کرنے گئے کہ رسول اللہ کی بی حضرت فاطمة اللہ میں بی خدا کی حضرت فاطمة اللہ کی دورا اور یہ بی حضرت فاطمة اللہ کی اولا دوں کی اولا دیں بی خدا کی حضرت فاطمة اللہ کی اولا دیں بی خدا کی حقیق معرفت رکھتی تھیں۔ صرف وہی امہ کو حقیقی الوہی قیادت فراہم الزمرہ کی اولا دیں بی خدا کی حقیق معرفت رکھتی تھیں۔ صرف وہی امہ کو حقیقی الوہی قیادت فراہم

کرنے کے اہل تھے۔اگر حضرت علیٰ کی اولا دکو اقتدار مل جاتا تو مسلمان انصاف کے ایک عہد زریں کا تجربہ کرتے اور امت کوخدا کی مرضی کے مطابق جلایا جاتا۔

حضرت علی کے ساتھ لگا و نے کچھ جیرت انگیز صور تیں اختیار کیں۔ پھھ اہل تشع کے گردہ آنھیں قریب قریب الوہی درجہ دیتے ہیں۔ شاید وہ اس قدیم فاری روایت پڑھل کر رہے ہوں کہ ایک الوہی طور پر نتخب کردہ خاندان ہی الوہی پیغام کونسل درنسل آ کے بردھا تا ہے۔ اموی دور کے اختیام تک پچھ اہل تشیح یہ یقین کرنے گئے کہ حضرت علی کی اولاد کے صرف ایک سلط کو متندعلم حاصل تعالیہ مسلمانوں کو امت کا امام بس اس ایک خاندان میں ہی ال سکتا تھا۔ چاہوہ اقتدار میں ہویانہ ہوگر اس ہے رہنمائی لینا نہایت لازی تھا۔ خلفا نے آئمہ (امام کی جع) کوریاست کا دیمن سجھا: شعیعی روایت کے مطابق متعدد آئمہ کوز ہردے دیا میا اور پچھکو چھپنا پڑا۔ ہرامام اپنی وفات سے قبل شعیعی روایت کے مطابق متعدد آئمہ کور جاتا۔ آہتہ آہتہ اماموں کوخدا کے اوتاروں جیسا درجہ دیا جانے اور فیطے اپنی اولا دمیں بی خدا کی موجودگی کا 'حجہ'' بینی ثبوت تھا۔ اس کے اقوال ، احکامات اور فیطے جانے لگا: ہرامام زمین بی خدا کی موجودگی کا 'حجہ'' ' بینی ثبوت تھا۔ اس کے اقوال ، احکامات اور فیطے منجانب اللہ تھے۔ جس طرح عیسائیوں نے سے کو خدا تک رسائی کا داستہ سچائی اور روشی قرار دیا منجانب اللہ تھے۔ جس طرح عیسائیوں نے سے کو خدا تک رسائی کا داستہ سچائی اور روشی قرار دیا اس طرح اللہ تھے۔ جس طرح عیسائیوں نے سے کو خدا تک رسائی کا داستہ سچائی اور روشی قرار دیا اس طرح اللہ تھے۔ جس طرح عیسائیوں نے سے کو خدا تک رسائی کا داستہ سچائی اور روشی قرار دیا اس طرح اللہ تھے۔ جس طرح عیسائیوں نے سے کو خدا تک رسائی کا دراستہ سچائی اور دوشی قرار دیا اس طرح اللہ تھے۔ کی نظر میں ان کیا مام خدا کا درواز واور ہرنسل کے رہنما تھے۔

الل تشیح کی مختلف شاخوں نے الوہی تسلسل کو مختلف انداز میں پیش کیا۔ مثلاً اثناعشری (بارہ المامول) کو مانے والے )حسین ابن علی کی بارہ اولا دول کو تسلیم کرتے ہے۔ جی کہ 939 عیسوی میں بارہوی امام انسانی معاشرے سے عائب ہو گئے۔ چونکہ ان کی کوئی اولا دنہ تھی اس لیے سلسلیز نسل منقطع ہو گیا۔ سات اماموں کو مانے والے اساعیلیوں کا کہنا تھا کہ ساتویں امام ہی آخری ہے۔ بارہویں یا پوشیدہ امام ہی آخری ہے۔ بارہویں یا پوشیدہ امام کے معتقدین نے ایک مسجائی عقیدہ افتیار کیا جس کے مطابق وہ عبد زریں کا آغار کرنے کے لیے و نیا میں واپس آئی می مے۔ انقلاب ایران کے بعد سے اہل مغرب نے شیعہ ازم کو اسلام کا ایک بنیا و پرست فرقہ تصور کیا ہے ، لیکن بدورست نہیں ۔ شیعیت ایک لطیف روایت کی صورت افتیار کرگئی۔ درحقیقت اہل تشیح ان مسلمانوں کے ساتھ بہت پی مشترک رکھتے ہیں جنموں نے فلسفیا نہ انداز میں قرآن پرمنطق ولائل کا اطلاق کیا۔ معتزلہ کے طور پر جانے جانے والے یہ منطق پہند درباری تیشات کے سخت مخالف اورائی طافلات کیا۔ معتزلہ کے طور پر ہوانے جانے والے یہ منطق پہند درباری تیشات کے سخت مخالف اورائی طافلات کیا۔ معتزلہ کے طلاف سیاس طور پر سرگرم ہے۔

سیای سوال نے انسانی معاملات میں خداکی مداخلت کے متعلق ایک دینیاتی بحث کا آغاز کیا۔
امویوں کے حمایتی غیر درست طور پرید دعوی کرتے سے کدان کا غیراسلامی طرز عمل ان کی غلطی نہیں کیونکہ خدانے ان کی تقدیر میں ایسا بنیا ہی لکھا ہوا تھا۔ قرآن میں خدا کے مطلق اور علیم و نہیر ہونے کا تصور بہت واضح طور پر موجود ہے، اور تقدیر کے لکھے کی حمایت میں بہت سے حوالے پیش کیے جا سکتے ہیں لیکن قرآن انسانی فرمہ داری پر بھی اتنا ہی فرور دیا ہے: "اللہ اتن دیر تک کسی کی حالت نہیں بدلتا جب تک کہ وہ اپنے آپ کو اندر سے تبدیل نہ کرلے ۔ " نیتجاً اسمیل من کے خالفین نے رائے کی آزادی اور اخلاقی فرمہ داری پر فرور دیا۔ معزلہ نے ایک در میانی راستہ اپنایا اور انتہائی مؤقف سے اعتزال کر گئے، یعنی الگ ہو گئے۔ انھوں نے انسانیت کی اخلاقی نوعیت کو محفوظ بنا ہے داخل کی اخلاقی نوعیت کو محفوظ بنا ہے داخل کی اخلاقی نوعیت کو محفوظ انسانی خدا کا اصل جو ہر تھا: وہ کسی کے ساتھ دزیادتی نہیں کر سکتا؛ وہ کسی خلاف استدلال چیز کی مناب خدا کا اصل جو ہر تھا: وہ کسی کے ساتھ دزیادتی نہیں کر سکتا؛ وہ کسی خلاف استدلال چیز کی حمایت نہیں کر سکتا۔

معزله بدوی کرنے میں خلطی پر تھے کہ انصاف (جوخالصتا انسانی تصور ہے) خدا کا جو ہرتھا۔
معزله بدوی کر نے میں خلطی پر تھے کہ انصاف (جوخالصتا انسانی تصور ہے) خدا کا جو ہرتھا۔
مطیشہ و تقدیرا ورآزاد مرضی کا مسئلہ ایک شخصی خدا کے تصور میں مرکزی مشکل کی نشاند ہی کرتا ہے۔
ہراہمی جیسے ایک غیر شخصی خدا کوزیا دو آسانی کے ساتھ '' خیر'' اور'' نشر' سے بالاتر قرار دیا جاسکتا تھا۔
شخصی خدا کو اپنی خواہشات کے مطابق بنا دینا زیادہ آسان ہوتا ہے۔ ہم اپنے ذاتی نظریات کی موافقت میں ہی اسے دی پہلکن ،سوشلسٹ نسل پرست یا پھر انقلا بی بنا کر پیش کر سکتے ہیں۔ نینجناً
سیجھ لوگوں نے شخصی خدا کو ایک غیر خرابی تصور سمجھا ہے، کیونکہ اس طرح ہم اپنے انسانی خیالات کو مطلق بنا کر پیش کرنے ماصل کر لیتے ہیں۔

اس خطرے سے بیخے کے لیے اہل الحدیث نے خدا کے جو ہر اور اس کی سرگرمیوں کے درمیان فرق پیش کیا جیسا، کہ یہودی اورعیسائی بھی ایک دور میں کر چکے تھے۔انھوں نے دعویٰ کیا کہ ماورائی خدا کارشتہ و نیا کے ساتھ جوڑنے والی پھھا یک صفات قرآن ہی کی طرح ہمیشہ سے اس کے ساتھ موجود تھیں۔ وہ خدا کے قابل ادراک جو ہر سے مختلف تھیں، جو ہمیشہ ہماری تفہیم کوفریب دیتا ہے۔جس طرح یہود یوں نے تصور کیا تھا کہ خدا کی دانش یا توریت ابتدائے آئی بیش سے ہی

خدا کی ہم وجود تھی ،اس طرح مسلمانوں نے بھی خدا کی شخصیت کے حوالے سے ایک ایبا ہی تصور قائم كرليا اوراس امركى ياو د ہانى كرائى كى انسانى ذ بن اس كا احاطة بيس كرسكتا۔ أكر خليفه مامون (813 تا832ء) نے معتزلہ کی طرفداری نہ کی ہوتی اور ان کے خیالات کومسلمانوں کا سرکاری عقیدہ بنانے کی کوشش نہ کی ہوتی تو شاید مٹھی بھرلوگ ہی اس استدلالی انداز ہے متاثر ہو سکتے۔ کیکن جب خلیفہ نے معتز نی نظریات کولا گوکرنے کے لیے روایت پہندوں کواؤیت ویٹا شروع کی تو عام لوگ اس غیراسلامی طریقه کارے خوف زدہ ہو مجئے۔ ایک سرکردہ روایت پیندامام احمدٌ بن حنبل (780 تا855ء) مامون کے ہاتھوں سزائے موت یانے سے بال بال ن<del>کا جانے کے</del> بعد ا یک عوامی ہیرو بن مکئے۔ان کے تقوٰ ی اور زہدوریاضت نے خلافت کوچیلنج کیا اور قرآن کے غیر مخلوق ہونے بران کاعقیدہ معتزلہ کی استدلال پہندی کےخلاف عوامی بعناوت کانعرہ بن کیا۔ ابن حنبل خدا کے بارے میں کسی مجمی منطق بحث سے انکار کیا کرتے تھے۔ چنانچہ جب اعتدال پندمعتزلی al-Huayan القرابی (وفات859م) نے ایک درمیانی حل پیش کیا.....کہ جب قرآن کوخدا کے قول کے طور پرلیا جائے تو یہ یقنیتا غیرمخلوق تھا،کیکن انسانی زبان میں آنے سے مخلوق ہو گیا ..... تو امام احمد بن طنبل نے اس مسلک کو ممراہ کن قرار دیا۔القرابی اسيخ نقطة نظر ميں دوبارہ ترميم كرنے برتيار تغااوراس نے كہا كةر آن كى تكسى اور بولى جانے والى عر بی زبان خدا کا از لی کلام ہونے کے ناطے'' غیرمخلوق' بھی۔ تاہم،امام احمدٌ بن حنبل نے قرار دیا کہاں طرح منطقی انداز میں قرآن کے ماخذ کے بارے میں قیاس آرائی کرنا ہے کاراورخطرناک تھا۔ نا قابل بیان خداکودر یافت کرنے کے لیے منطق مناسب آکہ کارنبیں۔ انھوں نے معتزلہ پر الزام عائد كياكه وه خداكى باطنيت ختم كرك اسے ايك ايبا مجرد فارمولا بنار ہے ہيں جس كى كوئى ندہی اہمیت نہیں۔امام احمد بن صبل نے رائے پیش کی کہ جب قرآن میں خدا کے "بولنے"، "د يكيف" يا" ايخت يربراجمان "مونے كاذكرآئة واس كى لفظى تغيير بى كى جانى جاسى مكربلا کیف (لینی یہ یو چھے بغیر کہ کیسے؟)۔ان کا مواز نہ غالبًا اقعاناسینس جیسے ریڈیکل عیسائیوں کے سأته کیا جاسکتا ہے جنموں نے زیادہ منطقی ملحدوں کے خلاف یجسیم کے عقیدے کی ایک ایجہا پہندانہ تعبیریراصرارکیا۔امام احد بن طبل ذات خداوندی کے نا قابل تنہیم ہونے پرزوردےرہے ہے جوتمام انسانی منطق اورتصوراتی تجزیے سے ماوراتھی۔

تا ہم قرآن بار بار مقل اور تغلیم کی اہمیت پرز ورویتا ہے،اورامام صاحب کا نقطۂ نظر پچھ سادہ لوح تھا۔ بہت سے مسلمانوں نے اسے مراہ کن فرار دیا۔ ابو الحن ابن اساعیل الاشعری (941 تا 941 ء)نے ایک حل پیش کرنے کی کوشش کی ۔ وہ ایک معتزلی ہوا کرتا تھا، مگر بعد میں ا یک خواب کی وجہ سے اہل الحدیث ہو گیا جس میں اس نے ویکھا کہ نی گیاک اسے حدیث کا مطالعہ کرنے کو کہدرہے ہیں۔اس کے بعد الاشعری دوسری اعتباً بر چلے محے اور معتز لہ کواسلام کے ليے خطرناك قرار ديا۔ تب اسے ايك اور خواب آياجس ميں ني ياك مجھ تاراض نظر آئے اور فرمايا: ''میں نے شمصیں منطقی ولائل ترک کرنے کوئبیں بلکہ تچی احادیث کی حمایت کرنے کو کہا ہے۔'' چنانجدالا شعری نے احمر بن صنبل کے نقط انظر کی علمی تو ضیح کے لیے معتزلہ کے منطقی طریقے استعال کیے۔اگرمعتزلہنے بید عویٰ کیا تھا کہ خدا کا الہام غیراستدلالی نہیں ہوسکتا تو الاشعری نے استدلال اور منطق کی مرد سے خدا کوانسانی تفہیم ہے ماورا ٹابت کیا۔اس نے خدا کی حیثیت گھٹا کرا یک ایسے تصورتك محدودكرنے سے انكاركر ديا جيے سى بھى اورانسانى تصوركى طرح زير بحث لايا جاسكتا ہو۔ علم، طاقت ، زندگی وغیره کی الوہی صفات حقیقی تغییں ؛ وہ ازل سے ہی خدا کے ساتھ منسوب تھیں ۔ کیکن وہ خدا کے جو ہر ہے مختلف تھیں ، کیونکہ خدا بنیا دی طور پر واحد ، لاشریک اور بے مثل تھا۔ ہم اس کی مختلف صفات کی تعریف کرنے کے ذریعہ اس کا تجزیہ بیس کرسکتے۔الاشعری نے بیدو زخا تفناد حل كرنے كے ليے كى بھى كوشش سے انكار كرديا: چنانچہ وہ اصرار كرتا ہے كہ جب قرآن ميں خداکے 'ایخ تخت پر براجمان' ہونے کا ذکر آتا ہے تو ہمیں اسے حقیقت کے طور پر قبول کر لینا جا ہے، حالانکہ ایک خالص روح کے ' بیٹھنے' کے تصور کو سمجھنا ہماری عقل وہم سے باہر ہے۔

الاشعری ایک درمیانی راستہ تلاش کرنے کی کوشش میں تھا۔ قرآن کے لفظی مطلب پراصرار کرنے والوں کا مؤقف تھا کہ نیک لوگ خدا کوآسان پردیکھیں گے (جبیبا کہ قرآن میں کہا گیا)
اس لیے وہ لاز باجسمانی صورت رکھتا ہوگا۔ حثام ابن عکیم نے تو خدا کاسرایا تک بیان کردیا۔ پچھ اللی تشخیع نے بیدخیالات شکیم کرلیے جس کی وجدا ماموں کے خدا کی تجسیم ہونے پران کا یقین تھا۔ معتزلہ نے زوردیا کہ قرآن میں جب مثلا خدا کے ہاتھوں کا ذکر آتا ہے تو اس کی تغییر علامتی حوالے معتزلہ نے زوردیا کہ قرآن میں جب مثلا خدا کے ہاتھوں کا ذکر آتا ہے تو اس کی تغییر علامتی حوالے

ہے کرنی جاہیے۔

الاشعرى نے مسلسل مصالحتی نقطه ُ نظرا پنائے رکھا۔للبذاوہ کہتاہے کہ قرآن کریم خدا کا از لی اور غیر مخلوق قول تھا،لیکن روشنائی ، کاغذاور کتاب کے حروف مخلوق تنے۔اس نے انسان کی آزادمرضی کے بارے میں معتزلی عقیدے کی مخالفت کی کیونکہ صرف خدا ہی انسانی اعمال کا'' خالق'' ہوسکتا ہے؛ کیکن اس کے ساتھ ساتھ اس نے روایت پیندوں کے اس نقطہ نظر کو بھی مستر دکیا کہ انسان کا ا بنی نجات میں کوئی کردارنہیں ہوتا۔اس کا پیش کردہ حل مجھالجھن کا شکارتھا: خدا ہمارے اعمال کا خالق ہوتے ہوئے بھی انسانوں کونیکی اور بدی کمانے کی اجازت دیتاہے۔ تاہم امام احد بن عنبل کے برعش الاشعری نے سوالات اٹھانے اور ان مابعد الطبیعیاتی مسائل کاحل دریافت کرنے پر آ مادگی دکھائی۔الاشعری'' کلام' کیمسلم روایت کا بانی تھا۔نویں اور دسویں صدیوں میں ان کے جانشینوں نے کلام کے اس طریقنہ کارکوتر تی دی اور اینے اپنے خیالات پیش کیے۔ابتدائی اشعری خداکی حاکمیت کے بارے میں متند بحث کے لیے ایک مابعد الطبیعیاتی فریم ورک بنانا جائے تنے۔اشعری مکتبہ فکر کا بہلا بڑا لہمیات دان ابو بمرالبقلانی (وفات 1013 م) تھا۔ایے رسالے ''التوحيد'' میں وہ معتزلہ کی اس رائے ہے اتفاق کرتا ہے کہ انسان منطقی دلائل کے ذِربعہ خدا کے وجود کو ثابت کرسکتا ہے: درحقیقت قرآن ہیں ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نے قدرتی عالم فطری پر با قاعدہ غور وَفکر کر ہے خالق از لی کو دریافت کیا تھا۔لیکن البقلا نی اس امکان کومستر د کرتا ہے کہ ہم الہام کے بغیر خیرا درشر میں کوئی تمیز کر سکتے ہیں: الله درست اور غلط کے انسانی نظریات کے دائر ہ کارمیں ہیں آتا۔

البقلانی نے ایک خیال پیش کیا کہ اللہ کے سواکوئی دیوتا یا کوئی ایقان موجود نہیں ہے۔ اس نظریہ کو "جو ہریت" کے طور پر جانا جاتا ہے۔ اس نے کہا کہ دنیا کی ہر چیز کا دار دیدار ضدا کی براہ راست توجہ پر ہے۔ ساری کی ساری دنیا کی لا تعدادانغرادی ایٹوں کی صورت میں تخفیف کردی گئی: راست توجہ پر ہے۔ ساری کی ساری دنیا کی لا تعدادانغرادی ایٹوں کی صورت میں تخفیف کردی گئی: زمان دمکان غیر مستقل تھے اور کوئی بھی چیز اپنی شناخت نہیں رکھتی۔ البقلانی کی نظر میں و نیائے مظاہر کی کوئی حقیقت خدا کی ذات تھی، اور مظاہر کی کوئی حقیقت خدا کی ذات تھی، اور وہ اس کا نمات کوقائم رکھتا اور ہر لیے تخلیق کر رہا تھا۔

کا تات کی وضاحت کے لیے کوئی فطری قوانین موجود نہ تھے۔ دیگر مسلمان سائنس ہیں گہری دیجیں لے رہے تھے، جبکہ اشعری بنیادی طور پر فطری سائنسوں کے فلاف تھے، گراس کا تعلق فدہب سے ضرور تھا۔ بیر روز مرہ زندگی کے ہر ہر پہلو میں خداکی موجودگی کی وضاحت کرنے کے ساتھ ساتھ اس یا دو ہائی کی ایک ابعد الطبیعیاتی کوشش تھی کہ عقیدے کا دارو مدار عام منطق پر نہیں ہوتا۔ اشعر یوں اور معتزلیوں دونوں نے ہی مختلف انداز میں خدا کے فدہبی تجربے کا تعلق عام منطق سوچ کے ساتھ جوڑنے کی کوشش کی ۔ بید چیزا ہمیت کی حالی ہی ۔ مسلمان بیجانے کی کوشش کر رہے تھے کہ خدا کے بارے میں اس طرح بات کرناممکن ہے یا نہیں جیسے ہم اپنے دیگر معاملات پر بات کرتے ہیں۔ ہم نے دیکھ اے کہ یونا نیوں نے وازن اپنانے کا فیصلہ کیا کہ ایساممکن نہیں اور بیاکہ فاموثی ہی النہیات کی واحد موز وں صورت تھی ۔ انجام کارمسلمان بھی اس ختیج پر پہنچے۔ فاموثی ہی النہیات کی واحد موز وں صورت تھی ۔ انجام کارمسلمان بھی اس ختیج پر پہنچے۔

### چهٹا باب

# فلسفيوں كا خدا

نویں صدی عیسوی میں عربوں کا تعلق یونانی سائنس اور فلسفہ کے ساتھ بناء اور اس کے نتیجہ میں ایک ثقافتی رنگارنگی پیدا ہوئی جے نشاۃ ٹانیہ اور احیاء العلوم (Enlightment) کے درمیان چوراہاسمجھا جاسکتا ہے۔مترجموں کی ایک ٹیم ،جن میں سے زیادہ ترنسطوری عیسائی تنے ،نے یونانی كتب كوعر بي زبان مين مهيا كرك ايك زبردست كام كيار عربي مسلمانون في الكيات ،الكيميا، طب اور ریاضی کا مطالعہ اس قدر کامیابی کے ساتھ کیا کہنویں اور دسویں صدیوں کے دوران سلطنت عباسيد ميں ہونے والى سائنسى ايجا دات سابق تاریخ کے سی محى دور کی نسبت زيا دو تھيں۔ مسلمان كى ايك نى صورت كاظهور مواجوفله فدي خصوصى شغف ركمتا تفار انكريزي زبان بيس فله فه کا ترجمہ Philosophy کیا جاتا ہے، لیکن لفظ فلسفہ اینے اندر زیادہ وسیع معنی رکھتا ہے۔ فیلسوف ان قوانین کے تحت زندگی بسر کرنے پریقین رکھتے ستھے جوان کے خیال کے مطابق کا ئنات برحا کم تھےاور جن کاحقیقت کی ہرسطح پرمشاہدہ کیا جاسکتا تھا۔ابتدا میں انھوں نے اپنی توجہ فطری علوم پرمرکوز کی اور پھرنا گز برطور بر یونانی مابعدالطبیعیات کی جانب متوجه ہوئے اوراس کے اصولوں کواسلام پر لا کوکرنے کا عزم کیا۔ انھیں یقین تھا کہ بینانی فلسفیوں کا خدا اللہ جبیہا تھا۔ عیسائی فلسفیوں نے بھی ہیلن ازم کے ساتھ مما مکت محسوس کی تھی لیکن انعوں نے فیصلہ کیا تھا کہ یونانیوں کے خدا میں ترمیم کر کے اسے بائبل کے زیادہ متناقض خدا جیسا بنانا جاہیے: نیتجتًا انھوں نے اس یقین میں اپنی ہی فلسفیانہ روایت سے منہ پھیرلیا کہ خدا کے مطالعہ میں منطق اور استدلال كاعمل دخل بهت كم بــــ تا بم فيلسوف بالكل الث نتيج يرينج\_ آج ہم عموی طور پردیکھتے ہیں کہ سائنس اور فلسفہ ند ہب کا مخالف ہے، لیکن فیلسوف عمو مآ ہے المحص سلمانوں کی حیثیت طوث افراد سے اور انھوں نے خود کورسول آکرم کے حقیقی بیٹے تصور کیا۔ اچھے سلمانوں کی حیثیت میں وہ سیاسی لحاظ سے باخبرر ہے شے اور در باری حیثی اورشان وشوکت سے بیزار شے۔ انھوں نے منطق کے اصولوں کے مطابق اپنے معاشر کی اصلاح کرنا چاہی۔ ان کی مہم جوئی اہم تھی: چونکہ ان کے سائنسی اور فلسفیانہ مطالعات پر یونانی فکر کا غلبہ تھا اس لیے ان کے عقید سے اور اس زیادہ منطق اور معروضی نقطہ نظر کے درمیان تعلق تلاش کرنا اہمیت کا حامل ہوگا۔ فیلسوف فی ہب کے مناقد کی کوئی خواہش نہیں رکھتے تھے بلکہ اسے قدیم اور فرسودہ عناصر سے پاک کرنا چاہتے تھے۔ فاتمہ کی کوئی خواہش نہیں رکھتے تھے بلکہ اسے قدیم اور فرسودہ عناصر سے پاک کرنا چاہتے تھے۔ انہیں فدا کے موجود ہونے پرکوئی شبہ نہ تھا۔ سدر حقیقت وہ اس کو وجود بالذات قرار دیتے تھے۔ سنگین وہ یہ محسوس کرتے تھے کہ فدا کے وجود کو منطقی طور پر ٹابت کرنا لازمی ہے تا کہ اللہ کو منطقی مثالی تصور کے عین مطابق قرار دیا جا سکے۔

تاہم کچھ مسائل موجود تھے۔ہم نے ویکھا ہے کہ بونانی فلسفیوں کا خدا الہام کے خدا ہے ہوت خلف تھا: ارسطویا پلوٹینس کا ویوتائے اعلیٰ بے زبان اور نا قائل نفوذ تھا؛ وہ و نیاوی امور کی کوئی بروانہیں کر تا اور نہ ہی خودکوتا رخ میں منکشف کرتا تھا۔ اس کے علاوہ اس نے و نیا بنائی تھی اور نہ ہی روز آخر حساب کما ہر کرنے والا تھا۔ در حقیقت ارسطونے تاریخ کوایک کمتر علم قرار دے کرر دکر دیا تھا۔ اس کا کوئی آغاز، وسطیا اختمام نہ تھا کیونکہ کا نئات کا صدور ابتدائے آفرینش میں خدا ہے ہوا۔ فلسوف حقیقت مطلق کا نظارہ کرنے کے لیے تاریخ سے بادر اہونا چا ہے تیج جو کھن ایک التباس فلسوف حقیقت مطلق کا نظارہ کرنے کے لیے تاریخ سے بادر اہونا چا ہے تیج جو کھن ایک التباس نظرتھی۔ فلسف نے بردی ہمت درکارتھی کہ کا نئات (جہاں بہر تیمی اور دکھنظم وضبط کی نبیت زیادہ عبال تھی اور کردی و نیا کے جاہ کن واقعات کوایک منہوم عظا کرنا پڑا۔ وہ ایک ہم گیر فی ہم ہی تا فذالعمل سے ۔ انھیں اپناردگردی و نیا کے جاہ کن واقعات کوایک منہوم عظا کرنا پڑا۔ وہ ایک ہم گیر فی ہم بر نقافق کواہشند سے جو خدا کے کی ایک مظامرتک ہی محدود نہ ہو وہ قرآن کے مکاشفات کی زیادہ بہتر نقافق کے زبانوں کے دوران پیدا کردہ انداز فکر میں بڑتے منطق قرار دیا۔

ایک کمل طور پر منطقی کا تات میں اس منم کا عقیدہ آج ہمیں بہت ان گھڑ سا لگتا ہے، کونکہ ہماری اپنی سائنسی دریافتیں کافی عرصہ پہلے ہی خدا کے وجود کے لیے ارسطو کے پیش کر دہ جُوتوں کی غیر موز و نیت آشکار کر چکی ہیں۔ نویں اور دسویں صدیوں کے کی فض کے لیے ایسا تصور کرتا محال تھا۔ لیکن فلسفہ کا تجربہ ہمارے موجودہ فہ ہی رجحانات سے تعلق رکھتا ہے۔ موجودہ وور کی طرح اس وقت بھی سائنس نے ایک مختلف ذہنیت کا نقاضا کیا جس نے فیلسوف کے نظریہ دنیا کو بدل کر رکھ ویا۔ سائنس اس بنیا دی مقیدے کی متقاضی ہے کہ ہر چیز کی ایک منطقی توضیح موجود ہے؛ یہ اس ویا۔ سائنس اس بنیا دی مقیدے کی متقاضی ہے کہ ہر چیز کی ایک منطقی توضیح موجود ہے؛ یہ اس بات کا بھی مطالبہ کرتی ہے کہ تجربی پرواز اور ہمت وجو صلے کا مظاہرہ کیا جائے جو فہ ہی تخلیقیت سے متفاد تیس۔ پرانی النہیات سے ہی چیٹے رہنا ایمان کے لیے نقصان دہ تھا۔ فیلسوف نے اپنی تی بصیرتوں کو مرکزی اسلامی عقیدے کے ساتھ ملانے کی کوشش کی اور خدا کے بارے بی بونا نیوں سے فیف یا فتہ انقلا بی خیالات پیش کیے۔ تاہم انجام کا ران کے منطقی خدا کی ناکا می ہمیں نہ ہی سے فیف یا فتہ انقلا بی خیالات پیش کے۔ تاہم انجام کا ران کے منطقی خدا کی ناکا می ہمیں نہ ہی سے فیف یا فتہ انقلا بی خیالات پیش کے۔ تاہم انجام کا ران کے منطقی خدا کی ناکا می ہمیں نہ ہی سے فیف یا فتہ انقلا بی خیالات پیش کے۔ تاہم انجام کا ران کے منطقی خدا کی ناکا می ہمیں نہ ہی سے فیف یا فتہ انقلا بی خیالات پیش کے۔ تاہم انجام کا ران کے منطقی خدا کی ناکا می ہمیں نہ ہی سے فیف کی کوشش کی کر کوشش کی کوشش

فیلسوف ماضی کے کسی بھی وصدا نیت پرست طبقہ گر کے مقابلہ میں زیادہ بحر پورا ثماز میں ہونائی فلسفہ اور خرب کو خرم کرنے کی کوشش کررہے تھے۔ معز لیوں اوراشعر بوں دولوں نے ہی الہام اور فطری استدلال کے درمیان ایک بل تغییر کرنے کی کوشش کی تھی ، لیکن ان کے ہاں خدا کے الہام کو اولیت حاصل تھی۔ درحقیقت اشعری اس بارے میں فٹکوک کا شکار تھے کہ کوئی عولی تو انین اور بے زمان تو اعدموجود ہیں۔ بیچو ہریت ایک فہ ہی اور تخیلاتی ابھیت کی حامل ہوتے ہوئے بھی واضح طور پر سائنسی روح کے لیے اجنی تھی اور فیلسوف کی شاہوت واضح طور پر سائنسی روح کے لیے اجنی تھی اور فیلسوف کی شاہوت والے انداز کیا لیکن ان عموی تو اعد کے حریم کرنے گے جنمیں اشعر یوں نے رد کردیا تھا۔ ان کے خدا کو منطقی دلائل میں دریافت ہونا تھا، نہ کہ مخلف اوقات میں مردوں اور عورتوں کو ہونے والے البابات میں۔ معروضی سچائی کی بھی تلاش ان کے سائنسی مطالعات کی خوبی ہے اور اس نے حقیقت مطاق کا تجر بہ کرنے کا ان کا انداز مشروط کردیا۔ ایک ایسا خدا جو سب کے لیے ایک جیسا خبیں، جو بہت سا ثقافتی رنگ دیتا اور لیتا ہے، وہ اس بنیا دی نہ ہی سوال کا کوئی تسلی بخش حل فرائم خبیس کرسکا کہ دین دیک کا تھی مقیم مردم کیا ہے؟"

فلسفہ کو تحریک حاصل ہونے کی وجہ بونانی سائنس اور مابعد الطبیعیات کے ساتھ تعلق پیدا ہونا متی الیک معیاری متی الیک معیاری سیسلین ازم کاطفیلیہ نہ تھا۔ یونانیوں نے مشرق وسطی کی اپنی آباد یوں میں ایک معیاری نصاب اپنانے کار جحان قائم کیا تھا؛ لہذا ہمیلینیا کی فلسفہ میں مختلف آرا کے باوجود ہرطالبعلم کونصا بی کتب کا مطالعہ ایک خاص تر تیب سے کرتا پڑتا تھا۔ اس چیز نے ایک حد تک اتحاد و یکا تکت پیدا کر دی۔ تاہم فیلسوف اس نصاب کے مطابق نہیں چلتے تھے، بلکہ جو نہی کوئی کتاب دستیاب ہوتی تو اس کا مطالعہ کر لیتے۔ نیتجاً الن پر نے افق واضح ہوئے۔ اپنی ممتاز اسلامی اور عربی بصیرتوں کے علاوہ ان کی سوچ فاری ، ہندوستانی اور غزاسطی اثر ات رکھتی تھی۔

چنانچہ قرآن پرمنطقی طریقه کار کا اطلاق کرنے والا پہلامسلمان یعقوب ابن الحق الکندی (وفات انداز أ870 عیسوی)معتزلیوں کے ساتھ قری تعلق اور متعدد اہم مسائل کے حوالے ہے ارسطو کے ساتھ اختلاف رکھتا تھا۔اس نے بارسا میں تعلیم حاصل کی لیکن بغداو میں مکین ہوا جہاں است خلیفه المامون کی سر پرتی حاصل ہوگئی۔ ریاضی ، سائنس اور فلسفہ سمیت متعدد شعبوں میں اس کا اثر ورسوخ اور کام بہت زیادہ تھا۔لیکن اس کی سب سے بردی دلچیسی ندہب ہی تھا۔معتزلی مونے کے ناطےوہ فلسفہ کومحض الہام کی ایک خادمہ کے طور پر ہی دیکھ سکتا تھا: پیغمبروں کا القائی علم فكسفيول كى انسانى بصيرتول سے ماور انتما۔ بعد كے بيش تر فيلسوف نے الكندى كے اس نقط أنظر ميں شراکت نہ کی۔الکندی دیگر نداہب کی روایات میں سیائی تلاش کرنے کا شوقین تھا۔ سیائی واحد تقی اورفلسفی کا فرض تھا کہ وہ اسے ہر ثقافتی یالسانی روپ میں تلاش کر ہے۔الکندی صرف پیغیبروں تک ہی محدود ندر ہا بلکہ بوتانی فلسفیوں کی جانب بھی متوجہ ہوا۔اس نے اولین محرک کا وجود ٹابت کرنے کے لیے ارسطو والے ولائل استعال کیے۔اس نے کہا کہ ایک منطقی دنیا میں ہر چیز کی ایک عامت ہوتی ہے۔ جانچہ ایک اولین محرک بھی موجود ہوگا جس نے اس حرکت کی ابتدا کی ۔ بیاولین محرک وجود بالذات، بے تغیر، کامل اور نا قابل فنا تھا۔ لیکن یہاں تک پہنچ کر الکندی نے ارسطو کا دامن جھوڑ ااور عدم سے وجود کے قرآنی عقید ہے کواپنالیا۔ حرکت کوعدم میں سے پچھے وجود میں لانے والی قوت کے طور پر بیان کیا جاسکتا تھا۔الکندی نے کہا کہ بیرخدا کا استحقاق تھا۔ وہی وہ واحد ذات ہے جواس منہوم میں ممل کر سکتی ہے ، اور وہی ہمیں اینے ارد کر دکی دنیا میں نظر آنے والی فعالیت کی حقیق وجہ ہے۔

فلیفہ عدم سے وجود میں آنے کے نظریہ کورد کرنے لگا،سوالکندی کوحقیقی معنوں میں ایک صحیح فيلسوف قرارنبيس ديا جاسكتا ليكن وه اسلام ميس ندجي سجإنى كوفلسفيانه ما بعدالطبيعيات كےساتھ بم آ ہنگ بنانے کی اولین کوشش کا اعز از رکھتا ہے۔اس کے جانشین زیاوہ انقلابی خیالات کے مالک تنے۔ چنانچہ ابو بکرمحمد ابن ذکریا الرازی (وفات انداز i 930 عیسوی)، جسے مسلم تاریخ میں عظیم ترین سرکش (Non-conformist) قرار دیا جاتا ہے، نے ارسطو کی مابعدالطبیعیات کو مستر د کیا اور غناسطیوں کی طرح مخلیق کو جہاں آ فرین (demiurge) کے طور پر ویکھا۔ وہ اولین محرک کے ارسطوئی نظریے کو بھی رد کرتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ الہام و کہانت کے اسلامی عقا کدکوبھی شلیم ہیں کر تاصرف منطق اور فلسفہ ہی ہمیں بیا سکتا ہے۔ جانچہ الرازی حقیقی معنوں میں ایک وحدانیت پرست نہ تھا: شایدوہ پہلا ایسا آزادمفکر تھا جس نے نظریۂ خدا کوایک سائنسی انداز فکر کے ساتھ ناموافق یایا۔ وہ ایک زبر دست طبیب اور فراخدل وشفیق انسان تھاجس نے ایران میں اینے آبائی گاؤں رمی کے شفاخانے میں کئی برس تک کام کیا۔ بیش ترفیلسوف اپنی قوم یرسی کواس حد تک نہیں لے کر مجئے تھے۔ایک زیادہ روایتی مسلمان کے ساتھ بحث میں الرازی نے کہا تھا کہ کوئی بھی سیا فیلسوف کسی طے شدہ روایت پر انحصار نہیں کرسکتا، بلکہ اسے اینے لیے چیزوں پرخود ہی غور وفکر کرنا پڑتا ہے، کیونکہ صرف منطق ہی ہمیں آھے کی جانب پڑھاتی ہے۔الہامی عقائد بربجروسه كرنا بيكارتفا كيونكه مذاهب آيس مين موافقت اختيارتبين كريحتة به كوئى مد فيصله كيي كرسكتا ہے کہ کون سا درست ہے؟ لیکن اس کے مخالف نے ایک اہم نقطہ اٹھایا۔ تو عام لوگوں کے بارے میں کیا خیال ہے؟ ان میں ہے بیش تر فلسفیانہ سوچ کے اہل نہیں: کیا ان کا مقدر صرف خطا اور معلکن ہی تھی؟ فلفہ کے اسلام میں ایک اقلیتی فرقہ ہی رہنے کی وجہ اس کا طبقہ خواص کے ساتھ تعلق تفا۔ بدلازی طور برصرف انھیں ہی ایک کرتا تفاجوایک خاص وہی استعدادر کھتے ہتے۔ چنانچه بدروح مساوات کے خلاف ہوا جومسلمان معاشرے میں اثر ات دکھانے کی تھی۔ ترکی فیلسوف ابونصر الفارانی (وفات 980 عیسوی) نے غیرتعلیم یافتہ عوام کے مسکے کے ساتھ نمٹنے کی کوشش کی جوفلسفیانہ استدلالیت کے اہل نہ ہتے۔ اسے مستند فلسفہ کا بانی قرار دیا جا سكتاب-اس فيمسلم مثاليت ببندى كى دلكش بمه كيريت ظاهركى - بم الفارابي كونشاة ثانيه كا

آ دی کهه سکتے ہیں ؛ وہ نەصرف ایک طبیب بلکه موسیقار اورصوفی بھی تھا۔ اپنی کتاب'' یا کباز شہر کے باسیوں کے متعلق آرا'' میں اس نے ان معاشرتی اور سیای تشویشات کا بھی مظاہرہ کیا جو سلم روحانیت میں مرکزی حیثیت رکھتی تھیں۔''رئی پبلک'' میں افلاطون نے کہا تھا کہ ایک اچھے معاشرے پرفلسفی کی حکومت ہونی جا ہے جو منطقی اصولوں کے مطابق حکومت کرے۔الفارانی نے کہا کہ حضرت محمدٌ بالکل و لیمی ہی شخصیت ہے جس کا تصور افلاطون نے پیش کیا۔ آپ نے وفت ے ماوراسچائیوں کو ایک الی تخیلاتی صورت میں پیش کیا تھا کہ عام لوگ بھی انھیں سمجھ یائے، چنانچہ اسلام افلاطون کے مثالی معاشرے کے لیے عین موزوں تھا۔ شیعہ غالبًا اس منصوبے کو یا بیہ معمیل تک پہنچانے کے لیے اسلام کی بہترین صورت تھی جس کی وجہ دانش مندامام پراس کا ایمان تھا۔الفارابی نے ایک عملی صوفی ہونے کے باوجود الہام کو ایک مکملا فطری عمل کو طور پر دیکھا۔ یونانیوں کا انسانی پریشانیوں سے لا پروا خدا بنی نوع انسان ہے'' کلام' 'نہیں کرسکتا تھا جس کا تقاضا الهام كوعقيده كرتاتها - تاجم اس كابيم طلب نبيس تعاكه خداالفاراني كي مركزي تشويثات \_ يحيى ب نیاز تھا۔اس کے فلسفہ میں خدا کومرکزی حیثیت حاصل تھی اور اس کے مقالے کا آغاز خدا پر ایک بحث کے ساتھ ہوا۔ مگر بیار سطواور پلوٹینس کا خدا تھا: تمام موجودات میں اولین \_الفارا بی بیایتین نہیں رکھتا تھا کہ خدانے دنیا تخلیق کرنے کا فیصلہ 'اجیا تک' کیا۔اس طرح از لی اورغیر متحرک خدا مثلون مزاج بن جا<del>تا</del>\_

یونانیوں کی طرح الفارانی نے بھی ہت کے سلسلے کو عقول کے صدور کے دی مراحل کی صورت میں تصور کیا: باہری آسان ، متعین ستاروں کا حلقہ، زحل ، مشتری ، مرتخ ، سورج ، زہرہ ، عطار داور چاند کے کرے۔ ایک مرتبہ ہم ماہتا بی دنیا ہیں پہنچ جا کیں تو ہت کے ایک اور سلسلے ہے آگاہ ہوتے ہیں جو مخالف سمت میں چاتا ہے ۔۔۔۔۔ جان مادے ہے شروع ہو کر پودوں اور جانوروں سے ہیں جو مخالف سمت میں چاتا ہے ۔۔۔۔۔ جان مادے سے شروع ہو کر پودوں اور جانوروں سے ہوتے ہوئے انسان تک ۔ انسان کی روح اور عقل الوہ ی منطق میں حصہ دار ہے جبکہ جسم کا تعلق مٹی کے ساتھ ہے۔ افلاطون اور پلوٹینس کے بیان کردہ تطہیر کے عمل کے ذریعہ انسان اپنی قدیم نے جبروں کوتو ڈکرا ہے فطری مسکن یعنی خدا میں واپس جاسے ہیں۔۔

قرآنی نظریة حقیقت کے ساتھ واضح اختلافات موجود تصلیکن الفارانی نے فلسفہ کو بیجائیوں کی

تفہیم کے ایک برتر راستے کے طور ہر دیکھا جسے پیغمبروں نے شاعرانداورعلامتی انداز میں بیان کیا تھا تا کہ لوگوں کو سمجھاسکیں۔فلفہ ہر کسی کے لیے نہیں تھا۔ دسویں صدی کے وسط تک اسلام میں ا یک باطنی عضر داخل ہونا شروع ہو گیا تھا۔ فلسفہ بھی ایک ای قشم کا باطنی نظام تھا۔صوفی ازم اور شیعہ ازم نے اسلام کی تفسیر علماً سے بالکل مختلف طور پر بھی کی۔ انھوں نے پھراسیے عقا کد کو مخفی ركھا.....اس كيے نہيں كه وه عام لوكوں كو دور ركھنا جائے تھے بلكه اس نيے كه صوفيا، شيعوں اور فیلسوف سب کا خیال تھا کہ ان کے اسلام کی اجتہادی صورتوں کا غلطمنہوم لیا جاتا عین ممکن تھا۔ فلسفه کے عقائد کی سادہ انداز میں وضاحت، صوفی ازم کی کہانیاں اور شیعوں کا نظربیامام بڑی آسانی کے ساتھ ان لوگوں کو البحن میں ڈال سکتا تھا جوحقیقت مطلق کے بارے میں سویتے کی منطق اور استدلالی تربیت نبیس رکھتے ہتھے۔ ان باطنی فرقوں میں نے آنے والوں کو ان مشکل نظریات کو قبول کرنے کے لیے بڑی احتیاط کے ساتھ تیار کیا جاتا تھا، اور انھیں ذہن ودل کی خصوصی مشقیں کروائی جاتی تھیں۔مغرب نے ایک باطنی روایت تو پیدا ند کی بلکدایک عامیاند عقیدے کو اپنالیا جوسب عام لوگوں کے لیے ایک ہی تھا۔مغربی عیسائی ایے منحرفین کو کجی انداز اختیار کرنے کی اجازت دینے کی بچائے ان کا صفایا کردیا کرتے تھے۔اسلامی سلطنت میں باطنی مفکرین عمو مااینے بستریر ہی فوت ہوئے۔

نیلسون نے بالعوم الفارائی کا نظریہ صدور تیول کرایا۔ ہم آھے چل کردیکس سے کہ صوفیا نے ہمی عدم سے تخلیق کی نسبت نظریہ صدور کے ساتھ زیادہ قربت محسوں کی ۔ مسلم صوفیا اور یہودی قبالیوں نے نیلسون کی بھیرتوں کوان کے اپنے اپنے زیادہ تخیلاتی ندہجی انداز کے سلیے محرک محسوں کیا۔ یہ چیز بالخصوص شیعوں میں زیادہ واضح تھی۔ اگر چہ شیعہ اسلام میں ہمیشہ ایک اقلیت رہ ہیں، لیکن دسویں صدی کو اہل تشیع کی صدی سمجھا جاتا ہے کیونکہ وہ ساری سلطنت میں کلیدی عہد سے حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے تھے۔ اس وقت انھیں بہت بڑی کامیابی حاصل ہوئی جب واجو عمی بندادی سی خلافت تائم کی گئی۔ بیاسا عیلی فرقے کی کامیابی شعوں سے تمیز کرنے کے لیے فاطمی یعنی ''سات کو مانے فرقے کی کامیابی شعیب اثنا عشری شیعوں سے تمیز کرنے کے لیے فاطمی یعنی ''سات کو مانے والے'' کہا جاتا ہے۔ اساعیلیوں نے اس وقت شیعوں سے علیما گی افتیار کی جب 705 میں

چھٹے اہام حضرت جعفر ابن صادق نے وفات پائی۔ حضرت جعفر نے اپنے بیٹے اساعیل کو اپنا جانشین نامزد کیا تھالیکن جب اساعیل کی وفات ہوگئ تو اثناعشر یوں نے ان کے چھوٹے بھائی موٹ کوامام شلیم کرلیا۔ تا ہم اساعیلیوں نے اپنی وابسٹگی اساعیل کے ساتھ ہی قائم رکھی اور کہا کہ بیہ سلسلۂ نسل ختم ہو کمیا تھا۔ شالی افریقہ کی خلافت بے پناہ طاقتور ہوگئی: 973 ء میں انھوں نے اپنا دارالخلافہ القاہرہ میں ختفل کیا اور وہاں ایک بہت بڑی مسجد الاز ہر بنائی۔

اساعیلیوں کوخوف تھا کہ فیلسوف فد ہب کے خارجی اور منطقی عناصر پرضرورت سے زیادہ زور و سے سے اور انھوں نے روحانی پہلو کو بالکل فراموش کر دیا تھا۔ مثلاً انھوں نے آزاد مقکر الرازی کی بخالفت کی لیکن خود بھی سائنس اور فلسفہ ایجاد کرلیا جنھیں قرآن کے داخلی مغہوم کو بچھنے کے ضروری خیال کیا جا تا تھا۔ اساعیلیوں نے سائنس کا استعال ایک درست اور بامعی تنہیم کے حصول کی بجائے اپنے تخیلات کی ترق کے لیے کیا۔ انھوں نے ایران کی قدیم زرشتی اساطیر سے رجوع کی بجائے اپنے تخیلات کی ترق کی ترق کی معاشروں میں لوگوں کا بیا بمان تھا کہ بہاں زمین پر ہمار سے ساتھ چیش آنے والے واقعات او پرآسان پر ہونے والے وقوعوں کی بازگشت ہوتے ہیں۔ افلاطون کے صورتوں کے نظر میہ نے اس عقیدے کوفلسفیا نہ انداز ہیں بیان کیا تھا۔ مثلاً اسلام سے قبل کے ایران ہیں حقیقت نظر میہ نے اس عقیدے والے آسان کے علاوہ ایک دو ہرا پہلوتھا: چنا نچے دکھائی دینے والے آسان کے علاوہ ایک دکھائی نہ دینے والے آسان کے علاوہ ایک دکھائی نہ دینے والا آسان بھی ما میصارت کے ساتھ نہیں دیکھ سکتے تھے۔ یہی بات زیادہ مجرداور روحانی حقیق سر بھی صادق آئی تھی۔

دسویں صدی عیسوی بیں اساعیلیوں نے اس تصور کو بحال کیا جے فاری مسلمانوں نے تبول
اسلام کے وقب ترک کر دیا تھالیکن ہنوزان کی تہذیبی میراث بیں شامل تھا۔الفارانی نے خدااور
مادی دنیا کے درمیان دس مدارج گنوائے تھے۔اب اساعیلیوں نے رسول اللہ اوراماموں کواس
آسانی نظام کی''رومیں'' بنادیا۔ مب سے او نچے پہلے آسان پر حفزت محمد تھے، دوسرے پر حفزت
علیٰ، اور باقیوں پر بالتر تیب سات امام۔سب سے یعچے، یعنی زبین سے قریب ترین آسان پر
حفزت فاطمہ تھیں جن کی وجہ سے بیمقدس سلمانی سلمانی ہوا۔

ہمیں یہ فیصلہ کرنے میں عجلت نہیں کرنی جا ہے کہ رمیض ایک خام خیالی تھی۔ آج مغربی و نیا کے''متمدن''لوگ معروضی در تیکی برز ور دینے کواپن زبر دست خوبی بچھتے ہیں،لیکن اساعیلی باطنی ا یک قطعی مختلف متم کی جنتجو میں لیکے ہوئے تھے۔شاعروں اورمصوروں کی مانندانھوں نے علامتیت استعال کی جومنطق کے ساتھ بہت کم تعلق رکھی تھی لیکن جوان کے خیال میں عمیق ترین حقیقت کو منکشف کرنے کے لیے زیادہ موز وں تھی۔ چنانچہ انھوں نے قر آن کو پڑھنے کا ایک طریقہ'' تا ویل'' وضع کیا۔انھوں نےمحسوس کیا کہاس طرح وہ واپس قرآن کےنقش اول تک پہنچ جا کیں سے۔تاویل كا مطلب "واپس ليجانا" ہے۔ابرانی شيعيت كے مورخ منرى كوربس نے تاويل كے تصور كا مواز نهموسیقی کے سُر تال کے ساتھ کیا ہے۔ یوں سمجھ لیں کہ ایک اساعیلی بیک وفت مختلف سطحوں پر ا یک'' آ داز'' سن سکتا تھا.....قرآن کی ایک آیت یا حدیث۔ وہ اصل میں اپنی ساعت کوعر بی حروف کے ساتھ ساتھ ان کی افلا کی بازگشت سننے کی بھی تربیت دے رہاتھا۔ اس کوشش نے اسے خاموشی (سکته) ہے آگاہ کردیا جو ہرلفظ کے ارد گردھی ۔ نہاموشی کوساعت کرنے کے ذریعہ وہ الفاظ اور خدا اور خدا کے تصورات اور بھر بورحقیقت کے مابین حائل خلیج سے آگاہ ہوجا تا۔ بیا ایک ایبا نظام تھا جس نے مسلمانوں کوخدا کی تفہیم ای انداز میں کرنے میں مدد دی جس کا وہ حقدار تھا۔ایک سرکر دہ اساعیلی مفکرابو بعقوب جستانی (وفات 971ء)نے اس انداز کی وضاحت کی ۔مسلمان عموماً خدا کا ذكر حميمي حوالے سے كرتے ہیں جبكہ پچھاس كی حیثیت كم كركے اسے محض ایک نضور تک ہی محدود كر ویتے ہیں۔اس کی بچائے بجستانی نے دوہری نفی کےاستعال کی حمایت کی۔ہمیں خدا کے بارے میں نفی کے ساتھ بات شروع کرنی جاہیے: مثلا اسے ہست کی بجائے لا ہست ، عاقل کی بجائے غیرلاعلم وغیرہ کہنا جا ہیے۔لیکن ہمیں نورانس بے جان اور مجردنفی کومستر دکرتے ہوئے کہنا جا ہے کہ خدا غیرلاعلم نہیں ہے۔وہ انسانی انداز بیان کی سی بھی صورت سے مطابقت نہیں رکھتا۔الفاظ کی بیہ مشق بارباردو ہرانے سے باطنی کوزبان کے تاکانی بن سے آگاہی ہوجاتی ہے۔

بعد کے ایک اساعیلی مفکر حمید الدین کرمانی (وفات 1021ء) نے اس بات پر بے پناہ طمانیت اورسکون کا اظہار کیا کہ اس مشق نے اس میں رحاف العقل بعنی عقل کا مرہم پیدا کیا۔ اساعیلی مصنفین نے اکثر بعیرت افروزی اور قلب ماہیت کے حوالے سے اپنے باطن کا ذکر کیا۔

تاویل کا مقصد خدا کے متعلق معلومات حاصل کرنائیس بلکہ تجیر کا ایک احساس پیدا کرنا تھا جو باطنی کو منطق کی نسبت زیادہ مجرائی میں روش کرتا تھا۔ درحقیقت چھٹے امام جعفر ابن صادق نے ایمان کی تعریف بطور عمل کی تھی۔ حضرت محمد اور آئمہ کی پیروی میں معتقد کوا پیے تصور خدا کواس مادی دنیا میں مؤثر بنانا تھا۔
مؤثر بنانا تھا۔

اخوان الصفائجي ان تصورات ميں شراكت ركھتے تھے۔ يہ باطني طبقه ُ فكر دسويں صدى كے دوران بصرہ میں انجرا۔اخوان غالبًا اساعیلیوں کی ہی ایک شاخ تنھے۔اساعیلیوں کی طرح انھوں نے بھی سائنس ، بالخصوص ریاضی اورعلم فلکیات ، کے ساتھ ساتھ سیائ مل کواپنی توجہ کا مرکز بتایا۔وہ بھی باطن لینی زندگی کے مخفی مفہوم کی جنتجو میں تھے۔ ان کے ''رسائل'' جو فلسفیانہ علوم کی انسائیکلو پیڈیا بن محیے، بہت مقبول تضے اور تعین تک بھی پہنچے۔اخوان نے بھی سائنس اور تصوف کو ملایا۔ ریاضی کو فلسفہ اور نفسیات کا دیباجہ خیال کیا حمیا۔ مختلف اعداد روح میں خوابیدہ متعدد ملاحیتوں کومنکشف کرتے تھے اور وہ ذہن کی کارکرد کیوں سے آگاہ ہونے کے لیے ارتکاز فکر کا ایک طریقہ بھی تنے۔ نفس کی ایک ممبری تفہیم کی ضرورت نے اسلامی تصوف میں کلیدی حیثیت اختیار کرلی تھی۔ بن موفیا، جن کے ساتھ اساعیلی کہراتعلق محسوس کرتے ہتے، کا ایک مقولہ تھا: ' جس نے اپنے آپ کو جان لیا اس نے خدا کو بھی جان لیا۔' اخوان فیلسوف سے بھی کافی قریب تھے۔ مسلمان منطق پسندوں کی طرح انھوں نے بھی سے کے ساتھ اتحاد پرزور دیا، جس کی تلاش ہر کہیں كرنا جا ہے تھى۔ سے متلاشى كوكسى كتاب ہے نفرت نہيں كرنى جا ہيے ،كسى علم كومستر دنہيں كرنا جا ہے، اور نہ بی سی ایک عقیدے کوستفل طور پرتنکیم کرنا جا ہے۔ انھوں نے خدا کا ایک نوفلاطونی نظریه بنایا۔ بنیلسوف کی طرح انھوں نے بھی افلاطونی نظریۂ صدورا ختیار کرلیا اور قرآن کے عدم سے خلیق کے نظریہ سے نظریں پھیرلیں: دنیا الوہی منطق کا مظہرتھی اور انسان اپی استدلالی قو تو ں كتطهيركرن سكة وربعهالوي ذات مس حصددار بن سكتا تعار

فلسفہ ابوعلی ابن سینا (1037 تا 1037 میں اپنی اوج کو پہنچا۔ وہ وسطی ایشیا میں بخارا کے قریب ایک همیعی کھرانے میں پیدا ہوا۔ اس پراساعیلیوں کا بہت اثر تھا جواس کے والد کے ساتھ بحث کرنے آیا کرتے ہتے۔ سولہ برس کی عمر میں پہنچنے پروہ اہم ترین طبیبوں کا مشیر بن حمیا تھا ، اورا ٹھارہ برس کی عمر میں اس نے ریاضی منطق اور طبیعیات پر عبور حاصل کرلیا۔ تاہم اے ارسطو پجے مشکل لگا، کیکن الفارانی کی لکھی ہوئی ایک شرح پڑھنے سے اسے امید کی جھلک نظر آھئی۔ ابن سیناشہوا نیت کا دلداده بهى تقااوركها جاتا ہے كەوەمباشرت اورشراب نوشى كى كثرت كى وجەسے زياده كمي عمرنه ياسكا۔ ابن سینا نے محسوں کرلیا تھا کہ فلیفے کو اسلامی سلطنت کے اندر بدلتے ہوئے حالات کے مطابق بنانے کی ضرورت تھی۔خلافت عباسیہ زوال پذیرتھی اوراب خلافق ریاست کوافلاطون اور ری پلک کی بیان کردہ فلسفیاندر ماست کے طور پرتضور کرناممکن ندر ہاتھا۔فطری طور برابن سینانے شیعه کی روحانی اور سیاس امتکول کی جانب کشش محسوس کی الیکن اس کا جمکا و فلسفه کی نو فلاطونیت کی جانب زیادہ تھاجے اس نے سابق فیلسوف کی نسبت زیادہ کامیابی کے ساتھ اسلاما تزکیا۔اس نے الهامى غربب كوفل فد كے ايك كمترروب كى صورت ميں ديكھنے كى بجائے كہا كدرسول الله كسى فلسفى سے برتر تھے کیونکہان کا انحصارانسانی استدلال کی بجائے خدا کے براہ راست اور وجدانی علم بر تھا۔ یہ بالکل صوفیا کے وجدانی تجربے جبیہا تھااور اسے خود پلوٹینس نے عقل کی اعلیٰ ترین صورت قرار ویا۔ تاہم اس کا بیمطلب ہر کزند تھا کے عقل خدا کی تنہیم سے قاصر تھی۔ ابن سینانے ارسطوے پیش کردہ ثبوتوں کی بنیاد پر خدا کے وجود کامنطقی مظاہرہ کرنے کی تیاری کی اور اس کا بھی منصوبہ بعد ازال یہودیت اور اسلام دونوں میں حتی معیار بن کمیا۔ ابن سینا اور نہ بی فیلسوف کوخدا کوہستی پر کوئی شک تھا۔انھوں نے بھی بھی اس بات پرشک ظاہرنہ کیا کہ انسانی عقل تن تنہا ہی مسلق کا علم حاصل کرسکتی تھی۔منطق انسان کی اعلیٰ ترین سرگرمی تھی۔ ابن مینانے عقلی اہلیت سے حامل لوگول کا غرجی فرض قرار دیا کہ وہ خدا کو تلاش کریں کیونکہ منطق خدا کے تصور کو واضح کرنے اور اسے تشبیهبیت اور تو ہمات ہے آزاد کروانے کے قابل تھی۔خدا کی ہستی کامنطقی مظاہرہ کرنے کا حامی ابن سینااوراس کے جانشین (لفظ کے موجود ومغہوم میں)''ملحد''نہیں تنے۔وہ خدا کی فطرت کے متعلق مقدور بمرمعلومات حامل كرناجا ہے تھے۔

ابن سینا کا'' شبوت' ہمارے ذہن کے انداز کارکردگی پرغور وفکر کے ساتھ شروع ہوتا ہے۔
ہمیں و نیا میں ہر طرف نظر آنے والی اشیا متعدد مختلف عناصر پرمشمل ہیں۔ مثلاً درخت چھال،
سودے مثاخوں اور چوں سے لکر بنا ہے۔ہم کسی چیز کو بچھنے کو کوشش میں اس کا تجزید کرتے ، یعنی

اسے ہرمکن صدیک جز جز کر کے سوچے ہیں۔ ہمیں اجزائے ترکیبی بنیادی اور اور ان کا مجموعہ ٹانوی

لگتا ہے۔ یہ فلفہ کا ایک اصول تھا کہ حقیقت ایک ہم آ ہنگ کل کی حیثیت رکھتی ہے۔ تمام
فلاطونیوں کی طرح ابن سینانے بھی بہی کہا کہ ہمیں اردگرد ہرکہیں نظر آنے والی تکثیریت (یعنی
چزوں کی کثرت) واحد بنیادی اتحاد کی جانب دلالت کرتی ہے۔ چونکہ ہمارا ذہن اہیا کو ان ک
ترکیبی صورت میں لینے پر ماکل ہے اس لیے بیر جحان کسی بیرونی اعلی حقیقت کا پیدا کردہ ہے۔ کیر
اہیا عارضی ہیں اور عارضی ہتیاں اپنی تہد میں موجود حقیقوں سے کمتر ہیں۔ ابن سینا جیسے فلفی نے
اس بات کو جوں کا توں مان لیا کہ کا نتات منطق تھی اور ایک منطق کا نتات میں ضرور سب سے او پر
ایک واجب الوجود اور غیر متغیر ستی موجود ہے جو سارا نظام چلاتی ہے۔ علت و معلول کا یہ سلمہ کسی
ایک واجب الوجود اور غیر متغیر ستی موجود ہے جو سارا نظام چلاتی کی عدم موجودگی کا مطلب یہ ہوتا کہ
ایک نقطے سے لاز ما شروع ہوا ہوگا۔ اس قسم کی ہستی مطلق کی عدم موجودگی کا مطلب یہ ہوتا کہ
ہمارے ذہن مجموعی حقیقت سے کوئی انس ندر کھتے ، اور نیجناً کا نتات ہم آ ہنگ اور منطق ندر ہتی۔
جزوں کی اس کھرت کی بلندی پرموجود ہتی ہی وہ ذات ہے جسے ندا ہب' خدا' قرار دیتے ہیں۔
چونکہ یہ سب سے اعلیٰ چیز ہے اس لیے یہ مطلقا کا مل اور قابل پرستش واحر ام بھی ہوگ۔

فلفی اور قرآن اس بات پر شفق سے کہ خدا بذات خود سادگ ہے: وہ واحد تھا۔ چنانچہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ اسے جز جز کر کے نہیں و یکھا جا سکتا۔ چونکہ یہ سی قطعی طور پر سادہ ہے اس لیے یہ کوئی صفات، علت اور و نیاوی جہت نہیں رکھتی اور نہ ہی ہم اس کے بارے پھی قطعی طور پر کہہ سکتے ہیں۔ چونکہ خدا الازمی طور پر بکتا ہے، لہذا اس کا مواز نہ سی بھی الیی چیز کے ساتھ نہیں کیا جا سکتا جو عام زمنی منہوم میں وجود رکھتی ہے۔ اس لیے خدا کے بارے میں بات کرتے وقت نفی کا انداز استعال کرنا قابل قہم ہے۔ ارسطونے تعلیم دی تھی کہ خدا ضالعتاً منطق ہا سے اس لیے وہ اپنی آ بیا اور فافی حقیقت پر غور دوگر نہیں کرسکتا تھا۔ یہ بات خدا کے الہا می تصور سے میل نہیں کھاتی جس کے مطابق خدا غیام فرمیل وجود ہے۔ ابن سینا نے ایک مفاہمت کرانے کی کوشش کی: خدا اس قدر رفیع الثان ہے کہ انسان جس کمتر ہے کے ادراک میں نہیں آ سکتا۔ خدا کی سوچ اس حد عب کامل ہے کہ اس کا عمل اور سوچ ایک بی ہیں۔ خدا ہمیں اور ہماری دنیا کو صرف عمومی سطح پر بی جات ہو ایک ای اور موری سطح پر بی

تاہم ابن سینا خداکی فطرت کے بارے میں اس کے مجرد بیان سے مطمئن نہ تھا۔ وہ اس کا تعلق اہل ایمان، صوفیوں اور باطنع ں کے ذہبی تجربے کے ساتھ جوڑتا چاہتا تھا۔ درحقیقت ابن سینا اپنی زندگ کے آخری دنوں میں ایک صوفی کے روپ میں نظر آتا ہے۔ اپنی '' کتاب الاشارات' میں وہ خداکو سیحضے کے منطق انداز فکر کے خلاف ہوگیا۔ وہ مشرق فلسفہ کی جانب پلٹ رہا تھا۔ اس سے مرادمشرق کی سمت نہیں بلکہ اشراق یعنی نورتھی۔ وہ ایک باطنی مقالہ لکھنے کا ارادہ رکھتا تھا۔ اس سے مرادمشرق کی سمت نہیں بلکہ اشراق کو بھی نیاد بنایا جاتا۔ ہمیں اس بارے میں یقین نہیں ہے تھا جس میں منطق کے ساتھ ساتھ اشراق کو بھی بنیاد بنایا جاتا۔ ہمیں اس بارے میں یقین نہیں ہے کہ آیا اس نے میہ مقالہ واقعی تحریر کیا تھا: اگر اس نے کیا تھا تو آج وہ سلامت نہیں ۔ لیکن ایرانی فلنی کے سہروردی نے اشراقی مکتبہ فکر کی بنیا درکھی ، جس نے فلسفہ کوروجا نیت کے ساتھ مدخم کر کے ابن سینا کا سوچا ہوا کا م پورا کردیا۔

کلام اور فلسفه کے قواعد نے اسلامی اور یہودی سلطنوں میں ایک ہی جیسی عقلی تحریک پیدا کی۔ انھوں نے فلسفہ کو اپنی زبان میں لکھنے کا آغاز کیااور پہلی مرتبہ یہودیت میں مابعدالطبیعیاتی عضر متعارف کردایا۔ مسلم فیلسوف کے برعکس یہودی فلسفیوں نے فلسفیان علم کی ساری وسعت میں دلچیبی نه لی بلکه تقریبا ممل طور پر مذہبی امور کو توجه کا مرکز بنائے رکھا۔ انھوں نے محسوس کیا تھا کہ انھیں اسلام کا جواب ای کے انداز میں دینا ہوگا اور اس میں بائبل کے تصیتی خدا اور فیلسوف کے خدا کی صف آرائی ہوناتھی۔مسلمانوں کی طرح وہ مجی صحیفوں میں خدا کے علامتی پورٹریٹ کے بارے میں پریشان متصاورخود ہے سوال کرتے تھے کہ وہ فلسفیوں والا ہی خدا کیسے ہوسکتا ہے۔ وہ دنیا کی مخلیق كے مسئلے اور الہام اور منطق كے درميان تعلق كے متعلق سوچتے ۔ ظاہرى بات ہے كدوہ مختلف متائج پر بہنچ الیکن ان کا انحصار مسلمان مفکرین پر بہت زیادہ تھا۔ یہودیت کی سب سے پہلے ایک فلسفیانہ تشری كرنے والاسعديا ابن جوزف (882 تا942م) تالمودى ہونے كے ساتھ ساتھ معزلى بمى تھا۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ منطق صرف اپنی قو توں کے ذریعہ ہی خدا کاعلم حاصل کرنے کے قابل ہو سكتى ہے۔ تا ہم مسلمان مفكرين كى طرح استے بھى خداكى ہستى يركوئى شك نبيس تعا۔ سعدیانے دلیل دی کرسی یہودی کوالہام کی سیائیاں تتلیم کرنے سے لیے اسپے استدلال پر زورد النے کی ضرورت نہیں۔لیکن اس کا بیمطلب نہیں تھا کہ خدا انسانی منطق کے ذریعہ تطعی طور پر

قابل حصول تفارسعديا نے تشکیم كيا كه عدم مے خليق كا تصور فلسفيانه مشكلات سے بھر بورتھا اور اليه منطقي انداز ميں بيان كرناممكن نەتھا كيونكه فلسفے كا خدا كوئى اچا نك فيصله كرنے اور تبديلى شروع کرنے کا اہل نہیں۔ایک مادی و نیامکملا روحانی خدامیں سے سطرح پیدا ہوسکتی ہے؟ یہاں ہمکر ہماری منطق جواب دے جاتی تھی اور ہمیں بی تبول کر لینا پڑتا تھا کہ دنیااز لی ہیں تھی بلکہ زیانے کے دوران ہی شروع ہوئی۔ بہی ایک ایس تعریف تھی جو صحفے اور عقل سلیم سے مطابقت رکھتی تھی۔ اگر ہم ایک مرتبہ اسے تسلیم کر کیتے تو خدا کے متعلق دیگر حقائق تک پہنچ سکتے تھے۔ تخلیق شدہ نظام کی منصوبہ بندی عقل کے ساتھ کی گئی ہے؛ بیرحیات اور تو انائی کا حامل ہے: چنانجہ اس کا خانق خدا بھی لاز مَا عَقَل ،حیات اور قوت رکھتا ہوگا۔ بیصفات محض خدا کے پہلو ہیں۔خدا کی حقیقت بیان کرنے میں ہاری زبان کی تا ابلی کے باعث ہی ہمیں اس کا تجزیباس انداز میں کرنا پڑتا ہے۔ اگر ہم خدا کے بارے میں ہرممکن طور بر کامل انداز میں بات کرنا جا ہتے ہیں تو بس اتناہی کہنا جا ہیے کہ وہ وجود ر کھتا ہے۔ تاہم سعدیانے خدا کے تمام شبت بیانات کوممنوع قرار نہ دیا، اور نہ ہی وہ فلسفیوں کے بعیداور غیر شخصی خدا کو بائبل کے شخص اور علامتی خدا ہے برتر بنا تا ہے۔مثلاً و نیا میں ہمیں نظر آنے والی تکلیف اور د کھے بارے میں بات کرتے ہوئے وہ عقلی لکھاریوں کے پیش کردہ حلوں اور تالمود ہے رجوع کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ تکلیف گناہ کی سزا ہے؛ بیٹمیں یاک وطا ہر کر کے منگسر بناتی ہے۔کوئی فیلسوف اس توضیح ہے مطمئن نہ ہوتا۔ سعدیانے صحیفے کے الہامی خدا کوفلسفہ کے خدا سے کمتر نہ سمجھا۔ پیمبرکسی بھی فلسفی سے برتر ہے۔ نیتجاً منطق محض بائبل کی تعلیمات کومنطق انداز میں بیان کرنے کےعلاوہ کچھ بھی نہیں کرسکتی تھی۔

وگیریبودی پھھ آھے تک مجے نوفلاطونی سولومن ابن گیدیدول (1022 تا 1070ء)

ن در سرچشمہ حیات میں عدم سے تخلیق ہونے کا عقیدہ قبول کرنے کی بجائے صدور کا نظریدا پنا کر خدا کو پھے ہے ساختگی اور آزادی دی۔ باہیدا بن پاکودہ (وفات 1022ء) کڑ فلاطونی تو نہیں تفالیکن اس نے ہمیشہ ضرورت پڑنے پر کلام کے طریقہ کار سے رجوع کیا۔ لہذا سعدیا کی طرح اس نے ہمی کہا کہ خدا نے دنیا کی تخلیق ایک خاص کیے ہیں کی تھی۔ ونیا محفل کی حادثے کے نتیجہ شمی اجا تک وجود میں نہیں آگئی نیہ بات اسی بی مصلحہ خیرتھی جیسے سے کہنا کہ دوشنائی یونی صفحے پ

گری اور الفاظ خود بخو د وجود میں آئے۔ دنیا کی تنظیم اور مقصدیت دکھاتی ہے کہ ایک خالق ضرور موجود ہوگا،جیسا کہ صحیفے میں بھی کہا گیا۔

ہا ہیہ یقین رکھتا تھا کہ صرف پیغمبروں اورفلسفیوں نے ہی خدا کی موزوں انداز میں عبادت کی ۔ پیمبرخدا کے بارے میں براہ راست بصیرت رکھتے تھے جبکہ فلسفی ایک منطقی علم کے حامل تھے۔ باتی تمام مخض خدا کی عبادت محض اینے اپنے تصور میں کررہے ہتے۔اگروہ بھی اینے لیے خدا کی وحدا نیت اورموجودگی کوثابت کرنے کی کوشش نہ کرتے توان کی حالت بھیڑ جال میں شریک اندھوں جیبی تھی۔ کیکن اگر منطق ہمیں خدا کے متعلق ہجھ بتانے سے قاصرتھی تو دینیاتی مسائل پر منطقی بحث کے ليے نكته كيا تھا؟ اس سوال نے مسلمان مفكر ابوم يدالغزالي (1058 تا 1111م) كوبہت تنك كيا۔ وه خراسان میں پیدا ہوا اور زبر دست اشعری محقق جوینی کی شاگر دی میں کلام کا مطالعہ اس قدر شاندارانداز میں کیا کہ صرف 33 برس کی عمر میں اسے بغداد کی مشہور نظامیہ سجد کا ڈائر بکٹر نگا دیا عمیا۔وہ اساعیلیوں کے بیعی چیلنجوں کے مقالبے میں سی عقائد کا دفاع کرنا جا ہتا تھا۔تا ہم الغزالی بڑی ہے چین طبیعت کا مالک تھا جس نے اسے سیائی کی تلاش میں سر کرواں رکھا۔ نہایت عمیق تحقیقات کے باوجود حقیقت مطلق اس کی پہنچ سے باہر رہی۔اس کے ہم عصروں نے خدا کو بہت ے طریقوں سے تلاش کیا ....ایے اینے مزاج اور مخصیت کی ضرورتوں کے مطابق: فلسفه، کلام اورتصوف میں۔الغزالی نے چیزوں کی اصل ماہریک سمجھنے کے بلیےان تینوں نظاموں کامطالعہ کیا۔ ممراصل میں وہ معروضی سیائی کی تلاش میں تھا۔

کسی بھی جدید متفکک کی طرح الغزالی بھی پوری طرح آگاہ تھا کہ قطعیت ایک نفسیاتی حالت تھی جولازی نہیں کہ معروضی طور پر بھی درست ہو۔ فیلسوف نے کہا کہ انھوں نے منطقی دلائل کے ذریعہ تعلق علم حاصل کیا؛ صوفیا کا اصرار تھا کہ انھوں نے اسے صوفیانہ لظم وصبط ہیں پایا تھا؛ اساعیلیوں نے محصوس کیا کہ میصرف اماموں کی تعلیمات میں ٹاسکتا تھا۔ لیکن جس حقیقت کوہم خدا کہتے ہیں اس کا جوت تجر فی طور پر (Empirically) نہیں دیا جاسکتا ہاس لیے ہم اس بارے میں پر یقین کیے ہو سکتے ہے کہ ہمارے اعتقادات بھی فریب نہیں تھے؟ روایتی منطقی جوت الغزال میں پر یقین کیے ہو سکتے تھے کہ ہمارے اعتقادات بھی فریب نہیں تھے؟ روایتی منطقی جوت الغزال میں پر یقین کے ہو سکتے تھے کہ ہمارے اعتقادات بھی فریب نہیں تھے؟ روایتی منطقی جوت الغزال کو منطمین نہ کر سکے۔ کلام کے ماہرین نے صحیفے میں طنے والے مفروضوں کے ساتھ آغاز کیا، لیکن

آمیں شک کی کوئی پرنہ پر کھا گیا۔ اساعیلیوں نے ایک پوشیدہ اور تا قابل رسائی اہام کی تعلیمات کو بنیاد بنایا ، کین ہم اس بارے بیں کسے پریفین ہو سکتے سے کہ اہام الوہی طور پرفیض یا فتہ تھا، اور اگر ہم اسے نہیں پاسکتے تو اس فیف کا مقصد کیا تھا؟ فلسفہ بالخصوص غیر تسلی بخش تھا۔ الغزالی نے الفار ابی اور ابن سین کو تخت تنقید کا نشانہ بنایا۔ الغزالی نے تمین برس تک فلسفہ کا مطالعہ کیا اور آخر کا راس میں کھل عبور حاصل کر لیا۔ اپنی کتاب ' فلسفیوں کی بےربطی' میں اس نے دلیل دی کہ فیلسوف محض سوالی سے ۔ اگر فلسفہ خود کو صرف طب علم افلاک یاریاضی کی طرح دنیاوی مظاہر تک محدود کر لیتا تو نہایت مفید ہوتا لیکن یہ بمیں خدا کے متعلق کچھ بھی نہ بتا سکتا۔ کوئی بھی خص نظریہ صدور کو کسی بھی نہایت مفید ہوتا لیکن یہ بہیں خدا کے متعلق کچھ بھی نہ بتا سکتا۔ کوئی بھی خص نظریہ صدور کو کسی بھی ادا کہ اس کے کہ مفلی حقیقتوں کو نہیں جانتا؛ کیونکہ کسی بھی چیز سے لائلی غیرموز وں تھی کہ خدا اتنار فیع الثان کیے سمجھا جا سکتا تھا؟ ان میں سے کہ بھی حقیقتوں کو نہیں جانتا؛ کیونکہ کسی بھی چیز سے لائلی کور فیع الثان کیے سمجھا جا سکتا تھا؟ ان میں سے کسی بھی خیال کی تعد بی کرنے کا کوئی طریقہ موجود زمیس ، چنا نچی فیلسوف ذبین سے ماور اعلم میں خواسے کے کہ مفلی حقیقتوں کو نہیں جانتا؛ کیونکہ کسی بھی جیز سے لائلی میں بیا نے فیلسوف ذبین سے ماور اعلی میں خواسے نے کے لیے غیر منطقی اور غیر فلسفیا نہ انداز ابنار ہے تھے۔

لیکن متلافی حقیقت کس منزل پر پنچا تھا؟ کیا خدا پر ایک متحکم اور غیر متزلزل ایمان ممکن تھا؟

اس جبتی کی مشکل نے الغزالی کے ذبمن پر اس قدر دباؤڈ الاکداس کے اعصاب جواب دے گئے۔
وہ پچریمی کھانے یا پینے کے قابل ندر ہا اور شدید مایوی اور کرب محسوس کیا۔ آخر کار 1094ء میں
وہ توت کو یائی سے محروم ہو گیا۔ طبیبوں نے ورست طور پر اس کے مرض کی تشخیص ایک گہرے
نفسیاتی وہا کا اور البحض کے طور پر کی اور بتایا کہ جب تک وہ اپنی وجنی الجمنوں سے چھٹکا رائیس پالیتا
اتنی ویر تک اچھانہیں ہو سکے گا۔ ایمان بحال نہ ہونے کی صورت میں عذاب جہنم کے خوف سے
الغزالی نے اپنا اعلیٰ عہدہ چھوڑ ااور صوفیوں میں شامل ہوگیا۔

وہاں اے اپنے من کی مرادل گئی۔الغزالی نے اپنی منطق کوچھوڑے بغیر میدوریافت کیا کہ صوفیا خدانا می چیز کا براہ راست لیکن وجدانی علم حاصل کرتے تھے۔عربی لفظ'' وجد'' کا ماخذ وجدہ ہے جس کا مطلب ہے''اس نے پالیا۔'' چنانچہ وجد کا مطلب'' پانے کے قابل چیز''لیا جاسکنا ہے۔خداکی مستی کو جا بت کرنے کے متمنی کسی عرب فلسفی کو بیضر ورت نہی کہ وہ خدا کو بھی اور بہت ہے۔خداکی جستی کو جا بت کرنے کے متمنی کسی عرب فلسفی کو بیضر ورت نہی کہ وہ خدا کو بھی اور بہت

ی چیزوں میں ایک چیز بنا کرر کھوے۔اسے تو بس بیٹا بت کرنا تھا کہاس نے اسے یالیا ہے۔خدا ك' وجد ' كامطلق ثبوت اس وقت ملها جب معتقد موت كے بعد خدا كے سامنے حاضر ہوتا تھا۔ليكن پیغمبروں اورصو فیوں کے تذکروں کا احتیاط کے ساتھ مطالعہ کرنا جاہیے جنھوں نے بیتجر بہ جیتے جی ہی کر لینے کا دعویٰ کیا۔ ہمیں میہ مانتا پڑے گا کہ بیدعوے جھوٹے یا کسی غلط روایت پر بنی ہو سکتے ہیں، لیکن الغزالی نے ایک صوفی کی حیثیت میں دس برس گذارنے کے بعد بیانا کد خربی تجربدانانی عقل ودانش سے ماوراحقیقت کی تقیدیق کرنے کا واحد ذریعہ تھا۔خدا کے بارے میں صوفی کاعلم كوئى منطقى بإما بعندالطبيعياتي علم نه تقاء بلكها ي وقديم پيغبروں كے وجدان جيسا سمجھنا جا ہيے۔ للہذا الغزالی نے ایک باطنی مسلک بنایا جوصوفیا سے نالاں مسلمان اسٹیلشمنٹ کے لیے قابل قبول تفا۔ ابن رُشد کی طرح اس نے بھی اس مادی اور حسیات کی دنیا سے پرے ایک نقش اول اقلیم كقديم نظري سيرجوع كيا فظرآن والى دنيايا" عالم المشهادة"اس دنيا كاكمتراور كمثيا روب ہے جسے الغزالی نے فلاطونی دانش کی دنیایا"عسالے الملکوت "کھا۔مسلمانوں کے قرآن اور يبود يوں وعيسائيوں كى بائبل ميں اس روحانی دنيا كى بات كى گئے ہے۔انسان ان دونوں ونیاؤں کے درمیان بٹا ہوا تھا: وہ مادی دنیا کے ساتھ ساتھ اعلیٰ روحانی دنیا کے ساتھ بھی تعلق رکھتا كيونكه خدانے اس كے اندرالوبى تعش بتايا ہے۔الغزالی اپنے صوفيانه مقالے ''مفکلوۃ الانوار''میں قرآن کریم کی سورهٔ ''نور'' کی تغییر کرتا ہے۔اس سورہ میں بیان کردہ نورانسان اور خدا کے علاوہ ويكرروش اجرام كے حوالے ہے بھی ہے: چراغ اور ستار ہے۔ ہماری منطق بھی ذہن كوروش كرتى ہے۔ بینہ صرف ہمیں دیمراهیا بلکہ خدا کا ادراک کرنے کے قابل بھی بناتی ہے۔ بیز مان و مکان سے ماورا ہوسکتی ہے۔ چنانچہ بیروحانی دنیا کی حقیقت میں حصہ دار ہے۔لیکن امنطق سے الغزالی کی مراد ہمارے ذہن کی تجزید کرنے کی ملاحیت بی نہیں۔ وہ اسے پڑھنے والوں کو یادولا تاہے کہ اس کی پیش کردہ تغییر کولغوی معنول میں نہلیا جائے: ہم ان معاملات کے بارے میں صرف تصوراتی انداز میں بات کر سکتے ہیں جو کلیتی تصور کو تحفظ ویتی ہے۔

تا ہم کی لوگ ایک آوت کے مالک بھی ہوتے ہیں۔الغزالی اس قوت کو' تی غیراندرو رہ' قرار دیتا ہے۔اس ملاحیت سے عاری لوگ بھن اس دجہ سے اس قوت کی موجود کی سے الکارٹیس کر سکتے کیونکہ انھوں نے اس کا تجربہیں کیا ہوتا۔ ہم اپنی قوت استدلال اور تخیل کی قو توں کے ذریعہ خدا کے بارے میں پچھ جان سکتے ہیں ، لیکن علم کی اعلیٰ ترین شم پیغیبروں جیسے لوگ ہی حاصل کرنے کے قابل ہیں۔ پچھ دیگر روایات کے صوفیوں نے بھی وجدانی صلاحیتوں کو تخصوص شخصیات کے ساتھ منسوب کیا۔ ہرکوئی اس باطنی وصف کا حامل نہیں ہوتا۔ لہذا الغزالی کا خدا ایک بیرونی ، معروضی مستی کی بجائے کل پر غالب اور مطلق حقیقت ہے جس کا ادراک عام چیزوں کو ادراک کرنے کے انداز میں نہیں کیا جاسکتا۔

#### ساتواں باب

# صوفيوں كا خدا

يبوديت ،عيسائيت اور پچه كم حدتك اسلام نے بھى ايك شخص خدا كانفسور پيش كيا،اس ليے ہم سوج سکتے ہیں کہ بیتصور ندہب کی بہترین انداز میں نمائندگی کرتا ہے۔ شخصی خدانے وحدانیت پرستوں کو اس قابل بنایا کہ وہ فرد کے مقدس اور نا قابل منسوخ حقوق کی قدر کرسکیں اور انسانی ذات کور قبع الشان بنائیں۔ یہودی۔ عیسائی روایت نے اس طریقہ سے مغرب کوا بی اقدار میں آزادانیانیت پری حاصل کرنے میں مدوی۔اصل میں بیاقدارشخصی خدا کی دین تعیس جو ملام انسانی وظا نُف سرانجام دیتا نتما: وه بالکل بهاری طرح محبت کرتا، فیصلے سنا تا،سزا نیس ویتا، و یکمتا، سنتاء بناتا اور تباه كرتا ہے۔ابتدأ مین بہواہ پرُز ورانسانی پیند وناپیند والانہایت شخصی خدا تھا۔ بعد میں وہ ماورائیت کی ایک علامت بن کمیاجس کی سوچیں ہمارے جیسی نقیس اور جس کے راستے ہم ے بہت اوپر آسانوں میں منتقل ہو مھئے۔ شخصی خدا نہ ہب کی ایک اہم تغہیم عطا کرتا ہے۔ شخصی نظریہ ند ہی اورا خلاقی ترقی کی راہ میں ایک اہم اور ناگزیر مرحلہ رہاہے۔ اسرائیل کے پیغیروں نے اپنے تمام جذبات واحساسات خداسے منسوب كرديے؛ بودهوں اور ہندوؤں كوحقيقت مطلق كواوتاروں کی صورت میں ایک شخص روپ دینا پڑا۔عیسائیت نے ایک انسان کی ذات کوابیاروپ دے دیا جس کی مثال ندمب کی تمام تاریخ میں نہیں ملتی: اس نے یہودیت کے نظریہ شخصیت کواعما کل يهجاديا ـشايداكراس مح كتشبيهيت موجودند موتى توند بسايي جزي بي كرى ندكرياتا ـ تا ہم شخعی خداایک بھاری ہوجہ بن سکتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ ہمارے مخیل میں تراہے ہوئے محمن ایک تصور کی صورت اختیار کرلے ..... ہماری این محد دو منرور توں بخوفوں اور خواہشات کی ہی برها چرا ما کر پیش کی ہوئی صورت ہم بیزم سرکتے ہیں کہ وہ بھی اتھی چرزوں سے محبت یا نفرت کرتا ہے جو ہمارے لیے قابل محبت یا نفرت ہیں۔ یوں ہمیں اپ تعقبات کی تو یُق حاصل ہو جاتا ہے ہے۔ جب خدا کی جاتی کورو کے ہیں تاکام ہوجاتا ہے کسی ٹریجٹری کا خواہش مندنظر آتا ہے تو بہت ظالماند روپ بھی اختیار کر سکتا ہے۔ جابی و بربادی کو خدا کی منطا بجھنے کا عقیدہ ہمیں اپ گھنا و نے حالات چپ چاپ قبول کر لینے پر ماکل کرتا ہے۔ خدا کومرد یا عورت بناتا بھی اسے محدود کرتا ہے: یوں سجھ لیس کہ الیس صورت ہیں آ دھی انسانیت نظر انداز ہو سکتی ہے۔ چنا نچ شخصی خدا کا نظر پہندا را در جو کر ہا کی حدود ہیں سے نگلنے پر مجود کرنے کے بجائے نظر پہندارا درخود خرض بنا سکتا ہے۔ وہ خود کود یے گئے روپ کے مطابق ہی ہمیں بھی خالم، جابر، جانبدارا درخود خرض بنا سکتا ہے۔ لہذا لگتا ہے کہ شخصی خدا کا تصور ہماری نہ ہی تی کی راہ میں محس ایک مرحلہ ہے۔ غالبا تمام ندا ہب عالم نے یہ خطرہ محسوں کر لیا اور حقیقت مطلق کے شخصی شدا سے بالاتر ہونے کی کوشش کی۔

ہم یہودیت کے مقدی محاکف کو پاکیزگی اور بعد میں قبائلی اور شخصی یہواہ کو تیا گئے کی کہانی کے طور پر پڑھ سکتے ہیں۔ عیسائیت نے ماورائے شخصی عقیدہ متعارف کروا کرمجسم خدا کا مسلک منوانے کی کوشش کی۔ مسلمانوں کو بھی بہت جلد خدا کی شمیع دبھیں جیسی صفات کی وجہ سے مشکلات کا سامنا کرنا پڑا۔ تینوں وحدا نیت پرست ندا ہب میں باطنی روایت پیدا ہوئی جس نے ان کے خدا کو شخصی کینگری نکال کرکافی حد تک نروان اور برہا۔ آتما جیسی غیر شخصی حقیقت سے مشابہہ بنا دیا۔ چندا کے گوگ ہی تقول سے مشابہہ بنا دیا۔ چندا کے گوگ ہی تقول سے مشابہہ بنا دیا۔ چندا کے گوگ ہی تقول سے مشابہہ بنا دیا۔ جندا کے گوگ ہی تقیقی تصوف کے اہل ہیں ، لیکن تینوں بڑے ندا ہب میں صوفیوں کے خدا کو ہی سب سے زیادہ مقبولیت حاصل ہوئی ، جوآج تک قائم ہے۔

تاریخی وحدانیت پرسی اصلاً صوفیانه نہیں تھی۔ نینوں پنجبرانہ نداہب کا مطمع نظر خدا اور انسانیت کے درمیان شخص ملاقات ہے۔ بیخداعمل کے ساتھ ناگز برطور پرمر بوط ہے؛ وہ ہمیں اپنی طرف بلاتا ہے؛ وہ ہمیں اپنی محبت قبول یامستر دکرنے کی چوائس و بتا ہے۔ بیخدا انسانوں کے ساتھ مکالمہ کرتا اور ہم کلام ہوتا ہے۔ عیسائیت میں خدا کے ساتھ مکالمہ کرتا اور ہم کلام ہوتا ہے۔ عیسائیت میں خدا کے ساتھ تعلق محبت سے عبارت ہے۔ لیکن محبت یا بھنگتی کے لیے اپنی اناکو کچلنالازمی ہے۔ محبت میں انا پسندی کا امکان ہمیشہ موجود رہتا ہے۔

پینمبروں نے اسطور یات کے خلاف اعلان جنگ کیا: ان کا خدا قدیم اساطیر کی بجائے تاریخ میں فعال تھا۔ تاہم جب وحدانیت پرست تصوف کی جانب راغب ہوئے تو اسطور یات نے دوبارہ خودکو فدہمی تجربے کے مرکزی ذریعے کے طور پر منوالیا۔

صوفیاند فد بهب زیادہ براہ راست ہے اور مشکل وقت میں غالب عقا کہ کے مقابلہ میں زیادہ مددگار ثابت ہوتا ہے۔ تصوف کے واعد معتقد کو واحد کی جانب لیجانے اور مستقل طور پر حاضر رہنے میں مدد دیتے ہیں۔ تاہم تیسر کی اور چوتھی صدی عیسو کی کے دوران صورت پذیر ہونے والا یہود کی تصوف خدا اورانسان کے درمیان تعلق پر زور دیتا نظر آتا ہے۔ یہود کی اپنے لیے باعث اذبت دنیا سے نکل کر ایک زیادہ طاقتور اقلیم میں جانے کے خواہش مند تھے۔ انھوں نے خدا کو ایک طاقتور ایرانہ تھے۔ انھوں نے خدا کو ایک طاقتور مارشاہ تصور کیا جس تک و بہت کے لیے سات آسان پار کر تا پڑتے تھے۔ صوفیوں نے اپنے خیالات بادشاہ تصور کیا جس تک و بہت کے لیے رہوں والا براہ راست انداز اپنانے کی بجائے پر کھکوہ زبان استعمال کی۔ رہوں کو اس وحانیت سے نفرت تھی اور صوفیوں نے ان کی دشمی مول لینے سے احتر از کیا۔ آہت سے آہتہ یہ تصوف بار ھویں اور تیر ھویں صدیوں کے دوران نے یہودی تصوف" قبالہ" ہیں شامل ہو آہتہ یہ تصوف بار ھویں اور تیر ھویں صدیوں کے دوران نے یہودی تصوف" قبالہ" ہیں شامل ہو

ہم نے ویکھا ہے کہ ربیوں نے پکھٹا ندار ذہبی تجربات کیے تھے۔ ذہن کی گہرائیوں ٹیل سفر
میں زبروست ذاتی خدشات شامل ہوتے ہیں کیونکہ ہوسکتا ہے کہ صوفی اپنی کی ہوئی دریافتوں کو
برداشت کرنے کے قابل نہ ہو۔ اس لیے تمام غذا ہب نے زور دیا کہ صوفیا نہ سفر کسی راہ نما کی
قیادت میں کرنالازی ہے جوسالک کومشکل مراحل ہے گذر نے میں عدد سے سکے۔ تام صوفیا عشل
اور ذہنی استحکام پراصرار کرتے ہیں۔ زین بودھیوں کا کہنا ہے کہ کسی اعصابی مسائل کے شکار شخص کا
این علاج کے لیے مراقبہ کرنا بیکار ہے کیونکہ اس کے نتیجہ میں وہ اور بھی زیادہ پیار ہوجائے گا۔
تالمودی برزرگوں کی کہانی سے بعد چلنا ہے کہ یہودی بہت شروع سے بی اس خطرے سے انہی
طرح آگاہ تھے۔ وہ نا تجربہ کار نو جوانوں کو قبالہ میں شامل نہیں کیا کرتے تھے۔ صوفی کواپئی جنشی
صحت مندی کا شوت دینے کے لیے شادی بھی کرنا پرنی تھی۔

موفى كوسات آسالول كى سلطنت مد كذر كرخدا كي تخت تك پنجنا بوتا تفارتا بم يحض ايك

تخیل کاسفرتھا۔ اسے ہمیشہ ذہن کے خفیہ گوشوں میں سفر کے طور پرلیا گیا۔ آج ہم جانتے ہیں کہ لاشعور خیالات سے بھرا ہوتا ہے جوخوابوں اور نفسیاتی و دروں کے دوران سطح پر ابھرتے ہیں۔ صوفیانہ سفر نے مہارت اور مخصوص تربیت کوضروری قرار دیا۔ بابلی راہب ہائی گاؤن ہیں۔ صوفیانہ سام کے طور پر چار بزرگوں کی کہائی کی وضاحت کی۔

ابتدائی بہودی وجدانوں میں سب سے زیادہ متناز عداور نرالا وجدان پانچویں صدی عیسوی کی ایک تحریر'' بلندی کی پیائش' میں ملتا ہے جس میں ایک چہرہ مہرہ بیان کیا گیا ہے جسے حزقی ایل نے خدا کے تحت پر دیکھا تھا۔'' بلندی کی پیائش' میں اس بستی کو'' ہمارا خالق'' کہا گیا۔خدا کے اس مخصوص نظارے کی بنیاد غالبًا'' غزل الغزلات' کے اس کھڑے پر ہے۔ دلہن اپنے محبوب کو یوں بیان کرتی ہے:

میرامحبوب سرخ وسفید ہے۔
وہ دس ہزار میں متاز ہے۔
اس کا سرخالص سوتا ہے۔
اس کی زفیس نیچ در نیچ اور کو سے کا کی ہیں۔
اس کی آنکھیں ان کیوتر وں کی مائند ہیں
ہود ودھ میں نہا کرلپ دریا تمکنت ہے بیٹھے ہوں۔
اس کے رخسار پھولوں کے چمن اور بلسان کی اُ بحری ہوئی کیاریاں ہیں۔
اس کے رونٹ سوس ہیں جن سے رقبق مُر شیکتا ہے۔
اس کے ہونٹ سوس ہیں جن سے رقبق مُر شیکتا ہے۔
اس کے ہاتھ ذیر جد سے مُرضع سونے کے طلقے ہیں۔
اس کے ہاتھ ذیر جد سے مُرضع سونے کے طلقے ہیں۔
اس کی ہاتھ نیں دانت کا کام ہے جس پرنیلم کے پھول ہے ہوں۔
اس کی ہاتھیں کندن کے یا ہوں پر سنگ مرمر کے ستون ہیں۔

(غزل الغزلات....هب،١٠١ تا١٥)

می کھا۔ 'بلندی کی پیائش' میں خدا کے بیان کے طور پردیکھا۔ 'بلندی کی پیائش' میں خدا کی ٹانگوں کی پیائش' میں خدا کی ٹانگوں کی پیائش 'مِن شدا کی پیائش 'مِن خدا کی پیائش کڑ بردا کررکھ دینے والی ہیں۔ پیائش مِن خدا کی پیائشیں کڑ بردا کررکھ دینے والی ہیں۔

: ہن مفلوج ہوکررہ جاتا ہے۔ بنیادی اکا کی ، یعنی پر سانگ (فرسٹک) 180 کھرب اٹھیوں کے برابر ہے اور ہرانگی زمین کے ایک کونے سے لے کردوسرے کونے تک محیط ہے۔ اصل میں ہمیں یہ بتانے کی کوشش کی گئی ہے کہ خدا کی پیائش کرنا یا اسے انسانی حوالوں سے بچھناممکن نہیں۔ اس میں جرت کی کوئی بات نہیں کہ بہت سے یہود یوں نے خدا کی پیائش کی ان کوششوں کو گستا خانہ خیال کیا۔ ای لیے" بلندی کی پیائش" جیسی کتاب صدیوں تک جھی رہی۔

"باندی کی پیائش" ہمیں خدا کے باطنی تصور کے دولازی اجز اُسے متعارف کرواتی ہے جو
تیوں غدا ہب میں مشترک ہیں۔اول: یہ بنیادی طور پر تخیلاتی ہے؛ اور دوم: یہ نا قابل بیان ہے۔
اس میں ایسے خدا کی تصویر پیش کی گئی ہے جے صوفیا بلند ترین منزل پر بیٹھا تصور کرتے ہیں۔اس خدا میں محبت، شفقت یا نرمی والی کوئی بات نہیں۔ ورحقیقت اس کا تقدس برگانہ کرنے والا ہے۔
لیکن جب صوفیوں کے ہیروز اسے دیکھتے ہیں تو ان کے لیوں سے نغے جاری ہوجاتے ہیں جن
کے ذریعیہ نمیں خدا کے متعلق تھوڑی بہت معلومات حاصل ہوتی ہیں۔اگر ہم یہواہ کے چنے کے
رنگ کا تصور کرنے کے قابل نہیں تو خدا کو دیکھنے کا کیے سوچ کئے ہیں؟

مسلمان رسول الله کے معراج پر جانے کا واقعہ بھی اسی طرح بیان کرتے ہیں۔ حضرت جبرائیل رسول الله کوآسانی کھوڑے پہ بٹھا کر معبد کی پہاڑی پر لے گئے۔ وہاں آپ کی ملاقات حضرات ابراہیم ،موسیٰ ، بیسیٰ اور دیگر پیغیبروں کے بچوم سے ہوئی جنھوں نے تقعہ بی کی کہ آپ تیغیبرانہ مشن کو آگے بڑھا رہے تھے۔ اس کے بعد رسول اللہ اور حضرت جبرائیل نے ساتوں آسانوں سے گذر کر معراج کی جانب سفر شروع کیا۔ ہرآسان پران کا سامنا ایک ایک پیغیبر سے ہوا۔ آخر کاررسول اللہ الوبی آسان پر پنچے۔ ابتدائی تذکر ساس حتی منظر کے بارے ہیں احترام کے باعث خاموش ہیں۔ یقین کیا جاتا ہے قرآن کی مندرجہ ذیل آیات ہیں ای کا ذکر ہے:

اس نے اسے دوسری مرجہ دیکھا، آیک اسی ہیری کے پاس جوانہا کی مقام پر ہے۔ اس کے پاس جنت الماوی ہے، اور بدنظارہ کیا بھی اس وقت تھاجب ہیری کواس چیز نے ڈھانپ لیا تھا جوا سے وقت میں ڈھانپا کرتی ہے (لیعن جیل بیری کواس چیز نے ڈھانپ لیا تھا جوا ہے وقت میں ڈھانپا کرتی ہے (لیعن جیل نے) ۔۔۔۔۔۔۔ نہواس کی آنکواس وقت کی ہوئی اور نہ ہی اُدھراُدھر کھوی۔ اس وقت

### اس نے اپنے رب کی بڑی نشانوں میں سے ایک بڑی نشانی دیکھی۔ (سورۃ المذجع؛ آیا تا ۱۷)

حضرت محمد نے خدا کونہیں بلکہ اس کچھ نشانیوں کو ہی دیکھا تھا۔ ہندوستانی فکر ہیں ہیری کا درخت منطق سوچ کی حد کی علامت ہے۔ کوئی ایسا طریقہ موجود نہیں جس میں خدا کا نظارہ سوچ یا زبان کے نارل تجربات کو ایل کر سکے۔ آسان پر جانا انسانی روح کی زیادہ سے زیادہ دوری تک رسائی کی علامت ہے۔ روح کوحقیقت مطلق کا دروازہ خیال کیا جاتا ہے۔

آسان پر جانے کی تمثیل عام ملتی ہے۔ بینٹ آسٹائن نے اوسٹیا کے مقام پراپنی مال کے ساتھ خدا کی جانب رفعت پانے کا تجربہ کیا تھا۔ رفعت کی علامت نشاندہ ی کرتی ہے کہ دنیاوی ادراک بہت پیچےرہ گئے۔ انجام کارحاصل ہونے والا خدا کا تجربہ طعی نا قابل بیان ہے، کیونکہ عام زبان میں اتن اہلیت نہیں۔ یہودی صوفیا خدا کے سواسب پچھ بیان کرتے ہیں۔ وہ جمیں اس کے چنے بحل، آسانی در بار اور انسانی نظر سے نیچنے کے لیے پہنے ہوئے نقاب وغیرہ کے متعلق بتاتے ہیں۔ مسلمانوں نے رسول اللہ کے معراج پر جانے کے واقعہ میں دو با تیں ایک ساتھ کہیں:

آپ نے خدا کود یکھا بھی تھا اور نہیں بھی دیکھا تھا۔ صوفی ایک مرتبدا پنے ذہن میں تخیل کی سلطنت میں داخل ہو جائے تو ایسے نقطے پر پہنچ جاتا ہے کہ تصورات اور نہ ہی تخیل مزید آگے جاسکتا ہے۔ میں داخل ہو جائے تو ایسے نقطے پر پہنچ جاتا ہے کہ تصورات اور نہ ہی تخیل مزید آگے جاسکتا ہے۔ میں داخل ہو جائے تو ایسے نقطے پر پہنچ جاتا ہے کہ تصورات اور نہ ہی تخیل مزید آگے جاسکتا ہے۔ آگ میکٹ اور موزیکا نے بھی اے زبان و مکاں اور عام علم سے ماور اقرار دیا۔

اس می رفعت کی نوعیت ثقافتی رنگ میں رنگی ہونے کی حقیقت کے باوجود زندگی کی ایک نا قابلی تر دید حقیقت کی اوجود زندگی کی ایک نا قابلی تر دید حقیقت گئی ہے۔ دنیا بھر کے لوگوں نے تاریخ کے ہردور میں اس میم کا مرا قبانہ تجربہ کیا ہے۔ وحدا نیت پرستوں نے حتی بعیرت کو'' خدا کا نظارہ'' کہا! پلوٹینس نے اسے واحد کا تجربہ خیال کیا تھا! بودھیوں نے اسے نروان کا نام دیا۔ اہم نقط سے کہ بیا یک چیز ہے جسے روحانی المیت کے مالک انسانوں نے ہمیشہ پند کیا۔ خدا کا صوفیا نہ تجربہ پھوالی صفات رکھتا ہے جو تمام فراہب میں مشترک ہیں۔ بیا یک موضوی تجربہ ہے جس میں داخلی سفر شامل ہوتا ہے، نہ کہ اپنی ذات سے باہر کسی معروضی حقیقت کا ادراک۔

تهمشائن اس خیال کا حامل نظر آتا ہے کہ مراعات یافتہ انسان مجمد مواقع پر خدا کو اپنی زندگی

میں ہی ویکھنے کے قابل ہو مکئے تھے: اس نے موی اور عیسیٰ کا حوالہ دیا۔ پوپ کر مگوری اعظم
(540 تا 604 تا 604ء) نے اس کی مخالفت کی۔ وہ کوئی وانٹور نہ تھا اور ایک روایتی روس کی حیثیت
میں اس نے روحانیت کا ایک زیادہ ترمیم پندانہ نظریہ پیش کیا۔ اس نے خدا کے بارے میں تمام
انسانی علم کا غیرواضح پن بتانے کے لیے بادل، وحند اور تاریکی جیسی علامات استعال کیں۔ اس کا خدا تاریکیوں میں چھپار ہا۔ کر مگوری کے لیے خدا ایک پریشان کن تجربہ تھا۔ اس نے اصرار کیا کہ خدا تک پہنچنامشکل ہے۔ ہم خدا کے بارے میں پھر بھی نہیں جانے۔

مشرق میں خدا کا عیسائی تجربتار کی کی بجائے روشی سے عبارت تھا۔ یونا نیوں نے تصوف کی ایک مختلف شکل بنائی جود نیا بھر میں بھی ملتی ہے۔ اس کی بنیا دخیل کی بجائے خاموش تجرب پر ہے۔ یہ تجربہ ڈینس اور ابر یو پر گائیٹ نے بیان کیا۔ انھوں نے فطری طور پر خدا کے تمام منطقی تصورات کو اہمیت دی۔ مراقبہ کرنے والے کامطمع نظر تصورات اور تمام تتم کے خیالات سے ماورا ہونا تھا، کیونکہ بیصرف توجہ ہی خراب کر سکتے تھے۔ اس کے بعد وہ حضوری کا ایک مخصوص احساس حاصل کرتا۔ اس طرز عمل کو طمانیت یا داخلی خاموشی کا نام دیا گیا۔ چونکہ الفاظ، خیالات اور تصورات مرف جمیں طبعی دنیا کے ساتھ با ندھ سکتے ہیں، اس لیے ذبن کومرات ہے کے طریقوں کے ذریعہ پر امن کرنا ضروری ہے۔ جمی حقیقت کو بجھنے کی تو تع کی جاستی ہے۔

ایک نا قابل ادراک خدا کو جانا کیے ممکن تھا؟ بونانی اس سے حدوران ' جو ہر' کانہیں سے ۔ چونکہ ہم خدا کو کسی بھی طرح نہیں جان سکتے اس لیے ہم عبادت کے دوران ' جو ہر' کانہیں بلکہ ' توانا کیوں' کا تجربہ کرتے ہیں۔ انھیں الوہیت کی شعاعوں کے طور پر بیان کیا جا سکتا ہے، جو خدا ہیں سے لکل کر دنیا کوروش کررہی تھیں ۔ لیکن خدا ان شعاعوں سے اسی طرح جدا تھا جیسے سوری اپنی شعاعوں سے ہوتا ہے۔ انھوں نے ایک قطعی خاموش اور ٹا قابل اوراک خدا آشکار کیا۔ عہد نامہ تعدیق میں الوہی تو انائی کو خدا کا جلال کہا گیا ہے۔ عہد نامہ جدید ہیں یہ کوہ Tabor پر سینی کی ذات میں جلوہ گرہوئی تھی۔

چنانچ عبادت کے دوران' تو انائیوں' کا تجربہ کرنے پر ہم ایک لحاظ سے خدا کے ساتھ براہ راست ملاقات کردے ہیں، البتہ ناقائل ادراک حقیقت ابہام کے بردے ہیں، البتہ ناقائل ادراک حقیقت ابہام کے بردے ہیں، البتہ ناقائل ادراک حقیقت ابہام کے بردے ہیں، ا

رہتی ہے۔ تمریه اعلی حالتیں حاصل کرنا ہرا یک کے لیے ممکن نہیں۔

خدا ایک ایی حقیقت تھی جس پر کوئی اختلاف نہیں تھا۔ یونانیوں نے خدا کے بارے میں سٹیٹ اور جبیم جیسے تصورات قائم کیے تھے جنھوں نے آئیس دیگر وحدانیت پرستوں سے الگ کر دیا، تاہم ان کے صوفیا کا اصل تجر بہ سلمانوں اور یہود یوں کے ساتھ کافی پچے مشترک رکھتا تھا۔
اگر چہ دھنرت جھڑا کیکہ منصفانہ معاشرہ قائم کرنے کے لیے فکر مند ہتے ہیکن آپ اور آپ کے کھی صحابہ صوفیا ندر بھان بھی رکھتے تھے۔ اور مسلمانوں نے بہت جلدا پنی ممتاز صوفیا ندروایت تھکیل دے ڈالی۔ آٹھویں اور نویں صدیوں کے دوران دیگر فرقوں کے ساتھ ساتھ اسلام کی ایک خانقابی صورت بھی نی ؛ دربار کی دولت اور امدیش تقویل کے فقد ان کے حوالے مرتاض بھی است بی فکر مند سے جتنے کہ معتز لی اور شیعی۔ انھوں نے مدینہ کے ابتدائی مسلمانوں والی سادگی اپنانے کی کوشش کی اور کھر دری اون سے بئے ہوئے کپڑے (صوف) پہنے جوان کے خیال میں نبی پاک کوشش کی اور کھر دری اون سے بئے ہوئے کپڑے (صوف) پہنے جوان کے خیال میں نبی پاک کے پہندیدہ تھے۔ نیتی آٹھیں صوفی کہا جانے لگا۔ ابتداء میں صوفی دوسرے فرقوں کے ساتھ بہت کے پہندیدہ تھے۔ نیتی آٹھیں صوفی کہا جانے لگا۔ ابتداء میں صوفی دوسرے فرقوں کے ساتھ بہت کے پہندیدہ تھے۔ نیتی آٹھیں صوفی کہا جانے لگا۔ ابتداء میں صوفی دوسرے فرقوں کے ساتھ بہت کے پہندیدہ تھے۔ نیتی آٹھیں معتز لی رہنما واصل بن عطا (وفات 728ء) خواجہ حسن بھری کا کا گھوں کو کہا تھا۔

علماً نے اسلام کو واحد حقیقی اور سچا ندہب قرار دے کراہے دوسرے نداہب ہے دور کرتا شروع کردیا تھا، لیکن زیادہ ترصوفیا تمام راست رو نداہب کے اتحاد کے قرآنی نظریے پڑل پیرا رہے۔ مثلاً بہت سے صوفیا نے حضرت عینی کا احرام داخلی زندگی کے تیفیر کے طور پر کیا۔ پچھ ایک نے کلمہ طیب میں ہمی ترمیم کر کے حضرت محمد کے نام کی جگہ پرعینی لگانے کی کوشش کی جو نہاے گئا خانہ تھل تھا۔ حضرت رابعہ بھری (وفات 801ء) نے خداکی محبت کی بات ایسے بہائے خانہ تھل تھا۔ حضرت رابعہ بھری (وفات 801ء) نے خداکی محبت کی بات ایسے بیرائے میں کی جو عیسائیوں کو بالکل اجنبی نہ لگا۔ خداکی محبت تصوف کا نشان امتیاز بن میا۔ صوفیوں پرمشرق قریب کے عیسائی مرتاضوں کا اثر چاہے ہوا ہو، لیکن حضرت محرکما اثر زیادہ زور دار جابت ہوا۔ انہوں نے خداکا بالکل ویسائی تج بہ کرنے کی امید رکھی جو رسول اللہ پروی کے دار جابت ہوا۔ انہوں نے خداکا بالکل ویسائی تج بہ کرنے کی امید رکھی جو رسول اللہ پروی کے دار جاب جوابوں اللہ بروی کے دار جاب جو جیسائھا۔

مونیوں نے ایسے اصول اور تو اعد بھی بنائے جنھوں نے دنیا بھر کے موفیوں کوشعور کی ایک

متباول حالت حاصل کرنے میں مدودی۔صوفیوں نے مسلم قانون کی بنیادی ضرورتوں میں فاقہ کشی،شب بیداری اوراسائے الی کا دِر دہمی شامل کر دیا۔ان وظا نف کا بتیجہ وہ لکلا جو بھی بھی ہے راہرواور بےلگام بھی لگتا ہے، اور اس قتم کےصوفی ''مجذوب' کےطور پرمشہور ہوئے۔ان میں ہے اولین حضرت ابویزید بسطامی (وفات 874ء) تنے جنموں نے رابعہ کی طرح خدا تک چینجنے کے لیے محبت کی راہ اختیار کی ۔ان کا یقین تھا کہ خدا کی خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش اسی طرح كرنى جاہيے جيمے محبوبہ كوخوش ركھنے كى كوشش كى جاتى ہے۔ تاہم بيمنزل يانے كے ليے ان كے اختیار کردہ طریقے انھیں خدا کے اس شخص نظریے ہے دور لے مئے۔ اپنی ذات کی مجرائیوں میں پہنچنے پر انھوں نے محسوس کیا کہ خدا اور ان کی اپنی ذات کے مابین کوئی پردہ حائل نہیں؛ بلکہ ان کی ذات ہی تحلیل ہوئی تھی۔ بیمعبود انسانیت کے لیے اجنبی کوئی'' بیرونی'' معبود نہیں تھا: دریافت بیہوا کہ خدا باطنی طور پرنفس کے ساتھ مشابہت رکھتا تھا۔ با قاعدہ فنائے ذات کے نتیجہ میں ایک زیادہ بڑی اور نا قابل بيان حقيقت من تجاذب موتار بيرهات فناصوفيان نظريات من بنيادى حيثيت اختيار كركئ-بسطامی نے کلمہ شہادت کی تغییر نوایک ایسے انداز میں کی جے گستا خانہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ لیکن بہت ے مسلمانوں نے اسے قرآن میں بیان کردہ اسلام کے معتبر تجربے کوطور پرتشکیم کرلیا۔ و میر صوفیا، جنمیں "متین" کہا جاتا تھا، نے روحانیت مجھم اضطراری کیفیت پر زور دیا۔ مستغبل کے تمام اسلامی تصوف کے بانی حضرت جنید بغدادی کویفین تھا کہ بسطامی کی انتہا پہندی خطرناک ثابت ہوسکتی ہے۔انموں نے تعلیم دی کہ فنا کے بعد بقائبمی ضروری ہے۔۔۔۔یعنی ترقی یا فتہ ذات کی جانب واپس لوٹنا۔خدا کے ساتھ اتنحاد ہماری فطری ملاحیتوں کو تباہ کرنے کی بجائے ان کی تکیل کرتا ہے: اپنے دل میں خدا کو بسالینے والےصوفی کواپنی ذات پر تمل اختیار ہونا جاہے۔وہ ایک زیادہ کمل انسان بن جاتا ہے۔ چنانچے صوفیا کوفٹا اور بقا کا تجربہ کر لینے کے بعد ایک اليي حالت حاصل موجاتي جيے يوناني عيسائي "معبوديت" كہتا تھا۔حضرت جنيدٌ بغدادي نے صوفی کی ساری جدوجہد کوانسان کی ہوم خلیق والی حالت میں واپسی کے طور پر تصور کیا۔وہ ہستی کے ماخذ ی جانب ہمی واپس آتا تھا۔علیحد کی اور اجنبیت کا تجربہ صوفی کے لیے بھی اتن ہی مرکزی حیثیت ر کمتا تھاجتنی کہ فلاطونی یا غناسطی کے لیے۔جنید بغداوی نے تعلیم وی کدایک پیرکی زیر مکرانی

منظم اورمخیاط جنجو کے ذریعہ کوئی مسلمان خدا کے ساتھ دوبارہ متحد کوسکتا تھا۔اس حالت میں دکھ اور عنیحد گی کا خاتمہ ہوجاتا ہے اور زیادہ عمیق ذات کے ساتھ یکجائی کا احساس حاصل ہوتا ہے۔ ان کے لیے خدا کوئی الگ تعلگ اور بیرونی حقیقت نہیں تھا۔انتجادیا وصال پراصرار قرآنی تصویہ تو حید کی یا ددلاتا ہے۔

حضرت جنید بغدادی تصوف کے خطرات سے پوری طرح آگاہ تھے۔ پیر کی ہدایات اور صوفیانه تربیت برعمل نه کرنے والے لوگ بروی آسانی کے ساتھ صوفیانه سرمستی کامفہوم غلط لے کر عمراہ ہوسکتے تھے۔ پرجلال دعوے، جیسے کہ خود بسطامی نے بھی کیے، اسٹیملشمنٹ کے کان کھڑے كريجة تنصه وفي ازم اس ابتدائي مرحله مين كافي حد تك ايك اقليت كي تحريك تفاء اورعلماً عموماً اسے ایک غیرمعتبر اجتہاد خیال کرتے تھے۔ تاہم جنیدٌ بغدادی کے مشہور شاگروحسین بن منصور حل ج نے تمام احتیاطوں کو بالائے طاق رکھ دیا اور اپنے صوفیانہ عقیدے کوخون کا نذرانہ دیا۔ وہ عراق کی گلیوں میں تھومتے پھرتے ہوئے خلیفداورنی اسٹیلشمنٹ کا تختہ اللنے کی تبلیغ کرتا تھا۔ حکام نے اسے قید میں ڈال ویا اور اس کے ہیروسے کی ہی طرح صلیب دے دی۔سرستی کے عالم میں ملاج چلایا: "اناالحق!" اناجیل کے مطابق حضرت عیسیٰ نے بھی مصلوب ہوتے وقت اسی قشم کی بات کهی تھی..... میں راسته، میں سیائی اور میں ہی زندگی ہوں ۔قرآن میں بار بارخدا کی تجسیم كے عیسائی عقیدے کومستر د کیا حمیا، لاہذا حلاج کے نعرۂ اناالحق من کرمسلمانوں کا خوفز دہ ہو جانا کوئی عجیب بات نہمی۔خدا کی ایک صغت' الحق'' بھی ہے،اور کسی بھی فانی ہستی کا اپنے لیے بیصغت استعال كرنا شرك كےمترادف ہے۔اصل میں ملاح خدا کےساتھا ہے اتحاد کی حالت بیان كرر ہا تعاجواسے الی ذات کے اندرمحسوں ہوتا تھا:

> میں اپنامحبوب ہی ہوں اور میر امحبوب میں ہوں ، ہم ایک ہی بدن میں رہنے والی دور دعیں ہیں۔ اگرتم مجھے دیکھوتو اسے دیکھتے ہو، اگرتم اسے دیکھوتو مجھے دیکھتے ہو۔ اگرتم اسے دیکھوتو مجھے دیکھتے ہو۔

بيفائ وات اور خدا كے ساتھ متحد مونے كاجرات مندان اظهار تھا۔ حلاج پر جب كفراورشرك كا

الزام لكايا كميا تواس نے شہادت قبول كرنے كى را ومنتخب كى \_

طان کا نعرہ انالحق بتا تا ہے کہ صوفیوں کا خدا کوئی معروضی نہیں بلکہ نہاہت موضوی حقیقت تھا۔ بعدازاں الغزائی نے دلیل دی کہ اس نے کفر نہیں کیا بلکہ صرف ایک ایساباطنی دعویٰ کرنے کی ہے دو و فی کی تھی کہ جونو آ موز کے لیے ممراہ کن ثابت ہوسکیا تھا۔ چونکہ اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لاکت نہیں اس لیے تمام انسان بنیا دی طور پر الودی ہیں۔ قر آن جی بتایا گیا ہے خدا نے آدم کوا پئی حدیم ہیں۔ قر آن جی بتایا گیا ہے خدا نے آدم کوا پئی حدیم ہیں۔ قر آن جی بتایا گیا ہے خدا نے آدم کوا پئی حدیم ہیں ہو تھی کہ اس نے فرشتوں کو تھم دیا کہ اسے سجدہ کریں۔ عیسائیوں نے بیفرض کر لینے کی غلطی کی تھی کہ خدا کی ساری الوہیت بس ایک بی موان اور نہ بی آخیا ہم مند والی جانے والی انسان میں سام می تھی۔ حلاج کہ کہائی صوفی اور نہ بی آخیا ہی دوح کے اندر ہونے والا ایک واقعہ کا صحت ظاہر کرتی ہے۔ کسی صوفی کے لیے الہام اس کی اپنی روح کے اندر ہونے والا ایک واقعہ ہے ، جبکہ علما جیسے زیادہ روایت پندلوگوں کی نظر میں البام کا تعلق ماضی سے بی تھا۔ ہم نے خور کیا ہے کہ گیارھویں صدی میں ابن سینا اور الغزالی جیسے مسلم مقرین نے خدا کے معروضی بیانات کو غیر ہے کہ گیارھویں صدی میں ابن سینا اور الغزالی جیسے مسلم مقرین نے خدا کے معروضی بیانات کو غیر تھے۔ الغزالی نے نصوف کو المیم المی مقرین نے خدا کے معروضی بیانات کو غیر تھے۔ الغزالی نے نصوف کو المیم المی بیان تھا۔ تھے۔ الغزالی نے نصوف کو المیم کی معتبرترین صورت تھی۔ تھے۔ الغزالی نے نصوف کو المیم کیں تھیں۔ کی معتبرترین صورت تھی۔

بارھویں صدی کے دوران ایرانی فلنی کی سپروردی اور ہسپانی نزادگی الدین این عربی نے اسلامی فلنفہ کونصوف کے ساتھ مذخم کر کے صوفیوں کے تجربہ جس آئے ہوئے فدا کو اسلامی سلطنت کے بہت سے علاقوں میں مقبول عام بنادیا۔ تا ہم علما نے حلاج کی طرح سپروردی کو بھی تا معلوم وجوہ کی بنا پر 1191ء میں حلب کے مقام پرسزائے موت دے دی۔ اس نے دمشر تی "خرب کو اسلام کے ساتھ جوڑنے کے کام کو اپنی زندگی کا مقصد بنایا اور یوں ابن سینا کے شروع کے ہوئے منصوب کو کھمل کیا۔ اس کا دعوی تھا کہ قدیم و نیا کے اولیا نے ایک بی غد ب کا پر چار کیا تھا: اس کا منصوب کو کھمل کیا۔ اس کا دعوی تھا کہ قدیم و نیا کے اولیا نے ایک بی غد ب کا پر چار کیا تھا: اس کا تعان ہرمیس نے کیا (جو سپروردی کے خیال کے مطابق قرآن کے حضرت اور یس اور بائیل کے آغاز ہرمیس نے کیا (جو سپروردی کے خیال کے مطابق قرآن کے حضرت اور یسٹل اور بائیل کے اور جی بی ؛ یونان میں اس کے شلخ افلاطون اور فیٹا نورٹ شے اور سٹر ق وسطی میں زر تشت۔ تا ہم ارسطو کے بعد سے زیادہ محدود اور عقلی فلنفہ نے اسے مہم بنا ویا، لیکن یہ باطنی طور پر ایک سے ارسطو کے بعد سے زیادہ محدود اور عقلی فلنفہ نے اسے مہم بنا ویا، لیکن یہ باطنی طور پر ایک سے دوسرے ولی تک نعقل ہوتار ہا اور آخر کار بسطا می اور حلاج کے ذریعہ خود سپروردی تک پہنچا تھا۔ یہ دوسرے ولی تک نعقل ہوتار ہا اور آخر کار بسطا می اور حلاج کے ذریعہ خود سپروردی تک پہنچا تھا۔ یہ دوسرے ولی تک نعقل ہوتار ہا اور آخر کار بسطا می اور حلاج کے ذریعہ خود سپروردی تک پہنچا تھا۔ یہ

فلفف موفیاند اور تخیلاتی تھا لیکن اس میں منطق کا استر دادشا ل ندتھا۔ سہروردی نے سچائی تک پہنچنے

کے لیے وجدان کی اہمیت پر زور دیا۔ جیسا کر قرآن میں تعلیم دی گئی تھی کہ تمام سچائیوں کا ماخذ خدا

ہادراسے ہرائی جگہ پر تلاش کر تا چاہیے جہاں بیل سکتا ہو۔ چنا نچہ بیوصدا نیت پرتی کی روایت

کے ساتھ ساتھ ہت پرتی اور زر تشت مت میں بھی بل سکتا تھا۔ تفرقہ بازی کے شکارعقا کداند نہ ہب

کے برعکس تصوف نے اکثر دعوی کیا کہ خدا تک وینچنے کی راہیں اتی ہی ہیں جتنی کدانسانوں کی تعداد

ہے قصوف نے بالخصوص دوسروں کے عقیدے کے لیے ایک غیر معمولی رواداری دکھائی۔

ہے تصوف نے بالخصوص دوسروں کے عقیدے کے لیے ایک غیر معمولی رواداری دکھائی۔

سہروردی کو عموماً شیخ الاشراق کہا جاتا ہے۔ یونا نیوں کی طرح اس نے بھی خدا کا تجربہ نور کی صورت میں کیا عربی زبان میں اشراق کا مطلب طلوع آفتاب کے وقت نمودار ہونے والی اولین موردی کے ساتھ ساتھ روٹن خیالی بھی ہے۔ چنا نچہ مشرق صرف ایک جغرافیا کی علاقہ ہی تیمیں بلکہ نور اور توانا کی کا ماخذ بھی ہے۔ سہروردی کے فیل اور اپنے افسان اس دنیا کی تاریکوں کے بعث اپنے اصل کونظروں سے اوجھل کر چکے ہیں، اور اپنے اولین مسکن کی جانب والیس لو شخر بھی اسے سہروردی نے دعوی کیا کہ اس کا فلے مسلمانوں کوائی درست ست ڈھوغڈ نے باتھ میں مدور دےگا۔

اور تخیل کے ذریعہ اپنے اندر موجود از کی دائش کا سراغ لگانے میں مدودےگا۔

سپروردی کا نہایت پیچیدہ فلسفیانہ نظام دنیا کی تمام نہ ہی بصیرتوں کوایک روحانی ندہب میں سمونے کی کوشش تھا۔ سی جہاں بھی طےاسے پالینا ضروری تھا۔ نیتجاً اس کے فلسفے نے بل از اسلام امرانی علم کا کنات کوا فلاطونی سیاراتی نظام اور نو فلاطونی نظریۂ صدور کے ساتھ مر پوط کر دیا۔ ابھی سکے بھی فیلسوف نے قرآن کے حوالے اسٹے زیادہ استعمال نہیں کیے تھے۔ اشراتی فلسفے کا جوہر نور کی علامت تھی، جسے خدا کا بالکل درست ہم معنی لفظ خیال کیا گیا۔ کم از کم بار مویں صدی میں یہ فیر طبیعیاتی تھا، اور دیا میں زندگی کا واضح ترین امر بھی: اس کی کوئی تعریف کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔ نور ہر جگہ موجود تھا۔ سپروردی کے فلسفہ میں نور الانوار فیلسوف کے واجب الوجود سے مطابقت رکھتا ہے۔ اس کے بعد مختلف کمترروشنیوں کے درجات تھے۔ اس نے کہا کہ ہم سب کے اندر تاریکی اور نور کا ایک ہی جیسیا تا سب پایا جاتا ہے۔ نوریا روح کوروح مقدس نے ہمارے جنین اندر تاریکی اور نورکا ایک ہی جیسیا تا سب پایا جاتا ہے۔ نوریا روح کوروح مقدس نے ہمارے جنین شیں اتارا۔ ہماری روح آنوار کی اعلی دنیاؤں کے ساتھ وصال کی خواہش کرتی ہے۔

سہروردی نے '' حکمت الاشراق' میں اپنی بھیرت افروزی کا تذکرہ بھی کیا ہے۔اس کے اشراق کا عمل پنجبرانہ الہام کے تجربہ سے بہت مختلف تھا۔ یہ بدھ کے زوان کے ساتھ زیادہ مشابہت رکھا تھا: تصوف خدا کے نداہب میں ایک طمانیت کا عضر متعارف کروار ہا تھا۔سہروردی سفا بہت رکھا تھا: تصوف خدا کے نداہب میں ایک طمانیت کا عضر متعارف کروار ہا تھا۔سہروردی نے اصرار کیا کہ صوفیا کی بھیر تمیں اور صحیفے کی علامات ..... جیسے بہشت ، دوزخ اورروز قیامت ..... بھی اس دنیا کے مظاہر جتنی ہی حقیقی تھیں۔ انھیں تجرباتی میدان میں ثابت کرنا مشکل نہ تھا لیکن تربیت یافتہ تخیل کے ذریعہ ان کا ادراک کیا جاسکتا تھا۔ یہ تجربہ ہراس مختل کے لیے بے معنی تھا جس نے مطلوبہ تربیت نہ حاصل کر رکھی ہو۔ ہماری تمام سوچیں ، خیالات ،خواہشات اورخواب عالم مثال میں حقیقت سے سے حلق رکھتے ہیں۔

آج اگر بیرکہا جائے کہ خدا ایک اعتبار ہے تخیل کی پیدا دار ہے تو مغرب میں بھی بہت ہے لوگ مایوی کا شکار ہوجا ئیں مے۔ تا ہم یہ بات واضح ہے کہ خیل کو ندہبی صلاحیت میں مرکزی مقام حاصل ہے۔ ژال یال سارتر نے اسے ایک الی چیز کے بارے میں سوینے کی اہلیت کے طور پر بیان کیا ہے جوموجود ہی نہ ہو۔انسان واحد جانور ہیں جوکسی الیمی چیز کونخیل میں قید کرنے کی قابلیت رکھتے ہیں جس کا سرے سے وجود ہی نہ ہو۔ چنانچے خیل نے غرب اور آرٹ کے ساتھ ساتھ سائنس اور ٹیکنالوجی میں بھی بڑی بڑی کامیابیوں کومکن بنایا۔خدا کےتصور کی تعریف جا ہے کیسے تجمی کی جائے ،تمریہ ایک غیرموجودحقیقت کی اولین مثال ہے جواییے خلقی مسائل کے باوجود ہزاروں برس ہے عورتوں اور مردوں کوتحریک ولا رہی ہے۔ہم خدا کا تصورصرف علامتی انداز میں ہی کر سکتے ہیں، اور تخیلاتی قوت کے مالک ذہن کا مرکزی کام ان علامتوں کرتغبیر کرنا ہی ہے۔ سہرور دی ان علامتوں کی ایک تخیلاتی وضاحت بیش کرنے کی کوشش میں تھا جوانسانی زندگی پر ایک اہم اثر رکھتی تھیں۔علامت یا تشبیبہ کی تعریف ایک ایسے معروض کے طور پر کی جاسکتی ہے جس کا ا دراک ہم اینے حواس کے ذریعہ کرسکیں لیکن وہ چیز بجائے خودنظر نہ آتی ہو۔ تنہامنطق ہی ہمیں ہمہ ميريا ازلى استى كا ادراك كرنے كے قابل نہيں بناسكتى۔ يدكام تخليق تحيل كا بے جے صوفيانے آرنسٹوں کی طرح بصیرتوں کا ماخذ قرار دیا۔ آرٹ کی طرح موثر ترین ندہبی علامات بھی وہ ہیں جن کی اطلاع ایک ذبین علم اور انسانی حالت کی تنہیم ہے ملتی ہے۔ سپروروی ایک صوفی ہونے کے

ستھ ساتھ ایک تخلیقی آرنسٹ بھی تھا۔ بظاہر غیر متعلقہ چیز وں کو باہم ملاکراس نے مسلمانوں کو اپنی نئی علامات تخلیق کرنے اور زندگی میں نے معنی اور اہمیت ڈھونڈ نے میں مدددی۔

سروردی ہے بھی گہرااثر محی الدین ابن عربی (1165 تا 1240ء) نے مرتب کیا۔ ہم اس کی زندگی کو مشرق اور مغرب کے درمیان خطا متیاز کی علامت کے طور پردیکھ سکتے ہیں۔ اس کا باپ ابن رُشد کا دوست تھا۔ ایک شدید علالت کے دوران ابن عربی صوفی ہو گیا اور 30 برس کی عمر میں یورپ چپوژ کرمشرق میں چلا آیا۔ اس نے جج کیا اور دو برس خانہ کعبہ میں عبادت وریاضت کرتے ہوئے گزارے، اور آخر کار دریائے فرات کے کنارے ملاتیہ کے مقام پرسکونت پذیر ہو گیا۔ اکثر اے شخ الا کبر کہا جا تا ہے۔ اس نے مسلمانوں کے نظریۂ خدا کو بہت گہرائی میں متاثر کیا ہیں اس کی فکر مغرب کو متاثر نہ کرسکی جس کا خیال تھا کہ اسلامی فلسفہ ابن رشد کے ساتھ ہی ختم ہو گیا تھا۔ مغربی عیسائیت نے ابن رشد کے ارسطوئی خدا کو قبول کرلیا، جبکہ زیادہ تر اسلامی دنیا نے ماضی مغربی عیسائیت نے ابن رشد کے ارسطوئی خدا کو قبول کرلیا، جبکہ زیادہ تر اسلامی دنیا نے ماضی قریب تک خدا کا صوفیانہ تصورا نہائے رکھا۔

1201ء میں خانہ کعبر کا طواف کرنے کے دوران این عربی کوایک مکا فقہ ہواجس کا اثر بہت پائیدار تھا۔ اس نے نظام نامی ایک جوان لڑکی دیمی تھی جس کے گرد ہالہ کور تھا۔ ابن عربی نے محسوس کیا کہ دوہ الوہ ہی دائش سوفیا (Sophia) کی تجسیم تھی۔ اس کشف نے اسے بیاحساس دلایا کہ اگر ہم صرف فلفے کے منطقی دلاکل پر انحصار کریں تو ہمارے لیے خدا سے محبت کرناممکن نہیں۔ کہ اگر ہم صرف فلفے کے منطقی دلاکل پر انحصار کریں تو ہمارے لیے خدا سے محبت کرناممکن نہیں۔ ہم ایک اس فلسفہ اللہ کی قطعی ماورائیت پر زورو بتا اور ہمیں یا دولا تا تھا کہ کوئی بھی چیز اس جیسی نہیں۔ ہم ایک اس فتم کی برگانی شخصیت سے کمیے عرب کر سکتے ہیں! کلم شہادت ہمیں یا دو ہائی کرا تا ہے کہ اللہ کے سوائی معبود نہیں ہیں۔ اس کے نتیجہ میں اللہ سے الگ کوئی خوبصور تی بھی موجود نہیں تھی۔ ہم خدا کو صرف نظام جیسی ہستیوں کی صورت میں و کھے سکتے ہیں۔ در حقیقت اپنے لیے تمثیلات بنانا صوئی کا فرض تھا تا کہ وہ نظام جیسی لڑکوں کو د کھے سکتے ہیں۔ در حقیقت اپنے لیے تمثیلات بنانا صوئی کا فرض تھا تا کہ وہ نظام جیسی لڑکوں کو د کھے سکتے ہیں۔ در حقیقت اپنے لیے تمثیلات بنانا صوئی کا فرض تھا تا کہ وہ نظام جیسی لڑکوں کو د کھے سکتے ہیں۔ در حقیقت اپنے ایک چیز کی خواہش کا نام ہے جو شیر حاضر ہوتی ہے۔ ابن عربی وجہ ہے کہ ہماری زیادہ تر انسانی عبت نامرادر ہتی ہے۔ ابن عربی کرفیا تھی۔ خیل نے نظام کوخدا کے اوتار میں تبدیل کردیا تھا۔

کوئی اس برس بعدنو جوان وانے کوبھی فلورنس میں اس مشم کا تجربہ ہوا جب اس نے عشر اکس

پورٹیناری کودیکھا تھا۔ اس پرنظر پڑتے بی اے اپنی روح کا نیتی ہوئی محسوس ہوئی۔ اس کے بعد دانتے پر پیٹر اکس کی محبت کا غلبہ ہوگیا۔ وہ دانتے کے لیے الوبی محبت کی تمثیل بن گئی اور The دانتے پر پیٹر اکس کی محبت کا غلبہ ہوگیا۔ وہ دانتے کہ وہ کیسے اسے دوزخ اور جنت میں ہے گزار کرخدا کے نظارے تک لے گئی۔ دانتے کی شاعری پرمسلمانوں کے تذکر و معراج النبی نے کانی مجرے ارثر است مرتب کیے ۔ دانتے کی شاعری پرمسلمانوں کے تذکر و معراج النبی نے کانی مجرب ارثر است مرتب کیے ۔ دانتے کی شاعری پرمسلمانوں کے تذکر و معیاتھا۔

ابن عربی کو یہ بھی یقین تھا کہ تخیل خداداداہلیت ہے۔ جب کی صوفی نے اپنے لیے ایک ہیں ہو تخلیق کی تو اس نے ایک الی حقیقت کو جنم دیا تھا جس کی کامل ترین صورت اوپر آسانی اقلیم میں تھی۔ جب ہم معبود کو دوسر ہے لوگوں میں دیکھتے ہیں تو اصل حقیقت کو شناخت کرنے کی کوشش کر رہ جب ہوتے ہیں: وہ یقین رکھتا تھا کہ عور تیں سوفیا یعنی الوہی دائش کی زبردست جسیم تھیں، کیونکہ وہ مردوں میں محبت کا جذبہ بیداد کرتی ہیں، اور بیجذب انجام کارانھیں خدا کی جانب لگادیتا ہے۔ ب شک بیا کی انتہائی مردانہ نقط کنظر ہے، لیکن بیضدا (جے عموماً مردتصور کیا جاتا تھا) کے ذہب کو ایک مونٹ عطاکر نے کی کوشش تھی۔

ابن عربی اس بات پریفین نہیں رکھتا تھا کہ اسے معلوم خدا کی کوئی معروضی ہتی بھی تھی۔ ایک ماہر مابعد الطبیعیات ہونے کے باوجود وہ خدا کے وجود کومنطق کے ذریعہ ثابت کر تامکن نہیں سجعتا تھا۔ وہ خود کو حضرت خضر کا شاگر دکہا کرتا تھا۔ مسلم روایت میں حضرت خضر ان سب کے گرو ہیں جو باطنی سچائی کی حلاش میں ہیں ، اور بیسچائی باہری چیز وں سے قطعی مختلف ہے۔ حضرت خضر اپنے شاگردوں کو ایک ایسے خدا کے اوراک کی راہ پرنہیں چلاتے ہو ہمی کے لیے ایک جیسا ہے، بلکہ وہ انمیں ایسے خدا کی اوراک کی راہ پرنہیں چلاتے ہو ہمی کے لیے ایک جیسا ہے، بلکہ وہ انمیں ایسے خدا کی وابنہ راہنمائی کرتے ہیں جونہایت موضوی ہے۔

 کے عالم میں آئیں مجرتے ہوئے تصور کیا الیکن ہے آہ یا ' دنئس رحمانی ' خودتری کا اظہار نہیں تھا۔ یہ

ایک فعال اور تخلیقی قوت کی حال تھی جس نے ساری کا نئات کو ہست کیا۔ چنانچہ ہر انسان خدا کا مظہر ہے۔ اس کا مطلب یہ مجمی ہوا کہ ہم سب میں خدا کا اظہار الگ الگ طرح کا ہے۔ ہم صرف ایخ ' خدا' کو ہی جانے کے قابل ہو سکتے ہیں کیونکہ اس کا تجربہ معروضی طور پر کرناممکن نہیں ۔ خدا کو اس انداز میں بجھنا ناممکن ہے جیسے وہ دوسروں کو بجھ آتا ہو۔ ابن عربی بیصد یہ بڑے شوق کے ساتھ اپنی تحریروں میں بطور حوالہ استعمال کرتا ہے: ' خدا کی رحمتوں پر غور وفکر کرولیکن السلمات پر ساتھ اپنی تحریروں میں بطور حوالہ استعمال کرتا ہے: ' خدا کی رحمتوں پرغور وفکر کرولیکن السلمات پر نبیس ۔ ' خدا کی تمام حقیقت نا قابل ادراک ہے؛ ہمیں چاہے کہ اپنی ستی میں یو لے مجے نہ خط پر توجہ مرکوز کریں۔

للذاالوہیت اورانیا نیت الوی حیات کے ہی دو پہلو تھے جوساری کا کتات کے ہست ہونے
کی بنیاد ہے۔ یہ بصیرت ہونانیوں کی اس تغییم سے مختلف نہ تھی کہ خداعیسیٰ کی صورت ہیں جسم ہوا،
لیکن ابن عربی یہ تصور قبول نہیں کرسکتا تھا کہ واحد انسان ہی خدا کی لامحد و دحقیقت کا اظہار کرسکتا
ہے۔ اس کی بجائے اس کا عقیدہ تھا کہ ہرانسان خدا کا اوتار ہے۔ تا ہم اس نے انسان کا مل کا ایک نظریہ ضرور بنایا جوا بے معاصرین کی فلاح کی خاطر ہرنسل ہیں منکشف خدا کی باطلاب کی تجسیم تھا،
تا ہم وہ خدا کی حقیقت یا بختی جو ہرکی نمائندگی نہیں کرتا تھا۔ چنا نچا بن عربی کے خیال میں رسول الله اپنسل کے لوگوں میں سے کا مل ترین آ دمی اور خدا کی ایک موثر ترین علامت تھے۔
اپنسل کے لوگوں میں سے کا مل ترین آ دمی اور خدا کی ایک موثر ترین علامت تھے۔

دروں ہیں اور تخیلاتی تصوف ذات کی گہرائیوں ہیں ہستی کی بنیادوں کی ایک تلاش تھی۔ اس
نے صوفی کواس قطعیت سے محروم کردیا جو خدہب کی زیادہ کمڑ صورتوں کا خاصہ تھی۔ چونکہ ہرانسان
خدا کا تجربہا ہے اپنے لحاظ سے کرتا تھااس لیے کوئی ایک اکیلا غدہب ہی الوہی سریت کو کمل طور پر
منکشف نہیں کرسکتا تھا۔ خدا کے حوالے سے کوئی معروض سچائی موجود نہیں تھی اس لیے اس کے
مرجی نات اور طرز عمل کے بارے میں پیشکو ئیاں کرناممکن نہیں تھا۔ اپنے نظری خدا کی بنیاد پر تھک
نظری اور تعصب نا قابل تھول بنا دیا میا، کیونکہ کوئی ہمی غرب خدا کے تھی علم کا حامل نہ تھا۔ ابن
عربی نے دیگر غدا جب کی جانب شبت رویہ افتیار کیا (جس کا پہنے ہمیں قرآن پاک میں ہمی کمال

تعا کیونکہ سیمی خدا کی تعبیم میں مددویتے ہیں۔

یہ بات درست ہے کہ ابن عربی کی تعلیمات بہت بردی مسلم اکثریت کے لیے وقتی تعیس الیکن وہ زیادہ عام فرد تک آہنتہ آہنتہ رہتے رہتے ہی جی تکئیں۔ بارمویں اور تیرمویں صدیوں کے دوران تصوف ایک اقلیت تح یک ندر با اور مسلم سلطنت کے بہت سے علاقوں میں غالب رجحان بن ميا-بيده دورتهاجب مختلف صوفيان سليلے (طسريقة) بناور برايك فيصوفيان عقيدے كى اپي ا بی تعریف کی۔صوفی چیخ عوام پر برد ااثر ورسوخ رکھتا تھا،اوراس کا تقریباً ای طرح احترام کیا جاتا تعاجیے شیعہ این امامول کا کرتے ہے۔ بیسیای افراتفری کا دور تعا: خلافت بغدادمنتشر ہو گئی تھی اورمنگول حملة ورباری باری برمسلم شرکی ایند سے ایند بجارے تعے لوگ ایک ایسے خدا کے خواہش مند تنے جوفیلسوف کے دور دراز بیٹے ہوئے خدا اور علماً کے شری خدا کی نسبت زیادہ قریب اور دحم کرنے والا ہو۔ ذکر کی صوفیاندروایت طسس یسقة سے باہر بھی چکی کئی۔ صوفیوں کی بیضنے اور سانس کینے کی مشقول نے لوگول کو ماورائی ہستی کوایئے اندرمحسوس کرنے کا موقع فراہم کیا۔ ہرکوئی اعلیٰ ترصلوفی نہ حالتوں کے لائق نہ تھا، لیکن ان روحانی مشقوں نے لوگوں کو خدا کے سید معے سادے اور تشبیہاتی نظریات مستر دکرنے اور اسے اپنی ذات کے اعد تجربہ کرنے کے قابل بنایا۔ پچھ صوفیانہ سلسلوں نے ریاضت اور مجاہدہ کے لیے موسیقی اور رقص کا استعمال کیا اور پیرلوگوں کے ہیرو بن مھئے

صوفی سلسلوں بیس سے مشہور ترین سلسلہ "مولویہ" تھا، جس کے ارکان کو اہل مغرب" کو سے گھو منے والے درولیش" کہتے ہیں۔ ان کا خوبصورت رقص ریاضت کا ایک انداز تھا۔ جیزی سے گھومتا ہوا صوفی اپنی اتا کی صدود کو معدوم ہوتے محسوس کرتا تھا، اور یوں اسے فتا کا ذا لکتہ ملک سلسلے کے بانی حضرت جلال الدین رومی (المشہو رمولا تا روم۔ 1273 تا 1277ء) خراسان بیس پیدا ہوئے کین جدید ترکی کے شہر تو نید بیس ہجرت کر گئے۔ اس وقت تک منگول و ہاں نہیں آئے تھے۔ ان کے تصوف کو اس آفت کے ایک رومل کے طور پر دیکھا جا سکتا ہے، جو بہت سول کو اللہ پرسے ایمان اشانے کا باعث بن سکتی تھی۔ رومی کے خیالات اپنے ہم عصر ابن عربی سے کافی ملتے جاتے تھے، ایکن ان کی منتوی عوام میں زیادہ متبول ہوئی اور اس نے غیرصوفی مسلمانوں میں صوفیوں کے خدا لیکن ان کی منتوی عوام میں زیادہ متبول ہوئی اور اس نے غیرصوفی مسلمانوں میں صوفیوں کے خدا

کی بینے کی۔ 1244ء میں روی ایک سیاحتی درویش شمس تمریز کے زبردست اثر میں آئے اورا سے
اپی نسل کا کامل ترین مخص خیال کیا۔ شمس تمریز کے بارے میں مختلف روایات موجود ہیں۔ وہ خود کو
شریعت بٹل کرنے کا پابند نہیں سبجھتے تھے۔ جب شمس ایک بلوے میں مارا گیا تو روی کا دل رنج و مُم
سے لبریز ہوگیا اور وہ رقص وموسیقی میں اور بھی زیادہ ڈوب گئے۔ انھوں نے اپنے تم کو خدا سے
محبت کی علامت میں تبدیل کر دیا۔ ہرکوئی جانے یا انجانے طور پر غیر موجود خدا کی تلاش میں تھا ، اور
ہرکوئی مبہم طور پر بیاحساس رکھتا تھا کہ اس کا اصل منبع اس سے جدا ہے۔ یقین کیا جاتا تھا کہ انسان
کوئی مبہم طور پر بیاحساس رکھتا تھا کہ اس کا اصل منبع اس سے جدا ہے۔ یقین کیا جاتا تھا کہ انسان
کامل عام فانی لوگوں کو خدا کی تلاش میں رہنمائی دیتا ہے۔ شمس تیریز نے روی میں شاعری کے دریا

بہت ہے دیگرصوفیا کی طرح روی نے بھی کا نتات کوخدا کے بزاروں ناموں کی تجنی کے طور پر دیکھا۔ پچھنام خدا کی غضبنا کی کوآ شکار کرتے تھے اور پچھ دیگراس کے رہیم و کریم ہونے کے غماز سے صوفی تمام چیزوں میں خدا کی محبت، کرم اور خوبصور تی کو تمیز کرنے کی مسلسل جدو جہد میں مصروف تھا۔ مثنوی نے مسلمانوں کو انسانی زندگی میں ماورائی جہت تلاش کرنے اور چیزوں کے خلام میں روپ کے اندر مخفی حقیقت کا سراغ لگانے کا چیلنج دیا۔ اتاوہ چیز ہے جو ہمیں اس داخلی حقیقت کی شناخت نہیں کرنے دیتی ہیں ایک مرتباس کی حدود کو تو ڈیلینے پر ہم خدا کے ساتھ متحد ہوجاتے کی شناخت نہیں کرنے دیتی ، لیکن ایک مرتباس کی حدود کو تو ڈیلینے پر ہم خدا کے ساتھ متحد ہوجاتے ہیں۔ روی نے ایک مرتبہ پھر زور دیا کہ خدا محض ایک موضوعی تجربہ ہی ہوسکتا تھا۔ اس دور میں شریخ دی نے ایک مرتبہ پھر زور دیا کہ خدا محض ایک موضوعی تجربہ ہی ہوسکتا تھا۔ اس دور میں شریخ دی نے بہود یوں کو بھی خدا کے ایک نے تھور کی تفکیل میں مدد دی۔ مغرب کی سامی مخالف لڑائی یہود کی لوگوں کے لیے زندگی کو تا قابل ہر داشت بنارہی تھی اور بہت سے یہود کی ایک زیادہ قربی اور ذاتی خدا کے ایک میں مند تھے۔

اسلامی سلطنت کے بیش ترحصوں بیں صوفیوں کے خدانے فلسفیوں کے خدا پر سبقت حاصل کر فرجی ۔ ایکے باب بیس ہم دیمیس مے کہ سولہویں صدی کے دوران یہود یوں کے ہاں بھی ایک ایسائی رجحان پیدا ہوا۔ تصوف روایتی غدا ہب کی نسبت انسانی ذبن کو زیادہ خمرائی بیس متاثر کرنے کے قابل تھا۔ اس کا خدا زیادہ قدیم امنگوں، خدشات اورا کھنوں کی ترجمانی کرسکتا تھا، جوفلسفیوں کا دور رہنے والا خدا نہیں کرسکا تھا۔ چودھویں صدی بیس مغرب نے ایک اپنا صوفیانہ غد ہب جاری کیا اور

اسے ایک زبردست آغاز بھی دیا۔ لیکن مغرب میں تصوف کودیگر روایات جیسی مقبولیت حاصل نہ ہو سکی۔ انگلینڈ، جرمنی اور زبریں خطوں میں (جہاں ممتاز صوفیا پیدا ہوئے)، سولہویں صدی کے پروٹسٹنٹ مصلحین نے اس روحانیت کو غیر بائبلی قرار دیا۔ رومن کیتھولک کلیسیا میں سینٹ تھریسا جیسے ممتاز صوفیا کو بھی اصلاح مخالف افراد کی احتسانی عدالتوں کی جانب سے دھمکیوں کا سامنا کرنا پڑا۔ یورپ نے خداکواور بھی زیادہ منطقی انداز میں دیکھنا شروع کردیا تھا۔

### آثهواں باب

# مصلحين كا خدا

پندر حویں اور سولہویں صدیاں تمام بندگانِ خدا کے لیے فیصلہ کن تھیں۔ بیدور بالخصوص عیسائی مغرب کے لیے اہم تھا جس نے نہ صرف غیر عیسائی دنیا کی دیگر ثقافتوں کی ہم سری میں کامیا بی حاصل کرلی تھی، بلکہ ان پر سبقت بھی لے جانے والی تھی۔ان صدیوں میں اطالوی نشاۃ ٹانیہ کا آغاز ہواجوفورا شالی بورپ تک پنجی اور سائنسی انقلاب کا آغاز ہوا۔ سولہویں صدی کے اختیام برمغرب ایک بالکل مختلف فتم کی تهذیب کی بنیاو ڈال رہا تھا۔ بیا یک عبوری دورتھا،للہذا مایوی اور کامیابی کی ایک ملی جلی کیفیت یائی جاتی تھی۔ بیچیزاس دور کے مغربی نظریے خدامیں واضح وکھائی ویتی ہے۔ بورپ کے لوگ اپنی سیکولر کا میابی کے باوجوداینے ایمان کے متعلق بہلے کی نسبت کہیں زیادہ متفکر تھے۔ خاص طور برعوام از منہ وسطیٰ کے نمہب کی صورت سے غیر مطمئن تھے جونتی جراً ت مندانہ دنیا میں ان کی ضروریات بوری کرنے کے قابل نہیں رہاتھا۔ عظیم صلحین نے ان کی ہے جینی کی نمائندگی کی اور خدااور نجات برغور کرنے کے نے طریقے دریافت کیے۔اس کے نتیجہ میں بورپ دوحصوں میں تقسیم ہو کیا ..... کیتھولک اور پر ڈسٹنٹ ..... جن کے درمیان مخاصمت بھی ختم نہیں ہوئی۔عہداصلاح کے دوران کیتھولک اور پر ڈسٹنٹ مصلحین نے اہل ایمان پرزورویا كهوه اوليا اور فرشتول سے عقيدت چھوڑ كرصرف خدا كوا بى توجه كا مركزينا كميں ۔ درحقيقت بورپ خداے اکتایا ہوامعلوم ہوتا تھا۔ تاہم سرحویں صدی کے آغاز میں کچھ ایک کے ذہن میں الحاد کے متعلق خیالات پروان چڑھ رہے تھے۔ کیا اس کا مطلب بیتھا کہ وہ خدا۔ چھٹکارا یانے کے ليے تيار ہو ڪيے تھے؟

یہ بونا نبوں، بہود بوں اور مسلمانوں کے لیے بھی بحران کا دور تھا۔ 1453ء میں عثانی ترکوں نے عیسائی دارالسلطنت فتطنطنیہ فتح کیا اور بازنطین کی بادشاہت کوتناہ و ہر باد کرڈ الا۔اس کے بعد روں کے عیسائیوں نے بوٹانیوں کی ترقی دی ہوئی روایات اور روحانیت کو جاری رکھا۔ جنوری 1492ء میں (جس من میں کرسٹوفر کولمبس نے نتی دنیا دریافت کی تھی) فرڈیننڈ اور از ابیلا نے غرناطه فتح کیا، جو بورپ میں مسلمانوں کا آخری قلعہ تھا۔ بعد میں مسلمانوں کوآئبیریائی جزیرہ نما ہے بھی نکال دیا تمیا جہاں وہ 800 برس سے رہ رہے تھے۔ سلم پین کی تباہی یہودیوں کے لیے ہلاکت انگیز تھی۔غرناطہ کی فتح کے چند ہفتے بعد مارچ 1492ء میں عیسائی حکمرانوں نے ہسیانو ک یہود یوں کوعیسائی ہوجانے یا ملک بدر ہوجانے کی شرط پیش کی۔ بہت سے ہسیانوی یہودی اپنی وهرتی کے ساتھ اس قدر جڑے ہوئے تھے کہ انھوں نے عیسائی ہونا قبول کرلیا، البتہ پچھا کی نے چوری جھیےا بے عقیدے کی پیروی جاری رکھی۔ تاہم کوئی 1,50,000 یہودیوں نے عیسائی ہونے سے انکار کیا اور انھیں جراسین سے نکال دیا تھیا۔ انھوں نے ترکی ، بلقان اور شالی افریقہ میں پناہ لی۔ سپین کے مسلمانوں نے بہود یوں کوغیر بہودی دنیا میں ایک بہترین کھر دیا تھا جوانھیں اس ہے اس میں ملاتھا۔جلاوطنی کا تجربہ یہودی ندہب میں اور زیادہ ممہرائی تک، چلاممنا: چنانچہ قباله نے ایک نی صورت اختیار کی اورخدا کا ایک نیا نظر بیار تفاً پذیر موا۔

بالدے ایک ویکر علاقوں میں مسلمانوں پر بھی سخت وقت آن پڑا تھا۔ منگول حملوں کے بعد کی مدیوں میں ایک نئی بنیاد پرتی پیدا ہوئی، کیونکہ لوگ اپنا کھویا ہواور شدوالی حاصل کرنے کے متمئی صدیوں میں ایک نئی بنیاد پرتی پیدا ہوئی، کیونکہ لوگ اپنا کھویا ہواور شدوالی حاصل کرنے کے متمئی سخصہ سخصہ بندر ہو سکتے ہیں۔ چنا نچہ اب مسلمانوں کو ماضی کی تظیم شخصیات کی تقلید کرنی چاہیے، بالخصوص شریعت کی پیروی ہیں۔ چنا نچہ اب مسلمانوں کو ماضی کی تظیم شخصیات کی تقلید کرنی چاہیے، بالخصوص شریعت کی پیروی میں۔ اس بنیاد پرستانہ فضا میں خدا بلکہ کی بھی چیز کے بارے میں اختر اعی تصورات کا جنم لینا بعیداز قیاس تھا۔ تا ہم اس دور کی ابتدا کو اسلام کے زوال کے ساتھ جوڑ نافلطی ہوگی۔ ہمیں اس دور کے بارے میں اتی کافی معلومات میسر نہیں کہ استخطعی بیا تات دے کیس۔

ہر اسان کار جمان چودھویں صدی میں شریعت کے داعین احمد بن تیمیداوران کے شاکر دابن بنیاد پرستی کار جمان چودھویں صدی میں شریعت کے داعین احمد بن تیمیداور وہ شریعت کومسلمانوں کے افقین الجوزیہ سے شروع ہوا۔ اہام ابن تیمیدلوگوں کے مجبوب نظر تنے اور وہ شریعت کومسلمانوں کے تمام حالات پرلاگوکرنے کے خواہش مند تھے۔ لیکن شریعت کے لیے اپنے ذوق وشوق میں ابن تیمیہ نے کلام اور فلسفہ سے جنگ چھیڑ دی۔ کسی بھی مصلح کی طرح وہ ماضی میں لوث جانا چاہتے تھے۔ ان کے شاگر دالجوزیہ نے اپنی فہرست میں تصوف کو بھی شامل کرلیا۔ اس نے تمام صوفیانہ عقائد کو بدعت قرار دے کر دکر دیا۔ لوتھراور کیلون کی طرح امام ابن تیمیہ اور ابن الجوزیہ کوان کے عقائد کو بدعت پند خیال نہ کیا: وہ ترتی پندوں کے طور پر دیکھے گئے جولوگوں کے بوجھ کم کرنا جاسے تھے۔

دراصل اس دور میں بھی اسلام بدستورا یک عظیم ترین عالمی طاقت تھا، اور مغرب کواس حقیقت کے بیش نظر خوف دامن گیرتھا کہ اسلام بورپ کی دہلیز تک پہنچ گیا ہے۔ پندر مویں اور سوئہویں صدیوں کے دوران تین نئ مسلم سلطنوں کی بنیا در کھی گئی: ایشیائے کو چک اور مشرقی یورپ میں عثانی ترکوں نے ، صفویوں نے ایران میں اور مغلوں نے ہندوستان میں بادشاہتیں قائم کیس۔ یہ کامیابیاں اس امر کا مظہر تھیں کہ اسلامی جذبہ اب بھی مسلمانوں میں جابی اور منتشری کے بعد دوبارہ ابجرنے کی تحریک پیدا کرسکتا تھا۔ تاہم ان تینوں سلطنوں کی شان وشوکت اور جاہ جلال کے دوبارہ ابجر دبنیا دیرستاندر جی ان بدستور موجودر ہا۔ الفار ابی اور ابن عربی جیسے ابتدائی صوفیانے نئی صورت جادور ہا۔ الفار ابی اور ابن عربی جیسے ابتدائی صوفیانے نئی صورت باد جود بنیا دیرستانہ رجی ان بدستور موجودر ہا۔ الفار ابی اور ابن عربی پرانے موضوعات کوئی بار دو ہرایا گیا۔

اران کے شیعوں نے بھی اپنا فلف بنایا جس نے سہروردی کی باطنی روایت کو جاری رکھا۔ میر دمد (وفات 1631ء) اس شیعی فلفہ کا بانی اور سائنسدان بھی تھا۔ سہروردی کی طرح اس نے بھی فہ جہی تجربہ کے نفسیاتی عضر پرزور دیا۔ تاہم اس ایرانی مکتبہ فکر کا سرکردہ فخض میر دمد کا شاگر و ملا مدرا تھا (1571 تا 1640ء)۔ آج بہت سے مسلمان اسے اپنے مفکرین بی سب سے زیادہ مہری سوچ رکھنے والا بچھتے ہیں۔ سہروردی کی طرح ملاصدرا بھی یقین رکھتا تھا کہ محص معلومات حاصل کرنے کا نام نہیں، بلکہ بیا یک قلب ما ہیت کا عمل ہے۔ سہروردی کا بیان کردہ عالم الشال اس کی فکر میں بڑی اہم جگہ رکھتا تھا: خوداس نے بھی خوابوں اور کشفوں کو سے آئی کی اعلیٰ ترین صورت کی فرال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ خیال کیا۔ چنانچ ایرائی شیعہ ازم ابھی تک تصوف کو خداکی دریافت کے لیے موزوں ترین ذریعہ کیا

سمجھ رہاتھا۔ خدا، یعنی حقیقت مطلق ہی اصل ہستی (وجد) رکھتاتھا، اور خاک کے ذرے درے تک کی ہستی سرایت پذیر تھی۔ اس نے خدا کوتمام موجودات کے ماخذ کوطور پردیکھا: ہمیں نظر آنے والی چیزیں محض خدا کے نور کو محدود صورت تک لانے والی نالیاں تھیں۔ تا ہم خدا طبعی حقیقت سے ماورا بھی تھا۔ تمام موجودات کے اتحاد کا مطلب بیہیں کہ صرف خدا ہی وجودر کھتا ہے، بلکہ اس کی مثال کرنوں کے ساتھ سورج کے اتحاد کا مطلب بیہیں کہ صرف خدا ہی وجودر کھتا ہے، بلکہ اس کی مثال کرنوں کے ساتھ سورج کے اتحاد جو ہر اور اس کے مظاہر کے درمیان فرق کرتا ہے۔

خدا کے ساتھ وصال صرف اگل دنیا پر ہی موقوف نیس تھا۔ ملاصد راکو یقین تھا کہ یہ زعرگ کے دوران بھی علم کے ذریعہ حاصل کرناممکن ہے۔ خداکوئی ایسی حقیقت نہیں کہ جسے معروضی طور پر جانا جاسکتا ہو، بلکہ وہ ہرمسلمان محض کے اندر موجود تصور کی صلاحیت ہیں پایا جاسکتا ہے۔ قرآن یا حدیث ہیں جہال دوزخ یا جنت، یا خدا کے تخت کا ذکر آتا ہے تو اسے حقیقی معنوں ہیں نہیں بلکہ باطنی دنیا کے مغہوم ہیں لینا چاہیے جو مظاہر کے نقاب سلے چھپی ہوئی ہے۔ ابن عربی کی طرح ملا مدرا بھی خداکو کہیں دور کی اور دنیا ہیں بیٹھا ہوا تصور نہیں کرتا۔ آسان اور الوہ ہی دنیا کو اپنی ذات کے اندر دریا فت کرتا ضرور کی تھی۔ سے اندر دریا فت کرتا ضرور کی تھا۔ سے نہیں ہو سکتے۔

سنی ،صوفی اور بونانی فلسفیول کے ساتھ ساتھ شیعی امامول کا بھی احر ام کرنے والا طاصد دا جمیں یا دولاتا ہے کہ ایرانی شیعہ ازم بمیشہ سے بی الگ تعلک اور تعقبا نہیں رہا۔ ہندوستان بی بھی بہت سے مسلمانول نے دیگر روایات کے لیے ای قتم کی رواداری دکھائی۔ ہندواور سلمانول اسلام عالب آجانے کے باوجود ہندومت بدستور مضبوط اور کیلیتی رہا، اور پچھ ہندوواور مسلمانول نے آرٹس اور تقلی کا وشول بیل ایک دوسرے سے تعاون کیا۔ چودھویں اور پندرھویں صدیوں کے دوران ہندومت کی نہایت کی تھا مسالک درست موران ہندومت کی نہایت کیلیتی صورتول نے نہیں اتحاد و بیگا گئت پرزور دیا: تمام مسالک درست سے ،بشرطیکہ وہ ایک خداسے داخلی محبت کی بات کرتے ہول۔ یہ چیز واضح طور پرتھون اور فلسفہ کی بازگشت تھی۔ پچومسلمانول اور ہندووکل نے بین المذ اہب انجمنیں بنا کیں ، جن بیل سب سے بازگشت تھی۔ پچومسلمانول اور ہندووکل نے بین المذ اہب انجمنیں بنا کیں ، جن بیل سب سے زیادہ اہم سکھ مت تھی۔ وحدانیت کی اس نی صورت کے مانے والول کا یقین تھا کہ المثداور ہندو

مت کے خدا میں کوئی فرق نہیں۔مسلمانوں میں ایرانی مفکر میرعبدالقاسم (وفات 1641ء) نے اصغبان میں ابن سینا کی تعلیمات کی تبلیغ کی ، بلکہ کافی وقت ہندوستان میں ہندومت اور ہوگا کا مطالعہ کرتے ہوئے بھی گزارا۔

اكبراعظم كى ياليسيوں ميں روادارى اور تعاون كا جذبہ واضح طور برنظر آتا ہے۔اس نے 1560ء سے لے کر 1605ء تک حکومت کی اور تمام فداہب کے لیے احترام کا مظاہرہ کیا۔ ہندوؤں سے عقیدت کے باعث اس نے کوشت خوری ترک کر دی، اپنی پسندیدہ کھیل شکار چھوڑ ویا،اورا بی سالگرہ کےموقع پر یا ہندومقدس مقامات پر جانو روں کی قربانی کوممنوع قرار دیے دیا۔ 1575ء میں اس نے عبادت کا تھر قائم کیا جہاں تمام ندا ہب کے عالم مل بیٹھ کرخدا پر بات چیت كرسكتے تتھے۔ بديمي طور بريهاں يورپ كے بيوى مبلغ سب سے زيادہ متشدد تھے۔اس نے اسپنے ا یک نے نہ ہب'' دین الہی کی بنا ڈالی جس کے مطابق خدا خودکوئسی بھی سیجے انسان میں ظاہر کرسکتا تفا۔ اکبری زندگی کا حال ہمیں علامہ ابوالفضل کی تحریر کردہ کتاب ' اکبر نامہ' سے معلوم ہوتا ہے۔ اس نے تصوف کے اصولوں کو تہذیب کی تاریخ پر لا کو کرنے کی کوشش کی۔ ابوالفصل نے اکبر کو فلسفہ کے مثالی حکمران اور اپنے عہد کے مرد کامل کے طور پر دیکھا۔ اگر اکبر جیسے کسی حکمران نے آزاد نہ معاشرہ قائم کیا ہوتو تہذیب ہمہ گیرامن کی منزل تک پہنچ سکتی ہے۔اسلام اینے اصل مفہوم ،لیعنی خدا کے آھے سرتسلیم خم کرنا، میں کسی محقیدے کے ذریعہ قابل رسائی ہے۔وہ جس ندہب کوحضرت محمر کا غرب قرار دیتا ہے اس میں خدا کی اجارہ داری نہیں۔ تاہم غرب کے بارے میں اکبر کا نقطهٔ نظر سجی مسلمانوں کو پہند نہیں تھا،اور بہت سول نے اے ندہب کے لیے ایک خطرہ محسوں کیا۔اس کی رواواری کی پالیسی اتنی دیریک ہی نافذالعمل روسکتی تھی جب تک مغل طافت قائم رہے۔ جب مغلوں کا افتدار زوال پذیر ہونے لگا اور مختلف لوگ مغلوں کے خلاف بغاوت کرنے کھے تو مسلمانوں، ہندوؤں اور سکموں میں نہی اختلافات سر اٹھانے کے۔شہنشاہ اورنگزیب (1707 تا 1707 م) کواس بات کا یقین ہو گیا ہوگا کہ مسلمانوں کو متحد کر کے ہی وسیع تر اتحاد حاصل کیا جاسکتا تھا۔اس نے شراب نوشی جیسی رعایتوں پر یابندی عائد کرنے کے لیے قانون سازی کرکے ہندوؤں کےساتھ نتعاون ناممکن بنادیا، ہندوتہواروں کی تعداد کم کی اور ہندوتا جروں پر سیسز

دو کنے کردیے۔فرقہ پہندانہ پالیسیوں کا سب سے زیادہ واضح اظہار وسیع پیانے پر ہندومندروں کی تابی کی صورت میں ہوا۔ا کبر کی صلح پہندی کا اثر زائل کردینے والی بد پالیسیاں اورنگزیب کی موت کے بعد ترک کردی گئیں،لیکن سلطنتِ مغلیدان کے مضراثر است سے بھی باہرندا سکی۔

اكبركى زندگى ميں اس كا ايك زبردست مخالف بيخ احمد سر مندى (1564 تا 1624ء) تقار وہ اکبر کی طرح خود بھی ایک صوفی تھا اور اس کے معتقد اسے مرد کامل خیال کرتے تھے۔ سر ہندی ابن عربی کی صوفیاندروایت کے خلاف کھڑا تھا جس کے شاگر دخدا کو واحد حقیقت سمجھنے لکے تھے۔ ہم نے غور کیا ہے کہ ملاصدرانے وحدت الوجود کا برجار کیا تھا۔ بیکلمہ شہادت کی ایک صوفیان تعبیر نو تھی۔دوسرے نداہب کے اہل باطن کی ہی طرح صوفیانے بھی ایک وحدت کا تجربہ کمیا اور سارے کے سارے عالم موجودات کے ساتھ کیجائی محسوں کی۔ تاہم سرہندی نے اس بصیرت کوسراسر موضوعی قرار دے کررد کر دیا۔ جب صوفی خدا برغور وفکر کرتا تو ہرایک چزشعور میں ہے جو ہوتی معلوم ہوتی ہلیکن میمعروضی حقیقت ہے مطابقت نہیں رکھتی تھی۔ دراصل خدا اور دنیا کے درمیان سمسى بعى متم كے اتحاد كى بات كرنا ايك خوفناك غلط بنى تقى ۔ خدا كے براوراست تجربے كا كوئى امکان موجود نه تھا۔خداانسانوں کی پہنچ ہے قطعی یا ہر تھا۔فطرت کی نشانیوں پر بالواسطہ غور وفکر ہی خدااور دنیا کے درمیان کوئی تعلق پیدا کرسکتا تھا۔سر ہندی نے دعویٰ کیا کہ وہ خود بھی صوفیوں والی حالت وجدیے آگے بڑھ کرشعور کی ایک زیادہ متین حالت میں پہنچ کمیا تھا۔ اس نے تصوف اور ندہبی تجربہ کوفلسفیوں کے دورر ہے والے خدامیں یقین کی توثیق نو کے لیے استعال کیا۔اس کے خیالات شاگر دوں کی ایک جماعت نے اختیار کر لیے کیکن مسلمانوں کی اکثریت نے انھیں قبول نہ کیا۔

جب اکبراورمیرابوالقاسم دیگر ندا ہب کے لوگوں کے ساتھ افہام وتغیم پیدا کرنے کی کوشش کر رہے ہے تھے تو 1492ء میں عیسائی مغرب نے مظاہرہ کیا کہ وہ حضرت ابراہیم کے دو دوسرے ندا ہب کوگوارا بھی نہیں کرسکنا۔ پندرھویں صدی کے دوران بورپ بحر میں سامیوں کی تخالفت بڑھ می اور یہود بول کو ایک کے بعد دوسرے شہرسے تکالا جارہا تھا۔ پھے یہودی لوگ جوزف کارو اورسولومن الکا بازی قیادت میں بونان سے ہجرت کر کے فلسطین آئے۔ ان کی روحانیت نے وطن

برری کی ذات کا مداوا کرنے کی کوشش کی ۔ لیکن وہ کسی سیائ طل کے متلاثی نہ تضاور نہ ہی انھوں نے بہود یوں کی ارض موعودہ میں واپسی کا سوچا۔ وہ کلملی میں سفید (Safed) کے مقام پر ہی کشم رے اور ایک شاندار باطنی بحالی کا آغاز کیا جس نے ان کے بےوطنی کے تجربہ میں ایک گہری اہمیت پیدا کی۔ اس سے قبل قبالہ صرف منتخب بندوں کی بات کرتا تھالیکن و نیا بحر میں تباہی کے بعد یہودی زیادہ ذوق وشوق کے ساتھ باطنی روحانیت کی جانب مائل ہو گئے۔ فلفے کی طفل تسلیال اب مصنوی گئی تھیں: ارسطولیل اور اس کا خدانا قابل رسائی ہو گیا تھا۔ درحقیقت بہت سے لوگوں نے اس تباہی کا ذمہ دار فلفہ کو قرار ویا جس نے (ان کے بقول) یہودیت کو کمز ورکر دیا تھا۔ اس کے بعد کی میں فلفہ یہودیت میں ایک اہم روحانیت کی حیثیت حاصل نہ کر سکا۔

لوگ خدا کے ایک زیادہ براہ راست تجربہ کے متنی تھے۔سفید (Safed) میں اس خواہش نے ایک قتم کی باطنی شدت اختیار کرلی۔ قبالہ والے فلسطین کی بہاڑیوں میں محموما کرتے اور عظیم تالمودیوں کی قبروں سے لپٹا کرتے تھے۔۔۔۔۔ کہ جیسے ان کی بصیرتوں کو اپنی مصیبت زدہ زندگیوں میں جذب کر لیٹا چاہتے ہوں۔ وہ ساری رات جا گئے رہنے اور خدا کی محبت میں گیت گاتے رہنے ۔ افسیں پت چاکہ قبالہ کی اسطور یات اور قواعد نے ان کی روحوں میں درد کا ایک الیا بیٹھا نغہ چھیڑا تھا کہ مابعد الطبیعیات یا تالمود کا مطالعہ اب ایسا کرنے کے قابل نہ رہا تھا۔ انھوں نے ایک ایسا غیر معمولی تخیلاتی علی اختراع کیا جس نے مطلق بے کھری اور الہیت کو برابر بنا دیا۔ یہود یوں کا محمر سے نکالا جا نا ساری موجودات کی بنیادی بے کھری کی علامت تھا۔ اب نیصرف ساری تخلیق اپنی موزوں جگہ سے محروم ہوگئ تھی، بلکہ خود خدا بھی اپنے آپ میں سے جلاوطن ہوگیا تھا۔ سفید کے قابلہ نے راتوں رات مقبولیت حاصل کی اور ایک عوائی تحریک بن گیا۔

سفید کے قبالہ کے ہیرواورولی اضحاک لوریا (1534 تا 1572ء) نے الوبی ماورائیت اور ہر گھرموجودگی کے پیراڈ اکس کو بیان کرنے کے لیے جوانداز اپنایا وہ خدا کے بارے میں آج تک پیش کیے محے نہا ہت جیرت انگیز خیالات میں سے ایک ہے۔ بیش تر یہودی صوفیا نے اپنے تجرب خدا کے بارے میں بہت قصیح البیانی سے کام لیا۔ اس تنم کی روحانیت میں ایک تصاویہ می ہے کہ صوفی اپنے تجربات کو تا قابل بیان بتاتے اور ساتھ ہی ساتھ اس کے متعلق سب کے لکھ میں و یہ

ہیں۔اضحاک لوریا ان مقدی افراد میں سے ایک ہے جنھوں نے ذاتی کرشات کے ذریعہ اپنے معتقد بنائے۔لوریا نے وحدانیت پرستوں کو صدیوں سے نگ کرتے چلے آرہے سوال سے نبرد آزمائی کی:کوئی کامل اور لامحدود خدا ایک مصائب بحری محدود دنیا کیسے خلیق کرسکتا تھا؟

لوریا کو اپنا جواب بیتصور کرنے کے ذریعہ طاکہ خدانے تخلیق کرنے کے لیے پہلے اپنے سے
باہرایک خالی جگر تخلیق کی جہال وہ خود بھی نہیں تھا۔ بیعدم سے تخلیق کے مشکل عقیدے کو ثابت
کرنے کی ایک جرائت مندانہ کوشش تھی: خدانے سب سے پہلے خود کو اپنے آپ میں سے باہر تکالا
تھا۔ یوں بجھ لیس کہ وہ اپنے اندر مزید گہرائی میں اتر ااور خود کو ایک حد تک محدود کر لیا۔

خدا کی تخلیق کردہ خالی جگہ کو ایک دائرے کے طور پر تصور کیا گیا جس کے اردگر دیے شکل مواد
تھا۔ خدا کے دوبارہ چھلنے سے پہلے اس کی مخلف تو تیں پر آ ہنگ طور پر آپس میں اس کئیں۔ بالخصوص
خدا کی رقم اور سخت گیری کی تو تیں اس کے اندر بی رہیں۔ لیکن اس عمل کے دوراان خدانے اپنی
سخت گیری کو اپنی دیگر خصوصیات سے علیحدہ کیا اور اپنے سے الگ کی ہوئی خالی جگہ میں پھینک دیا۔
خدا نے خفس کو اپنی اندر سے نکال دیا جو بہت تباہ کن تھا۔ اس طرح لوریا خدا میں سے دنیا اور
انسان کی تخلیق کو تفصیل کے ساتھ بیان کرتا ہے۔ لوریا نے یہواہ کی وطن بدری کی اصل تمثیل کو
انسان کی تخلیق کو تفصیل کے ساتھ بیان کرتا ہے۔ لوریا نے یہواہ کی وطن بدری کی اصل تمثیل کو
ایک نیا مفہوم دیا۔ یا در ہے کہ تا کمود میں رہوں نے یہواہ کو یہود یوں کے ہمراہ وطن بدر ہوتے
تھے۔متزوا کی پابندی کے در بعد اپنے خدا کی
تقسور کیا تھا۔ یہودی یہواہ کی وطن بدری ختم کر سکتے تھے۔متزوا کی پابندی کے در بعد اپنے خدا کی
تعیر نوکر ناممکن تھا۔

یورپ کے عیمائی اس تم کی شبت روحانیت پیدا کرنے کے قابل نہ تھے۔انھوں نے ہمی تاریخی تباہیوں کو سہا: 3 4 8 1 ء کی کالی موت اور آوی نیون بی اسیری ( 3 4 8 1 تا 2 کی تابیوں کو سہا: 3 4 8 1 ء کی کالی موت اور آوی نیون بی اسیری ( 3 4 8 1 تا 2 کی تابیائی حالت کی کم اسیری ( 3 4 1 تا 2 کی تابیائی حالت کی کم محمد بیانی حالت کی کم محمد بیت بی جمتان نظر آتی ہمتی کو عیاں کیا اور کلیسیا کا شیراز و منتشر کر دیا۔انسانیت خداکی مدد کے بغیر مصیبت بی جمتان نظر آتی تقی کو دو وی اور چین دی گرسان سخی ۔ چنانچہ چودھویں اور پندرھویں صدیوں بی دونز سکوش آف آسفورڈ اور چین دی گرسان نے خداکی حاکمیت اعلی پر زور دیا جو انسان کے تمام اعمال کی گرانی کرتا تھا۔ مرد اور عورت اپنی نجات بی کوئکہ خدانے آخیں نجات بی کوئکہ خدانے آخیں نجات بی کوئکہ خدانے آخیں نجات بی کوئکہ خدانے آخیں

ا جها قرار دیا تھا۔لیکن ان صدیوں کے دوران ایک مختلف رجحان بھی دیکھنے میں آیا: گرسان خود بھی ایک صوفی تھا۔ چودھویں صدی کے بورپ میں تصوف کی جانب جھکا وَ کی کیفیت یا کی جاتی تھی اور لوگ پہلیم کرنے <u>کے تھے</u> کہ خدائی راز کی وضاحت کرنے کے لیے منطق کا ہتھیار ہی کافی نہ تھا۔ مغربی روح کا تاریک پہلونشاۃ ٹانیہ کے دوران اور بھی زیادہ نمایاں ہو کیا۔نشاۃ ٹانیہ کے فلسغی اورانسانیت پیند قرون وسطی کی رہبانیت پر بہت زیادہ معترض تھے۔انھوں نے متکلمین کو شدید ناپند کیاجن کی چیدہ قیاس آرائیوں نے خدا کواجنبی اور بیزار کن بنادیا تھا۔اس کی بجائے وہ ایمان کے ماخذوں، بالخصوص سینٹ آسٹشائن کی جانب لوٹ جانا جا ہے ہتھے۔ قرون وسطیٰ والوں نے آسمٹائن کو ایک ماہر اللہات کی حیثیت میں تعظیم دی تھی الیکن انسانیت پہندوں نے ''اعترافات'' کی نے سرے ہے دریافت کی اور اسے ایک انسان کے روپ میں دیکھا جو جی کوشش کررہا تھا۔انھوں نے دلیل دی کہ عیسائیت عقائد کا ایک مجموعہ نبیں بلکہ ایک تجربہ تھا۔ لور ينتسو ويلا (57-1407ء) نے مقدس عقيد كو" جدليات كي جالا كيوں "اور" ما بعد الطبيعياتي چكر بازيوں "كے ساتھ ملانے كى كوشش كو بركار قرار ديا ؛ سينٹ يال نے ان" فضوليات " پرلعنت ملامت کی تھی۔فرانسسکو پیٹرارک (74-1304ء)نے کہا کہ دینیات اصل میں خدا کے بارے میں شاعری تھی،'' اور اس کے موثر ہونے کی وجہ بیٹمی کہ بیدول کی مجرائیوں میں اتر جاتی تھی۔ انسانیت پیندوں نے انسانیت کی عظمت کو نے سرے سے دریافت کیا تھا،لیکن اس کے بتیجہ میں انعوں نے خداسے انکارند کیا: اس کی بجائے انھوں نے اسے عہد کے سیج آ دمیوں کی حیثیت میں خدا کی انسانیت برزور دیا جوانسان بن ممیا تھا۔لیکن برانے خطرات بدستورموجودر ہے۔نشاۃ ٹانبیہ کے افراد انسانی علم کی تم طاقتی ہے اچھی طرح آگاہ تنے اور آسٹشائن کے شدید احساس کناہ سے بھی ہمدردی رکھ سکتے تنے۔البتہ خدا اور انسان کے مابین ایک وسیعے فاصلہ یایا جاتا تھا۔ لیونارڈ و برونی (1444-1369ء) وغیرہ نے خدا کوایک قطعی اور انسانی ادر اک ہے ماور انستی تصور کیا۔ تا ہم جرمن فلسفی اورک لیسیائی آ دمی کولس آف کیوسا (64-1401 م) خدا کو بیجھنے کی انسانی الميت كے بارے ميں زيادہ پريفين تھا۔وہ نئي سائنس ميں ممرى دلچيى ركھتا تھا جواس كے خيال میں تثلیث کی پراسراریت خدا کی تنہیم میں مرود ہے سکتی تھی۔مثلا ریاضی، جوخالصتا کجرو خیالات

کے ساتھ بحث کرتا تھا، ایک خاص میم کی قطعیت مہیا کرسکتا تھا جو دیگر نظاموں میں ممکن نہ تھی۔ چنانچیر میاضی میں زیادہ سے زیادہ اور کم سے کم کے تصورات چاہد کیمنے میں متضاد لگتے ہیں لیکن اصل میں انھیں منطقی اعتبار سے ایک ہی جیسا سمجھا جا سکتا ہے۔خدا کا تصورای '' تضادات کے اتفاق' میں مضمرتھا۔

نشاة فانيكى نى بصيرتيل منطق كى حدود سے باہر موجود زيادہ مجرے خدشات كاكوئى جواب پیش کرنے سے قاصرتھیں۔ تکولس کی موت کے پچھ ہی عرصہ بعد اس کے وطن جرمنی میں ایک دہشت نے جنم لیا اور سارے بورب یہ جھامئی۔ 1484ء میں بوب انوسینٹ ہشتم نے ایک فرمان جاری کیا جو چڑیلوں کے حوالے سے واہموں کا نقطہ آغاز تھا۔اس نے مغربی روح کی چلی تاریک طرف کوآشکار کیا۔اس اندو متاک لہر کے دوران ہزار دں مردوں وعورتوں کوتشد د کا نشانہ بنا كرجيرت انكيز جرائم كى ذمددارى تبول كرنے يرمجبوركرديا ميا۔ انعوں نے كہا كه شيطانوں نے ان کے ساتھ مہاشرت کی تھی ، کہ وہ اڑ کر ہزاروں میل دور شیطان کے ساتھ رنگ رلیوں کی محفل میں شريك ہونے محے تنے۔اب ہم جانتے ہیں كہ كوئى چ مِل موجود ندتمى بلكدايك د يواندين اجماعى تخیل کی نمائندگی کرر ہاتھا۔ بیخیل سامیت مخالفت اور گھرے جنسی خوف کے ساتھ منسلک تھا۔ شيطان ايك طاقنوراور قطعي بريء غدا كے طور يرا بحركر سامنے آيا تھا۔ خدا کے ديگر نداہب ميں ايسا مجوجمي شهوا تعامثلا قرآن اس بات كودامنح كرديةا بكدروز قيامت شيطان كومعاف كرديا جائے گا۔ پھونلسفیوں نے دلیل پیش کی کہوہ خدا کودوسرے فرشتوں کی نسبت زیاوہ پیار کرتا تھا۔ خدانے روز ازل اسے آدم کے سامنے مجدہ ریز ہونے کا تھم دیا تھا،لیکن اس نے اٹکار کر دیا کیونکہ اس کا ایمان تھا کہ صرف خدا ہی مجدے کے لائق ہے۔ تا ہم مغرب میں شیطان ایک ہے لگام برائی بن میا۔ عموماً اسے زبردست جنسی اعتباً والے بہت بڑے جانور کے طور پر پیش کیا میا۔ شيطان كابيه يورثريث ندصرف مدنون خوف اورخدشات كااظهارتنا بلكه يزيلون كيمتعلق وابيي ایک جابراند نم بب اور نا قابل رسائی خدا کےخلاف بغاوت کی نمائندگی بھی کرتے تھے۔ کال كونفريول ميس محسنسيون اور "ح يلول" نيال كرايك مخيل مخليق كياجوعيها ئيت كاعين الث تعا\_ Black Massا کیک خوف ٹاک لیکن اطمینان بخش عبادت بن من جس میں خداکی بجائے

شيطان كوبوجاجا تاتفاجوز بإده قبهاراور جبإرككتا تفاب

مارش لوتھر (1483 تا1546ء) جادومنتریر پکایقین رکھتا تھا اور اس نے عیسائی زندگی کو شیطان کےخلاف جدوجہدخیال کیا۔''عہداصلاح'' کو بیمسکامل کرنے کی ایک کوشش کےطور پر و یکھا جا سکتا ہے، پھر بھی بیش ترمصلحین نے خدا کا کوئی نیا تصور پیش نہ کیا۔سولہویں صدی کے دوران بورپ میں واقع ہونے والی زبردست ندہی تبدیلی کو محض ''عہد اصلاح'' (Reformantion) کهدرینادرست نه هوگا کیتھولک اور پروٹسٹنٹ مصلحین ایک نیا ندجی شعورا جا کرکرنے کی کوشش میں ہتھے جسے محسوس تو کیا جار ہاتھالیکن ابھی تک نظرید کی صورت میں پیش نہیں کیا تھا۔ان تبدیلیوں کی وجہ صرف کلیسیا کی بدعنوانیاں نہیں تھیں ( جیسا کہ اکثر خیال کیا جاتا ہے)،اور نہ ہی فرہی جوش وجذبہ میں کوئی کی پیدا ہور ہی تھی۔درحقیقت ایک ایسا فدہبی جذب موجود نظر آتا ہے کہ جس نے بورپ کے لوگوں کو ان چیزوں پر تنقید کرنے کے قابل جایا جنھیں انعوں نے پہلے زیادہ اہمیت نددی تھی۔جرمنی اور سوئٹزر لینڈ میں قومیت پرسی کے فروغ اور شہروں ی تغیر نے بھی ایک اہم کردارادا کیا۔ بورپ میں انفرادیت پیندی کار بھان بھی عروح پر پہنچ مکیا۔ اہل بورپ اپنے عقائد کو ہیرونی اور اجماعی مغہوم میں لینے کی بجائے ندہب کے زیادہ اندرونی رویوں کی دریافت کا آغاز کررہے تھے۔ان تمام عناصر نے ان دردناک اورا جا تک تبدیلیوں میں حصہ ڈالا جومغرب کوجدیدیت کی جانب کے کئیں۔

تبدیلی ند بسب سے قبل اوتھرنے اس خدا کوخوش کرنے کی امید چھوڑ دی تھی جسے وہ نفرت کرنے انگا تھا:

میں نے ایک بے دوش راہب کی زندگی گذاری، میں نے خدا کے سامنے خود کو ایک گناہ گار میں ہے۔ میں بیعی یقین نہیں کرسکتا تھا کہ میں نے اپنے اعمال کے ذریعہ اس کی خوشنودی حاصل کرلی ہے۔ گناہ گاروں کو سزا دینے والے اس راستیاز خدا سے مجبت کرنے کی بجائے میں اس سے نفرت کرتا تھا۔ میں ایک اچھا راہب تھا، اور اپنے تو اعد پر اس قدر کتی کے ساتھ کل ویرار ہا کہ اگر کوکی راہب عیادت وریاضت کے ذریعہ آسان تک پہنچ سکتا کو وہ میں ہی

ہوتا۔ خانقاہ میں میرے تمام ساتھیوں نے اس کی تقیدیق کی..... پھر بھی میرے ممیرنے مجھے چین نہ لینے دیا۔

آئ بہت سے عیسائی اس روگ کوشلیم کریں ہے جے عہداصلاح کمل طور پرختم نہ کرسکا۔ لوتھر
کا خدا غضب ناک تھا۔ کوئی بھی ولی، پیغیبریاز بورکو مانے والا اس الوہی غضب کو برداشت نہ کریا یا
تھا۔ اپنی طرف سے ہرممکن کوشش کرتے رہنے کا کوئی فائدہ نہیں تھا۔ چونکہ خدا ابدی اور ہر چیز پر
قادر تھا اس لیے ''خود مطمئن گناہ گاروں کی جانب اس کا قہریا غضب بھی لامحدوواور تا قابل پیائش
تھا۔'' خداکی شریعت یا نہ ہی سلسلہ کے قواعد کی پابندی ہمیں بچانہیں سکتی تھی۔ شریعت محض خوف کا
باعث ہی بنتی تھی کیونکہ یہ ہمیں ہمارے تا کافی پن سے آگاہ کرتی تھی۔

لوتھرنے بڑا قدم اس وقت اٹھایا جب اس نے تو جیہہ کا اپناعقیدہ پیش کیا۔انسان خود کونجات نہیں دلاسکا۔خداون تو جیہہ' کے لیے درکار ہر چیز مہیا کرتا ہے .....یعنی گناہ گاراورخدا کے درمیان تعلق کی بحالی۔خدا فاعل اور انسان صرف مفعول ہیں۔ہمارے نیک اعمال اور شریعت کی پیروی ہماری تو جیہہ کی وجنہیں بلکہ محض نتیجہ ہیں۔ہم فد ہب کے احکامات پر عمل کرنے قابل صرف اس لیے ہیں کیونکہ خدا نے ہمیں نجات دے دی ہے۔ بینٹ پال کے جیلے 'عقیدے کے ذریعہ تو جیہہ' سے یہی مراد تھی ۔لوقر کی تھیوری میں کوئی نئی بات نہیں تھی :یہ چودھویں صدی کے آغاز سے بی بورپ میں مرون تھی ۔لوقر کی تھیوری میں کوئی نئی بات نہیں تھی :یہ چودھویں صدی کے آغاز سے بی بورپ میں مرون تھی ۔لیکن لوقر نے اسے بیجھے اور اپنانے کے بعد اپنی الجمنوں کو دور ہوتے ہوئے وی سے دورہوتے اسے بیجھے اور اپنانے کے بعد اپنی الجمنوں کو دور ہوتے ہوئے وی سے موت کیا۔تا ہم وہ انسانی فطرت کے بارے میں نہایت مایوس رہا۔

اس نے دعویٰ کیا کہ خدا کو صرف دکھ اور صلیب میں پایا جا سکتا ہے۔ در حقیقت اس کا نظریہ تو جیہہ ہے گی الوہیت اور ان کی تکیش حیثیت پر مخصر تھا۔ بیدوا پی عقا کہ عیسائی تجربہ میں اس قدر گررائی تک جذب ہو چکے ہے کہ لوتھر اور کیلون بھی ان کے بارے میں سوال ندا تھا سکے۔ لیکن لوتھر نے جمو نے علائے وین کے دیجیدہ و لائل کو مستر و کر دیا: اسے بس بیجائے سے غرض تھی کہ سے اس کے نجات دہندہ تھے۔ حتیٰ کہ لوتھر نے خدا کا وجود ٹابت کرنے کے امکان کو بھی شک کی نظر سے دیکھا۔ منطقی دائل سے ٹابت کیا جا سکنے والا خدا صرف بت پرستوں کا تھا۔ اس کا خیال تھا کہ ایمان کے سے معلومات ، علم اور قطعیت کی ضرورت نہیں ہوتی۔ ایمان کے مسئلہ کے بارے میں اس نے

پاسکل اور کیرکیگارڈ کے پیش کردہ حل کی پیش بینی کرئی تھی۔عقیدے یا ایمان کا مطلب کی مسلک کے مفروضات کو تسلیم کر لینا نہیں تھا۔ یہ ایک تم کاعلم اور تار کی تھا جس میں ہے پہی نظر نہیں آ

سکتا۔ اس نے اصرار کیا کہ خدا نے اپنی فطرت کے بارے میں منطقی انداز میں رائے بازی ہے منع کیا تھا۔ صرف منطق کے ذریعہ اس تک پہنچنے کی کوشش خطر ناک ثابت ہو سکتی تھی۔ اس کی بجائے عیسائی کو چاہیے کہ وہ خدا کے متعلق منطق بحث میں صحیفے عمل پر منطق کردہ سچائیوں پر غور کرے۔ عیسائی کو چاہیے کہ وہ خدا کے متعلق منطق بحث میں صحیفے عمل پر منطق کردہ سچائیوں پر غور کرے۔ اور چودھویں صدی کی خلک دینیات عمل ہوئی تھی اس کو مادہ صورتوں کی جانب مائل ہوا اور چودھویں صدی کی خلک دینیات کے خلاف رعمل ظاہر کیا۔ تا ہم کہیں کہیں وہ خود بھی دقیق فلسفیانہ دلائل استعال کرتا نظر آتا ہے۔ اس کے علاوہ اس کے غضب ناک خدا نے اسے بھی پر قسل نشدہ بنا دلائل استعال کرتا نظر آتا ہے۔ اس کے علاوہ اس کے غضب ناک خدا نے اسے بھی پر تشدو بنادیا تھا۔وہ باغی کسانوں کو مارڈ النے کی بات کرتا ہے۔ مگر اس کا بیخاصمانہ کردارعہدا صلاح کو زیادہ نقصان نہ پہنچا سکا۔ جب اس نے بطور صلح اپنے کیر بیڑ کا آغاز کیا تو آر تھوڈ وکس کے تھو کسکت تھے، کین لوتھر کی تشکہ دیندی اور جار حانہ اقد امات نے آخصیں غیر معتبر بنا کر رکھ دیا۔

تشد دیندی اور جار حانہ اقد امات نے آخصیں غیر معتبر بنا کر رکھ دیا۔

تشد دیندی اور جار حانہ اقد امات نے آخصیں غیر معتبر بنا کررکھ دیا۔

طویل المیعادی اوقری البیعادی اوتوری البیعادی اور 150-150ء) زیاده بااثر ثابت ہوا۔ کیلون کوعو ما تقدر پرتی کے حوالے سے یاد کیا جاتا ہے۔ لیکن حقیقت میں یہ نظریہ اس کی فکر میں بنیادی حیثیت نہیں رکھتا تھا۔ خدا کے جاضر وناظر اور علیم ونبیر ہونے اور انسان کی آزاد مرضی میں مفاہمت پیدا کرنے کا مافذ خدا کا ایک جسمی نظریہ ہے۔ ہم نے دیکھا ہے کہ مسلمانوں نے نویں صدی عیسو کی میں اس مسئلے کا سامنا کیا اور آنھیں اس کا کوئی منطقی یا استدالا کی حل نیال سکا۔ اس کی بجائے انھوں نے خدا کی باطعیت اور نا قابل ادراک ہونے کی صفت پر زور دیا۔ یونانی آرتھوڈوکس عیسا کیول کو اس مسئلے نے بھی تھی نہ کیا ، لیکن مغرب میں یونسادی جڑ بنار ہا جہاں خدا کا ایک زیادہ تصیتی تصور عالب تھا۔ لوگ خدا کے بارے میں اس طرح بات کرتے تھے کہ جیسے وہ کوئی انسان ہو، اور اس پر عمول کلیہ یا ہے اس تصور کو غلاقر ار دیا تھا کہ خدا نے بعدی میں میں کے لیے دوز نے کا دائی عذاب کو دیا تھا۔ کیلون نے تقدیر کے موضوع کو بہت کم جگہ دی۔ انسانوں پر نظر ڈالتے وقت وہ تسلیم کرتا ہے کہ خدا نے واقعی کچھلوگوں پر دوسروں کی نسبت زیادہ انسانوں پر نظر ڈالتے وقت وہ تسلیم کرتا ہے کہ خدا نے واقعی کچھلوگوں پر دوسروں کی نسبت زیادہ انسانوں پر نظر ڈالتے وقت وہ تسلیم کرتا ہے کہ خدا نے واقعی کچھلوگوں پر دوسروں کی نسبت زیادہ انسانوں پر نظر ڈالتے وقت وہ تسلیم کرتا ہے کہ خدا نے واقعی کچھلوگوں پر دوسروں کی نسبت زیادہ

مهربانی ک۔ پھولوگوں نے انا جیل کا اثر تبول کیا اور پھیودگر بالکل لاتعلق کیوں رہے؟ کیا خدانے ناانصافی سے کام لیا تھا؟ کیلون نے اس بات سے انکار کیا: پھیکو فتخب اور پھیکومستر وکر دینا خداکی راسراریت کی ایک علامت تھی۔ اس مسئلے کا کوئی منطقی حل موجود نہ تھا۔ خداکی محبت اور عدل وانصاف میں مفاہمت نظر نہیں آتی تھی۔ کیلون اس بات سے زیادہ پریشان نہ ہوا، کیونکہ وہ رائح عقیدے میں زیادہ دلچی نہیں رکھتا تھا۔ تا ہم اس کی موت کے بعد جب کیلونسٹوں نے خود کوایک طرف لوتھ رومن کیتے تولکس سے تمیز کرنا چاہا تو تھیوڈورس بیزا (1519 تا 1519 کا 1605ء) نے نظریہ نقذ برکوکیلون ازم میں بنیادی حیثیت دے دی۔

پیور بطانیوں نے اپ فرہی تجرب کی بنیاد کیاون پررکھی اور خدا کو واضح طور پر ایک جدوجہد

پایا: وہ اپنے روز نا پچوں اور سوائح عمریوں میں طے شدہ تقدیر کے تصور سے خوف زدہ نظر آتے

ہیں۔ دوز ن پر حد سے زیادہ زور و بینے اور خود کوکڑی کسوٹیوں پر پر کھنے کے نتجہ میں بہت سے

پیور بطانی (Puritans) اعصائی مسائل کا شکار ہو گئے: خود کئی کار جمان کا فی زیادہ نظر آتا ہے۔

پیور بطانیوں نے اس رجمان کی وجہ شیطان کو قر اردیا جوان کی زندگیوں میں خدا جیسائی ہاا فتیارلگا پیور بطانیوں نے اس رجمان کی وجہ شیطان کو قر اردیا جوان کی زندگیوں میں خدا جیسائی ہاا فتیارلگا ہے۔

پیور بطانیوں نے اس رجمان کی وجہ شیطان کو قر اردیا جوان کی زندگیوں میں خدا جیسائی ہاا فتیارلگا ہے۔

بندوں کے خلاف خیا کیا جاتا تھا۔ لیکن ایک بدترین بات یہ ہوئی کہ پیور بطانی خدا نے غیر ختخب بندوں کے خلاف شخت گیررو بے اور عدم رواداری کوفروغ دیا۔

 بہت سے ایسے قواعد ترتیب دیے جنمیں آج ماہرین خلیل نفسی استعال کرتے ہیں۔ چنانچہ یہ بات رکھیں کے طور پراستعال کرتے ہیں۔ چنانچہ یہ بات رکھیں کا میں مال ہے کہ یہ شقیں آج کیتھوکس اور ایمکلیئز علاج کی ایک متبادل تنم کے طور پراستعال کررہے ہیں۔

تاہم ایم ایم ایک اسے مصنوی تصوف کے خطرات ہے آگاہ تھا۔ لوریا کی طرح اس نے بھی متانت اور سرت کی اہمیت پرزور دیا، اور اپنے شاگر دوں کوجذبات کی شدت سے خبر دار کیا۔ پیور بطانیوں کی طرح بیوعیوں نے بھی ایک زبر دست قوت کا تجربہ کیا جوان میں اعتاد اور تو انائی بھر دیت ۔ جس طرح پیور بطانیوں نے اٹلانک پارکر کے نیوانگلینڈ میں جا بسنے کی بہادری دکھائی تھی، ای طرح بیوی مبلغین نے دنیا بھر کا سفر کیا۔ پیور بطانیوں ہی کی مانند بہت سے بسوی پر جوش سائنسدان سے، اور کہا جا تا ہے کہ بیوعیوں کی سوسائی ہی پہلی سائنفک سوسائی تھی۔

اس دور کے عظیم اولیاً و نیااور خدا کو نا قابل مفاہمت متضاد خیال کرتے نظراً تے ہیں: نجات یانے کے لیے دنیا کوچھوڑ تا اور دنیاوی لگاوٹوں سے لاتعلق اختیار کرنا لازی تھا۔ بورپ میں اس وسیع پیانے پر تھیلے ہوئے خوف اور مایوی کی وضاحت ہم کیسے پیش کریں؟ بیشدید پریشانی کا دور تھا: سائنس اور نیکنالوجی پربنی ایک نیامعاشر سرودار مور ہاتھا جس نے جلد ہی دنیا کو فتح کر لینا تھا۔ تاہم خداان خطرات کوزائل کرتااورانھیں تسلی دیتانظرنہیں آتا۔مغرب کے عیسائیوں نے غالبًا ہمیشہ یمی خیال کیا تھا کہ خدا بہت سخت کیر ہے، اور مصلحین نے اس مسئلے کو اور بھی زیادہ شدید بنا دیا. مغرب کے خدا کے بارے میں یقین کیا جاتا تھا کہاس نے لاکھوں انسانوں کے مقدر میں دائمی عذاب لکھ دیا تھا۔ بیضدا تر تولیان یا آعمٹائن کے پیش کردہ خداسے بھی زیادہ خوف ناک بن کیا۔ ورحقیقت سولہویں صدی کے اختام بر بوری کے بہت سے لوگوں نے محسوس کیا کہ خدہب ٹاکارہ ہو کیا ہے۔ وہ بروسلنٹس کے ہاتھوں کیتھولکس کی قتل و غارت اور کیتھولکس کے ہاتھوں ر منتلس کی تباہی ہے نفرت کرتے تھے۔ سینکڑوں لوگ محض پینظریدر کھنے کی وجہ سے موت کے محاث اتاردیے مے کہ کی ایک فرقے کوسیا ٹابت کرنامکن نبیں۔ نجات کے لیے مختلف شم کے نظریات کا پرجار کرنے والے بہت سے فرقے منظرعام برا میے۔اب وینیات کے میدان میں بہت ی را بیں موجود تھیں۔ بہت سے لوگوں نے خود کو غربی مسائل کی رنگار تک تغییروں میں پھنسا

ہوا پایا۔ چنانچہ یہ بات اہمیت کی حامل ہے کہ مغربی خدا کی تاریخ کے اس موڑ پر لوگوں نے
''طحدول'' کی نشاندہ کی کرنا شروع کر دی جن کی تعداد'' چڑیلوں'' جنتی بی کیرگئی ہے۔۔۔۔خدا کے
پرانے دشمن اور شیطان کے رفیق ۔ کہا جاتا تھا کہ بیطد خدا کے وجود سے انکار کرتے تھے اور وہ
لوگوں کو اپنے فرقے میں شامل کر کے معاشر ہے کو گھن کی طرح کھار ہے تھے۔البتہ موجودہ دورجیسی
کیملم کھلا اور دوٹوک الحاد پرئی اس وقت ممکن نہیں۔

'' ملی'' کی اصطلاح ذات آمیزتمی کوئی بھی خض خود کو طحہ کہلوا نا پر داشت نہیں کرسکتا تھا۔ اس
وقت تک یہ ایک طرۂ امتیاز نہیں بنا تھا۔ تا ہم سرّحویں اور اٹھار ہویں صدیوں کے دوران اہل
مغرب کے ہاں ایک رویہ پیدا ہوا جس نے خدا کے وجود سے اٹکار کونہ مرف ممکن بلکہ قابل خوا ہش
مغرب کے ہاں ایک رویہ پیدا ہوا جس نے خدا کے وجود سے اٹکار کونہ مرف ممکن بلکہ قابل خوا ہش
مجمی بنا دیا۔ انھیں سائنس جس اپنے خیالات کی تمایت مل گئی۔ مصلحین کے خدا کو سائنس کے جق
میں تھور کیا جا سکتا ہے۔

#### نواں باب

## روشن خيالي

سولہویں صدی کے اختام پر مغرب میں تیکنیکیت کاعمل شروع ہواجس نے ایک بالکل نی شم کا معاشرہ اور انسانیت کا ایک نیاتصور پیدا کیا۔ ناگز برطور براس کے نتیج میں خدا کا کر دارا ورفطرت کے بارے میں مغربی اور اک بھی متاثر ہوا۔ نے انٹر سٹر یلائز ڈ اور مستعدمغرب کی کامیابیوں نے تاریخ کا دهارابھی بدل والا۔ دیگرممالک نے مغرب کونظرانداز کرنا بہت مشکل یایا۔ چونکہ تاریخ میں اس سے بل سی معاشرے میں اس متم کی صور تعال پیدائبیں ہوئی تھی اس لیے مغرب کو پہلے بالكل نظ اورمشكل مسائل كالجمي سامنا موا مثلاً امتحار موي صدى تك اسلام افريقه بمشرق وسطى اورميذ ينرينين علاقه مين غالب عالمي قوت مواكرتا تعاراكر جدمغرب كي بندرهوي صدى كي نشاة ثانية نے اسے کئی حوالوں سے اسلامی سلطنت پر فوقیت ولا دی تھی ممر مختلف اسلامی طاقتیں اس چیلنج کا مقابلہ کرنے کے قابل ہو تئیں۔ عثانیوں نے بورب میں اپنی پیش قدمی جاری رکھی اور مسلمان لوگ برتگیزی حمله آوروں اور تاجروں کی بلغار کورو کے رکھنے میں کافی حد تک کامیاب رہے۔ تاہم ا مخار ہویں صدی کے اختیام پر بورپ نے دنیا پر غلبہ یانا شروع کر دیا تھا، اور اس کی ہرتنم کی كاميابي كا مطلب تفاكه باقى كى ونياك لياس كى جم سرى كرنا نامكن موكار برطانيان ہندوستان میں بھی اپنی حکومت قائم کر لی تھی ، اور بورپ میں دنیا بھر کےلوگ آ کر بسنے لکے تھے۔ مغربیت کاعمل شروع ہو حمیا تھا اور اس کے ساتھ ہی سیکولر ازم کے مسلک کی بھی ابتدا ہوئی جس نے خدا کی آزادی کامطالبه کیا۔

جديد يمكنكى معاشركا تاناباناكس چزسيل كربناتها؟ تمام سابق تهذيبين زراعت يرمخصر

تحیں ۔ تہذیب اصل میں شہروں کی کامیابی ہوا کرتی تھی جہاں آیک زمیندار کسان کی پیدا کردہ قدرزا کد کے سہارے رہتا تھا۔ ایک خدا پر یقین مشرق وسطی اور پورپ کے شہروں میں بیک وقت پیدا ہوا۔ تاہم بیتمام زرگی تہذیبیں زو پذیر تھیں۔ ان کا دارو مدار مختلف چیز دن پر تھا: مثلاً فصلیں، آب وہوا، بارشیں اور زمین کا کٹا ؤ۔ جب بھی کوئی سلطنت وسیح ہوئی اوراس نے اپنے عزائم اور ذمیدار یوں میں اضافہ کیا تو انجام کاراس کے محدود ذرائع کم پڑھئے۔ وہ اپنے جلال کی انتہا پروہ نیخت نی زوال پذیر ہونے گئی۔ البتہ نے مغرب کا انحصار زراعت پر نہ تھا۔ اس کی تیکنی مہارت کا مطلب تھا کہ بیہ مقامی حالات اور بیرونی مدافعوں سے آزاد ہوگئی تھی۔ جدید ہت کے عمل میں مطلب تھا کہ بیہ مقامی حالات اور بیرونی مدافعوں سے آزاد ہوگئی تھی۔ جدید ہت کے عمل میں مغرب نے سلسلہ وار کئی عمیق تبدیلیوں کا تج بہ کیا: انڈسٹریلائزیش، عقلی روش خیالی اور ساجی انقلابات ۔ فطری بات ہے کہ ان تبدیلیوں نے مردوں ادر عورتوں کا ہے بارے میں ادراک کو متاثر کیا اورائیس حقیقت مطلق کے ساتھ اپنے تعلقات پر نظر وانی کرنے پر مجبور کیا۔

اس مغربی تیکنی معاشرے میں سیشلا کریش لازی تھی: معاشی عقلی اور ساجی شعبوں میں تمام اختراعات متعدد مختلف حوالوں سے خصوصی مہارت کا تقاضا کرتی تھیں۔ مختلف قتم کی تخصیص کار آ ہستہ آ ہستہ باہم شخصر ہوگئیں۔ ایک میدان میں کامیابیوں نے دوسرے شعبوں میں تخصیص کارکو فروغ دیا۔ تبدیلیوں کا ایک غیر مختم سلسلہ شروع ہوگیا۔ تہذیب اور ثقافتی کامیابیال محض طبحہ اشراف کے لیے ہی مخصوص نہ رہ گئیں، بلکہ ان میں فیکٹری مزدور، کان کن، پر عزاور کلرک کو بھی شرکت کاموقع ملا۔ یورپ میں مختلف حکومتوں نے اپنی تھکیل تو اور این تو آئین پر نظر قانی کو ضروری خیال کیا تا کہ جدیدیت کے ہردم تبدیل ہوتے حالات کامقابلہ کیا جاسکے۔

پرانے زراعتی ڈھانچے میں یہ چیز ٹا قائل تصور ہوتی ، جہاں قانون کو ٹا قابل ترمیم اور الوہی خیال کیا جاتا تھا۔ ہم نے دیکھا ہے کہ تبدیلی اور نئے پن نے روایتی معاشروں میں خوف کی ایک لیر دوڑا دی۔ تاہم مغرب کے متعارف کروائے ہوئے جدید تیکنکی معاشرے کی بنیاد مسلسل ترتی اور بہتری کی امید پرتھی۔ اور بہتری کی امید پرتھی۔

وسائل کے مشتر کہ استعال اور دریا فتوں نے لوگوں کو قریب آئے میں مدد دی، جبکہ ایک نی ناگزیر سیمثل کزیشن نے انھیں بچھ دیمرحوالوں سے دور دور بھی کیا۔ اس سے پہلے کسی مفکر کے لیے یمکن تھا کہ وہ ہرتہ کاعلم حاصل کر ہے۔ مثلاً مسلم فیلسوف بیک وقت طب، فلفداور جمالیات کے ماہر سے ۔ سرحویں صدی کے آغاز ہیں سیدھلا تربیش کے عمل نے اپنا آپ منوانا شروع کردیا۔ علم فلکیات، کیمیااور علم الاشکال علیمہ وعلیمہ وہونے گئے سے ۔ اب لوگوں کے لیے کی حقیقت کی تصویر کئی مجموعی طور پر کرنا ناممکن ہوتا جار ہاتھا۔ نیجیاً اختر اع پسندسا منسدانوں اور مفکرین نے زندگی اور نہ جب کے بارے میں اپنے نظریات سے سرے سے پیش کرنے کی ضرورت محسوں کی ۔ نئی سائنسی روح تجربیت پسندتھی اور صرف مشاہد ہاور تجربے کو بنیاد مانی تھی۔ ہم نے ویکھا ہے کہ فلفہ کی برائی منطق پندی میں کا نکات کے منطق ہونے پر یقین کرنا لازی تھا۔ مغربی سائنسیں اس قسم کی بیاخ سائری ساری شلیم شدہ اساد کو مستر دکر دینے پر تیار سے ۔ خدا کے ' وجود' کے پر اپنے یا پھر ساری کی ساری شلیم شدہ اساد کو مستر دکر دینے پر تیار سے ۔ خدا کے ' وجود' کے پر اپنے اپنے جرساری کی ساری شلیم شدہ اساد کو مستر دکر دینے پر تیار سے ۔ خدا کے ' وجود' کے پر اپنے فلے کی اس کی مطربی اور پر اطمینان بخش نہیں رہے سے ، اور تجربی طریقہ کارے ولولے سے لبرین فطری سائنسدانوں اور فلسفیوں نے خدا کی معروضی حقیقت کو بھی اسی طرح ثابت کرنے کی کوشش کی جیسے وہ دو گیر مظا ہر کو ثابت کرنے کی کوشش کی جیسے وہ دو گیر مظا ہر کو ثابت کرنے کی کوشش

الحاد پرت کواب بھی قابل نفرت خیال کیا جاتا تھا۔روش خیالی کےدور کے زیادہ ترفیلسفی خدا کے وجود پر یقین رکھتے تھے۔البتہ چندا کیا گول نے بیسو چنا شروع کر دیا تھا کہ خدا کو ہوئی موجود نہیں سجھ لینا چاہیے۔الحاد پرتی کو شجیدگی سے لینے والا اولین فخض غالبًا فرانسیں ماہر طب، ریاضی دان اور عالم دین پاسکل (63-1623ء) تھا۔ 23 نومبر 1654ء کی رات کو پاسکل کو خود بھی ایک نہیں تجربہ ہواجس نے اسے دکھایا کہ اس کا ایمان بہت کتابی شم کا تھا۔اس کی تحریول میں بیان کردہ خدا بنیادی طور پرصوفیانہ تھا۔ اس باطنی خدا کا مطلب تھا کہ پاسکل کا خدا دیگر ساکنسدانوں اورفلسفیوں کے خدا سے مختلف تھا۔اس تجربے کی زبردست توت نے اسے یہوعیوں کے خدا سے مختلف تھا۔اس تجربے کی زبردست توت نے اسے یہوعیوں کے خلاف کر دیا جو اس دور میں سرگرم تھے۔مکاشف کے باوجود پاسکل کا خدا ''خفی'' ہی رہا جے منطقی شوت کے ذریعہ دریا ختاب دریا ختابیں کیا جاسکی تھا۔

تاہم پاسکل کی سائنسی کا میابیوں نے اسے انسانی حالت کے بارے میں زیادہ اعتاد نہ دیا۔ کا نکات کی وسعت کی بات کرتے وقت وہ سہا ہوانظر آتا ہے۔ یاسکل پوری طرح قائل تھا کہ خدا کا وجود ثابت کرنے کا کوئی طریقه موجود نہیں۔ وہ خدا پرایمان نهر یکنے والے کسی مخض کے ساتھ بحث کے دوران کوئی دلیل پیش نہ کریا تا۔وحدانیت کی تاریخ میں بیا یک نی ڈویلیمنٹ تھی۔تب سے بہلے کی نے بھی خدا کے وجود کے بارے میں سجیدگی سے سوال نہیں اٹھایا تھا۔ یاسکل بیشلیم کرنے والا پېلامخص تفاكداس جرأت مندد نيامس خدايرايمان محض ذاتى چوائس كامعامله ي موسكتا ہے۔ ایک اور نئے آدمی رینے ڈیکارٹ (1596ء تا1650ء) کوخدا کی دریافت کے لیے ذہن کی صلاحیت پرکہیں زیادہ اعماد تھا۔ درحقیقت اس نے اصرار کیا کہ صرف عقل ہی ہمیں اپنی مطلوبہ قطعیت دلاسکتی ہے۔ریاضی دان اور کیتمولک ڈیکارٹ نے محسوس کیا کہ یاسکل والی تشد کیکیت كے خلاف الرنے كے ليے ئى تجربى منطق كا استعال اس كامشن تعار اس كا خيال تعا كر مرف منطق بی انسانیت کو ند بهب اورا خلاقیات کی سیائیاں قبول کرنے پر مائل کرسکتی تعمی جنمیں اس نے تہذیب کی بنیا دخیال کیا۔ایمان جمیں ایسی کوئی بھی چیز ہیں بتا تا جسے منطقی انداز میں ثابت نہ کیا جاسکتا ہو۔ ڈیکارٹ نے کہا کہ خدا کو سی بھی اور موجود چیز ہے بھی زیادہ بہتر انداز میں جانا جاسکتا ہے۔ ائی ہمہ گیرریاضی کا تجربی طریقة استعال کرتے ہوئے ڈیکارٹ نے خدا کے وجود کو بھی تجربی انداز میں ہی ثابت کرنا جاہا۔لیکن ارسطو،سینٹ یال اور تمام سابق وحدا نیت پرست فلسفیوں کے برعکس اسے کا نئات خدا ہے بالکل عاری ملی۔فطرت میں کوئی منصوبہ موجود نہیں تھی۔ درحقیقت کا نکات بے تر تبیب تھی اور اس میں عقل کی کوئی کار فر مائی نظر نہیں آتی تھی۔ چنانچے فطرت میں سے ابتدائی مکنہ قوانین اخذ کرناممکن نہ تھا۔ ڈیکارٹ کے پاس مکنہ کے بارے میں سوچنے کی فرصت نہیں تھی۔اس نے ریاضی کی مہیا کردہ قطعیت سے کام لینے کی کوشش کی۔بیسادہ اور واضح مقولوں کاصورت میں کیا جاسکتا تھا،مثلاً: ''ہونی ہوکر ہی رہتی ہے۔'اس کی تر دید کرنا ناممکن تھا۔ بارہ سو سال پہلے کے اسمنائن کی طرح ڈیکارٹ کوخدا کی شہادت انسانی شعور میں ملی جتی کہ مٹک کواسینے وجود كا ثبوت شك كرنے والے ميں ملا اجم باہرى دنيا ميں كى چيز كے متعلق يعين كے ساتھ كھے نہیں کہدسکتے۔جب ہم شک کرتے ہیں توانا کی حدوداور یا بندفطرت آشکار ہوتی ہے۔ چنانچے ہمارا شك كاتجربهمين بتاتا بكايك اعلى ترين اوركامل مستى --- يعنى خدا--- لازما موجود موكا\_ ڈیکارٹ خدا کے وجود کے اس ' فیوت' کی بنیاد پر اس کی فطرت کے متعلق حقائق اخذ کرتا

ہے۔۔۔۔ بالکل ریاضی کے کلیے حل کرنے کے انداز میں۔ اس کا خدا جیومیٹری اور ریاضی کے اصولوں کی طرح مکیدیکی تھا۔ ڈیکارٹ نے خدا کا وجود ٹابت کرنے کے لیے دنیا کو استعال کرنے کی بجائے دنیا کی حقیقت پر اپناایمان قائم کرنے کی خاطر نظریۂ خدا کو استعال کیا تھا۔ اس کا ذہن باہر کی جائے دنیا میں جانے کی بجائے اپنے آپ میں ہی بل کھا تا گیا۔ تا ہم ڈیکارٹ کا خدا فلسفیوں کے خدا جیسا تھا جسے زمین پر ہونے والے واقعات کی کوئی پر وائتھی۔

انكريز طبيعات دان آئزك نيوٹن (1642 و 1727 ء) بھی عيسائی خدا کی پراسراريت ے پیماحیرانے کے لیے اتنابی بقرارتھا۔اس نے بھی خداکوا ہے مکینیکل نظام میں بندکر كركه ديا\_اس كانقطة آغاز رياضى نبيس بكمكينكس تفاء كيونكه كسى سائنسدان كے ليے وائر و تصينجنے ہے پہلے جیومیٹری میں مہارت حاصل کرنالازمی تھا۔ ذات ، خدااور فطری دنیا کی موجودگی کو ثابت كرنے والے ڈیکارٹ کے برنکس نیوٹن نے اپنی کوشش كا آغاز طبعی كا نئات كی وضاحت كرنے كيساته كميا ـ نيوثن كي طبيعيات ميس فطرت قطعاً مجهول تقى: فعاليت كا واحد ما خذصرف خدا تحا ـ للهذا خدامحض فطری اور طبعی ترتیب کالتلسل تعا۔ نیوٹن نے اپنی کتاب '' فطری فلسفہ کے قوانین'' (1687ء) میں مختلف آسانی اور زمنی اجسام کے درمیان تعلقات کوریاضی کے انداز میں اس طرح بیان کرنا جا ہا کہ ایک مربوط اور جامع نظام بن جائے۔ نیوٹن کے نظریۂ کشش تعل نے نظام کا تانا بانا تیار کیا۔نظریۂ کشش تقل نے مجھ سائنسدانوں کوناراض کر دیا جو بجھتے ہتھے کہ وہ مادے کی پر تشش قوتوں کے بارے میں ارسطو کے نظریہ کو جمٹلار ہاتھا۔اس شم کا نظریہ خدا کی مطلق بادشاہت كے يروسنن سے ميل نہيں كھا تا تھا۔ نيون نے اس سے انكاركيا: اس سارے نظام كے مركز ميں ایک حاکم خداموجود تھا کیونکہ اس منم کے الوہی مکینک کے بغیریہ موجود ہی نہیں ہوسکتا تھا۔ پاسکل اور ڈیکارٹ کے بھس جب نیوٹن نے کا کتات برغور وفکر کیا تو وہ بوری طرح قائل تھا کہ اس کے پاس خدا کے وجود کا ثبوت موجود ہے۔ اجرام فلکی کی اندرونی کشش انعیں ایک کو لے کی صورت میں اکٹھا کیوں نہیں کردین تھی؟ کیونکہ وہ سپیس میں مناسب فاصلوں پرر کھے مسئے تھے۔ بیساری كارروائي كسي وبين الوبي نتنظم كے بغير ممكن نہيں تھي۔اس نتظم كو ذبين كے ساتھ ساتھ اتنا طاقتور بھي مونا ضروری تھا کہ بڑے بڑے جمول کوسنعال سکے۔ نیوٹن اس نتیج پر پہنچا کہ لامحدود اور ویجیدہ

نظام کوحر کت میں لانے والی از لی قوت dominatio تھی جو کا نئات کی تخلیق اور خدا کو الوہی بنانے کی ذمہ دار تھی۔

نیوٹن بائبل کا ذکر نہیں کرتا۔ ہم خدا کو صرف و نیا پر خور و فکر کر کے بی جائے ہیں۔ اس سے پہلے تک تخلیق کے عقید ۔ نے ایک روحانی سچائی کو بیان کیا تھا: یہ عیسائیت اور بہودیت دونوں میں داخل ہوا اور اس نے ہمیشہ مسائل بیدا کیے۔ اب نگی سائنس نے تخلیق کو دوبارہ مرکز توجہ بنادیا تھا، اور عقید ہے کی لفظی اور مکینے کل تغہیم کو نظریہ خدا میں اہم حیثبت دلادی تھی۔ آج جب لوگ خدا سے انکار کرتے ہیں تو اصل میں وہ نیوٹن کے خدا ، کا کتات کے خالق اور اسے قائم رکھنے والے ، کو مستر د کر سے ہوتے ہیں۔

خود نیوٹن کو بھی اپنے نظام میں خدا کو جگہ دینے کے لیے کھے جمرت انگیز مل ڈھونڈ نے

پڑے۔اگرہیس نا قابل تبدیل اور لامحدود تھی تو خدااس میں کبال فیف ہوتا تھا؟ کیالا متاہیت اور
ابدیت کی خصوصیات کی حامل ہیں خود بھی ایک لحاظ ہے الوئ نہیں تھی؟ کیا ہے ایک ٹائی الوہی وجود
تھی جو ابتدائے آفر بخش ہے ہی خدا کے ساتھ ہم وجود تھی؟ یہ مسئلہ بھیشہ ہی نیوٹن کے پیش نظر دہا۔
اپنے ایک ابتدائی مضمون (Emanation Fluidorum) کی جانب والیس گیا۔ چونکہ خدالامحدود
میں وہ پرانے افلاطونی نظریہ صدور (Emanation) کی جانب والیس گیا۔ چونکہ خدالامحدود
ہے،اس لیے وہ لاز نا ہر کہیں موجود ہوگا۔ سیس خدا کی ہستی کا نتیجہ ہے اور اس کا صدور وجود مطلق خدا میں ہے ہوا۔ اس طرح چونکہ خداالدی ہے اس لیے وقت (زمال) اس میں ہے صاور ہوا۔
چنانچہ ہم ہے کہ سکتے ہیں کہ سیس اور وقت (زمان ومکاں) خدا پر مشتل ہیں جس میں ہم رہے،
خدا میں ہے اور ہست ہوتے ہیں۔ دوسری طرف مادہ خدانے تی اپنے آزاد ارادے کے تحت
خداش کیا۔ شاید آپ یہ کہ سکتے ہیں کہ اس نے سیس کے پی حصول کوشکل، کافت، قوت ادراک

ڈیکارٹ کی طرح نیوٹن کے پاس بھی باطنیت کے لیے کوئی وقت ندتھا۔ اس نے باطنیت کو لیان اور تو ہم پری کردانا۔ وہ عیسائیت کوکر شات سے پاک کرنا چاہتا تھا۔ یہ بات سے کی الوہیت جسے اہم عقائد کے ساتھ اس کے طراؤ کا باعث بن گئے۔ 1670 می دہائی میں اس نے مثلیث

کے عقیدے کا دینیاتی مطالعہ شروع کیا اور اس نتیج پر پہنچا کہ اسے اتھا ناسیس نے عیسائیت قبول کرنے والے نئے پاگان لوگوں کوخوش کرنے کی خاطر عقیدے کا حصہ بنا دیا تھا۔ ابریئس کا کہنا درست تھا: یہوع میسے ہرگز خدانہیں تھے اور تثلیث اور جسیم کے عقائد کو'' قابت''کرنے کے لیے استعال کیے جانے والے انا جیل کے اقتباسات جعلی تھے۔ اتھا ناسیئس اور اس کے ساتھیوں نے انھیں خود ہی وضع کر کے صحیفے میں شامل کردیا۔

مغربی علائے دین نے تثلیث کو ہمیشہ بہت مشکل عقیدہ پایا، اوران کی نئی منطق پندی نے روشن خیالی کے فلسفیوں اور سائنسدانوں کواس کے استرداد پر مائل کر دیا۔ نیوٹن کو غربی زندگی میں باطلاب کے کردار کی کوئی فہم نہتی۔ یونانیوں نے تثلیث کا استعال ذہن کو ایک تحیر کی حالت میں رکھنے اور اس امر کی یقین دہائی کے لیے کیا تھا کہ انسانی عقل خدا کی فطرت کے متعلق ہر گزنہیں جان سکتی۔ تاہم نیوٹن جیسے سائنسدان کے لیے اس قسم کاروید اپنا تا بہت مشکل تھا۔

جب بیانقلابی تبدیلیاں براعظم میں پھیل رہی تھیں تو تاریخ دانوں کی ایک نئی سل نے کلیسیا
کی تاریخ کومعروضی انداز میں دیکھنا شروع کیا۔ چنانچہ 1699ء میں کوٹ فرائیڈ آرنلڈ نے اپنا
غیرجانبدارمقالہ''کلیساؤں کی تاریخ: عہدنامہ جدید کے آغاز سے لے کر 1688ء تک' شائع کیا
اوراس میں دلیل پیش کی کہ جے آرتھوڈوکس کہاجا تا ہے وہ قدیم چرچ کے ساتھ ہی شروع نہیں ہوا
تھا۔ جو ہان فور ینز نے دانستہ طور پرتاریخ کو دینیات سے الگ کیا اوراپی ایک کتاب میں عقید سے
مقا۔ جو ہان فور ینز نے دانستہ طور پرتاریخ کو دینیات سے الگ کیا اوراپی ایک کتاب میں عقید سے
کی ترقی بیان کی۔ دیکرمورضین نے عقا کہ سے متعلقہ متنازعہ باتوں کی تاریخ کا تجزید کیا۔ بہت سے
اہل ایمان کے لیے یہ بات تکلیف دہ تھی کہ خدا اور سے کے متعلق بنیا دی عقا کہ وہ جھوٹے تھے؟
مقشکل ہوئے اور وہ عہد نامہ جدید میں موجو ذبیس تھے: کیا اس کا مطلب بیتھا کہ وہ جھوٹے تھے؟
مقشکل ہوئے اور وہ عہد نامہ جدید میں موجو ذبیس تھے: کیا اس کا مطلب بیتھا کہ وہ جھوٹے تھے؟

ان معروضی تحقیقات کا دارومدار صحیفے کی لفظی تغییم پر تھا اور اس میں عقیدے کی علامتی یا استعاراتی نوعیت کونظرانداز کردیا گیا۔ آپ بیاعتراض اٹھا سکتے ہیں کہ اس قتید شاعری کی ۔ آپ مطامتان نوعیت کونظرانداز کردیا گیا۔ آپ بیاعتراض اٹھا سکتے ہیں کہ اس قتید شاعری کی ۔ مطرح اس معاسلے میں بھی بے جاتھی ۔ کیکن سائنسی روح ایک مرتبہ عام ہوجائے ۔ کر اسلم کا درانداز میں دیکھنا ممکن نہیں رہاتھا۔ مغربی عیسائی نے عقیدے کافعا

دیا تھا۔ فرہب کے ماخذ کے بارے میں سوالات عیسائیوں کے لیے، (مثلاً) بودھیوں کی نسبت زیادہ اہم تھے کیونکہ ان کی وحدانی روایت نے ہمیشہ بید دعویٰ کیا تھا کہ خدانے خودکوتاریخی واقعات میں آشکار کیا تھا۔ لہٰذااس سائنسی دور میں عیسائیوں کو اپناایمان بچانے کے لیے ان سوالات سے نمٹنا ضروری تھا۔ نسبتاً زیادہ روایتی عقائد رکھنے والے پھھ عیسائی خداکی روایتی مغربی تغہیم پر سوالات اٹھانا شروع کررہے تھے۔

ان کا جواب منطق میں نظر آیا۔ تاہم کیا خدا کو اس باطنیت سے محروم کیا جاسکا تھا جس نے صدیوں کے دوران اسے عیسائیوں کے لیے موٹر غربی قدر بنائے رکھا؟ پیوریطانی شاعر جان ملئن نے اپنے غیرشائع شدہ مقالے On Christian Doctrine میں تحریک اصلاح کی اصلاح کرنے اور اپنے لیے ایک غربی مسلک اختر اع کرنے کی کوشش کی تھی۔ وہ تثلیث جسے روایت عقائد کے بارے میں بھی مشکک تھا۔ تاہم سے بات اہم ہے کہ اس کی شاہکار تھنیف ''گشدہ بہشت' کا ہیرو خدا کی بجائے شیطان ہے۔ شیطان یورپ کے نئے آدمی والی بہت ی خصوصیات بہشت' کا ہیرو خدا کی بجائے شیطان ہے۔ شیطان یورپ کے نئے آدمی والی بہت ی خصوصیات رکھتا ہے: وہ حاکمیت کومستر وکرتا، غیرمعلوم کو مانے سے انکارکرتا اور دوز ن میں اپنی ہیر کے دوران اولین دریا فت کنندہ بن جاتا ہے۔ ملٹن کا خدا سرد مزاح کے علاوہ بے صلاحیت بھی ہے۔

روش خیالی کے عہد میں فلسفیوں نے خدا کے تصور کو مستر ذہیں کیا تھا۔ وہ اصل میں آرتھوڈوکس کے ظالم خدا سے اکتا گئے تھے جوانسانوں کو ابدی عذاب کی دھمکیاں ویتا تھا۔ لیکن حقیقت مطلق پر ان کا ایمان بدستور قائم رہا۔ واللیئر نے تو یہاں تک کہد ویا کہ اگر خدا موجود نہ ہوتا تو اسے ایجاد کر لیے ایمی ممکن نہ ہوسکتا۔ '' فلا سفیکل ڈکشنری'' میں وہ کہتا ہے کہ انسانیت کے لیے ایک خدا پریفین کئی دیوتا وی پریفین رکھنے کی نسبت کہیں زیادہ منطق ہے۔ بہت آغاز میں جھونپر یوں اور آبادیوں میں رہنے والوں نے تسلیم کیا تھا کہ خدائے واحدان کی نقد بروں پر قادر تھا: کشرخداؤں کی پستش میں رہنے والوں نے تسلیم کیا تھا کہ خدائے واحدان کی نقد بروں پر قادر تھا: کشرخداؤں کی پستش بعد میں شروع ہوئی۔ سائنس اور منطق فلفہ دونوں نے مطلق بستی کے وجود کا اشارہ دیا۔ واللیئر اسکی اور کشنری'' میں اپنے مضمون' 'الحاد پرسی'' کے آخر میں سوال کرتا ہے: ''ہم ان تمام ہا توں سے کیا لاسمی اور سکیا ہوں ۔ نتا ہے : ''ہم ان تمام ہا توں سے کیا لاسمی اور سکیا ہوں ۔ نتا ہے : '' ہو جواب دیتا ہے:

جیسے اہم عقائد کے ساتھ ، یے ہاں الحاد پری ایک خوف ناک برائی ہے؛ اور الل علم کے

ہاں بھی، چاہان کی زندگیاں گئی ہی پاکیزہ ہوں، کیونکہ وہ اپنی تحقیقات کے ذریعہ حکام کومتاثر کر سکتے ہیں؛ یہ نیکی کے لیے تباہ کن ہے۔ ساتھ ہی ہیں یہ بھی کہنا چاہوں گا کہ آ جکل ملحد پہلے کی نسبت کافی کم ہیں کیونکہ فلسفیوں نے یہ جان لیا ہے کہ ہر چیز ہیں ایک منصوبہ بندی موجود ہے۔

والٹیئر نے الحاد پرستی کونؤ ہم پرستی کے مقابل قرار دیا۔ اس کا مسئلہ خدانہیں بلکہ اس کے بارے میں عقا کہ تصے۔

یورپ کے یہودیوں نے بھی نے خیالات کا اثر قبول کیا۔ سیبوزا (77-1632ء) کا دل توریت کے مطالعہ سے اکتا میا اوراس نے آزاد سوچ رکھنے والے یہودیوں کے فلسفیانہ علقے میں شمولیت اختیار کرلی۔ اس نے ایسے خیالات تشکیل دیے جوروا بتی یہودیت سے طعی مختلف تھے اور جن پر ڈیکارٹ جیسے سائنسی مفکرین کا مجرا اثر تھا۔ جب وطن بدری کا فرمان پڑھا میا اور کنشت کی روشنیاں آ ہت آ ہت گل ہورہی تھیں توسیعوزاکی روح نے خداسے عاری دنیا میں اس کا تجربہ کیا:

دن رات، اٹھتے بیٹھتے اور آتے جاتے اس پرلعنت ہوتی رہے۔ خداوند اسے بھی بھی معاف نہ کرے۔خداوند کا قبراسے جلا کرخاک کرڈالے، کتاب شریعت میں کھی تمام لعنتیں اس پرلا دد ہے اور اس کا نام مٹاڈالے۔

اس کے بعد سپیوزا کا تعلق یورپ کے کسی بھی ذہبی فرقے کے ساتھ ندرہ کیا۔ وہ مغرب میں عام ہوجانے والے سیکولرر جمان کا اولین نمائندہ تھا۔ بیسویں صدی میں بہت سے لوگوں نے اس کو جدیدیت کا ہیروقر ار دیا اوراس کی علامتی جلاولمنی ، بریا تھی اورسیکولرنجات کواسینے او پرلا کو کیا۔

سیوزاکوالی و پرست کہا جاتا ہے لیکن وہ خدا پر ایمان رکھتا تھا۔ اس کا خدا بائل کے خدا سے مخلف تھا۔ فیلسوف کی طرح اس نے بھی انہا می فدہب کوخدا کے بارے بی فلسفیوں کے حاصل کردہ سائنسی علم سے کم تر خیال کیا۔ اس نے اپنے ایک مقالے میں کہا کہ ذہبی عقیدے کی نوعیت کو فلط رنگ دے ویا گیا ہے۔ ریہ بے معنی ہوکررہ گیا تھا۔ اسرائیلیوں نے اپنی بجھ سے باہر ہرمالہرکو خدا قرار دے دیا۔ مثلاً تیفیروں کو اس وجہ سے القایافتہ کہا جاتا تھا کیونکہ وہ غیر معمولی دائی اور پاکیزگی رکھنے والے انسان تھے۔ لیکن اس مکا القاصرف چند فتنب افراد کے لیے بی مخصوص باکھ کوئی بھی مخصوص اسے اپنے فطری استدلال کے ذریعہ یا سکیا تھا: رسمہ

لوگوں کے لیے مددگار تھے جوسائنسی اور منطقی سوچ کے اہل نہیں تھے۔

ڈیکارٹ کی طرح سینوزانے بھی خداکا وجود ثابت کرنے کے لیے وجودیاتی ( مابعد الطبیعیاتی )

جُبوت سے رجوع کیا۔ ''خدا'' کا تصور ہی اس کے موجود ہونے کی دلیل تھا۔ خداکا موجود ہوتا الزی تھا کیونکہ بید حقیقت کے بارے بیس دیگر نتائج اخذکر نے کے لیے ضروری قطعیت اوراعتاد فراہم کرتا تھا۔ و نیا کے بارے بیس ہماری سائنسی تغیم عیاں کرتی ہے کہ اس پرتا قابل تغیر تو انین کا محموعہ۔ نیژن خطرانی ہے۔ سینوزا کے لیے خداص ایک قانون ہے۔ سینم ام موجود ابدی تو انین کا مجموعہ۔ نیژن کی طرح وہ بھی صدور کے قدیم فلسفیانہ نظریہ کی جانب گیا۔ چونکہ خداتمام مادی اور وحانی چیزوں کی طرح وہ بھی صدور کے قدیم فلسفیانہ نظریہ کی جانب گیا۔ چونکہ خداتمام مادی اور دوحانی چیزوں میں خلتی طور پر موجود ہے، اس لیے اسے ان کومنظم کرنے والے قانون کے طور پر بیان کیا جاسکا بین خلالی اور علتی اصولوں کو بیان کرنا تھا۔ بے۔ دنیا بیس خداکی فعالیت کی بات کرنا محل ہو تو زانے پرانی مابعد الطبیعیات کوئی سائنس کے ساتھ ہے۔ دنیا بیس خداکی فعالوں نو فلاطو نیوں والا نا قابل اور اک خدانہیں تھا، بلکہ وہ ٹامس آگویش جیسے بہ آئیک کیا: اس کا خدانو فلاطو نیوں والا نا قابل اور اک خدانہیں تھا، بلکہ وہ ٹامس آگویش جیسے فلسفیوں کی بیان کر دہ ہستی مطلق جیسا تھا۔ لیکن بیاس خداسے بھی مشابہہ تھا جس کا تجربد دائے العقیدہ وحدانیت برستوں نے اپنے اندر کیا تھا۔

یہود ہوں کو ایمانو کیل کا نے نے بہت زیادہ متاثر کیا۔اس نے ندہب کی بہت ی مجرو ہوں کو مستر دکیا، مثلاً کلیسیاؤں کی حاکمیت، عبادت ورسوم، جنھوں نے انسان کو اپنی ذاتی تو توں کو استعال کرنے سے روکا اور کسی اور ہستی پر تکیہ کرنے پر مائل کیا۔لیکن کا نے بھی خدا کے تصور کا مخالف نہ تھا۔ صد یوں پہلے کے الغزالی کی طرح اس نے بھی کہا کہ خدا کے موجود ہونے کے بارے میں رواح والی دلائل بریکار تھے، کیونکہ ہمارے اذبان زمان و مکال میں واقع چیزوں کا اوراک بارے میں رواح والی دلائل بریکار تھے، کیونکہ ہمارے اذبان زمان و مکال میں واقع چیزوں کا اوراک کرنے کے قابل نہیں، اور نہ بی اس کیگری سے پرے کی چیزوں کو بچھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ لیکن اس نے یہ بات تسلیم کی کہ انسان ان صدود سے تجاوز کرنے اور خدا کے ساتھ وصال کی جبچو کی کہ انسان ان صدود سے تجاوز کرنے اور خدا کے ساتھ وصال کی جبچو کی غیر موجود گی کو بھی تا برت نہیں کیا جا سکا تھا۔خدا کا تصور ہمارے لیے بنیا دی انہیت کا حال تھا۔ کی غیر موجود گی کو بھی تا بہت کی جا جھی ایک سے خدا کا تصور ہمارے لیے بنیا دی انہیت کا حال تھا۔ لیک علیم و خبیر لیسمی اور دس کی خدا کھی ایک سے بی غلط استعال کیا جا سکا تھا۔ ایک علیم و خبیر بیسے اہم مقا کہ کے ساتھ و

خدا کا تصور سائنسی تحقیق کی جڑیں کھو کھی کرسکتا تھا۔ کا نٹ کے ہم عصر وں نے اسے ایک مخلص آ دی کہا جونوع انسانی علی شرکی صلاحیت ہے اچھی طرح آگاہ تھا۔ اس لیے تصور خدا اس کے لیے بیادی حقیت اختیار کر گیا۔ Critique to Practical Reason میں کا نٹ کہتا ہے کہ ایک اخلاقی زندگی گذار نے کے لیے انسانوں کو ایک حاکم کی ضرورت ہے جونیکی کا صلہ سرت کی صورت میں دے۔ اب نہ ہب کا مرکز خدا کی باطلیت کی بجائے خود انسان بن گیا تھا۔ خدا ایک الی حکمت عملی کے طور پر نظر آتا ہے جو ہمیں زیادہ مستعدی اور اخلاق کے ساتھ کا مرکز نے کے قائل بناتی ہے۔ کا نٹ مغرب کے ان چندا بتدائی لوگوں میں سے ایک تھا جنموں نے روایتی شوتوں کی معتبریت پر شک کیا اور آخمیں بیکار ثابت کیا۔ اس کے بعد وہ بھی بھی پہلے جتنے قائل کر شون کے النے والے نظر نہ آئے۔

خدا کاتصور ربط کے فقدان کے باعث انتشار پرہی منتج ہوتا ہے۔فلسفیوں اور سائنسدانوں نے اسے بچانے کی کوششوں سے پچھ اسے بچانے کی کوششوں سے پچھ اسے بچھ زیادہ بہتر ثابت نہ ہوتکیں۔وہ سب کے سب اینے اپنے تخیلات میں محبوں ہے۔

خوش شمتی ہے روش خیالی کے عہد نے انسانیت کو بچینے کی عمر سے نکلنے کے قابل بنا دیا۔
نہ ب کی جگہ سائنس نے لے لی۔ اگر فطرت سے لاعلمی نے دیوتا وَں کوجنم دیا تھا تو فطرت کے علم
نے انھیں تباہ کر کے رکھ دیا۔ خدا کے ہر نہ بب میں وحدا نیت پرستوں نے صدیوں تک اصرار کیا
تھا کہ خدا محض ایک بستی نہیں تھا۔ وہ ہمارے تجربے میں آنے والے دیگر مظاہر جیسا وجو دنہیں رکھتا
تھا۔ تا ہم مغرب میں عیسائی علائے دین کو خدا کے متعلق ایسے انداز میں بات کرنے کی عاوت ہو
می عام چیزوں کی مائند ''موجود'' تھا۔ انھوں نے خداکی معروضی حقیقت ثابت
کرنے کے لیے تی سائنس کو ہتھیا لیا تھا۔

آج ہمیں اپی جانی ہوئی دنیا معدوم ہوتی گلتی ہے۔ہم کی عشروں سے جانے ہیں کہ ہم ایسے ہتھیار بنا بچکے ہیں جوانسانیت کونیست و نابود کر سکتے ہیں۔سرد جنگ کے خاتے کے بعد کی دنیا بھی پہلے جتنی ہی خوفناک نظر آتی ہے۔ہم عالمگیر تباہی کے امکان کا سامنا کر دی۔۔ ^ پشتوں کے بعد کرہ ارض کی آبادی اس قدر بردہ جائے گی کہ ان کے لیے خوراک کا بند و بست نہ ہو

سکے گا۔ ہزاروں لوگ قحط اور خشک سالی کے باعث مررہے ہیں۔ ہمارے صدیوں پہلے کے اجداد
نے بھی دنیا کا خاتمہ بہت قریب محسوس کیا تھا۔ تاہم یہ بھی لگتا ہے کہ ہمارے سامنے ایک نا قابل
تصور مستقبل کھڑا ہے۔ آنے والے سالوں میں تصور خدا کیا ہوگا؟ کیا اس کے لیے کوئی جگہ ہوگ
بھی یا نہیں؟ گذشتہ چار ہزار برس کے دوران یہ حالات کے مطابق تبدیل ہوتا رہا ہے، لیکن پچھ
ترقی یا فتہ ممالک میں بہت سے لوگ اب یہ محسوس کرنے گئے ہیں کہ یہ ان کے کام کی چیز نہیں
ہے۔ شاید خدا واقعی ایک ماضی کا تصور ہے۔ انیسویں صدی اور ابتدائی بیسویں صدی کے سکولر
سوچ رکھنے والے افرادنے الحادیری کوسائنسی دور میں انسانیت کے لیے ناگزیر خیال کیا۔
سوچ رکھنے والے افرادنے الحادیری کوسائنسی دور میں انسانیت کے لیے ناگزیر خیال کیا۔

اس خیال کی جمایت میں کچھ شواہر موجود ہیں۔ یورپ میں کلیسا فالی ہوتے جارہے ہیں؛ اب خصف کی تعالیٰ کی جمایت میں کہی شاہد ہوتی کوئی قابل نفرت چیز نہیں رہی۔ ماضی میں بیایہ بخصوص تصور خدا کے نتیجہ میں پیدا ہوئی، لیکن اب اس کا البیات سے کوئی تعلیٰ نظر نہیں آتا۔ ژال پال سارتر نے انسانی شعور میں خدا کی شکل کے ایک سوراخ کی بات کی جہاں خدا ہمیشہ سے موجود تھا۔ البتہ اس نے اصرار کیا کہ اگر خدا موجود ہمی ہوت تب بھی اس کو مستر وکرنا نہا ہے ضروری ہے، کیونکہ خدا کا تصور ہماری آزادی کی راہ میں حاکل ہوتا ہے۔ رواتی نہ ہب بتا تا ہے کہ ہمیں خدا کے تصور انسان کے مطابق خود کوڈ ھالنا چاہیے۔ لیکن ہمیں چاہیے کہ انسان کو جسم آزادی کو طور پر دیکھیں۔ سارتر کا الحاد کوئی اطمینان بخش مسلک نہیں تھا، لیکن دیگر فلسفیوں نے خدا کے غائب ہونے کو ایک شبت آزادی خیال کیا۔

نی نوع انسان خالی پن اور ویرانی برداشت نہیں کر سکتے ؛ وہ ندہب کے میدان ہی سائنس کے پیدا کردہ خلاکوکسی اور نئے نظریے کے ساتھ پر کردیں ہے۔ بنیاد پرتی کے معبود خدا کے کوئی ایجھے متبادل نہیں ہیں۔ اگر ہمیں اپنے نئے دور کے مطابق ایک نیااور ولولہ انگیز عقیدہ تفکیل دیتا ہے تو شاید ہمیں خدا کی تاریخ کا کانی محرائی ہیں جا کر مطالعہ کرنا ہوگا۔

خنىرشل

لاصمی اور است جیسے اہم عقائد کے ساتھو۔ ايوبكره بحضرت .....۳۳۸۱،۰۵۱،۱۵۱ ۱۵

اتفاناسيكس .....٠٠١، ١٠٠ تا ٥٠١، ٢٠١١،١١١ ١١٥،

\_ZICOMOTETOMOTETE .....JO

احکام عشره ۵۵۰۰۰۰۰

احدىر ہندى، شيخ ..... ١٩٩٠\_

ارسطو.....۲۰ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۵۹ ، ۲۰ ، ۸۵ ، ۹۰ ، ۹۱ ،

219021172117217172102 510721+7

\_ ٢- 9, ٢-٨

ارجن....۲۵٬۷۳۰۰

استناء كماب ٥٥،٣٢،٣١،١٢....

ارض موغوده ..... ۱۹۵،۵۳،۷ – ۱۹۵۰

ابراميخ ، حضرت .....ان ۲۲ ا، ۱۲۷ ۱۳۳ ، ۱۳۸ سال ....۱۳۹ ، ۱۳۹ ۱۳۹ ـ

اساعيل ..... ۱۵۹،۱۳۹،۱۳۹،۱۳۹،۱۳۹،۱۹۵۱

اساعیلی.....۲۳۱، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱،

\_IAMIYZ

اشراق.....۲۱۸۱۰۱۸۱۰۱۸۱

اشراتی....بهالاامالها..

اشعری....۱۲۲،۱۵۲،۱۵۱،۱۵۲،۱۲۹\_

اكادى اء كادى .. . \*

آ دم..... ۱۳۰۳ مای ۱۳۵۸ م ۲۹،۷۹ و ۲۰،۸۰۷ از سال ایسو.....

\_19AdA+dIA

آركآ ف دى كودىيىن .....ىم ۵ پە

\_IZIcIT+cMYcMY .... IZT

آرنیک....۲۲..

آزید....۳۲۸۱۰

آ حکشائن ..... ۱۱۰ ۱۱۲ ۱۱۲ م۱۱، ۱۷۵ م ۱۹۰ سام، دریش ، حضرت ۱۸۰۰۰۰

\_Y•A

آموري....2\_

آباز.....۲۹\_\_

آنسس....اا،۸۴٬۵۹۰

\_1916121610+6117161179

ابن الجوزيه،القين.....١٩١،١٩٠\_

این ختبل ،امام .....۸۱۱٬۹۸۱٬۰۵۰ ـ ا\_

ابن تيميد امام ..... ١٩١٠ ١٩١٠ ـ

این رشد.....۱۲۸،۱۸۳۰

ابن سينا.....الازاع ١٦٢، ١٢٤، ١٨٠، ١٩١\_

ابن عربی ۱۹۲۰،۱۹۲۰،۱۹۲۰،۱۹۲۰،۱۹۲۰،۱۹۲۰،۱۹۲۰ انتوری ۱۹۳۰،۳۲۰

ابوالقضن علامه ١٩٩٠\_

ابريكس ..... • • اتا ۵ • ۱ • ۹ • ۱ • ۴ ا ، ۱۱ ا

الل.....١٠٤١ ١٢٤١٠ ١٣٠١ ا

الوب، حضرت.....۲۵۰

بالل ..... عاو، ٢٦، ٥٦، ٨٦، ٠٥٠ ٢٥، ٦٢،

\_41

\_01.12.14.14.14.24.16\_

باردابام .....۲۳۱۰۸۵۱۰۹۵۱

بازنطین .....۸۱۱،۲۲۱،۲۲۱،۲۲۱،۳۳۱۱،۰۹۱

بت برستی ..... ۳۷، ۳۸، ۴۳، ۲۴، ۵۵، ۵۵، ۱۲۰، ۵۵، ۱۲۰،

LIARMINIMINITY

بی اسرائیل....۱۲،۱۲ ما، ۱۹ ، ۲۹ ، ۳۴،۳۱

-IPT: YY. BA. PY: MI. PO

بخداد.....۵۵۱،۸۵۱،۲۲۱،۲۸۱ـ

بيت الل .... بهما م ۵۰،۳۵،۳۴،۳۳،۳۷۱

يدهمت.....۲۰۱۰۲۰ ۸۲۹،۲۹،۲۵۰۵۰ ۸۷ـ

- 117/120/172/17+/119/1+2/A+127/20

يودهستو .....۲ ٢ تا ۹ ٢٠١٨ ـ

يوركي ٢٢٠٠٠ ١٥٠ ٢٦، ٧٤، ١٨٠ ٩٠ ١٩٠ ١١١٠

\_414/120/1474

ا كبر، شهنشاه .....۱۹۴۰ ا۱۹۴۰ ـ

ا گناشیکس لوبولا ۲۰۳۰،۲۰۳۰ ۲۰

افلاطون.....۲۰ تا ۱۲، ۲۰ الا، ۸۵ ایلید....۵۱

-1102 111711+11+11-11-11-12-1902911AZT

\_111-117109

الازمر.....١٥٩...

الحاديرسي .... ٢٠١٢ ، ٢٠١٢ ، ٢١٢ ، ٢١٢ ـ ٢١٢ ـ

القرابس، ہمایوں.....۱۴۸...

الكندى.....١٥٥١،٢٥١\_

القاراني.....۲۵۱۵۹۳۱۵۲۱۱۲۲۱۱۹۱ـ

البام.....۲۲،۳۳، ۳۸، ۵۱، ۲۵، ۲۵، ۹۷، ۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۳۳۰ ۸،۲۳ ال

\_1A•.17#100110#10•.1#9

יון אייייישוזי דאוז אפו ל פפוז ארדי דאוזי

\_191

اموی....۳۳۱۱۵۹۱۱۲۳۱۱

انات.....•اراات الازام ۵۹،۱۲٬۱۳۰

\_11......ttr

انۇنى.....٥٠١\_

اورنگزیب عالمکیر.....۱۹۳۳،۱۹۳۰

ريخ الوزن سيه ١٥٠٠

لاستی آور ر میسے اہم عقائد کے ساتھ

مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

توريت.....۱۲۲،۸۲،۷۸،۵۲۲۸۲ توری

\_TIMINZ INDITA IMPRITA

ترامت.....۹،۱۰،۵۳٬۵۰

جنيد، بغدادي ....۸ ۱۵۹۰ مار

عاجره ، حضرت .....۱۳۸۱ ، ۱۳۹۱ ، ۱۳۹۱ اسا ـ

مديث قدى ١٣٢٠...

علاج ، حسين بن منصور ..... 9 ساء ٠ ١٨ -

فديجة الكبري .....٣٤١٢٨ ا\_

خروج، كمّاب ١٨٠٠،١١، ١٩،٣٣٠،٣٨، ٥٥،٣٥٠

\_07.0M

نطر عفرت ۱۸۴۰۰۰

خلافت عباسيه....۲۲۱۲۲۱۰۰

خمسهُ موسلُّ ..... ۲۱ بههم \_

والشي .....۵۱، ۵۹،۵۸،۹۸،۸۱۰ ۱۹۲،۸۹،۸۸،۹۲،۲۹۰

1457414162414411471151446464

وائي الل ..... ۲۵ \_ وم

-14117 ..... 61

بمكتى...... ١٤٧٥ ـــ ٢٨٥٠ـــ

LiMetryell...... User Legal

باتبل.....۸،۱۰۱۶۱۱۱۱۱۱۱۱۰۱۰۳۵۰۲۰۰۲۱۰۹۱۱

\_\_MINDANAMANAMINAMINAMINA

بعل ....ها، اله ۱۳۵۱م الم ۱۳۵۱م ۲۳۸ ۲۳۸ ۲۳۸ ۲۳۸

100,40,001

ياكان ..... تا تا ١٨، ٢٠،١٣٠ مع، ٢٧، ٢٩، ٥٩، تير ١٣٠٠ ا

\_1.44.1.0011041141144

-10.....

بطرس.....۲۰۲۲،۸۲۰۷۸

پیشرارک....عار

يدائش، كتاب ١٠١١،١٢٠١١،٥٢٠١٥١١٠١٠

يىنىڭ كومىث .....٨٢..

-1941/476140147111191-

تاؤمت.....تا

تاويل.....۱۲۱۶۱۲۱

هل ابيب ۵۳،۲۹،۲۸،۰۰۰

تتموز ..... ٩٧١\_

داؤة ، حضرت .....۲۸،۲۵۰۰۱ ـ ا

ورويش.....۲۸۱،۱۸۷

دوتز سكونس..... 19۲

دُ ايوليسکس ..... ۵۷\_

وْلِكَارِث، ريخ ..... ٢٠١٨ تا ١٠١٠ ٢١٢٠ ٢١٠٠

رنی لومانان.....۲۴۲۲۳۲۰۰۰

رحان العقل ....١٦٠...

رضاخان،شاه ایران....۲۳۲..

روش خیانی .... ۱۹۲۰ ما ۱۹۲۰ ما ۲۱۵۰ ۲۱۲۰ ما سیعه .... ۱۹۳۰ ما ۱۹۲۰ ما ۱۹۲۰ ما ۱۹۲۰ ما ۱۹۲۰ ما ۱۹۲۰ ما

روى ، جلال الدين ..... ١٨٧ ه ١٨٨ ١

زمزم.....۱۳۹...

زيكس .....۵۱،۵۱\_

سائرس،شاه فارس....۵۲،۵۲...

سپت.....۲۰۰۰

سعديا ابن جوزف...۴۲۲۱،۵۲۱\_

ستراط.....۲۵

سكندر.....٧٥٠٥٤ ـ

مع الوكر المعالم المعا

لاسمی اور است. ۸۰۰ جیسے اہم عقائد کے ساتھ

سکھمت۔۔۔۔۱۹۲۰۔

سليمان ،حضرت .....۵۹\_

سوفيا..... ١٨٢٠١٨٣٠٨٩

سولومن.....۱۹۴۲۱۲۵...

سيلسس ..... ۹۳٬۹۰...

سيملي....۸۲

شريعت ..... ٢٠١٠/١٠١٠/١٠١٠ م١٩٠٥ م١٢٠١٤ ، ٢٠٢٧ ،

\_YITGT++c19+c!AZcITAcZIT

خديه.....22

\_191/2191

مليب..... ۲۰۰،۱۷۹،۱۹۲۱ مليب

لر فعة .....٢٨١ـ

31.

ij

عامول..... ۲۲۰۳۲ تا ۲۲۰٬۳۲۲ م

عثمان ،حضرت ١٢٩....

عثاني ترك بسلطنت ..... ١٩١٠١٩٠ ـ

راق......کان،۱۲۲،۲۵۱۱ مار

عطتار .....ا ۱۸۰۱ ۲۸۰ ۲۹۰۵ ۵۰

مزید کتب پڑھنے کے لئے آن بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

\_144100

قريش ١٣٠٠ تا ١٣٥١ تا ١٣٠١ تا ١٣٠١ تا ١٣٠١ م

کوهِسِینا.....۲۰۲۲۰۰،۱۵۰۰۱۵ به۲۰۷۲\_ کیلون کیلونسٹ.۲۰۲۲۰۰۰

> مگین .....بم•ار تر شد

مریکوری آف نازیازس...۱۰۹،۱۰۲... مریکوری آف نائسا.....۱۰۷،۱۰۲،۱۱۳،۱۰۸۱.

کلیلی ۱۹۵٬۷۳٬۷۲۰۰۰۰ م

معنی، کماب.....عنی، کماب.....

ت درحامه.....۲۳۹

. لوریا،اسحاق.....۵۵۰،۱۹۲،۱۹۵۰ لوقا.....ا۲۳۲۷\_

عشيره.....۱۰۱،۳۸،۳۷،۳۵،۱۰۳۸

معین ۱۹۳۰ ما ۱۳ تا ۱۳۲۰ ۵۰ ۱۳۹۱، ۱۹۹۰ میری عظم ۱۳۳۰ میری میرین

> المروز من ۱۸۰،۸۷۰ منار ۱۳۰،۲۰۵۱ منالم ۱۲۰،۸۱،۷۰۰ منالم منالم منالم ۱۲۰،۸۱۰ منالم من

222 نوفلاطونيت ....١١٦ ا-تيويولاس .....ساس مارش لوتقر ..... ۱۹۱،۹۹۱ ۲۰۲۲-نيوكدنظر ....٥٠٠ محدابن اساعيل البخاري ..... بههما-مردوک ...... ۹.۰۰۱ مردوک ...... فیض آنزک ...... ۹ مردوک ...... و ۲۱۱۲ میلام ۲۱۱۳ میلام \_0~ والليمر ..... ١١٢٠ ١١٠٠ مرقس....٠٠٠ ٢٥ ٣٤٧-وشنو .....۸ کـ مریم ، کنواری .... ۱۱۵۲۱۳ ما ۱۱۵۱۰ ويدانت....۲۲. مسلم ابن الحجاج القشيري ..... ١٩٣٠ -٥ معرب ۲۲۰۰۰۰۰ ببرون....اا، ۱۵،۳۳۹، ۵۰ \_1++ مخل ....ه ۱۹۱۰ مخل ۱۹۱۰ مخل مندوستان/مندوستاني..... به ۲۵،۲۵،۲۵،۵۵، ملاصدرا.....ا19 تام 19 – و ١٠٠٥ ، ١٥٥ ، ١٩١٥ ، ١٩١١ م ١٩٠٠ ، يشرو منسى ،شاه يېوداه....اس بهاس مت..... ۲۲،۲۰ ۲۲،۲۰ ۱۲،۷۷ کا ۱۲،۷۷ کا مولوبه....۲۸۱ـ موسے .....ar ۱۸۲۳۔ مونيكا، سينث....ااا، 24هــ يىل....٧٣ـ ميسويونم يا ..... که ۱۱۰۸ ۱۳،۱۱۳ ماس مليالي..... ١٥٥،٥٥٠ ١٨١٠٨١٠٥١١٥٥٩ تسطوري..... ۱۵۲:۱۲۷... ی سروردی ..... ۱۹۱۰ ۱۸۳۳ ۱۸۰ ۱۹۱۰ ۱۹۱۰. **7** توح.....۲۵۱۳۱۰۸۱ رِبوآم.....۲۹\_ تورالاتوار.....۱۸۱ـ באם.....סיום אים ירם יאם ביות

1

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

ل فاطر في ..... ١٥٩٠٩ ١٥٠

يروكلم ..... ۱۸، ۲۰۱۹ تا ۱۲،۵۸،۵۷ مروفلم

\_IM9.9%AMAKZICZ+cYOt

يسعياه ١٩٣٠.٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠

يسعياه ثاني .....۵۳۲۵۰\_

يبوعي ..... ۲۰۲۰ ۲۰۱۹۳ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰

يشوع .....۲۵۱۲۸۰۰۰

ليعقوب، حضرت ١١٠٠١٠٠١٠ ١٥١ ١١، ١١، ١٨،

وسابهما

\_1+7:A1:27721.....129 \$

יצישום....ואי אישיו שמין\_

\_1917/17/11......82

يبوته كم .....٥٧٠\_

\_AriZria.trr.mirrq......

www.iqbalkalmati.blogspot.com





ميال چينرو د ممل وؤ، پي او بکس 1854 لا بو ، پاکتان فون :6362412 ، 636241 ، 6362412

www.iqbalkalmati.blogspot.com : مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی وزٹ کریں

hoo.com