





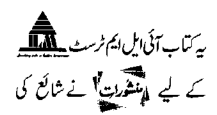
مزید کتب پڑھنے کے لئے آن بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

# لمضافا أور أنقل ب زندگی









# فهرست

| 4   | Ą                             | ويبإ     |
|-----|-------------------------------|----------|
| 9   | دمضان کیسےگزاریں              | *        |
| ۵۵  | دمضاك بيكيول كاموسم بهارمبارك | *        |
| 41  | ا پی تربیت کیسے کریں؟         | *        |
| 1+1 | نماز کیسے بہتر کریں؟          | *        |
| ITT | تلاوت قر آن کے آواب           | <b>.</b> |
| اھا | تيام اليل                     | *        |
| M   | شب قدر کی عظمت                | •        |

# براتضه ازحرا ارَحْيم

رمضان المبارک \_\_\_ تمام مہینوں میں بزرگ و برتر ہے۔انتہائی مقدس اور بابرکت ہے۔ اس کی نسبت قرآن سے وابستہ ہے۔قرآن اللّٰہ کی کتاب ہے۔شفا اور رحمت ہے۔ ہدایت اور رہنمائی سے بھر پور ہے۔زندگی گزارنے کے لیے، زندگی کو کامیابی سے ہمکنار کرنے کے لیے اگر کوئی راستہ ہے تو وہ قرآن ہے۔

زندگی کی بہتری،اس کی تقمیر،اس کی خوبصورتی،اس کی کامیابی ہرانسان کی سوچ اورفکر میں اوّ لین ترجیح ہوتی ہے۔ہرانسان ایک ایسی زندگی جا ہتا ہے جوخوشی اور اطمینان ہے بھر پور ہو۔ شرمندگی، پچیتادا، ناکامی، دھوکے اور نقصان ہے محفوظ ہو۔

رمضان البارک اپنی زندگی کو بدلنے کا ،اس کو سیجھنے کا ،اس کو صراطِ متعقم پرآگے بردھانے کا ایک موقع ہے۔ بیصرف اور صرف قرآن کے ذریعے ،ی ممکن ہے۔ اگر آپ کو زندگی عن پاکیزگی حاصل کرنے کی اگر آپ کو زندگی عیس پاکیزگی حاصل کرنے کی خواہش ہے ، اگر آپ کو زندگی عیس پاکیزگی حاصل کرنے کی خواہش ہے ،اگر آپ کو اس زندگی عیس اللہ تعالی کی رضا کی صائت جا ہیے تو رمضان المبارک کو یائے کی کوشش سیجیے۔

اگراللہ تعالی کی خوثی کے لیے آپ اپنی زندگی کوتبدیل کرنے پر آمادہ ہیں، اپنی زندگی کو بدلیے کے لیے تیار ہیں، تورمضان البارک آپ کی مدد کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے آچکا ہے۔

Z

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگی

اس رمضان المبارك كورضائے اللي كے حصول كى خاطرا پي زندگى كو بدلنے كے ليے وقف كرديجيے۔

رمضان المبارک کومیرے والد مرحوم خرم مرادر رئید انتہائی ایمیت دیتے تھے۔ ہمارے گھر کا ماحول ، اس کی فضائیں ، اس کی تمام سرگر میاں رمضان المبارک کا ہر لحداستقبال کرتی تھیں۔ رمضان المبارک ہمارے گھر کواپئی رحمتوں کے گھیرے میں لے لیٹا تھا۔ ان کے شب وروز ، ان کی تڑپ اور جبتی و کیھنے والی ہوتی تھی ۔ ان کا بس نہیں چلتا تھا کدر مضان المبارک کوتھام کیں اس کواپئی گرفت میں لے لیں اس میں خود بس جا کیں ، اس کی ہواؤں پر سوار ہوجا کیں ، اس کی خوشبو میں ڈوب جا کیں۔

ان کی بیخواہش دوسروں کے لیے بھی تھی،ہم سب کے لیے تھی۔اُن کی تحریریں اس پر گواہ ہیں۔

میں اس موقع پران کی تحریروں ہے ایک انتخاب پیش کررہا ہوں تا کہ رمضان المبارک واقعی اللّٰہ تعالیٰ کافعنل بن کر ہمارے لیے رصت بن جائے۔

الله تعالى جميں رمضان المبارك ہے بھر بور فائدہ أشائے كاموقع دے۔

ڈا کٹڑھسن صہیب مراد صدر آئی امل ایم ٹرسٹ



رمضان كيسے گزارين؟

بأسبه

### رمضان المبارك،قر آن مجيداورتقو يُ

چندون کی بات ہے کہ ایک دفعہ پھر رمضان کا مبارک مہینہ ہمارے اُوپر سار قبل ہوگا،
اوراس کی رحمتوں کی بارش ہماری زندگیوں کوسیراب کرنے کے لیے برس رہی ہوگا۔ اس مہینے
کی عظمت و برکت کا کیا ٹھکا نا جسے خود نبی کریم میں آئے شہور عظیم اور شہر حبار کے کہا ہو!
لینی بڑی عظمت والامہینہ اور بڑی برکت والامہینہ! نہ ہم اس ماہ کی عظمت کی بلندیوں کا تصور
کرسکتے ہیں ،نہ ہماری زبان اس کی ساری برکتیں بیان کرسکتی ہیں۔

# رمضان المبارك عظيم كيون؟

اس ماہ کے دامن میں وہ بیش بہارات ہے کہ اس ایک رات میں براروں مہینوں سے بڑھ کر خیر وبرکت کے خزانے لٹائے گئے اور لٹائے جاتے ہیں۔ وہ مبارک رات جس میں مارے رب نے اپنی سب سے بڑی رحمت ہارے اوپر نازل فرمائی إنَّ آ أَمْرَ لُمنہ فی فی لَملَهِ مُبرَّ حَقِهِ ،ہم نے اسے ، کتاب میں کو، برکت والی رات میں اتارا (المدخان ۲:۲۳۳) رید کتاب مبین کیا ہے؟ وَحْمَةً مِنْ وَ بَلْكَ تمهارے رب کی طرف سے رحمت ہی رحمت ا

لیکن، کچ پوچھے تواس ماہ کا ہرروز، روز سعید ہے، اوراس ماہ کی ہرشب، شب مبارک۔ دن روثن ہوتا ہے توان گنت بندول کو بیسعادت نصیب ہوتی ہے کہ وہ، اینے مالک کی اطاعت

رمضان المبارك أورا تقلاب زندك

اور رضا جوئی کی خاطر، این جسم کی جائز خواہشات اور اس کے ضروری مطالبات تک ترک کر کے گواہی ویں کے صرف اللہ تعالیٰ ہی ان کا رب اور مطلوب و مقصود ہے، اس کی اطاعت و بندگی کی طلب بی زندگی کی اصل بھوک پیاس ہے، اور اس کی خوشنو دی ہی ہیں دلوں کے لیے سیری اور رگوں کے لیے تیری اور رگوں کے لیے ترک کا سامان ہے۔ رات کا اندھرا چھا تا ہے تو بے شار بندے اللہ تعالیٰ کے حضور قیام، اس سے کلام، اور اس کے ذکر کی لذت و برکت سے مالا مال ہوتے ہیں، اور ان کے دل شور تی مناوں کی طرح منور ہوکرا لیے جگمگاتے ہیں جیسے آسانوں پر دات کے ستارے:

مَثَلُ نُوْرِهٖ كَـمِشُـكُوةٍ فِيُهَا مِصْبَاحٌ \* ٱلْـمِـصُبَاحُ فِى زُجَاجَةٍ \* ٱلزُّجَاجَةُ كَا نَّهَا كَوُكَبُّ دُرِّئُ (النور ٣٥:٢٣)

اس کے نور کی مثال ایسے ہے جیسے ایک طاق میں چراغ رکھا ہو، چراغ ایک فانوس میں ہو، فانوس کا حال میہ ہو کہ جیسے موتی کی طرح جیکتا ہوا تارا۔

رِجَالٌ لا لاَ تُسلُهِيهِمُ تِسجَسارَةٌ وَّلاَ بَيْعٌ عَنُ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوةِ وِايُتَآءِ النَّسِلُ عَلالاً اللهِ مِعْدِينِهِ ﴾

الزَّكُوةِ (المنور ٣٧:٣٤) (السرائي جنس تنار سامرخي رفيخ سالاً كرار سامراتام سطارة روارع

(ایسے) لوگ جنمیں تجارت اورخرید وفروخت اللّٰہ کی یاد سے اور ا قامت صلوٰ ۃ وادائے زکوٰ ۃ سے عافل نہیں کردیتی۔

اس ماہ کی ہرگھڑی میں فیض و ہرکت کا اتنا خزانہ پوشیدہ ہے کہ نقل اعمال صالحہ، فرض اعمال صالحہ، فرض اعمال صالحہ، فرض اعمال صالحہ، فرض اعمال صالحہ عیں ، اور فرائض ستر گنا زیادہ وزئی اور بلند ہو جاتے ہیں (بیھھے یہ سلمان فاری بڑائئہ)۔ رمضان آتا ہے تو آسان کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں اور نیکی کر استوں پر اور محمقوں کی بارش ہوتی ہے، جنت کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں اور نیکی کر استوں پر چلنے کی ہولت اور تو نیتی عام ہوجاتی ہے، جبتم کے دروازے بند کردیے جاتے ہیں اور روز ہبدی کے راستوں کی رکاوٹ بن جاتا ہے ، شیطانوں کو زنجیروں میں جکڑ دیا جاتا ہے اور برائی کے راستوں کی رکاوٹ میں جاتا ہے اور برائی ہوجاتے ہیں۔ (بعضادی، مسلم ، ابو ہریرہ وہا تیا ہے اور برائی

11

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان الهارک اورانتلاپ زندگی

یں بٹارت دی ہے نبی کریم مضطح نے اس شخص کو جو رمضان المبارک میں روز ہے رصفان المبارک میں روز ہے رصفان المبارک میں روز ہے رکھے کداس کے سارے اگلے پچھلے گناہ بخش دیے جائیں گے، اور اس شخص کو جوراتوں میں نماز کے لیے کھڑا رہے کداس کے بھی گناہ بخش دیے جائیں گے، اور وہ جوشب قدر میں قیام کرے، اس کے بھی ۔ بس شرط یہ ہے کہ وہ اپنے رب کی باتوں اور وعدوں کو بچا جائے ، اپنے عہد بندگ کو وفاداری بشرط استواری کے ساتھ نبا ہے، اور خود آگبی وخود احتسانی سے عافل نہ ہو۔ (بعخاری، مسلم، الو جریرہ زیاتیہ)

# آپ کا حصته

اس مینے کی عظمت اور برکت بلاشبه عظیم ہے، لیکن ایسا بھی نہیں ہے کہ اس کی رحمتیں اور برکتیں ہرائ حض کے حصے بیں آ جا کیں جواس مینے کو پالے۔ جب بارش ہوتی ہے تو مختلف ندی نالے اور تالاب اپنی اپنی وسعت و گہرائی کے مطابق ہی اس کے پانی سے فیض یاب ہوتے ہیں۔ زمین کے متناف کلڑے بھی اپنی استعداد کے مطابق ہی فصل دیتے ہیں۔ بارش سب پر کیسال برتی ہے، گر ایک چھوٹے سے گڑھے کے حضے میں اتنا وافر پانی نہیں آتا جننا ایک لیے جوڑے تا ہے۔ ای طرح، جب پانی کسی چٹان یا بخرز مین پر گرتا ایک لیے جوڑے تالاب میں بھر جاتا ہے۔ ای طرح، جب پانی کسی چٹان یا بخرز مین پر گرتا ہوتو اس کے او پر ہی سے بہہ جاتا ہے اور اس کو کوئی نفع نہیں پہنچا تا، لیکن اگر زمین زر خیز ہوتو و دلہلما اُٹھتی ہے۔ بہی حال انسانوں کی فطرت اور ان کے نصیب کا ہے۔

رمضان المبارک کے ان خزانوں میں ہے آپ کو کیا کچھ ملے گا؟ زمین کی طرح، آپ کے دل نرم اور آئی صلاحیت واستعداد دل نرم اور آئی صلاحیت واستعداد کی حفاظت کریں گے، تو نج پودا ہے گا اور پودا ورخت۔ ورخت اعمال صالحہ کے پھل پھول اور پتیوں سے لہلہا اٹھیں گے، اور آپ ابدی بادشاہت کی فصل کا لیمن گے۔ کسان کی طرح، آپ مخت اور عمل کریں گے واقعامات کی فصل تیار ہوگی، اور جتنی محنت کریں گے، اتنی می

رمضان السبارك اورا نقلاب زندگی .

اچھی فصل ہوگی۔دل پھرکی طرح سخت ہوں گے اور آپ فافل کسان کی طرح سوتے پڑے رہ جا کیں گے، تو روزوں اور تر اوت کا اور رصت و ہر کت کا سارا پانی بہہ جائے گا،اور آپ کے ہاتھ د کیچے بھی نہ آئے گا۔

تو فیق اللی کے بغیر پچے نہیں ماتا۔ لیکن بیو فیق بھی ای کو ملتی ہے جو کوشش اور محنت کرتا ہے۔ دیکھیے ، الله تعالیٰ کیا کہتا ہے؟ آپ اس کی طرف ایک بالشت چلیں گے تو وہ آپ کی طرف دوبالشت بڑھے گا، آپ اس کی طرف چلتا شروع کریں گے تو وہ آپ کی طرف دوڑ تا ہوا آئے گا (مسلم: ابوذر رڈیٹیز) کیکن آپ کھڑے دہیں، پیٹے پھیر کر، غافل اور لا پر وا، تو بتا ہے کہ تو فیق اللی آپ کے پاس کیسے آئے گی؟

توابیانہ تیجیے کہ رمضان کا پورام ہینہ گرر جائے، رمتوں اور برکتوں کے ڈول کے ڈول انڈیلے جاتے رہیں، اور آپ اتنے بدنھیب ہوں کہ آپ کی جھولی خالی رہ جائے۔ کچھ کرنے کے لیے اور اپنے حقے کی رحمتیں لوشنے کے لیے کمر کس لیجیے اور نبی کریم مضطرقیاً کی اس تنبیہ کو اچھی طرح یا در کھیے:

کتنے روزہ دار ہیں جن کواپنے روزوں سے بھوک پیاس کے سوا کچھ نہیں ماتا۔ اور کتنے راتوں کو نماز بڑھنے والے ہیں جن کواپنی نمازوں سے رت عِگے کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ (اللدار می: الوہررہ وَنائیُّۃ)

ساراانحمارآپ پر ہے! نبی کریم مطاقیۃ رمضان سے پہلے اپ دفقا کو مخاطب کر کے اس مہینے کی عظمت و برکت بھی بیان کرتے ،اوراس کی برکتوں کے خزانوں سے اپنا بھر پور حمقہ لینے کے لیے پوری محنت اور کوشش کی تاکید بھی فرماتے ۔ آج سنت نبوی مطاقیۃ کی بیروی میں میرا مقصد بھی یہی ہے۔ یعنی یہ بتاؤں کہ رمضان کے مہینے میں جو برکت وعظمت ہے اس کا راز کیا ہے،اس سے پوراپورافاکدوا تھانے کے لیے کس اجتمام اور تیاری کی ضرورت ہے، کن امور

رمضان المبارك اورانقلاب زعدكي

کو طحوظ رکھنا اور ان پر توجہ مرکوز کرنا ضروری ہے، وہ کون سے طریقے بیں جن پر چلنے سے منزل ہاتھ آسکتی ہے، اورکون می روش ہے جس پرنکل جانے سے راہ کھوٹی ہوجاتی ہے۔

# بركت وعظمت كاراز

رمضان کے مہینے میں جوعظمت اور برکت ہاس کا راز کس چیز میں پوشید ہے، یہ جانتا سب سے پہلے ضروری ہے۔ اس لیے کدیدجانے بغیرائ کے خزانوں سے پہلے ضروری ہے۔ اس لیے کدیدجانے بغیرائ کے خزانوں سے پہلے ضروری ہے۔ اس عظمت و برکت خال یک میکن ہے جوائی مقصد کے لیے ناگز بر ہے۔ اس عظمت و برکت کا سارا راز صرف ایک چیز میں پوشیدہ ہے۔ وہ یہ کہ اس مہینے میں قرآن مجید نازل کیا گیا، یعنی نزول شروع ہوا، پورے کا پورالوح محفوظ سے اتار کر جریل علیات کے سپر دکیا گیا، یا نزول کا فیصلہ صادر کردیا گیا۔

گویا کداس ماہ میں رب رحمٰن ورجیم کی بے پایاں رحمت نے ہم جیسے انسانوں کی رہنمائی
کا سامان فرمایا، اس کی حکمت لا متابی نے ہماری سوچ اور عمل کی را ہیں روشن کیس، صحیح اور غلط کو
پر کھنے کے لیے وہ کسوئی عطا کی جو غلطی ، کئی اور تغیر و تبدل سے پاک ہے۔ بیاس وقت ہوا جب
رمضان کی ایک میں، بحر کے وقت، کلام النی کی پہلی کرن نے قلب محمدی ہے گئے کا کو منور کر دیا۔
یعنی بات بنہیں ہے کدر مضان کا مہینہ اس لیے مبارک ہوا کداس میں روز سے رکھے جاتے ہیں
اور تلاوت قرآن کا اہتمام ہوتا ہے۔ نہیں، بلکہ بات یوں ہے کدروز وں اور تلاوت قرآن کے لیے
اور تلاوت قرآن کا انتخاب اس لیے ہوا کہ نزول قرآن کے قلیم الثان اور منفر دو بے مثال واقع کی وجہ
اس ماہ کا انتخاب اس لیے ہوا کہ نزول قرآن کے قلیم الثان اور منفر دو بے مثال واقع کی وجہ
سے یہ ہینہ پہلے سے قلیم اور حلیل القدر ہو چکا تھا۔ یہ قطیم الثان واقعہ اس بات کا متقاضی ہوا کہ
اس کے دنوں کو روز وں کے لیے اور را توں کو قیام و تلاوت کے لیے مخصوص کر دیا جائے۔
اس کے دنوں کو روز وں کے لیے اور را توں کو قیام و تلاوت کے لیے مخصوص کر دیا جائے۔

شَهُوُ رَمَـضَانَ الَّذِیْ ٱ نُـزِلَ فِیْـهِ الْقُـرُ انُ هُـدًى لِّـلنَّاسِ وَبَیِّنْتٍ مِّنَ الْهُلای

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

وَ الْفُوفَّانِ ۚ فَمَنُ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمُهُ ﴿ (البقرة ١٨٥:٣) رمضان بی وه مهینه ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا جو سارے انسانوں کے لیے سراسر ہدایت ہے، اورا کی واضح تعلیمات پر ششم ہے جو راہ راست دکھانے والی اور فق وباطل کا فرق کھول کرر کھ دینے والی ہیں۔ لہٰذا جوخش اس مہینے کو پائے لازم ہے کہ وہ اس میں روزے رکھے۔

### نعمت قرآن

قرآن مجیداللہ تعالیٰ کی نعمتوں میں سے سب سے اعلیٰ اور بے مثل نعمت ہے، اوراس کی رحمتوں میں سب سے اعلیٰ اور بے مثل نعمت ہے، اوراس کی رحمتوں میں سب سے عظیم واقعہ ہے، اوراللہ تعالیٰ کی بے پایاں رحمت کے جوش وخروش کا اس وُنیا میں سب سے بواظہور۔ اس لیے تو اس نے فرمایا: اَلرَّ حُملُنُ ٥ عَلَمَ الْقُرُ اَنَ ٥ (الوحملن ١٥٥:١-٢) ''وہ بے انتہار حمول ۱۵: اس با تاراسی التا اللہ علیم وک 'اور تَنُ نِی لُ قِنَ الرَّ حُملُنِ الرَّ حِیْمِ ٥ (حُم آلسجدہ ۱۳:۲) اتاراسی اس بے بے انتہار حم اور بے انتہار حم کرنے والے کی طرف سے ۔ انسان کے لیے عدل وقیط کی کوئی میزان ہے تو یکی تر آن ہے، روثی ہے تو یہی ہے، نیخ شفا ہے تو یکی ہے۔

ویسے قو جارے او پراللہ تعالیٰ کی تعتیں بے صدوحہ اب ہیں۔ ہم ہر لیحہ دونوں ہاتھوں سے
ان تعتوں کے خزانے لوٹ رہے ہیں۔ کیکن وُنیا ،اوروُنیا کی ہر نعمت ، بس ای وقت تک ہماری
ہے جس وقت تک سانس آربی ہے اور جاربی ہے۔ آخری سانس نگلی تو زندگی کے سار لے لیجات
بھی ختم ،اوروُنیا کی سار کی تعتیں بھی ہمارے لیے ختم ۔ جو چیز زندگی کے ان فانی لیجات کو لاز وال
زندگی ہیں، ان ختم ہوجانے والی تعتوں کو ہمیشہ باتی رہنے والی نعتوں ہیں بدل سکتی ہے، وہ صرف
اور صرف قرآن کی نعمت ہے۔ اسی لیے بیورُنیا کے سارے خزانوں سے زیادہ قبتی خزانہ ہے۔
اس لیے جس رات بینازل کیا گیااس کا لیلہ مبارکہ اور لیلۃ القدر فرمایا۔ اور جہاں جہاں اس کے
اتارے جانے کا ذکر فرمایا، اکثر اس کا رشتہ اپنی رحمت، بار بار کی جانے والی رحمت، اپنی

رمضان المبارك اورانقلاب زعدكي

بِ پایاں حکمت، اورا پنی بے پناہ توت کے ساتھ جوڑا۔ پھرائی لیے رمضان کے اختتام پرجشن عید منانے کوکہا کہ بیم ہینہ نزول قرآن کی سالگرہ کام ہینہ ہے۔

يْنَا يُّهَا النَّنَاسُ قَدُ جَآءَ تُكُمُ مَّوُعِظَةٌ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي الصَّدُورِ هُ وَهُدًى وَّرَحُمَةٌ يِّلْمُؤُمِنِيُنَ ٥ قُـلُ بِـفَصُٰلِ اللَّهِ وَبِرَحُمَتِهٖ فَبِلْالِكَ فَلْيَفُرَحُوْا \* هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُوْنَ٥ (يونس ١٠:٥٥\_٨٥)

لوگو، تمھارے پاس تمھارے رب کی طرف سے نصیحت آگئ ہے۔ بدوہ چیز ہے جودلوں کے امراض کی شفاہے اور جواسے قبول کر لیں ان کے لیے رہنمائی اور رحت ہے۔ اے نبی مطابقہ،

کہوکہ'' بیا للّٰہ کا فضل ہے اور اس کی مہربانی ہے کہ بدچیز اس نے بیجی۔ اس پر تو لوگوں کو خوثی منانی جا ہے، بدان سب چیز وں سے بہتر ہے جنمیں لوگ سمیٹ رہے ہیں۔

سب دن اورسب مبینے ایک جیسے ہوتے ہیں۔ یہ سب خدا کے پیدا کیے ہوئے ہیں اوران کے درمیان کوئی فرق ہیں ہوتا۔ لیکن بعض کھات ایسے آتے ہیں جن کے ساتھ ساری انسانیت اور ساری کا نئات کا مقدر وابستہ ہوجاتا ہے۔ ایسا ہی کھیدہ وہ تھا جب عار حرامیں ہدایت خداوندی کی آخری کرن واخل ہوئی ، اور نبی کریم میں تھی آت ہیں دھائی وھائل ہے۔ ای عظیم کھے کا ایمن ہے رمضان المبارک کا مہینہ ، اور بہی ہے رمضان المبارک کی عظمت و برکت کا راز۔

### رمضان میں روز ہ اور تر او تکے کیوں؟

نزول قرآن کے سالگرہ کے مہینے میں ہر دن کو روزہ رکھنے اور ہر رات کو چند گھڑیاں
کھڑے ہوکر قرآن سننے کے لیے کیوں مخصوص کیا گیا؟ میہ بات بھھنا کچھ شکل نہیں اگرآپ میہ
جان لیں کہ قرآن مجید کی نعمت کی حقیقت کیا ہے،اور تھوڑا ساغور کرلیں کہ قرآن مجید کا امین و حامل
ہونے کی ذمہ داریاں کیا ہیں؟

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

# قرآن كى عظيم امانت اورمشن

نعمت جنتی بیش بہاہواس کاحق اداکرنے کی فرمدواری اتن بی بھاری ہوتی ہے۔الڈ کی کتاب اوراس کا کلام سب سے بڑی رحمت اور برکت ہے،اس لیے یہ اپنے دامن میں فرمدداریوں کی ایک پوری و نیا رکھتی ہے۔ یہ فرمدداریاں اس حوالے سے ہیں کہ یہ کتاب زندگی کے اصل مقصد، اور زندگی کو کامیاب اور ہامراد بنانے کے لیے صحیح راستے کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ یہ کتاب انسان کے سارے باطنی وظاہری اور انفرادی واجتماعی امراض کے لیے نوع شفاہے۔ یہ کتاب اندھیروں میں جنگنے والوں کے لیے چراغ راہے۔

دیکھیے تو ہدایت الٰہی کامیرانعام دوبر ی ذمہ داریاں اپنے ساتھ لاتا ہے۔

ایک: اس کی بتائی ہوئی راہ پرخود چلنا،اس کی روثنی میں اپنی زندگی کا سفر طے کرنا، اس کے نسخہ شفا کواپنی بیار یوں کے علاج کے لیے استعمال کرنا،اپنے دل کو،اپنی سوچ کو،فکروعمل کو، سیرت دکر دارکواس کے بتائے ہوئے سانچے میں ڈھالنے کی کوشش میں لگ جانا۔

دوسرے:جوہدایت، فحد تئی لِلنَّاسِ ہے،سارے انسانوں کے لیے ہے صرف اپنے نفس کے لیے نہیں، اس ہدایت کو الناس تک پہنچانا، ان کو اس کی راہ پر چلنے کی دعوت دینا، اندھیروں میں راستوں پر روشی کرنا،اور بیاروں تک دوا پہنچانا۔

سوچھے تو دوسری ذمدداری بہلی ذمدداری بھی کالازی تقاضا ہے۔اوراس کا ایک ناگزیر حقتہ۔
دوسرا کا م کیے بغیر پہلا کا م بھی کمل نہیں ہوسکتا۔ایک طرف تو یعلم و ایمان ہونا کہ قرآن مجید
ہدی قبلنا سے ہے،اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ اسے دوسروں تک پہنچایا جائے۔ بھٹلنے والوں کا
میری ہے کہ جوراستہ جانتا ہو، وہ ان کوراہ بتائے،اور یہی جق بیاروں کا ہے کہ جس کے پاس دوا ہو
دہ ان تک دوا پہنچائے۔

دمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

دوسری طرف، جب تک دوسروں کو تر آن کی راہ پر چلانے کے لیے کوشش اور محنت نہ ہو،
خود آپ کا اپناضیح راہ پر بقر آن کی بتائی ہوئی راہ پر ، چلنا بھی ناتص اور ناکمل رہے گا۔اس طرح
خود اپنی منزل بھی کھوٹی ہوتی ہے۔ اس لیے کہ دعوت و جہاد تو قر آن پر عمل کرنے کا ،سلوک
قر آنی کا ، ایک لازی حصتہ ہے ، بلکہ چوٹی کا عمل ہے۔ اس لیے کہ آپ کی زندگی دوسرے
انسانوں کی زندگیوں سے تعلقات وروابط میں اس طرح تھی ہوئی ہے کہ جب تک وہ بھی اس
راہ پر نہ چلیں ، آپ کا تنہا چلنا مشکل ہے ، اور پوری طرح چلنا اور زیادہ مشکل ہے۔

دیکھیے ، نی کریم میں گئے آپر پہلی وی نازل ہوئی تو وہ اِقْسے اے کی ہدایت لائی۔ ' پڑھ'۔

پڑھنے میں سنانے کا کام شامل ہے۔ دوسری وی نے یہ بات بالکل کھول دی۔ ایک مختفر و تفے

کے بعد فرمایا گیا، قُسمُ فَانْدُور ، لیتن کھڑے ہوجاؤاور آگاہ کردو،اور ربک فَکیِّزُ ، لینی سارے

انسانوں کے سامنے اللّٰہ کی کبریائی کا اعلان کرواوران کے اوپراس کی کبریائی قائم کردو۔ وہی بڑا ہو

ادر باتی سب بڑائیاں اس کے آگے سرطوں ہوجائیں ، یہاں تک کہ زمین پرکوئی خدا بن کروان نہ کرے ، اور انسان کی گرون نہ کرے ، کوئی خود کو اور اپنی مرضی کو اپنے جیسے انسانوں پر مسلط نہ کرے ، اور انسان کی گرون صرف اینے خالق اور مالک کے آگے جھے۔

غور سیجے تو اُمت مسلمہ کی تشکیل صرف اسی غرض کے لیے ہوئی ہے۔ ورند ریسب جانے ہیں کہ جس وقت قر آن مجید کا نزول شروع ہوا، اس وقت خدا کے ایسے بندے موجود سے جو تو حید کے قائل سے، رسالت و کتاب پرایمان رکھتے سے، جوعبادت گاہوں میں رات رات مجر کھڑ ہے ہو کر اللّہ کی بندگی کرتے سے اور وہ لوگ بھی موجود سے جو روزے رکھا کرتے ہے۔ مجر کھڑ ہے ہو کہ داللّہ تعالیٰ نے قر آن مجید میں کی ہے۔ بھرا یک ان کے خداسے تعلق اور اخلاق صنے کی تعریف خود اللّہ تعالیٰ نے قر آن مجید میں کی ہے۔ بھرا یک نئی رسالت، ایک نئی دعوت، اور ایک نئی اُمت کیوں ضروری ہوئی؟ ایک طرف تو اس لیے کہ نئی رسالت، ایک نئی دعوت، اور ایک نئی اُمت کیوں ضروری ہوئی؟ ایک طرف تو اس لیے کہ ایمان وعمل کی راہیں انسانوں کی ساری گراہیوں سے یاک ہوکر روشن ہوجا میں۔ لیکن دوسری

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

طرف اس لیے کہ ایک ایسی اُمت وجود میں آئے جوانسانوں کے سامنے اپنے رب اوراس کے وین کی گواہ بن کر کھڑی ہو، تا کہ انسان انسان پرقائم ہوجا کمیں: وَ کَدَالِكَ جَعَلْ اَکُمُ اُمَّةً وَّسَطًا لِتَتَكُونُو اَ شُهَدَ آءَ عَلَى النَّاسِ (البقوة ١٣٣:٢)\_

یقرآن کامش ہے۔ یہی وہ شن ہے جوقرآن کو پانے اورقرآن کی امانت کا طائل بنے کے نتیج میں میرا،اورآ پ کا،اورقرآن پرایمان کاوعوکی کرنے والی اس ساری اُمت کامشن قرار پاتا ہے۔

یہ ذمہ داری کتنی بھاری اور بڑی ذمہ داری ہے اس کا تصور بھی مشکل ہے۔ ساری انسانیت کو سی حرال پر ڈالا جائے، یہ ایک انتہائی عظیم الشان کام ہے۔ اسی لیے حضور شیکھٹے پبلا پیام کے رفار حرالے گھر آئے تو کا نیخ اورلرزتے ہوئے آئے۔خوداللہ تعالی نے اس کلام کی امانت کو ایک بھاری بات،قول تیل کہا، اور کمرتو ڑ ہو جوقر اروپا۔ یکوئی آسان کامنیں، لیکن ایسا مشکل بھی نہیں کہ اس کا اٹھانا انسان کے بس سے باہر ہو۔ ورنداللہ تعالی، جورحن ورجیم اور عادل ویکھیم ہے، ایسابو جو کیوں ڈالا۔

بس اس بوجھ کو اٹھانے کے لیے اپنے اندر ایک ایسا انسان بنانے کی ضرورت ہے جو صرف اللہ تعالیٰ کا بندہ ہواور اپنی بندگی میں کسی کوشریک نہ کرے۔ نیا انسان بننے کے لیے، اور ایسی وُنیا بنانے کے لیے جہاں تھم صرف اللہ کا چلے اور گرونیں صرف اس کہ آ گے جھیس، قرآن پرایمان بھی ضروری ہے، قرآن سے مسلسل گرار بط بھی ضروری ہے، قرآن کا ہے، صراور استفامت بھی درکار ہے، اور مسلسل جدوجہد اور قربانی بھی ناگز ہر ہے۔ قرآن کا مشن بڑی اعلیٰ صفات کا مطالبہ کرتا ہے۔ اس کا تفاضا ہے کہ انسان قرآن کا پرچم اٹھائے تو فکر مشن بڑی اعلیٰ صفات کا مطالبہ کرتا ہے۔ اس کا تفاضا ہے کہ انسان قرآن کا پرچم اٹھائے تو فکر اور کردار کو بھی بلندیوں کی طرف اٹھائے۔ اس کے لیے خصوصی قوت اور استعداد کی ضرورت ہے۔

# قرآن،تقو يٰ اورروز ه كاتعلَّق

اس قوت واستعداد کا ، اور ان اعلیٰ صلاحیتوں کا سرچشمہ ہے تقویل۔ اللہ تعالیٰ نے ویمی

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

کتاب کے شروع ہی میں بیرواضح کر دیا کہ اس کتاب سے دیں سیح راہ دیکھ سکتے ہیں، راہ پرلگ سکتے ہیں اور راہ پر چل سکتے ہیں، جو تقویٰ رکھتے ہوں: اُللَّهُ مَّلَّدَی لِللْهُ مَّلَّقَیْنَ ۔ دوسری طرف روز رکھنے کا مقصد، یا یوں کہے کہ روزوں کا حاصل یوں بیان کیا کہ لَعَدَّکُمْ مَّتَقُونُ مَا کہ تُھارے اندرتقویٰ پیدا ہو۔

ان دونوں آ بیوں کو طاکر پڑھے! آپ فوراً اس راز کو پالیں گے کدروزے ہے آ آن مجید کو اتنا گہراتعلق کیوں ہے، اور نزول قرآن کی سالگرہ کے مبینے کوروز وں کے لیے کیوں مخصوص فرمایا گیا۔ اس ماہ کی بابر کت گھڑیوں سے زیادہ موزوں وقت اس بات کے لیے اور کون سا ہوسکتا تھا کہ روزے کے ذریعے تقویٰ کی وہ صفت پیدا کرنے کی کوشش کی جائے جس سے قرآن کی راہ آسان ہو، اور قرآن کی لیانت کا بو جواٹھا ناممکن ہو؟

# تقویٰ کیاہے؟

تقوی بری او بخی اور پیش بها صفت ہے، اور ساری مطلوب صفات کی جا مع بھی۔ جو تقوی کی صفت رکھتے ہوں ان کو اللہ تعالی نے قرآن مجید میں دُنیا اور آخرت کی ساری ہملائیوں کی صفت دکھتے ہوں ان کو اللہ تعالی نے قرآن مجید میں دُنیا اور آخرت کی ساری ہملائیوں کی صفات دی ہے۔ تقوی وہ ہے جس سے ہر مشکل سے نظنے کا راستہ ملتا ہے۔ تقوی کی وجہ ہے وین سے رزق کے درواز ہے اس طرح کھلتے ہیں کہ سان وگان بھی نہیں ہوتا۔ تقوی کی وجہ ہے وین اور دُنیا کے سارے کا م آسان ہوجاتے ہیں۔ اللہ تعالی برائیاں جھاڑ دیتا ہے، اور اجرعظیم سے نواز تا ہے۔ متقین ہی وہ ہیں جن کو اس جنت کی بشارت دی گئی ہے جس کی وسعت میں نواز تا ہے۔ متقین ہی وہ ہیں جن کو اس جنت کی بشارت دی گئی ہے جس کی وسعت میں زمین و آسان سا جا ئیں، آخی سے اس مغفرت کا وعدہ کیا گیا ہے جو اس جنت کی طرف لے جانے والی ہے۔ جنت تو ان کی وراثت ہے بی، دُنیا میں بھی آسان وز بین سے ہر کتوں کے جانے والی ہے۔ جنت تو ان کی وراثت ہے جو ایمان اور تقوی کی صفت سے آراستہ ہوں۔

وَ لَوُ أَنَّ أَحُلَ الْمُقُرِّى الْمَنُوُا وَاتَّقُوْا لَفَتَحُنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَتٍ مِّنَ السَّمَآءِ

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

وَالْأَرْضِ (الاعراف ٩٦:٤)

اگر بستیوں کے لوگ ایمان لاتے اور تقویٰ کی روش اختیار کرتے تو ہم ان پر آسان اور زمین سے برکتوں کے درواز مے کھول دیتے۔

تقو کا کیا ہے؟ بات سمیٹ کر کہی جائے تو کہنا جا ہے کہ تقو کا، قلب وروح ، شعور وآ گئی، عزم دارادہ ، ضبط وظم ، اور عمل و کردار کی اس قوت اور استعداد کا نام ہے کہ جس کے بل پر ہم اس چیز سے رک جا کیں جس کو ہم غلط جانے اور بانے ہوں اور اپنے لیے نقصان دہ سمجھتے ہوں ، اور اس چیز پر جم جا کیں جس کو چھے جانے اور مانے ہوں ۔ تقو کی کے لغوی معنی نیچنے کے ہیں ۔ ان معنوں میں یہ تقو کی کے لغوی معنی نیچنے کے ہیں ۔ ان معنوں میں یہ تقو کی کے الحکل بنیادی اور ابتدائی مفہوم ہے جو میں نے آپ کے سامنے پیش کیا ہے۔

سعول یں یہ یعوی کا باتص بیادی اورابتدای سمہوم ہے جویس نے اپ لےسائے ہیں آیا ہے۔

یہ بیتوت ہماری فطرت میں وو بعت ہے کہ ہم نقصان و تکلیف ہے بچیں، نقع کا لانچ کریں،

اوراس کے حصول کی کوشش کریں۔ ہمارے اندراس کی طلب اور قوت نہ ہو، تو انسان کی زندگی

کی بقا بالکل ناممکن ہے، نہ وہ ترتی کرسکتا ہے۔ ہم جلتی آگ میں ہاتھ نہیں ڈالتے، بلکہ ہمارا

ہاتھ خود بخود آگ کے پاس سے تھینچ کر واپس لوٹ آتا ہے۔ ہمارا بچ غلطی ہے آگ کے قریب

ہمی چلا جائے تو ہم بے چین ہوکر لیکتے ہیں کہ کسی طرح اس کو بچالیس۔ کیوں؟ اس لیے کہ ہمیں

اس بات پر یقین ہے کہ آگ میں ہمارا ہاتھ جل جائے گا، آگ بچہ کو جلاوے گی، وہ مرسکتا ہے۔

یہ دُنیا کی آگ کا تقویٰ ہے۔ اس آگ کا نقصان ہمارے تج ہے میں ہے، یہ ہماری نگا ہوں کے

سامنے ہے۔ اس لیے اس سے بیخے کی استعداداتی طاقتور ہے۔

سامنے ہے۔ اس لیے اس سے بیخے کی استعداداتی طاقتور ہے۔

ایک آگ اور ہے۔ یہ آگ ایمان وعمل اور فکر واخلاق کی خرابیوں سے بھڑ کی ہے۔
کن راہوں پر چلنے سے اس وُ نیا اور آنے والی وُ نیا میں اللّٰہ تعالیٰ کی اس آگ میں گرنا اور جلنا
ممکن ہے، یبی بات قرآن مجید بتا تا ہے۔ وہ خبروار کرتا ہے کہ ان راہوں کے قریب نہ جاؤ،
اس آگ سے بچو حق کا انکار، نافر مانی بظلم، جھوٹ، حرام مال، دوسروں کاحق مارنا، ان کو ایذ ا
پہنچانا۔۔۔۔۔ یہ سب آگ ہیں۔

رمضان المبارك اورا تقلاب زندگی

سے آگ ہماری آنکھیں نہیں دیکھ سکتیں، ان کا ہمیں کوئی تجربہ نہیں، اس آگ میں ہاتھ ڈال کرہم جلنے کا مزہ نو را اور ابھی نہیں چکھتے۔ وُنیا کی آگ ہے ہم اس لیے لاز ما بچتے ہیں کہ اسے ہم دیکھتے ہیں۔ اس کے نقصان پرہمیں پورا اسے ہم دیکھتے ہیں۔ اس کے نقصان پرہمیں پورا پورا بھتین ہے۔ اگر ایسا ہی یعین ہمیں اس بات پر ہوجائے کہ جھوٹ بولنے سے زبان آگ میں جل رہی ہے، حرام کھانے سے پیٹ آگ کے انگاروں سے بھر رہا ہے، یا حرام پر چلنے سے جل رہی ہے، حرام کھانے ہیں بات کی ہمیں اس بات کے انگاروں سے بھر دہا ہے، یا حرام پر چلنے سے آگ کے انگاروں سے بھر دہا ہے، یا حرام پر چلنے سے آگ اور استعماد پیدا ہوگی جو ہمیں ان کاموں سے روکنے میں کا میاب ہو۔

ساللہ کا اور اس کی آگ کا تقوی ہے۔ اس تقوی کا پہلا سرچشمہ ایمان بالغیب ہے۔
متقین جوقر آن سے ہدایت پاتے ہیں، اللّهٰ فینئ یُونِّ مِنافِیْنِ اللّهٰ فَیْبِ (البقوة ۳:۲) وہ ہیں جو
غیب پر ایمان رکھتے ہیں۔ آج کی ایمان خرابی اور برعملی ہی کل کی آگ ہے، اگر چہ اسے ہم آج
و کھی نہیں سکتے۔ اس بات پر یقین ہی سے تقوی پیدا ہوتا ہے۔ اس یقین سے وہ توت پیدا ہوتی
ہے جورا وقر آن پر جلنے کے لیے مب سے بڑھ کر درکار ہے، وہ زادراہ حاصل ہوتا ہے جوسب
سے زیادہ ضروری ہے۔

تقویٰ کی بید حقیقت سامنے رکھ کرخور سیجے۔ آپ فوراً پیمجھ لیس کے کہ تقویٰ کے لیے سب
ہیلی بات بیضروری ہے کہ ہم اقد اراورا خلاق واعمال میں سیجے اور غلط، حق اور باطل کا ایک
مستقل ضابطہ اور معیار تعلیم کریں ، اوراس کی پابندی کریں۔ جولوگ کہیں کہ عقا کہ وا خلاق میں
سیخ اور غلط کا کوئی مستقل وجود اور ضابطہ و معیار نہیں ، بیاضافی چیزیں ہیں جوز مانے اور حالات
کے لحاظ سے بدلتی رہتی ہیں۔ جوکل سیح تھا، آج غلط ہو سکتا ہے اور جوآئ غلط ہو و کل سیح ہو سکتا
ہے ، یا آدمی ایمان دار ہویا ہے ایمان کوئی فرق نہیں پڑتا، ان کے لیے تقویٰ کا سوال بی پیدا
نہیں ہوتا۔

ہم نے اللہ تعالی کوا پنارب مانا ہے۔اس کے معنی ہی سے ہیں کہ حق اور سیجے صرف وہ ہے

رمضان السارك اورانقلاب زندكي

جواس کا تھم ہو،جس ہے اس کی رضا حاصل ہوتی ہو،جس کاعلم اس نے دیا ہو۔ ہروہ چیز جواس کوناراض کرنے والی ہو،جس ہے اس کا غضب بحر کتا ہو، جس ہے اس کی نافر مانی ہوتی ہو، وہ غلط اور باطل ہے، وہ ضرررسال اور نقصان دہ ہے،اس سے بچنا ضروری ہے۔

الله تعالیٰ کورب مانے کے معنی یہ بھی ہیں کہ پچھ تقیقیں ایسی ہیں جو ہم دیکھ نیس سکتے، چکونہیں سکتے، جو ہمارے حواس کی گرفت سے باہر ہیں، جوہسم و جان سے مادرا ہیں، جو بھوک پیاس سے بالاتر ہیں، جوخواہشات کی فوری تکیل سے زیادہ مزے دارادر فیمتی ہیں۔

اس کے معنی سیبھی ہیں کہ میچ اور غلط کاعلم صرف وہی دے سکتا ہے، اور ان حقیقت کی کاعلم بھی صرف ای سے حاصل ہوسکتا ہے، جس کے پاس غیب اور شہادت دونوں کاعلم ہے، اور جس کی مرضی ہی میچے اور غلط کی کسوٹی ہے۔

متقی وہ بن سکتے ہیں جوان غیبی امور پرایمان لا کیں۔ جوان ہاتوں کو مان لے اس کے لیے ایک ہیں راستہ ہے۔ وہ یہ کہ وہ اپنے تن، من، دھن سب کو پورا کا پورا اپنے رب کے حوالے کر دے۔ اس کا اٹھنا جیشنا، چلنا پھرنا، سوچنا بولنا، سب اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق ہو، اس کی بندگی کے لیے وقف ہو جائے۔ جو پھھاس نے دیا ہے ، ۔ ۔ ۔ خواہ مال ہویا وقت، مادی ٹھت ہو یا معنوی ۔ ۔ ۔ اور اس کے لیے خرچ کرے۔ پوری زندگی اس فکر میں یا معنوی ۔ ۔ ۔ اور اس کے اور اس وقت کی کامیانی ہی اصل کامیانی ہے۔ گڑا رے کہ کل اس سے ملاقات کرنا ہے، اور اس وقت کی کامیانی ہی اصل کامیانی ہے۔

یمی ہے وہ تقویٰ جواللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کے آغاز ہی میں بیان فرمادیا ہے ..... خیب پر ایمان ،جسم و جان سے بندگی نماز کی شکل میں، اس کا ویا ہوا اس کی راہ میں خرچ کرنا، حق وباطل کی کسوٹی کے لیے وحی پرایمان، اور آخرت پر یقین ۔

جواللہ کواپنارب کے اوراس کے بعد بھی اپنے جسم و جان کی قو توں کو،اپنے وقت اور مال کوان راہوں میں لگائے جواس کو ناپسند ہیں،اوران چیز دں سے نہ بیچے جواس کے غضب کی www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان المبارك اوراثطلب زندگ

آگ جرکانے دالی ہیں، دہ تقوی سے محروم ہے۔ تقوی صرف ظاہری رسوم کی پابندی کا نام نہیں۔
یدا پنے اندر کی توت اور یقین کا نام ہے۔ اس لیے نبی کریم مضطفی نے ایک دفعدا پنے قلب مبارک
کی طرف اشارہ کر کے فرمایا ، تقوی تو یہاں ہے۔ (حسلم، ابو ہریرہ واٹنڈ)۔

# تقوى اورروزه كاتعلّ

تقویٰ کے بیمعنی آپ ذہن میں رکھیں، توبہ بات سمجھنا کچھ دشوار نہیں کہ بیتقویٰ بیدا کرنے کے لیے، روزہ، قیام لیل، اور تلاوت قرآن سے زیادہ موٹر کوئی اور نسخہ مشکل ہی سے ہوسکتا تھا، اور اس نسخہ کے استعمال کے لیے رمضان المبارک ہی سب سے زیادہ موزوں مہینے تھا۔ روزہ، اور قیام کیل میں تلاوت قرآن، دونوں کو رمضان کے مہینے میں جمع کر کے اللہ تعالیٰ نے دراصل اس تقویٰ کے حصول کا راستہ ہارے لیے کھول دیا ہے۔

ہم روزہ رکھتے ہیں تو صح سے شام تک اپنے جسم کے جائز مطالبات تک کو، بھوک، پیاس جسے مطالبات تک کو، بھوک، پیاس جسے مطالبات تک کو، بورا کرنے سے اللّہ کی رضا کی خاطر رک جاتے ہیں، اور اس کے اجروا نعام کی خاطر اپنی جائز خواہشات بھی قربان کرد ہتے ہیں۔ رات آتی ہت تو کھڑ ہے ہوکر اس کا کلام سنتے ہیں، اور مہینہ جرمیں کم سے کم آیک وفعہ بوری کتاب من لیتے ہیں۔ یہ ہماری ہوشمتی ہے کہ زبان نہ جانے اور محنت نہ کرنے کی وجہ سے ہمارے بلے پھھٹیں پڑتا کہ اللّٰہ تعالیٰ نے ہم سے کیا کہا اور ہم نے کیا سالے کیا کہا اور ہم نے کیا سالے کیا خداوندی بالکل واضح ہے کہ اس مہینے ہیں ہم آیک مرتبہ اس بوری ہوایت سے روشتاس ہوجا کیں جواس نے قرآن مجید کی صورت میں ہمیں عطافر مائی ہے، اور جس پرخود ممل کرنا اور جس کی طرف دومروں کو بلانا ہمارا اولین فرض ہے۔ تلاوت قرآن سے علم والیان کا حصول ہوتا ہے، اور روزے سے قوت عمل کا۔

روزے میں، جب الله تعالی کا تھم ہوتا ہے ہم کھاتے ہیں، اور جب اس کا تھم ہوتا ہے ہم رک جاتے ہیں۔ندکھانا حرام ہے ندیپنا، کین روز ہے میں ہم ان بالکل بنیادی ضروریات کو بھی

رمضان المهارك اورانقلاب زندگی

اطاعت رب کی خاطراینے او پرحرام کر لیتے ہیں جن کو پورا کرنا دوسرے اوقات بین نہ صرف جائز بلکہ فرض ہوتا ہے۔ اس طرح ہم بیقوت پیدا کرتے ہیں کہ ہراس چیز سے رک جائمیں جس سے اللّہ تعالیٰ نے روکا ہے،خواہ اس کے لیے ہماری ضرورت اورخواہش کتی ہی شدید ہو، اور وہ ہمیں کتی ہی صحیح اور جائز نظرا ہے۔

روزے ہے ہمارا پر یقین بھی رائخ ہوتا ہے کہ جن حقیقتوں کی خبر اللہ تعالی اور اس کے رسول نے دی ہے، جو مادی وحتی نہیں ہیں، وہ بھوک، بیاس اور جنس جیسی مادی حقیقوں ہے کہیں زیادہ بالا، بیش بہا اور لذیذ ہیں۔ ہم صرف روئی سے نہیں جیتے، اعلیٰ اخلاقی مقاصد، زندگ کے لیے ناگزیر ہیں۔ اس طرح سے ہمارے اندر بی قوت پیدا ہوتی ہے کہ بلند تر روحانی اور اخلاقی مقاصد کے لیے، جو بعد میں حاصل ہونے والے ہوں، ان دنیوی خواہشات کو قربان کردیں جن کا مزہ آج ہی اور انجی نور اُلو ٹا جا سکتا ہے۔

روزہ یہ بات بھی رائخ کر دیتا ہے کہ اصل چیز اطاعت اللی ہے۔ صرف تھم اللی ہی کسی چیز کے سے یا غلط ہونے کے لیے آخری سند ہے۔ نیکی اور ثواب کھانے میں نہیں ہے، نہ بھوک رہنے میں، نہ جاگئے میں نہ سونے میں۔ نیکی اور ثواب صرف اللّہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرماں برداری میں ہے۔ تیام لیل سے بھی ای نوعیت کی تو تیں حاصل ہوتی ہیں۔

جب بیت و تیں اور کیفیات پیدا ہو جائیں، اور جتنی ہو جائیں، اسی وقت اور اسے ہی ہم انفرادی طور پر، اور اجتاعی طور پر بحثیت قوم، قرآن کی امانت کا بار اٹھانے کے قابل ہو سکتے ہیں۔ کیونکہ تب ہی ہمارے اندر اپنے مقاصد اور قرآن کے مشن کی تکیل کو مادی اور محسوس اشیا کی خواہشات اور نوری اور بظاہر نقینی لذتوں کی طلب پرتر جیج دینے کی استعداد پیدا ہوسکتی ہے۔ اس استعداد کا نام تقویٰ ہے۔

ایک اور پہلوے دیکھیے ۔ روزے کی کوئی ظاہری شکل صورت نہیں ہے لنس اور پیٹ کی

رمضان السبارك اورانقلاب زعدكى

گہرائی میں اٹھنے والی بھوک، بیاس اور جنسی خواہش کو کوئی دوسرا دیکے تبییں سکتا، نہ محسوس کر سکتا ہے، نہ کوئی کی کے احساس میں شریک ہوسکتا ہے۔ ان خواہشات کو قربان کر دینے کی بھی کوئی ظاہری شکل نہیں۔ لبندا اس ترک خواہشات کو مادی بیانوں سے نہیں ناپا تولا جا سکتا۔ روزہ تو خالص حضوری رب کے بقین ہی پر قائم ہوتا ہے۔ جہاں بھی ہوں وہ موجود ہے، دوہوں تو تیسراوہ ہوتا ہے اورا کیلے ہوں تو دوسراوہ ہے، وہ شدرگ سے زیادہ قریب ہے۔ بیہ وہ ایمان، ہروت این ایمان، ہروت این کے حدیث ایمان، ہروت این ایمان ہونے رہا ہوں کے ہوں تو کر ایمان ہوں کو روزہ کا اصل تمر ہے۔ اس لیے حدیث قدی میں فرمایا گیا ہے کہ روزہ وصرف میرے لیے ہے، صرف میں ہی اس کا بدلد دے سکتا ہوں ابتخاری، مسلم: ابو ہریرہ ڈائن کے تقوی اس ایمان کی بنیاد پر قائم ہوتا ہے، اس ایمان سے غذا واصل کرتا ہے، اس پر استوار ہوتا ہے، اورائی سے بھلتا بھولتا ہے۔

اب آخریں آپ کوایک اہم بات اور ہتاؤں! جب شیطان اس بات مایوں ہوجاتا ہے کہ ہم اس ننخ کوترک کرنے پر راضی ہوجا کیں جوائے بے پایاں منافع کا حامل ہے، تو پھر وہ اس کی کوشش کرتا ہے کہ اس کے نفع کو محد دو کر دے، اور ہم سمندر سے چند قطرے حاصل کرنے ہی پر قانع رہ جا کیں ۔ روزوں اور قیام کیل سے وہ تقویٰ بھی حاصل ہوسکتا ہے جو آپ نے دیکھا، اوراس سے ایسا تقویٰ بھی پیدا ہوسکتا ہے جو صرف اس بات پہمیں قانع کر دے کہ چھوٹی نیکیاں کر لیس، مستخبات کی فکر نوافل سے بڑھ کر کریں، نوافل کی سنتوں سے بڑھ کر، چھوٹی نیکیاں کر لیس، مستخبات کی فکر نوافل سے بڑھ کر کریں، نوافل کی سنتوں سے بڑھ کر، اوران سب کی فرائف سے بڑھ کر۔ اس طرح ہم صرف چھوٹی برائیوں سے دک جا ئیں۔ لیکن اللہ تعالی نے رمضان المبارک میں روز نے فرض کر کے جوتھوئی بیدا کرنے کی تعلیم دی ہے وہ اس سے بہت عظیم شے ہے۔ یہ وہ تھوئی ہے جس سے ہم بحثیت فرد کے، اور بحثیت دی سے مادر بھوٹی اوا میات کے، رمضان میں نازل ہونے والے قرآن مجید کے مشن کو پورا کرنے اوراس کاحق اوا جماعت کے، رمضان میں نازل ہونے والے قرآن مجید کے مشن کو پورا کرنے اوراس کاحق اوا کرنے کے نائل بن سکتے ہیں۔ یہ بات اس لیے جاننا ضروری ہے کہ ایسا ہوتا رہا ہے، اور ہور ہا ہے، اور ہور ہور ہا ہے،

كەروزے ركھنے دالے ادر راتوں كو جا گئے دالے روزے ركھتے رہتے ہیں ادر راتوں كو جاگتے

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

رہتے ہیں، گر ایک قدم بھی اس راہ پرنہیں اٹھاتے جس راہ پر رمضان کے روزے اور تلاوت قرآن اٹھیں چلانا چاہتے ہیں۔ حالانکہ اعمال صالحہ میں سب سے اہم عمل، فرائض میں سب سے بوافرض، اور نفع کے لحاظ ہے سب سے زیادہ خیر کثیر کا حامل تو بھی ہے کہ ہم قرآن کا حق اوا کرنے کے لیے اور اللہ کے دوسرے بندوں کو قرآن کی بٹائی ہوئی راہ پر لگانے کے لیے، اپنے کو تیار کریں، اور عملاً بچے ضہ ورکریں۔

اس فرض کوادا کرنے کی فکر اور ہم اسی وقت کر سکتے ہیں جب ہم قر آن مجید، صوم رمضان
اور تقویٰ کے باہمی تعلق کو اچھی طرح سمجھ لیس۔ میری اب تک کی گفتگو کا مقصد یہی تھا۔ ہم کو
اچھی طرح یا در کھنا چاہیے کہ رمضان کا مہینہ روز ول کے لیے صرف اس وجہ سے فرض کیا گیا کہ
اس مہینہ میں اللہ تعالیٰ کا کلام نازل ہوا۔ اس مہینہ کی ساری برکت اور عظمت اس لیے ہے کہ اس
ماہ میں اس نے اپنے بندوں کی ہوایت کا ارادہ فر مایا، اور اپنے فضل عظیم سے اپنی ہوایت کا آخری
پیغام اپنے نبی مطابق کے در سے و نیا والوں کے حوالے کیا۔ اس ماہ میں روزے فرض کرنے کا
مقصد یہ ہے کہ ہم اپنے اندروہ تقویٰ پیدا کریں جس سے ہمیں اللہ تعالیٰ کی کتاب ہوایت کا حق اداکر نے کو سے اداکر نے کا قوت ادر استعداد حاصل ہو۔



# آپ کیا کریں؟

آپ کیا کریں جس سے رمضان المبارک سے زیادہ سے زیادہ فائدہ حاصل کر سکیں ،اس کے روز ول سے ، اس کی تر اور کے ہے ، اس کی تلاوت قر آن سے ، اس کی عبادات و معمولات سے ،اس کی راتوں سے اور اس کے دنوں سے ،تقویٰ کی قوت اور استعداد حاصل کر سکیں؟ اب میں آپ کے اس موال کا جواب دینے کی کوشش کروں گا۔

MA

رمضان المبارك اورا نقلاب زعركي

الهنبيت اوراراده

پہلی چیز سیحے نیت اور پکاارادہ ہے۔

نیت، شعور واحساس پیدا کرتی ہےاوراس کو شحرک کرتی ہے۔ شعور بیدار ہوتو ارادہ پیدا ہوتا ہے،اورارادہ ،محنت اور کوشش کی صورت میں ظہور کرتا ہے۔

کسی کام کے لیے مقصد کے سیح شعوراوراس کے حصول کے لیے پنتہ عزم کی حیثیت وہی ہے جوجم کے لیے روح کی ہوتی ہے۔ انھی معنوں میں نماز، روزہ اور عبادت کے لیے نیت کی الماق ہے بعض علا کے نزویک زبان سے نیت کے الفاظ کے بغیر عمل صحیح نہیں ہوتا، بعض کے نزویک دل کا قول اور فیصلہ کا تی ہے۔ لیکن صرف نیت کے الفاظ و ہرانے ہے، یاول میں کی نویک دل کا قول اور فیصلہ کا تی ہے۔ لیکن صرف نیت کے الفاظ و ہرانے ہے، یکن یہ کسی عمل کے نیت کر لینے ہے، فقتی اور قانونی شرط تو ضرور پوری ہوجاتی ہے، لیکن یہ نیت بمل کی روح کا کام اسی صورت میں کر عتی ہے جب بیدل و دماغ میں عمل کا مقصد اجا گر رے، اور دل میں اس مقصد کے حصول کے لیے عزم پیدا کردے۔

زندہ اور مردہ جم میں بظاہر کوئی فرق نہیں ہوتا۔ لیکن زندہ جم، حرکت اور عمل کی توت
رکھتا ہے، جب کہ مردہ جم، حرکت اور عمل کی قوت سے محروم ہوتا ہے۔ یہی حال اعمال کا ہے۔
اگر اعمال میں میچ نیت کی روح ہوتو وہ اگر آفرینی، نشو ونما اور نتیجہ خیزی کی توت رکھتے ہیں۔
اگر اعمال میں میچ نیت کی روح ہوتو وہ اگر آفرینی، نشو ونما اور نتیجہ خیزی کی توت رکھتے ہیں۔
اس بات کو نبی کریم میطی آئے نے بول ارشاو فر مایا کہ اعمال کی صحت اور وزن کا انتصار نیت پر
ہوتا ہے، اِنَّمَا اَلاَعُمَالُ بِالنِیّاتِ (بعدادی، عن عمر بڑاٹیز)۔ ہرانسان کے لیے حاصل دبی
ہوتا ہے، اِنَّمَا اَلاَعُمَالُ بِالنِیّاتِ (بعدادی، عن عمر بڑاٹیز)۔ ہرانسان کے لیے حاصل دبی

نیت ہونی چاہیے بھی ہونی چاہیے ہیں خالص بھی ہونی چاہیے ۔ لینی ہرکام صرف اللہ تعالیٰ کی رضا کے حصول کے لیے، اور اس کا اجروا نعام حاصل کرنے کے لیے کرنا چاہیے۔ اگر آپ کی نیت خالص نہ ہوگی، اور آپ کام صرف اللہ تعالیٰ کے لیے نہ کریں گے، تو وہ قبول نہ ہوگا،

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

اورآپ کی محنت کا اجرضائع جاسکتا ہے۔

نیت عمل کے لیے طلب اور آرزو کا اظہار بھی ہے۔ اگر طلب و آرز وموجود نہ ہوتو نیت اس کو پیدا کرتی ہے۔ طلب اور آرز و ہو، تو عزم اور حوصلہ پیدا کرتی ہے۔ ارادہ اور عزم وحوصلہ بی وہ طاقت ہے جس کے بغیر کوئی راستہ طے نہیں ہوسکتا ، اور رمضان المبارک کا سفر بھی آپ کو اپنی منزل پڑنہیں پہنچاسکتا۔

رمضان المبارک کے استقبال کے لیے سب سے بہلاکام آپ کو یہی کرنا چاہیے کہ آپ
رمضان کے مقام، اس کے بیغام، اس کے مقصد، اور اس کی عظمت و برکت کے احساس کو
تازہ کریں۔اس بات کی نیت کریں کہ اس مہینے میں آپ جن معمولات اور عبادات کا اہتمام
کریں گے ان ہے آپ اپنے اندروہ تقویٰ پیدا کرنے کی کوشش کریں گے جوروزے کا حاصل ہے،
اور جوآپ کوالڈ تعالیٰ کے وین کے نقاضوں اور قرآن مجید کے مشن کو پورا کرنے کے قابل بنا سکے۔
اور پھراس بات کا عزم کریں کہ اس مہینے میں جومعمولات اللہ تعالیٰ نے فرض کیے ہیں، اور وہ
معمولات جن کی تاکید نبی کریم میں ہوئی نے فرمائی ہے، وہ معمولات جوآپ خوداپ نے لیے طے
کریں گے تاکہ اس ماہ سے بھر پورنق حاصل کرسیں سسان سب کوآپ مونت اور با قاعد گی سے
عبالانے کی یوری کوشش کریں گے۔

اس مقصد کے لیے بہت مفید ہوگا اگر آپ رمضان المبارک کے آغاز سے پہلے آخری ون میں ، یا آغاز ہونے کو فور اُبعد پہلی ہی رات میں ، دوگھڑیاں تنہا بیٹھ جا کیں۔اللّٰہ تعالیٰ کے حضور خود کو حاضر جا نیں ، اس کی حمد کریں ، اس کے نبی ہے تی ہے تی ہے بیٹے پر درود بھیجیں ، اپ گنا ہوں سے استغفار کریں ۔ اس کے بعد آنے والے مہینے کے بارے میں وہ تمام یا تیں سوچیں جن کا یہاں ذکر کیا گیا ہے (یاای تحریر کو پڑھ لیں )۔ اس کے بعد پورے ماہ کے لیے کوشش اور محنت کی نیت اور ارادہ کریں ، اللّٰہ تعالیٰ سے تو نیتی اور اعانت طلب کریں ، اور دُعا کریں کہ وہ آپ کا ہاتھ پکڑ کے آپ کوانی راہ پر چلائے۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زندگی

# ۴۔ قرآن مجید سے تعلّق

دوسری چیز ،قر آن مجید کی تلاوت وساعت اورعلم وفہم کے حصول کا اہتمام ہے۔

رمضان المبارک کا ممید اپنی مخصوص عبادات، لیمی روزے اور قیام کیل کو کسی نہ کسی صورت میں قرآن میں برمرکوز کر ویتا ہے۔ اس مہینے کا اصل حاصل ہی قرآن سننا اور پڑھنا، قرآن سیکھنا اور اس پڑل کرنے کی استعداد پیدا کرنا ہے۔ اس لیے آپ کو سب سے زیادہ اہتمام جس چیز کا کرنا چاہیے وہ بیہ کہ آپ زیادہ سے زیادہ وقت قرآن مجید کی صحبت ومعیت میں ہر کریں۔ بیوفت اس طرح بسر کریں کہ ایک طرف آپ کو بیم علوم ہو کہ اللہ تعالی نے آپ میں ہر کریں۔ بیوفت اس طرف آپ کا دل اور آپ کی سوچ قرآن کو جذب کرلے، اور آپ کے اندراس کے مطابق عمل کے لیے آبادگی پیدا ہو۔

نماز تراوی کی پابندی سے کم سے کم اتنا ضرور حاصل ہوتا ہے کہ آپ پورا قر آن ایک بار
من لیتے ہیں۔اللّٰہ کے حضور کھڑے ہوکر اللّٰہ کا کلام سننے کا روحانی فائدہ اپنی جگہ پر بہت جیتی
ہے لیکن عربی نہ جانے کی وجہ سے آپ اس عبادت سے یہ فائدہ نہیں حاصل کر پاتے کہ آپ
قرآن کے پیغام اور مضابین سے واقف ہوجا کیں ،ان کو تازہ کرلیں۔اس لیے ضروری ہے کہ
آپ اس مقصد کے لیے بچھ زیادہ محنت کریں ، اور پچھ اس سے زیادہ وقت قرآن کے لیے
لگا کیں جتنا وقت آپ تراوی میں لگاتے ہیں۔ یعنی روز انہ قرآن کا پچھ حصر ترجمہ سے بچھ کر
پڑھنے کی کوشش کریں۔

کتنا حصد روزانه پڑھیں؟ مقدار کا ایک تعین تو تراوی کی صورت میں کیا گیا ہے۔ اینی اتنا پڑھنا چاہیے کہ رمضان کے مہینے میں قرآن مجید کا ایک دورہ مکمل ہوجائے۔احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مہینے میں جرئیل مُلِیْنَا خورا کرنبی کریم مشینی کو قرآن مجید کا ایک دورہ مکمل کردایا کرتے تھے۔ (بعدادی، مسلم، ابن عباس بڑائد) چنا نچرسب سے بہتر تو یہے کہ

رمضان المبارك إورانقلاب زندگي

جہاں روز ایک پارہ تر اور کے میں سنا جائے ، وہاں آپ ای دن ایک پارہ ترجمہ سے پڑھ لیں۔ لیکن پیکام سب کے لیے کرنامشکل ہوگا۔

قرآن مجید نے خودان اوگوں کو جو کمزور ہیں اس معاطے میں ہولت دی ہے ۔۔۔۔خواہ یہ کمزوری بیاری کی مجہ ہے ہو، تلاش معاش کی مجہ ہے، فی سبیل اللّٰه ۔۔۔۔۔اور فرمایا ہے کہ جتنا آسانی ہے پڑھ سکو، اتنا پڑھو۔ فَافَسَرَءُ وُا مَا تَیَسَّرَ مِنَٰهَ (المعزمل ۲۰:۷۳)۔ بہنا آسانی ہے ہوئے ہے کہ آنے والے رمضان کی پہلی تاریخ ہے آپ اس ادادے کے ساتھ بڑھنے کا کام شروع کر دیں کہ جب اگلا رمضان آئے گا تو اس مقعد کے لیے روزاندا کی یا وقت تک آپ ایک دفعہ پورا قرآن مجید پڑھ بچے ہوں گے۔اس مقعد کے لیے روزاندا کی یا ڈیڑھرکوع ہے زیادہ پڑھنے کی ضرورت نہ ہوگی۔ اتنا وقت نکالنا، ندرمضان میں کوئی مشکل ہے، فریر مضان کے بعد۔

اگرآپ با قاعدگی ہے اتنا کرنا بھی مشکل پائیں ، تو آپ اس رمضان ہے کم ہے کم نین آیات روزاند ترجمہ کے ساتھ پڑھنا شروع کردیں۔اس طرح سال میں نہ تھی ، پانچ چھسال میں آپ ایک وفعہ پورا قرآن فتم کرلیں گے۔اس کام کا آغاز اس رمضان ہے کرنے ہے اللّٰہ تعالٰی کی برکت آپ کے شامل حال رہے گی۔

سیجھ کر پڑھنے کے ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ آپ قر آن مجیدکواسے اندرجذب کریں،
اوراس کے ساتھ اپنے دل اورروح کے تعلق کو گہرا کریں اور پروان چڑھا کیں۔قر آن مجیدنے
خوداسے پڑھنے اور سننے والوں کی جو صفات بیان کی ہیں وہ صرف فہن سے بچھ کر پڑھنے تک
محدود نیس .....اس طرح تو بہت سے غیر سلم بھی پڑھتے ہیں ..... بلکدروح، دل اورجسم کی پوری
شرکت کے ساتھ پڑھنے پر حاوی ہیں۔قر آن کا اپنا بیان ہے کہ جب اس کی آیات تلاوت کی
جاتی ہیں تو سننے اور پڑھنے والوں کے دل کانپا ایشتے ہیں اورزم پڑجاتے ہیں، ان کے جسم کے
رو تکٹے کھڑے ہوجاتے ہیں، ان کی آنکھوں سے آنسو بہنے لگتے ہیں، ان پر گریہ طاری

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

ہوجا تا ہے،ان کا ایمان بڑھتا ہے۔ نبی کریم ہے گئے انے بھی فرمایا کہ جب قرآن مجید پڑھوتورو، اوراگررونا ندآئے تورونے کی کوشش کرو،اس لیے کہ قرآن حزن کے ساتھ نازل کیا گیا ہے۔

خواہ آپ تھوڑا ہی حصتہ پڑھیں .....القارعہ پڑھیں جو کھڑ کھڑا دینے دالی آفت کی خبر دے رہی ہے، یا الزلزال پڑھیں جو خبر دیتی ہے کہ آپ کی چھوٹی سے جھوٹی برائی اور چھوٹی سے جھوٹی برائی اور چھوٹی سے چھوٹی نیکی آپ کے سامنے آجائے گی ....لیکن اس میں ڈوب کر پڑھیں، اور اس کیفیت کے ساتھ پڑھیں کہ آپ کہ ساتھ پڑھیں کہ آپ اللہ کے سامنے حاضر ہیں، وہ آپ سے بات کر دہاہے، بتارہاہے کہ کیا کرو اور کیا چھوٹی سکتا ہے۔ آپ کا دل اور دہائے اور جسم سب تلاوت کے اس کام میں شریک ہوں۔

# س-الله تعالی کی نافر مانی ہے بیخا

تیسری چیز ،الله تعالی کی نافر مانی سے بیخے کی خصوصی کوشش ہے۔

روزے کا مقصد تقویل پیدا کرنا ہے، اور رمضان المبارک کا مہینہ تقویل کی افزایش کا موسم بہار ہے۔ اس لیے اس مبینے میں اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے بیخے کی خصوصی کوشش کرنا خروری ہے۔ اس کا مطلب پنہیں ہے کہ رمضان کے علادہ دوسر پر دنوں اور اتوں میں اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے بیخ کی کوشش نہیں کرنا چاہیے۔ مطلب سے ہے کہ رمضان میں قرآن مجید سے خصوصی تعلق، صرف اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعیل میں دن بحر مجموکا پیاسار ہے، اور اس کے بعد راتوں کو کھڑے ہوکر نماز پڑھنے اور اس کا کلام سننے سے ایک خاص ماحول بنتا ہے اور ایک خاص کیفیت بیدا ہوتی ہوسکتا ہے کہ آپ ہراس چیز سے بجیں جواللہ تعالیٰ کوناراض کرنے والی ہو۔

یوں تو یے کوشش زندگی کے ہرمعالمے میں کرنا جا ہیے، کیکن دوسرے انسانوں کے ساتھ تعلقات اورمعاشرتی روابط کے معالم میں خاص توجہ کی ضرورت ہے۔ وہ آ دمی ہواہی بدقسمت

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

ہوگا جو بڑےاہتمام ہے روزے رکھے، نمازیں پڑھے،صدقے کرے،قر آن پڑھے اور پھر قیامت کے دن اللہ کے حضور اس حال میں آئے کہ گرون پرلوگوں کی طرف ہے دعوؤں کا ایک انبار ہو ....کسی کو مارائسی کوگالی دی بہسی کی بے عزتی کی بہس کا دل دکھایا بہس کا مال ناحق کھایا۔ نی می ایس نے فرمایا ہے کہ میری اُمت میں اصل مفلس ایسا ہی محف ہے۔ اس کی تمام میکیاں دعوے داروں کودے دی جائیں گی ، چربھی دعوے ختم نہ ہوئے تو دعویٰ داروں کے گناہ اس کے سرڈالے جائیں گے،اوراس کوسر کے بل جہتم میں مچھیک دیا جائے گا۔ (مسلم، ابو ہریرہ ڈٹاٹٹہ) آپ قرآن مجید میں اس سیات کودیکھیں جس میں روزے فرض کیے گئے ہیں۔ آپ فورا سمجھ لیں گے کہ یمی وہ بنیادی مقصد ہے جوروزے سے حاصل ہونا جا ہے۔قر آن پہلے انسانی جان کے احترام اور قصاص کا حکم دیتا ہے، پھر ورثے میں انصاف کے ساتھ وصیّت کرنے کا۔ اس کے بعدروز ہاور رمضان کا بیان ہوتا ہے۔فوراُ بعد مدایت دی جاتی ہے کہ ایک دوسرے کا مال باطل اور ناحق طریقوں ہے مت کھاؤ۔ پھریہ اصول بیان کیا گیا ہے کہ وفاداری اور نیکی ظوا ہر کی بابندی کا نام نہیں ہے، اصل مطلوب تو تقویٰ ہے، جوایمان ،محبت ، انفاق اور صبر جیسی چیزوں کا نام ہے۔اس کے بعداللہ کی راہ میں اڑنے کا تھم دیا گیا ، مگر تا کیدفر مائی کہ اللہ تعالیٰ زیادتی کرنے والوں کا ناپیندفر ما تاہے،اس لیے جنگ میں بھی زیادتی نہ کرو۔

احکام کی اس لڑی میں روزہ کوجس جگہ جڑا گیا ہے اس سے یہ بات روش ہوجاتی ہے کہ روز سے روش ہوجاتی ہے کہ روز سے رکھنے کے بعد بیضروری ہے کہ آپ کی دوسرے انسان کی جان، مال، حقوق اورعزت پر ہاتھ نہ ڈالیس۔ اس بات کو نبی ﷺ نے یوں بیان فر مایا ہے کہ روزہ گنا ہوں سے نیخے کے لیے ایک ڈھال کا کام کرتا ہے، پس اس کوڈھال بناؤ۔ روزہ دار نہ بدکلامی کرے، نہ چیخے چلائے، اورا گرکوئی اس کو برا کمے یاس سے لڑے تو یہ کہرکرا لگ ہوجائے کہ میں روزے ہوں، میرے لیے یہ کمکن نہیں کہ ان برے کاموں میں مشغول ہوں۔ (بخسادی، حسلم: ابو ہریرہ فائد)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

رمضان السيارك اورانقلاب زندكي

ایک اور حدیث میں نی کریم منطقی نے واضح فر مایا ہے کہ روزے کامقصود کھانا پینا ترک کرنا نہیں، بلکہ جموٹ بولنا اور جموث برعمل کرنا چھوڑ دینا ہے۔ (بخاری: ابو ہر برہ زائند)

الچھی طرح جان لیجے کہ روزہ صرف پیٹ کا روزہ نہیں ہے۔ آنکھ کا بھی روزہ ہے، کان کا بھی روزہ ہے، کان کا بھی روزہ ہے، زبان کا بھی روزہ ہے، ہاتھ پاؤل کا بھی روزہ ہے۔ وہ روزہ بیہ : آنکھ وہ نہ دیکے، کان وہ نہ سنے، زبان وہ نہ بولے، ہاتھ پاؤل وہ کام نہ کریں، جواللہ تعالی کو ناپسند ہیں اور جن سے اس نے منع فرمایا ہے۔

ایک ایک کرک اپن خرایوں پر قابو پانے سے بہت کام ہوسکتا ہے۔ مثلاً آنے والے رمضان کے لیے آپ فیصلہ کرلیں کہ آپ کس سے چنج چلا کر بات نہ کریں گے، نہاؤیں گے، اور کسی کے بارے میں کوئی بات نہ کہیں گے، خواہ سانے ہو یا پیٹے بیچے، الا بید کہ وہ جملی بات ہو۔ نافر مانیوں سے بیخ کا آغاز زبان کی حفاظت سے کریں۔ بیمشکل ضرور ہے، لیکن اس کی پابندی سے تمام کام سدھرنے اور اپنی نیکیاں غارت ہونے سے بیجانے کے عظیم فاکدے ماصل ہوتے ہیں۔ روز رات کوان دو باتوں کا احتساب بھی کرلیں، اور لغزش ہوئی ہوتو فوراً استغفار کریں۔

ہم۔ نیکی کی جستجو

چونقی چیز، ہرطرح کی نیکیوں کی خصوصی جنتھ ہے۔

ہر لہے، ہرقتم کی ٹیکی کی طلب اورجتبوتو مومن کی فطرت کا جز ہوتا چاہیے، کیکن رمضان کے مہینے میں اس معالے میں بھی خصوصی توجہ اور کوشش ضروری ہے۔ اس لیے کہ بیدہ مہینہ ہے جس میں آپ جس ٹیکی سے بھی خدا کا قرب طاش کریں، اس کا نواب فرض کے برابر ہو جاتا ہے۔ (بیہ قبی: سلمان فاری ہی ہیں کے برابر ہو جاتا ہے۔ (بیہ قبی: سلمان فاری ہی ہی کی خوش خبری اور کیا ہو کتی ہے؟

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

یہ جبتی مراسم عبادت کے دائر ہے میں بھی کریں ،مثلاً تحبیر تح پریہ کا التزام ،نفل نمازوں کا اہتمام۔اوریہ جتبوانسانی تعلقات کے دائرے میں بھی ہونی چاہیے۔ایے بھائی ہے مسکرا کرملنا بھی صدقہ ہے،اس کو ایذان پہنچانا بھی صدقہ ہے،اس کے ڈول میں یانی ڈال دینا بھی صدقہ ہے۔ فرض اور نفل کا سن کرآ ہے فوراُ نماز کا سو چتے ہیں ،لیکن زندگی کے ہر دائر سے میں فرائض اورنوافل ہوتے ہیں۔

جب بنده فرائض ادا کرنے کے ساتھ ساتھ نوافل کا بھی اہتمام کرتا ہے، تو ظاہر ہے کہ اینے شوق اورخواہش ہے کرتا ہے۔اس لیے کہ نوافل کا اہتمام ندکرنے سے اس پر کوئی مواخذہ نہیں ہے۔ جب بندہ اپنے شوق سے دوڑ دوڑ کرایے آتا کی خوشنودی صاصل کرنے کے لیے کام کرتا ہے، اورکوشش کرتا ہے کہ کوئی موقع ہاتھ ہے جانے نہ پائے ،تو پھراس کے بارے ہیں وہ صديث قدى صادق آتى ہے جس ميں الله تعالى فرمايا ہے كه ميں اس محبت كرنے لكتا موں، میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس ہے وہ سنتا ہے، اس کی آئکھ بن جاتا ہوں جس ہے وہ دیکھتا ہ، اوراس کا پاؤل بن جاتا ہول، جس سے وہ چلا ہے۔ (بعداری: الوہررہ واللہ )

اس سلسلے میں آپ کوئی تمین نیکیاں خاص طور پر چن لیں ، اور ان کا اہتمام رمضان کے مبارک مہینے میں کریں۔مثلاً میر کہ آپ نماز جماعت سے پڑھیں گے،کسی انسان کو ایذا نہ پنجائیں گے، ہرایک ہے مسکرا کرملیں گے۔

۵\_قیام کیل

یانچویں چیز، قیام کیل ہے۔

رات کا قیام اور تلاوت قر آن، ایناا حتساب اوراستغفار، تقوی کے حصول کے لیے بہت

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان البارک اورانتلاب زندگی

ضروری اور انتہائی کارگرنسخہ ہے۔ میتقین کی صفت اور علامت ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ متقین وہ ہیں جورات کو کم سوتے ہیں، اور سحر کے وقت استغفار کرتے ہیں۔ (الذاریات ۱۸:۵۱)

یں رہ بیان ہوت وہا ہوت ہے۔ رمضان المبارک میں تروائ کی نماز قیام کیل ہی کے لیے ہے۔ آپ شروع رات میں کھڑے ہوکر قرآن سنتے ہیں، یہ قیام کیل ہے۔ قیام کیل کا دوسرا دفت وہ ہے جونصف شب کے بعد یارات کے آخری تہائی میں حصہ میں ہے۔ بیوفت سحری کا دفت ہے۔ یکی وہ دفت ہے جس میں استغفار کی تاکید قرآن نے کی ہے۔

رمضان کے مہینے میں تھوڑ اساا ہم تمام کر کے دات کے اس آخری حقے میں آپ قیام اللیل کی برکت حاصل کر سکتے ہیں، اور آپ کا شار مُسْسَفُفِرِیْنَ بِالْاسْحار میں ہوسکتا ہے۔ اس کا طریقہ بوا آسان ہے۔ سحری کے لیے تو اٹھتے ہی ہیں، پندرہ ہیں منٹ پہلے اٹھ کے، وضو کر کے، دورکعت نماز پڑھلیں۔

بدرات کا وہ حصّہ ہے جس کے بارے میں نبی کر یم منطقیۃ نے بتایا کداللہ تعالی وُ نیا والوں
کے بہت قریب آتا ہے اور پکارتا ہے: کون ہے جو مجھ سے ماسکے کہ میں اسے جو ماسکے وہ دوں،
کون ہے جو مجھ سے اپنے گنا ہوں کی مغفرت چاہے کہ میں اس کومعاف کر دو۔ (بنخسادی،
مسلم: ابو ہر برہ بڑاتی ) ایک روایت میں تو ول کو تڑیا دینے والے بدالفاظ ہیں کدرات کی اس
گھڑی میں اللہ تعالی اپنا ہاتھ بھیلا ویتا ہے اور کہتا ہے، کون ہے جو ایسی ذات کو قرض دے جو نہ فقیر ہے نہ ظالم، اور صبح تک یہی کہتا رہتا ہے۔ (مسلم: ابو ہر برہ زڈائی)

جب الله تعالی نے اپنی رحمت کا ہاتھ اس طرح پھیلا رکھا ہو، اور آپ کھانے پینے کے لیے بسر سے اٹھ ہی رہے ہوں، تو اس سے زیادہ آسان خوش نصیبی کی راہ اور کیا ہو سکتی ہے کہ آپ چند منٹ زیادہ لگا کراسیخ گناہ بخشوالیس اور مانگیس وہ پالیس -

اگر دورکعت نماز بڑھنا بھی مشکل ہو، تو کم از کم اپنی پیشانی اپنے رب کے حضور زمین پر

رمضان السيارك اورا نقلاب زندكي

رکھ کراس کے سامنے گڑگڑا کیں، روئیں دھوئیں، اپنے گناہوں پر استغفار کریں، خیر وبرکت طلب کریں،اورراوح پر پراستفامت کی آرزو کریں۔ پانچ دس منٹ میں آسانی سے بیہوسکتا ہے۔ مگرایک دفعہ اگر آپ نے آو تحرگائی کی لذت پالی تو آپ زیادہ وقت بھی لگا کیں گے،اور رمضان کے بعد بھی اس لذت کے پیچھے جا کمیں گے۔

### ۲\_ فرکروؤعا

چھٹی چیز، ذکراورؤ عا کا اہتمام ہے۔

ذکراوردُعا کااہتمام پوری زندگی میں ہروقت ضروری ہے۔ ذکرکیا ہے؟ ہروہ کام جواللہ تعالیٰ
کومجوب ہے ذکر ہے، خواہ دل ہے ہو، یا زبان ہے، یا اعضاد جوارح ہے۔ روزہ بھی ان
معنوں میں ذکر ہے، بعوک پیاس بھی ذکر ہے، اور تلاوت قر آن، خصوصا نماز میں، تو ہے، ی
ذکر کی یزی اعلیٰ وارفع صورت لیکن رمضان المبارک میں زبان نے ذکر، یعنی کلمات ذکر کاورو
اوردُعا کا اہتمام بہت ضروری اور نافع ہے۔ یفل ہے گر تو اب فرض کا پاتا ہے، اس نے خلات
دور ہوتی ہے، اور رمضان کی خیرو ہر کت حاصل کرنے پر توجہ مرکوزر کھنے میں آسانی ہوتی ہے۔

۲Ά

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان السارک اور اثقلاب زندگی

ہاتھ کھیلانا جا ہیں۔ رمضان میں عام اوقات کے علاوہ قبولیت کے خاص اوقات بھی ہیں۔ ان میں افطار کا دفت بھی ہے۔اس وقت اللّٰہ تعالیٰ کی رحت متوجہ ہوتی ہے۔

اسی شمن میں کوشش کریں کہ پہلے عشرے میں رحمت کی طلب کثرت ہے کریں، دوسرے عشرے میں مغفرت کی ، اور تیسرے عشرے میں نار جہنم ہے رہائی کی۔ نبی کریم بیٹے ہوائز نے ان عشروں کی ہیر برکات بیان فرمائی ہیں۔ (بیبھقی: سلمان فاری ڈٹائٹز)

چند اذ کاریاد کر کے اپنا نصاب ذکر بنا کیس، اور اس کی پابندی کریں۔ مختلف او قات اور حالات کی دُعاوَں، اور جامع مسنون دُعاوَں میں ہے بھی ہر رمضان میں چندوُعا کیں یاد کرلیا کریں۔

### ۷۔ شب قدراوراء تکاف

ساتویں چیز،شب قدر کا اہتمام ہے۔

یہ وہ مبارک رات ہے جس میں قرآن مجید نازل ہوا۔ بیرات اپنی قدرو قیمت کے لحاظ ہے ، اس کام کے لحاظ سے جواس رات میں انجام پایا، ان فزانوں کے لحاظ سے جواس رات میں انجام پایا، ان فزانوں کے لحاظ سے جواس رات میں تقسیم کیے جاتے ہیں ، ہزاروں مہینوں اور ہزاروں سالوں سے بہتر ہے۔ جواس رات قیام کرے اس کو سارے گناہوں کی مغفرت کی بشارت دی گئی ہے۔ ہررات کی طرح اس رات میں بھی وہ گھڑی ہے جس میں دُعا میں قبول کر لی جاتی ہیں ، اور دین و دُنیا کی جو بھلائی ما گئی جائے وہ عطاکی جاتی ہے۔ (مسلم: جابر بڑی وہ اس رات کے فیر کی جو بھلائی ما گئی جائے وہ عطاکی جاتی ہوں کہ وہ تھیں ہوسکتی۔ (ابن ماجہ: انس بن ما لک بڑی ہیں)

سردات کون می دات ہے؟ میے ہم کونقین طور پرنہیں بتایا گیا۔ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ آخری عشرے کی کوئی طاق رات ہے، یعنی اکیسویں، تیکیسویں، پچیسویں،ستا کیسویں یا انتیبویں۔

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

بعض احادیث میں کہا گیا ہے کہ بیآ خری عشرے کی کوئی ایک دات، یا رمضان السبارک کی کوئی مجھی دات ہے۔ بھی دات ہے۔

عام طور پر بیسمجھا جاتا ہے کہ بیستا ئیسویں رات ہے، اور اگراس رات قیام اور عبادت کا اہتمام کر لیا جائے تو کافی ہے۔ بیضرور ہے کہ بعض صحابہ ری بیٹے میں اور صلحا کی روایات سے ستا کیسویں رات کی تائید ہوتی ہے، لیکن میرے خیال میں اس رات کا واضح تعین نہ کیے جانے میں ایک گہری حکمت پوشیدہ ہے۔ اگر بیسمجھ لیا جائے کہ ہمیں بیر رات معلوم ہے، اور بیا ستا کیسویں رات ہے، تو بی حکمت ضائع ہو جاتی ہے۔

ان کو پوشیدہ رکھنے کا رازیہ ہے کہ آب اس کی جبتو اور تلاش میں سرگرداں رہیں بحنت کریں ،
ایلی آتش شوق کو جاتا رکھیں ۔ آخری عشر ہے کی ہر طاق رات میں اسے تلاش کریں ، اس سے زیادہ ہمت ہوتو رمضان کی ہررات میں ، اوراس ہے بھی زیادہ ہمت ہوتو رمضان کی ہررات میں ۔ جو چیز اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ مجبوب اور بیاری ہے دہ یہ ہر وقت ہمہ تن جبتو ہنا رہے ،
میں ۔ جو چیز اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ ، ارادہ اور شوق میں ، ہر وقت ہمہ تن جبتو ہنا رہے ،
مسلسل کوشش میں لگارہے ۔ کام سے زیادہ ، ارادہ اور مسلسل کوشش ہے جواللہ تعالیٰ کومطلوب ہے ۔
مسلسل کوشش میں لگارہے ۔ کام سے زیادہ ، ارادہ اور مسلسل کوشش ہے جواللہ تعالیٰ کومطلوب ہے ۔
مسلسل کوشش میں لگارہے ۔ کام سے زیادہ ، ارادہ اور سکسل کو گا ہی جو کسی بھی رات کے قیام اس رات کے قیام سے ماسل ہوتا ہی جو کسی ہوگا ہی جو کسی ہوگا ہی جو کسی ہوتا ہے ، دوسری طرف مزید خیر ویر کت میں گی گنا اضافہ ہوتا ہے ، دوسری طرف مزید خیر ویر کت میں گئا اضافہ ہوتا ہے ، دوسری طرف مزید خیر ویر کت میں گئا اضافہ ہوتا ہے ، دوسری امت کے مطابق کی اس خصوصی رحمت کا مظہر ہے کہ اس نے ہمارے لیے کم وقت اور مختفر کمل اس میں وہ ثواب اور اجر رکھا ہے جو دوسری اُمتوں کوطویل مدت اور بہت عمل سے حاصل ہوتا تھا۔
میں وہ ثواب اور اجر رکھا ہے جو دوسری اُمتوں کوطویل مدت اور بہت عمل سے حاصل ہوتا تھا۔
میں وہ ثواب اور اجر رکھا ہے جو دوسری اُمتوں کوطویل مدت اور بہت عمل سے حاصل ہوتا تھا۔
میں وہ ثواب اور اجر رکھا ہے جو دوسری اُمتوں کوطویل مدت اور بہت عمل سے حاصل ہوتا تھا۔

٠,٠

کرکے اس ہے کہیں زیادہ مزدوری ملتی ہے جتنی یہود بول کونخر سے ظہرتک،ادر عیسائیوں کوظہر

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگ

ے مغرب تک، کام کر کے ملی۔ (بسخاری ،ابن عمر بٹائٹہ) شب قدر ہمارے رب کی اس خصوصی رحمت کاسب سے بزا شہوت ہے۔

چنانچة آپ كمر ہمت كس ليجيا كوشش سيجيكه كم سے كم آخرى عشرے كى ہرطاق رات، الله كے صفور قيام وصلوق، تلاوت وذكر اور دُعا واستغفار بيں گزاريں۔ پورى رات ممكن نه ہوتو نصف شب كے بعد سحرى تك دو تين گھنے گزاريں۔ ہاتھ باندھ كر كھڑے ہوں، مجدے ميں پيثانی زبين پرنيك ديں، روئيس اور گڑگڑا كيں، اپنے گناہوں سے استغفار اور تو بركريں۔

قبولیت دُ عا کی خصوصی گھڑی تو ہرشب آتی ہے، لیکن شب قدراس گھڑی کا رنگ ہی پچھ اور ہوتا ہے، اس کی شان اور تا ثیر ہی جدا ہوتی ہے۔ وہ گھڑی ند معلوم کون می ہو، اس لیے نبی کریم ﷺ نے حضرت عائشہ بڑا تھا کو ایک مختصر مگر بہت جامع دُ عاسکھائی تھی، جواس رات میں آپ بھی کثرت سے مائلیں۔

اَللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفْقٌ تُبِحِبُّ الْعَفُو فَاعُفُ عَنِى (احمد، ترمذی) میرے اللّٰہ، تو بہت معاف کرنے والا ہے، معاف کرنے کومجُوب رکھتا ہے، پس مجھے معاف کردے۔

اگر ہمت و حوصلہ ہوتو پھرآپ آخری عشرے میں اعتکاف بھی ضرور کریں۔ وں ون کا مکن نہ ہوتو، کم مدت کا سپی۔اعتکاف، قلب وروح، مزان وانداز، اور فکروشل کولٹہیت کے رنگ میں رنگنے اور ربانیت کے سانچ میں ڈھالنے کے لیے اسپر کا تھم رکھتا ہے۔اس طرح شب قدر کی جبخو کا کام بھی آسان ہوجا تا ہے۔اعتکاف ہر خص کے لیے تو ممکن نہیں، لیکن اس کی اہمیت اس سے ظاہر ہے کہ اس کو فرض کفایہ قرار ویا گیا ہے۔ نبی کریم سے آئے نے ہمیشہ کا دیمیت اس سے ظاہر ہے کہ اس کو فرض کفایہ قرار ویا گیا ہے۔ نبی کریم سے آئے نے ہمیشہ اعتکاف کیا ہے، اور اس کی بودی تا کیدفر مائی ہے۔حضرت عائشہ بڑھی ہتاتی ہیں کہ جب رمضان کا آخری عشرہ آتا تو رسول اللہ مشے آتا ہی کمر کس لیتے، راتوں کو جاگتے، اپنے گھر والوں کو جاگتے، اور تی بھندے مسلم)

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكى

اعتکاف کی اصل روح ہیہ ہے کہ آپ بچھ مدت کے لیے وُنیا کے ہرکام ، مشغلے ،اورولچی کے حدث کے اپنے آپ کو صرف اللہ کے لیے وقف کریں۔االل وعیال اور گھریار چھوڈ کراس کے گھر میں گوشہ گیر ہوجا میں ،اور سارا وقت اس کی یاو میں ہر کریں۔اعتکاف کا حاصل ہیہ کہ پوری زندگی ایسے سانچ میں ڈھل جائے کہ اللہ کو اوراس کی بندگی کو ہر چیز پر نوقیت اور ترجی حاصل ہو۔

یہ تو ممکن نہیں کہ آپ میں سے ہر شخص وی دن کا اعتکاف کرے، لیکن ایک کام آپ آسانی سے کر سکتے ہیں، جس سے آپ اپنی استطاعت کی حد تک اعتکاف کر کے زیادہ سے زیادہ تو اب حاصل کر لیس۔ وہ یہ ہے کہ آپ جب بھی مجد جا کمیں تو اعتکاف کی نیت کر لیس، کہ جو وقت بھی میں یہاں گزاروں گا وہ میں نے اللہ کے لیے فارغ کر دیا ہے۔

## ٨ ـ انفاق في سبيل الله

آ ٹھویں چیز،اللّٰہ کی راہ میں فیاضی سے خرچ کرنا ہے۔

نماز کے بعدسب سے بڑی عبادت اللّہ کی راہ میں خرج کرنا ہے۔ جو یکھ اللّہ تعالیٰ نے بخشا ہے وہ سب خرج کرنا ہے۔ جو یکھ اللّہ تعالیٰ نے بخشا ہے وہ سب خرج کرنا۔ وقت بھی اورجہم و جان کی قو تیں بھی لیکن سب سے بڑھ کر مال خرج کرنا، اس لیے کہ مال وُ نیا میں سب سے بڑھ کرمجوب اور مرغوب ہوتا ہے، اور د نیاللّہ کی محبت ہی ساری کمزور یوں کا سرچشمہ ہے۔

نی کریم مین اس انسانوں نے زیادہ فیاض اور تی تھے۔ کیکن جب رمضان المبارک آتا، اور حضور مین تین کی مطاق المبارک آتا، اور حضور مین تین کی مطاقات جرئیل مالیا ہے ہوتی، تو پھر آپ مین تین کی کوئی انتہا نہ رہتی آپ مین تین کی کوئی انتہا نہ رہتی آپ مین تین کی این کی انتہا نہ رہتی آپ میں بارش لانے والی ہواکی ما تند ہوجایا کرتے تھے۔ (بعداری، حسلم: ابن عباس بڑائ کی قیدیوں کور ہافر ماتے اور ہر مائے فی والے کوعطا کرتے۔

الله تعالى نے ایک ایک دانے اور ایک ایک پیے پر جوالله کی راہ میں خرج کیا جائے کے سات سو گنا اجر کا وعدہ فرمایا ہے،اور یہ بھی فرمایا ہے کہ جس کودہ جا ہیں گے اس سے

C/I

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان المبارك اوراثقلاب يزتم كى

بہت زیادہ بھی عطا کریں گے۔ بید عدہ اس کے کلام میں ہے جس کی صدافت میں ذرہ برابر شہد نہیں کہ عطا کریں گئے۔ بید عدہ اس کے کلام میں ہے جس کی عدالت کار دیارا ورکہاں پایا جا سکتا ہے؟ اور اس سرمایہ کاری کے لیے رمضان سے بہتر وقت اور کون سا ہوسکتا ہے، جب فرض و یہے ہی ستر گنا بڑھ جا تا ہے اور نفل فرض کے برابر ثواب حاصل کرتا ہے؟

انفاق فی سیل اللہ متعین کی لازمی صفت ہے، تقویٰ کی بنیادی شرط ہے، اور تقویٰ پیدا کرنے کے لیے ناگز ہرہے۔ رمضان میں انفاق، روزے کے ساتھ میل کر، حصول تقویٰ کے لیے آپ کی کوشش کوئی گنازیادہ کارگرادریار آور بنادے گا۔

پی آپ رمضان میں اپنی مٹی کھول دیں۔اللہ کے دین کی اقامت و ہلیغ کے لیے،
اقرباکے لیے، بیبوں اور مسکینوں کے لیے، جتنا مال بھی اللہ کی راہ میں نکال سیس، نکالیس۔
بھوک اور بیاس برداشت کرتے ہیں، تو بچھ گئی اور تی جیب کے معاملے میں بھی برداشت سیجے۔
لیکن جو بچھ دیجے صرف اللہ کے لیے و بیجے۔ کس سے بدلے اور شکریے کی خواہش آپ کے
دل میں نہ ہو۔ لائو نید مِنْ کُم جَوْزَآءً وَالا شُکُورُا (اللہ هر ۹:۷۱) ہم تم سے نہ بدلہ
جا جے ہیں، نہ شکریے۔اس سے کیا فاکدہ کہ آپ مال نکالیس، سرمایہ کاری کریں، اور اینے ہی
ہاتھوں سرمایہ اور نفع دونوں ضائع کردیں۔

ز کو قائبھی بورا حساب کر کے اس ماہ میں نکا لیے۔ اس طرح با قاعد گی بھی آئے گ اور تواب بھی آپ کوستر گنا ملے گا۔

# 9\_انسان کی مدداور خدمت

نویں چیز،انسان کی مدداور خدمت ہے۔

رمضان کے مہینے کوئی کریم ﷺ نے شہو المواساۃ فرمایا ہے۔ یہ اپنے جیسے انسانوں، اپنے بھائیوں اور بہنوں کے ساتھ ہمرردی اور قم خواری کامبینہ ہے۔ خاص طور پر بیمعاش ورزق

رمضان السبارك اورانقلاب زندكي

کے دائرے میں ایک دوسرے کی تنگیوں اور محرومیوں، پریشانیوں اور دکھوں میں شرکت اور مدد و خدمت کا مہینہ ہے۔ آپ کی اپنی مجموک، پیاس جہاں آپ میں تقوئی، ضبط نفس، امرالی کی اطاعت، اور صبر کی صفات پیدا کرنے کا ذریعہ بن سکتی ہے، و چیں بیآپ کو دوسرے انسانوں پر بھوک پیاس اور دکھ در دمیں جو کچھے بیتی ہے اس کا کچھے ذاکفہ چکھاتی ہے۔ ذاتی تج باورا حیاس سے آپ کے اندر جدر دی اور مددگار بڑا مضبوط اور جاندار جذبہ پیدا ہوسکتا ہے۔

نیکی و بھلائی اور تقوی کا بید دائر ہ بہت وسیع ہے۔اس کی شاخیس ہے شار ہیں۔ کھانا کھلانا،
مریضوں کا علاج اور عیادت، بتیموں اور بیواؤں کی خبر گیری بھتا جوں اور فقیروں کی حاجت روائی،
صلدرحی وغیرہ بیسب اسی وسیع دائرے کے چندگوشے ہیں۔اس خدمت کے ستحق سب ہیں۔
آپ کے اہل وعیال اور اقربا بھی، آپ کے دینی بھائی اور دوست بھی، آپ کے پڑوی بھی،
اور عام مسلمان اور انسان بھی۔

جدردی کے اس ہمہ گیرکام کی طرف مسلسل توجہ پیدا کرنے اور قائم رکھنے کے لیے نی کریم مظیرہ نے روزہ دارکوافطار کرانے کی ہڑی ترغیب دی ہے۔

فرمایا، جوشن اس مبینے میں کسی روزہ دارکو افظار کرائے تو اس کے لیے گناہوں سے مغفرت اور دوزخ کی آگ ہے رہائی ہے۔ اس کو اتنا ہی تو اب طے گا جتنا روزہ دار کو اور اس مغفرت اور دوزخ کی آگ ہے رہائی ہے۔ اس کو اتنا ہی تو اب طے گا جتنا روزہ دار کو اور اس سے رہائی ہی تھی ہے گا۔ صحابہ رہ تھی ہی نے کہا، اے اللہ کے رسول مطابق ہم میں سے سب کے پاس تو اتنا سامان نہیں ہوتا کہ روزہ دار کو افظار کرا ئیں؟ فرمایا ، اللہ تعالی بی تو اب اس کو بھی عطا کرتا ہے جو ایک گھونٹ دودھ، ایک مجور، یا پانی کے ایک گھونٹ ہے کسی روزہ دار کو افظار کرائے۔ (پھر فرمایا)، جو کسی روزہ دار کو پیٹ بھر کر کھانا کھلائے تو اللہ تعالی اس کو میرے دوش ہے الیا سیراب کرے گا کہ پھر اے بھی پیاس نہ لگے گی، یہاں تک کہ وہ جنت میں داخل ہوجائے۔ (بیہ قبی ناسمان فاری بڑی تھی)

NO

رمضان المبارك ادرانقلاب زعركي

اس لیے اس مبینے میں خاص اجتمام کیجے کہ آپ اپنے بھائی بہنوں کے کام آئیں، بھوکوں کو کھانا کھلا کیں، ضرورت مندول کی ضرورت رفع کریں، سائل اور محروم کو اپنے مال میں سے ان کاحق دیں۔ اس بات کو یاور کھے کہ گناہول کی مغفرت، جہنم سے رہائی، حوض کوڑ سے سرانی، جنت میں وا فلہ جیسے انتہائی عظیم انعامات تخلوق خداکی خدمت سے ملتے ہیں۔ ان کو ایذ ا رسانی سے نماز، روز سے اور صدقات کے بڑے بڑے و ھرضا کع ہوجاتے ہیں۔ خدمت چھوٹی مو یا بڑی، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ جو آپ کے پاس ہواور دے سکتے ہول وہ و سے دیں، جو آپ کر سکتے ہول وہ کر دیں۔ کسی چھوٹی سے چھوٹی چیز کو تقیر اور کم نہ جانیے ۔۔۔۔۔ایک وقت کا کھانا ہی ہو، ایک روپیہ ہی ہو، ایک روپیہ ہی ہو، ایک ایک بیات ہی ہو، ایک سفارش ہی ہو، ایک بیاسے کتے کی پیاس بھونا نہی ہو۔ میسب کام آپ کو جنت میں پہنچا سکتے ہیں۔

## •ا ـ دعوت الى القرآن

دسویں چیز ، قرآن اور خیر کی طرف بلانا ہے۔

آپ برآسانی سمجھ سکتے ہیں کہ کی انسان کی سب سے بردی خدمت اور اس کے ساتھ سب سے بردی مدردی اس کے علاوہ پھی نہیں ہو سکتی کہ آپ اسے اللہ تعالیٰ کے غضب اور اس کی آپ سب سے بردی ہدردی اس کے علاوہ پھی نہیں ہو سکتی کہ آپ اسے اللہ تعالیٰ کے غضب اور اس کی آگ سے بچا کر اس کی رضا اور اس کی جنت سے ہم کنار کر دیں۔ وُنیا کی بحوک بیاس کی زندگ کے ساتھ ختم ہوجائے گی، یہاں کا ہر دکھ دردگر رجائے گا۔ گر آ خرت کی بحوک بیاس کمجھی ختم نہ ہوگی، وہاں کا کا نوں کا کھانا اور لہو، سب سب کھی ختم نہ ہوگی، وہاں کا کا نوں کا کھانا اور لہو، پیپ اور کھو لئے ہوئے پانی کے گھونٹ ہمیشہ کا مقدر بن جا کیں گے۔ اس لیے جس خدمت سے کسی کے لیے وہاں کے دکھ درد سے نجات ال جائے، کسی کے لیے وہاں ہوں ہوئے بات اس کے دکھ درد سے نجات ال جائے، وہی خدمت اس کی صب سے بردی خدمت ہے۔ روزے دار کو افظار کرانے سے اس کے دونے کا ورزے دار کو افظار کرانے سے اس کے دونے کا ورزے کا پورا تواب آپ کو سلے گا، گر اس طرح کسی کونیکی اور بھلائی کی داہ پر لگا دینے سے تو اس

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

کی نیکیوں اور بھلائیوں کا سارا تواب آپ کو ملے گا۔ آپ سوچیس تو سیبھی نہتم ہونے والاسلسلمہ ہے تواب کا۔

قرآن کی وجہ ہے ہی رمضان کی عزت وشرف حاصل ہوا ہے۔ پھر نزول کے مہینے ہے زیادہ موزوں وقت اس کام کے لیے کیا ہوسکتا ہے کہ آپ لوگوں تک قرآن مجید کا پیغام بہنچا کیں،ان کوقرآن کی تعلیمات ہے آگاہ کریں،ان کوقرآن کے مثن کی طرف بلائیں،ان کوقرآن کی امانت کاحق اداکرنے کے لیے کھڑا کریں۔

رمفان المبارک میں آپ کے اپنے معمولات ہوتے ہیں۔ آپ کی توجہ اپنے ترکیہ اللہ اور اپنے لیے کی طرف ہوتی ہے۔

الموت قرآن بقل نماز ، اور اپنے لیے زیادہ سے زیادہ نیکیاں سمیٹ لینے کی طرف ہوتی ہے۔

الکین الیانہ ہوکہ اس توجہ کی وجہ سے ہیسب سے بردی نیکی ، ٹیکیاں سمیٹ لینے کا بھی ختم نہونے والا راستہ ، آپ کی نگاہوں سے اوجھل ہو جائے۔ دعوت الی اللہ اور دعوت الی القرآن کا کام صرف سب سے بردی نیکی ، اور نیکیوں کے لیے سب سے زیادہ منافع بخش سرما ہے کاری ہی نہیں ،

خود آپ کے ترکیدوتر بیت کا سب سے موثر ذریعہ بھی ہے۔

رمضان المبارک میں عام مسلمانوں کے قلوب اللّہ کی طرف اور نیکی اور بھلائی کی طرف بھکے ہوتے ہیں۔ اس لیے اس بات کا زیادہ امکان ہوتا ہے کہ وہ آپ کی بات توجہ سے نیں، سیب بات ان کے دلوں میں اتر جائے، وہ اس کو قبول کرلیں، اور اپنی زندگیاں اس مقصد کے لیے لگانے، یااس کے لیے پچھ کرنے پر آمادہ ہوجا کیں جس کے لیے اللّہ تعالیٰ نے اپنے رسول بھیج اور قرآن یاک نازل فر بایا۔

اس کام کے دوطریقے ہو سکتے ہیں:

ایک بیر کہ آپ رمضان میں نیک کا موں کا جومعمول بنا کیں، اس میں اللہ کی طرف بلانے، نیک بات کرنے، اللہ کے دین کے لیے سرگرم کرنے کا کام بھی شامل کر لیجے۔افطار پر رمضان السبارك اورا تقلاب زعركي

بلا کیں تو چند لحات اس پر گفتگو کا موقع نکالیں، ساتھ کام کرنے والوں کے ساتھ بات چیت اور ملاقات ہوتو یہ بات ان کے سامنے رکھیں۔ بات رمضان کے حوالے سے کریں اور اس بات کومقصدِ قرآن کی ادا گی کے لیے کچھ کرنے تک پہنچا کمیں۔

اپنے رشنہ داروں اور ملا قاتیوں میں چندا فراد کے نام اپنے پاس نوٹ کرلیں اور پیطے کر لیس کہاس ماہ ان کے ساتھ مسلسل اور خصوصی روابط کے ذریعے آٹھیں قرآن کا بتایا ہوا کام کرنے کے لیے آگے بڑھانا ہے۔



### حرف تمنا

سیدس چیزی بیس نے آپ کے سامنے الگ ایک بیان کی ہیں۔ لیکن آپ نور کریں تو بید سب ایک ہی مقصد کے رشتے سے بندھی ہوئی ہیں اور باہم ایک دوسرے کے ساتھ مر بوط ہیں۔ وہ رشتہ بیہ ہم مضان سے وہ تقوی اور قوت واستعداد حاصل کریں جس سے ہم مقصد ہے قرآن کی امانت کاحق اوا کرنے کے اہل بن جا کیں۔ یہ مقصد اس لیے سب سے اہم مقصد ہے کہ ہماری افرادی اور اجتماعی زندگی کی فلاح صرف قرآن سے وابستہ ہے، اور و نیا میں ہمیں عزت اور سر بلندی بھی صرف قرآن کے ذریعے ہی نصیب ہوسکتی ہے۔ آ فرت میں بھی ہماری نجات اور فلاح کا دارو مدارای بات پر ہے کہ ہم قرآن مجید سے کیا سلوک کرتے ہیں، اس کی بنائی ہوئی راہ پر کہاں تک چلتے ہیں، اور اس کے لانے والے کا دتیا عمل کتنا کرتے ہیں۔

رمضان المبارك برسال آتا ہے۔ ایک کے بعد دوسرار مضان آتا ہے، اور صدیوں سے آرہا ہے۔ ایک کے بعد دوسرا قرآن ختم ہوتا ہے، اور ان گنت تعداد بیں ہوتا ہے۔ ہر رمضان

رمضان المبارك اورانقلاب زندكى

میں تلاوت قرآن ہوتی ہے، روزے رکھے جاتے ہیں، نمازیں پڑھی جاتی ہیں۔ ذکر اور ذعامیں راتیں ہر ہوتی ہیں۔ ذکر اور ذعامیں راتیں ہر ہوتی ہیں۔ لیکن ہم وہیں کے وہیں رہتے ہیں جہال رمضان شروع ہونے ہے پہلے تھے۔ تقویٰ سے استے ہی محروم رہتے ہیں جینے رمضان کے بغیر تھے۔ نہ ہماری شخص حالت میں تبدیل ہوتی ہے، نہ ہماری تو می ولمی حالت میں تغیر واقع ہوتی ہے، نہ ہمارے افرادی اخلاق کی اصلاح ہوتی ہے، نہ ہماری تو می ولمی حالت میں تغیر واقع ہوتا ہے، نہ ہمارے اوپر سے ذلت و مسکنت اور غلامی ولیستی کے باول چھنے ہیں۔

ايما كيون ٢٠

اول تواس لیے کہ سوچ سمجھ کراہتمام اور کوشش کے بغیر ہم رمضان سے وہ خیر کثیر حاصل نہیں کر سکتے جس کے خرانے لٹاتے ہوئے وہ ہرسال ہمارے اوپر سانگن ہوتا ہے۔ اس شعوری کوشش اور اہتمام سے ہم محروم ہیں ، یااس کی طرف سے لا پرواہیں۔

www.iqbalkalmati.blogspot.com دمضان المبارك اورانقلاب زندگی

بندوں تک پہنچا کیں،اس کے سانچ میں اپنے آپ کوڈ ھالیں اور اپنے معاشرے کو بھی ڈ ھالیں، قر آن کو قائم کریں،اور اس راہ میں صبر واستفامت سے جدوجہد کریں اور قربانیاں دیں۔

رمضان المبارك كامميينه بربار پر به باراته بوا آتا ہے كه، آؤ اور جانو كه الله تعالى نے قرآن مجيد ميں تم سے كيا كہا ہے۔ آؤ اور ہراس چيز كوترك كر دو، خواہ وہ شميس كتى ہى موغوب ومجئوب ہو، جس سے اللہ تعالى نے شميس روكا ہے۔

ورنہ ہوسکتا ہے، اور اس سے بڑی برنسمتی تمھاری اور کیا ہوسکتی ہے، کہ رمضان تمھارے باس آئے تم روزے بھی رکھو، بھوک پیاس بھی برواشت کرو، راتوں کی نیند قربان کر کے تر اور کم بھی بڑھو، اور اس کے بعد بھی سوائے بھوک پیاس اور رہ جگے کے اور بچھتمھارے ہاتھ نہ آئے۔ بلکہ کہیں ایبا نہ ہو کہ تمھارے اوپر وہ مثال صادق آجائے جو اللہ تعالیٰ نے حاملین تورات کے بارے میں بیان فر ہائی ہے۔

مَثَلُ الَّذِيُنَ حُمِّمُلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ يَحْمِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ اَسُفَارًا \* (الجمعة ٢٠:۵)

جن لوگوں پرتورات کی امانت کا بارر کھا گیا، پھرانھوں نے اس امانت کو بھانے کاحق نہ ادا کیا،ان کی مثال ان گدھوں کی طرح ہے جواپی پیٹے پرکتابوں کا بوجھا تھائے بھرتے ہوں۔ یا، کہیں اللہ کے رسول مشکھیج ، رمضان اور قرآن کے حوالے سے، اللہ تعالیٰ کی عدالت میں ہمارے خلاف وعویٰ لے کر کھڑے نہ ہوجا کیں۔

وَقَالَ الرَّسُوْلُ يُرْبِّ إِنَّ قَوْمِیُ اتَّخَدُّواْ هذَا الْقُرِّانَ مَهُجُورًاه (الفرقان ٢٥:٣٠)
اور سول کمچگا، اے میرے رب، میری توم نے اس قرآن کومتروک و مجور کر چھوڑا تھا۔
الله تعالیٰ ہم سب کو رمضان المبارک میں وہ تقویٰ حاصل کرنے کی توفیق عطا فرمائے
جس ہے ہم قرآن مجید کی ہدایت کے ستحق ہوں، ہم قرآن کاعلم حاصل کریں، اس پڑمل کریں،

رمضان الهارك اورانقلاب زندكي

الله تعالی ہمیں قرآن کا پیغام لے کر کھڑا ہونے اور اس کو قائم کرنے کے لیے جہاد کرنے ک ہمت، حوصلہ عزم اور شوق دولولہ عطافر مائے۔ آمین!



### روزے کے آ داب وحقیقت

#### امام ابوحاء محمرغز الي رييجيه

حقیقی روزے کے لیے، جواعضا کوگناہوں سے روکتا ہے، چھآ داب مجوظ رکھنا ضروری ہیں۔

### اله نگاه کاروزه

پہلا ادب میر ہے کہ نظر نیچی رکھو۔ جن چیزوں کی طرف نگاہ ڈالنااللہ تعالی کو ناپسند ہے، ان کی طرف نگاہ کو نہ جانے دو۔ جن چیزوں کو دیکھنے سے دل بھٹکتا ہواور اللہ کی یاد سے خفلت طاری ہوتی ہو،ان کو نہ دیکھو۔

رسول الله منظیمی نے فرمایا، نظر ڈالنا (ایسی چیزوں پرجن سے الله نے روکا ہے) شیطان کے تیروں میں ایک زہر میں بجھا ہوا تیر ہے۔ جوکوئی الله کے خوف سے نگاہ بد سے رک جائے، الله تعالیٰ اس کے دل میں ایمان کی حلاوت کا مزاعطا کرے گا۔ حضرت جابر بناتی روایت کرتے ہیں کہ رسول الله منظیمین نے فرمایا، پانچ چیزیں ایسی ہیں جن سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ ایک جھوٹ، دوسر نظیمیت، تیسر رچنلی، چوتے جھوٹی فتم، اور یا نچویں شہوت کی نظر۔

### ۲\_زبان کاروزه

دوسراادب بدہے کہ زبان سے بے ہورہ بات نہ کرو، جھوٹ نہ بولو،غیب نہ کرو، چغلی نہ کھاؤ، فخش گفتگو نہ کرو، ظلم کی بات نہ کرو، جھگڑا نہ کرو، بات نہ کا ٹو۔ زبان کا روز ہ یہ ہے کہ www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان المبارك اوراتقلاب زندگ

خاموش رہے،ان گنا ہوں سے بچے اورا سے اللّٰہ کی یا داور تلاوت قر آن میں مشغول رکھے۔

سفیان توری کہتے ہیں کہ غیبت ہے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ مجاہد نے کہا کدود چیزوں ہے روزہ ٹوٹ جاتا ہے: ایک غیبت، دوسر ہے جھوٹ رسول اللہ منظر ہے نے فرمایا، روزہ ڈھال ہے ( گناہوں ہے، پچاؤکے لیے ) تم میں سے کوئی روزے ہے ہوتو نہ فٹ کبے، نہ بدکلامی اور فضول گوئی کرے، نہ چیخ جلائے، اورا گرکوئی کالی وے یالڑنے پراتر آئے تو کہددے کہ میں روزے ہوں۔

ایک حدیث میں ہے کہ حضور منظی ہے کہ ان کی حالت خراب ہوگئی۔ انھوں نے مرزہ رکھا۔ دن کر رنے کے ساتھ، بھوک اور پیاس کی شدت سے ان کی حالت خراب ہوگئی۔ انھوں نے حضور منظی ہے گئی نے اس حضور منظی ہے گئی خدمت میں آ دمی بھیجا، اور افطار کی اجازت طلب کی۔ آپ منظی ہے نے اس آ دمی کو ایک پیالہ دیا، اور ارشا وفر مایا کہ ان دونوں سے کہنا کہ جو پچھتم نے کھایا ہے اس بیالے میں قے کر دو۔ ایک عورت نے قے کی تو آ دھا پیالہ تازہ گوشت اور خون سے ہم گیا، دوسری نے قے کی تو پیالہ پورا بھر گیا۔ اوگوں کو بہت تجب ہوا۔ رسول اللہ منظی ہے نے فر مایا کہ ان دونوں نے اس غذا سے تو روزہ رکھا جو اللہ نے طال کی ہے، اور جو چیز اس نے حرام کی ہے اس کھاتی رہیں۔ نے اس غذا سے تر وحرام کی ہے اس کھاتی رہیں۔ ایک دوسرے کے پاس بیٹس تو دونوں نے لوگوں کی غیبت شروع کر دی۔ کوئوں نے لوگوں کی غیبت شروع کر دی۔ دونوں نے لوگوں کی غیبت شروع کر دی۔

### ۳\_کان کاروز ہ

تیراادب بہ کہ کانوں کو بری بات سننے سے روکو۔اس لیے کہ جن باتوں کا زبان سے تکالنا حرام ہے،ان کا سننا بھی حرام ہے۔ای وجہ سے اللہ تعالی نے کانوں سے جھوٹ سننے والوں اور حرام کا مال کھانے والوں کا ذکر ساتھ ساتھ فر مایا ہے۔ سَٹُ عُونَ لِلْکَذِبَ اَکْلُونَ لِلسُّحُتِ (المماندہ ۲۳:۵)، بیکان لگا کر جھوٹ سننے والے،اور حرام کا مال کھانے والے۔ ای طرح اس نے بیجی ارشاد فر مایا، لَو کلا یَسْفِیمُ الرَّیْنِوْنَ وَالله حَبَادُ عَنْ قَوْلِهِمُ اَلْاثُمُ

رمضان السارك اورانقلاب زندكي

وَا تَحِلِهِمُ السَّحْتَ ط (المائدة ٢٣:٥)، كيون ان كعلااورمشائخ أهين كناه كي بات كنية اورحرام كهانے سے نہيں روكتے \_

فیبت سنتا اور خاموش رہنا بھی حرام ہے۔ الله تعالی فرماتا ہے، پھر تو تم بھی اٹھی کی طرح ہوئے۔ اس لیے رسول الله مطابق نے فرمایا، فیبت کرنے والا اور سننے والا ، دونوں گناہ میں برابر کے شریک ہیں۔

### سم\_اعضا كاروزه

چوتھا ادب ہے ہے کہ ہاتھ پاؤں اور دیگر اعضا کو گنا ہوں ہے روکو، اور افطار کے وقت الیے کھانے سے بچوجس کے بارے میں جرام ہونے کا شبہ بھی ہو۔ اگر دن بھر تو وہ کھانا بھی نہ کھا وُجوطال ہے، اور افطار جرام کھانے سے کرو، تو کیا روزہ ہوا؟ ایسے روزہ دار کی مثال الی ہے جسے ایک محض محل تغیر کرے، گر پورے شہر کومنہدم کر دے۔ اگر ضرورت سے زیادہ کھایا جائے تو طال کھانا بھی روح کے لیے معز ہوتا ہے۔ اسی لیے روزہ کھانا کم کرنے کی تربیت کرتا ہے۔ وہ بہت بے وتوف ہوگا جو دوا تو زیادہ نہ کھائے کہ ضرر سے بچے، لیکن زہر کھالے۔ جرام کھانا دی ہر ہے جو دین کو ہرباد کرتا ہے، طال کھانا ایک دوا کی طرح ہے جس کا کم کھانا مفید ہے اورزیادہ کھانا مفید ہے اورزیادہ کھانا مفید ہے۔ اورزیادہ کھانا مفید ہے۔ اورزیادہ کھانا مفید

رسول الله منظیری نے قرمایا، کتنے ہی روزہ دارا سے ہیں جنسیں اپنے روزے سے بھوک اور پیاس کے سوا پچھنیس ملتا بعض کہتے ہیں بیدہ روزہ دار ہے جو حرام کھانے سے روزہ افطار کرے۔ بعض نے کہا ہے کہ وہ محض مراد ہے جو روزے کے دوران طعام حلال سے تو زُکا رہے، لیکن لوگوں کا گوشت کھا تا رہے، بعنی فیبت کرتا رہے جو حرام ہے۔ اور بعض کی رائے یہ ہے کہ بیدہ محض ہے جوابیے اعضا کو گناہ سے نہ بچائے۔ www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان المبارك اودانتلاب زندگی

### ۵۔رزق حلال

پانچواں ادب بیہ بے کہ افطار کے وقت طال کھانا بھی کم بی کھاؤ۔ اتنا نہ کھاؤ کہ پیٹ پھول جائے۔ اس لیے کہ اللہ کے نزدیک حلق تک بھرے ہوئے بیٹ سے زیادہ تا پندیدہ کوئی بھر جانے والی چزنہیں، اگر چہ کھانا حلال ہو۔ شیطان پر غالب آنے اور شہوت کا زور توڑنے بیں روزے سے کیا مدو لیے گی، اگر روزہ دار افطار کے وقت دن بھر کی بھوک بیاس کی علاقی کردے اور ایک وقت میں اتنا کھالے بھتنا دن بھر میں کھانا تھا۔ افطار کے وقت کھانے کی انواع واقعام زیادہ ہوتی ہیں۔ چنانچے رمضان کے دنوں میں اجھے اور تغیس کھانے استے زیادہ کھا جاتے ہیں کہ اور ونوں میں کی مہینے بھی نہ کھا کیں۔

ظاہر ہے کدروزے کامقصورتو خالی پیپ رہنا اور خواہش نفس کو قابویس رکھنا ہے، تا کہ نفس میں تقو کی پیدا ہو۔ اب آگر کوئی صبح سے شام تک تو معدہ خالی رکھے، پھر لذیذ کھانوں سے خوب پیٹ مجر لے، تو نفس کی خواہشات اور لذتیں دوبالا ہو جا کیس گی، اور الیکی خواہشات بھی بیدار ہوجا کیس گی جوروزہ نہ رکھتا تو نہ امجر تیں۔ بہتر یہ ہے کہ رات کوہمی اپنا پیٹ اتنا خالی رکھے کہ تبجد اور دیگر و خالف میں آسانی ہو، شیطان دل کے پاس نہ آنے پائے، اور عالم ملکوت کے ویدار سے فیض یاب ہو سکے۔ آگر چہ صرف پیٹ کا خالی رکھنا ہمی کافی نہ ہوگا، جب تک وہ اپنی قکر اور ارادہ کواللہ کے علاوہ ہر مقصود سے خالی نہ کرلے۔

### لا يخوف ورجا

چھٹا ادب یہ ہے کہ روزہ اقطار کرنے کے بعد خوف و رجا کی کیفیت طاری ہو۔ اُمیدر کھے کہ اللہ تعالیٰ اس کاروزہ قبول فرمائے گا اور اے مقربین میں شامل کرے گا۔ ساتھ ہی ڈرے کہ شاید اس کا روزہ قبول نہ کیا جائے اور وہ اللہ کے غضب کا مستحق ٹھیرے۔ حقیقت یہ

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

ے کہ جرعباوت سے فارغ ہونے کے بعد یمی کیفیت ہونا جا ہے۔

یہ روزے کے وہ چھ آواب ہیں جن کو ملحوظ رکھنے ہی ہے روزہ حقیقی معنوں ہیں سیح ہوتا ہے۔ ابودر داء بڑاٹنڈ کہتے ہیں کہ عقل مند آ دی کا سونا اور روزہ نہ رکھنا بھی خوب ہے، اور بے وقوف آ دی کا روزہ رکھنا اور جا گنا بھی برا ہے! کہا گیا ہے کہ یقین اور تقویٰ کے ساتھ ذرہ برابر عبادت، غلط کاریوں کے ساتھ کی ہوئی پہاڑ کے برابر عبادت سے افضل ہے۔ بعض علما نے کہا ہے کہ بہت سے روزہ دار در حقیقت بے روزہ ہوتے ہیں، اور بہت سے بے روزہ، روزہ دار۔ بے روزہ روزہ داروہ ہیں جو کھاتے ہیتے تو ہیں گرا ہے اعضا کو گناہوں سے محفوظ رکھتے ہیں۔ اور روزہ دار بے روزہ وہ ہیں جو کھانے پینے سے تو رک جاتے ہیں، لیکن اپنے اعضا





رمضان نیکیوں کاموسم بہارمبارک ہو

#### باسمه

اس ماہ میں جتنی محنت آپ کریں گے نیکیوں کی اتنی ہی اچھی فصل تیار ہوگی۔ زمین کی طرح آپ کے دل زم اور آٹکھیں نم ہوں گی اور اس میں آپ ایمان کا چج ہو ئیں گے تو نیکیوں کی فصل لہلاا شھے گی۔

اگر دل پھر کی طرح سخت ہوں گے تو روز وں اور تر اوت کا سارا پانی بہ جائے گا، آپ کو پچھے بھی حاصل نہ ہوگا۔

الله رب العزت كا اتنا برااحسان اور فضل وكرم ب كه اجر و تواب كيش بهار خزانول على برز رمضان كا مبارك مهينه ايك بار پهرېم كو حاصل مور باب و ه مضان جونيكيول كا موسم بهار ب بجنبم سے آزادى حاصل كرنے كا ذريع ب اور جس كى ايك رات يعنى شب قدر بزار مهينوں سے بہتر ب بير مهينه مسلمانوں كى وينى اور دوحانى تربيت كا مهينه ہے۔اس كے دوران الله تعالى كى رحمتوں اور بخشوں كا تعاقيں مارتا ہواسمندر پورے جوش پر بوتا ہ جو پتے دروان الله تعالى كى رحمتوں اور بخشوں كا تعاقيں مارتا ہواسمندر پورے جوش پر بوتا ہے جو پتے مسلمانوں كے ليكول ديے جاتے ہيں۔ جنت كے درواز بر مسلمانوں كے ليكول ديے جاتے ہيں اور چھوٹى جھوٹى تيكيوں پر بھى اجر د تواب خرتانوں مسلمانوں كے ليكول ديے جاتے ہيں اور چھوٹى تيكيوں پر بھى اجر د تواب خرتانوں كے منداللہ تعالى اپنے بندوں پر كھول ديتا ہے۔آخصور مين تيكيوں پر بھى اجر د تواب ہے جس كا مفہوم ہے كردوزہ جسم كى ذكو تا ہے۔ جس طرح روزہ د كانے سے مال پاك اور بابركت ہوجاتا ہے اس طرح روزہ ركھنے ہے جسم كندگى اور بياريوں سے پاك ہوجاتا ہے۔ايك اور حديث شريف طرح روزہ ركھنے ہے جسم كندگى اور بياريوں سے پاك ہوجاتا ہے۔ايك اور حديث شريف

رمضان المبارك اورانقلاب زعركي

ہے کہ روزہ ڈھال ہے۔جس طرح ڈھال انسان کو دشمن کے ملوں سے بچاتی ہے اس طرح روزہ مسلمانوں کو شیطان کے مملول سے اور گناہوں سے اور جہنم کی آگ سے بچاتا ہے۔

چنانچان بیش بہار کھات ہے پوراپورااٹھانے کے لیے تیار ہو جائے اور رمضان السارک کا پر جوش استقبال سیجے۔

پختہ عزم وارادہ اورنیت کر لیجے کدرمضان شریف کے پورے روزے بورے اہتمام ہے رکھیں
 گے نیت کا اپنائیک تواب ہے، جونیت کے ساتھ ہی آپ کے اعمال میں درج ہوجاتا ہے۔
 طے کر لیجے اور ابھی ہے اس برعمل شروع کر دیجیے کہ تمام نمازیں پابندی کے ساتھ

اور باجهاعت اداكر في بين، باجهاعت نماز كالواب عاكنازياده بهاور رمضان السبارك

میں بیٹواب مزیدہ کے گنا ہوجا تاہے۔

ہ قرآن کریم کی زیادہ سے زیادہ تلاوت کیجے۔ بیاللّہ کی پاک کتاب ہے جوزندگی کی سب
سے بڑی رہنمااور ہدایت کا سرچشمہ ہے۔ قرآن کریم کوتر جمہاورتفییر کے ساتھ بجھ کر پڑھے،
اس کے معنی اور مفہوم پرغور وفکر کیجے اور جو ہدایات اس میں دی گئی ہیں ان پڑمل کرنے
کی بوری کوشش کیجے۔

الله ہے مغفرت طلب کیجے، گز گزا کر گنا ہوں کی معافی مانگیے ۔ بیم پینداللہ ہے جشش کرا لینے اور گنا ہوں ہے پاک ہو جانے کا مہینہ ہے۔ ہرنماز کے بعد اور خصوصاً افطار ہے مراصمہ تا ہے ہے۔ اسلام سمر سم سر قبل میں بترین ہے۔

بہلے میم قلب کے ساتھ دعا سیجیے کیونکہ یہ قبولیت دعا کا وقت ہوتا ہے۔

طے کر لیجے کہ تحری سے پہلے اٹھا کریں گے اور نماز تہد پابندی سے ادا کریں گے۔ تہد کے بعد اللہ کے حضور رور و کر دعا کیجیے۔ یہ قولیت دعا کا خاص وقت ہے اور آخر رات کے سنا نے میں پڑھے جانے والے نظل اور ما تکی جانے والی دعا کمیں اللہ کو بہت بہند ہیں۔

رمضان السارك اورانقلاب زندكي

﴾ مسنون دعا ئیں اور وظا نُف بکٹرت پڑھیے اور اپنا دامن انگال اجروثو اب سے بھر لیجیے۔ رسول کریم مطفقین کی بتائی ہوئی بہت می جامع دعا ئیں اور وظا نُف ہیں۔جن کو معمول بنا لینا جا ہیے اور ان کی تسبیحات پڑھی جانی جا ہمیں ۔

رمضان المبارك الله تعالى كى طرف سے ايك ٹريننگ كورس بہت ى جامع دعائيں اوروطا كف ہيں جن كومعمول بناليناچا ہيے اوران كى تبيعات پڑھى جانى چا ميں \_

رمضان المبارک الله تعالی کی طرف ہے ایکٹر یننگ کورس ہے جواس نے اپنے بندول کے تزکیہ نفس اور تربیت دین کے لیے مقرر کیا ہے۔ طے کر لیجے کہ آپ اس زریں موقعہ سے فائدہ اٹھا کرا نی بحر پورد بی تربیت کریں گے اور خود کو ایک پکا باعمل مسلمان بنا کیں گے۔ ہر کام کرنے سے پہلے دیجیس گے کہ اللہ کا تھم کیا ہے۔ صرف وہی کام کریں جواللہ کو پہند ہیں اور ان تمام کامول اور باتوں سے بیپیں اور اللہ کو ناپیند ہیں۔

اپنے کے مغفرت، نیکی ، صحت ، خوشحالی ، رزق حلال اور اس میں برکت و ترقی کے لیے دعائیں کیجیے۔ اس کے ساتھ پاکستان کی خوشحالی ، استحکام اور یہاں اسلامی نظام کے قیام کی دعائیں ضرور مانگیں ۔ پورے عالم اسلام کے لیے دعائے خیر کیجیے ، خاص طور پر کشمیر کے مظلوم مسلما توں کے حق میں دعا تجھے کہ اللہ تعالی مجاہدین کشمیر کوجلد از جلد فتح مبین عطافر مائے اور بھارت کے مسلمان برندووں کے ظلم وستم سے نجات پائیں اور دنیا جمر میں جہاں بھی مسلمان پریشان ہوں اور ان پریشان ہوں اور ان پریشان موں اور ان پریشانیوں سے نجات پائیں ۔ خصوصاً فلسطین میں جہاں اسرائیل کے مظالم کا سلسلہ جاری ہے۔ اللہ تعالی اس فلسطین کی مدد کرے اور ان کو ہمت اور حوصلہ وے اور مسلم ممالک کے مقام ان کے مقام ممالک کے مقابل ان کوقونی وقتی دے کہ وہ حق کے لیے مضبوط موقف اختیار کرسکیں۔

الله تعالى جم سب كو يكامسلم ادرمومن بنائے اور جم اس كے محبوب اور بسند يده بندے بن جائيں۔آمين!



این زبیت کسے کریں؟

#### باسبه

## تربيت كالمفهوم ومقصود

تربیت، زندگ کے لیے انتہائی اہم اور ناگزیر چیز ہے۔ تربیت ہردل کی آرزو ہے، ہردل کومجؤب ہے۔ ایما کیوں ہے؟

## اہمیّت اورمحبُوبیت کیوں؟

زندگی کی ساری تک و دومحبُوب مقاصد کے حصول میں کامیابی کے لیے ہوتی ہے۔
زندگی میں سارارنگ اور مزااضی محبُوب مقاصد کے حصول کے دم سے ہے۔ اس سے بحث نہیں
کہوہ مقاصد کیا ہیں۔وہ اعلیٰ بھی ہو سکتے ہیں اور اونیٰ بھی،وسیع بھی ہو سکتے ہیں اور محدود بھی،
مادی بھی ہو سکتے ہیں اور روحانی بھی،انفرادی بھی ہو سکتے ہیں اور اجتماعی بھی،ا چھے بھی ہو سکتے ہیں
مادی بھی ہو سکتے ہیں اور روحانی بھی،انفرادی بھی ہو سکتے ہیں اور اجتماعی بھی،ا چھے بھی ہو سکتے ہیں اور اجتماعی بھی،ا چھے بھی ہو سکتے ہیں اور اُدے بھی۔

اس سے بھی بحث نیس کہ ایک انسان نے جن مقاصد کومجؤب بنایا ہے، اور جن کے حصول میں کامیا بی کومجؤب بنایا ہے، اور جن کے حصول میں کامیا بی کومجؤب بنایا ہے، اور جن کے لیے وہ کوشاں ہے، وہ اس لائق بھی جس یا نہیں کہ ان کوشصود ومحبؤب بنایا جائے۔ تم کو تو انسانی فطرت کی مید حقیقت یا و رکھنا جائے کہ جو بھی مقاصد ہوں، جب وہ محبؤب ہوجاتے ہیں تو ان کے حصول میں کامیا بی بھی محبؤب ہوجاتے ہیں تو ان کے حصول میں کامیا بی بھی محبؤب ہوجاتے ہیں تو ان کے حصول میں کامیا بی بھی محبؤب ہوجاتے ہیں تو ان

رمضان المبارك اورانقلاب زندكى

کامیانی کے لیے ہی قرآن مجید نے مختلف مقامات یرفوز اور فلاح کے الفاظ استعال کیے ہیں۔ایک دفعةم نے انسانی فطرت اورتگ ودومیں کامیابی یافوز اورفلاح کامقام جان لیا، توتمھارے اوپر قرآن کے ان تمام مقامات کے معانی کھل جائیں گے جن کا مرکز ، حقیقی فوز اورفلاح کی طرف دعوت اور رہنمائی ہے۔

جب کوئی مقصد محبُوب ہوتا ہے، تو اس مقصد میں کامیابی کے لیےتم وہ سارے ذرائع اور دسائل جمع کرتے ہواور لگاتے ہو جواس کا میابی کے لیے در کار ہوں ،ان ذرائع و دسائل کوتم نشوونما دے کر ،تراش خراش کراس لائق بھی بناتے ہو کہ وہ کامیابی کے حصول میں پوری طرح مددگار ومعاون ہوں اورتم وہ ساری جدو جہداور کوشش بھی کرتے ہو جو کامیا بی کے لیے در کا رہو۔

اب پہاں ایک بات بیاچھی طرح جان لو کہا گرکسی چیز کے مقصد ہونے کاشمصیں دعویٰ ہے تو وہ شہصیں کتنامجبُوب ہے؟ اس کی کسوٹی نة تمھاری زبان سے اعلان ہے نہ تمھارے قلم سے، بلکہ اس کی کسوٹی تو صرف یہ ہے کہ تم اس مقصد میں کامیابی کے لیے در کار ذرائع اور وسائل جمع كرتے ہويانہيں،اوركاميابى كے حصول كے ليے بھر بورجد وجہد، كوشش اوركادش كرتے ہويانہيں۔

دوسري بات پیجی اچھی طرح جان لو کہ جب مقصد واضح ہوا در واقعی محبُوب ہوتو وہ خود ہی اینے حصول کے لیے راہ نمااور استاد کا کا م بھی کرتا ہے، وہ خود ہی منارہ نوراور قطب نما بھی بن جاتا ہے۔ بلکہ بعض حالات میں تو وہ ان وظائف کے لیے کافی ہوتا ہے، اور کسی اور ذریعہ کا محتاج نہیں ہوتا۔ یعنی مقصد ہی بتا دیتا ہے کہ اس کے حصول کے لیے کیا وسائل و ذرائع در کار ہیں،ان کو کیا اور کس طرح نشو ونما وینا ہے۔ وہ نشانات راہ بھی متعین کرتا ہے،راہیں بھی کھولتا ہے، طریقے بھی بنا تا ہے اور سمت بھی صحیح رکھتا ہے۔

وسائل وذرائع كيا دركارين ،اوران كونشو ونماد حركيا بنانا يحكدوه مفيدمطلب مول، اس کاسارا انحصاراس بات پر ہوتا ہے کہ مقصد کیا ہے۔ اگر شمصیں سیاہی بنتا ہے تو کتاب قلم نہیں،

رمضان المبارك اورائقلاب زندكي

ہتھیاردر کارہوں گے۔اگر عالم بنتا ہے تو کتاب قلم کی ضرورت ہوگی۔

لیکن ایک چیز جس کی شخصیں ہر مقصد کے حصول کے لیے ضرورت ہوگی، وہ تمھاری اپنی شخصیت ہے۔'' شخصیت'' کا لفظ ہم وسیع معنوں میں استعال کر رہے ہیں تمھار اجم جمھاری عقل ، تمھاری معنوی صلاحیتیں ،تمھارا ول ،تمھارے جذبات ،تمھارا کردار ،تمھارے اظات ، غرض ہر چیز شخصیت میں شامل ہے۔ اپنی شخصیت کونشو ونمادے کراس بات کا اہل بنانا کہ وہ اپنا محبوب مقصد حاصل کر لے ،اس کا نام تربیت ہے۔

میتر بیت ہم منظم ومرتب کوشش ہے بھی حاصل کرتے ہیں،اور بغیر منظم کوشش کے بھی۔ ای طرح شعوری طور پر بھی اورغیر شعوری طور پر بھی تربیت حاصل ہوتی ہے۔

ایک تربیت وہ ہے جو ہمارے جسمانی وجود کی تربیت ہے، ہمارے جسم کی، جسم میں بخشی ہوئی قو توں اور صلاحیتوں کی، خصوصا سو چنے بچھنے، دیکھنے سننے (مسمع، بسصر اور فواد) اور عمل کرنے کی استعداد کی تربیت ۔ اگر چہاس کا بھی ایک حصد اور ایک درجہ اپنے ارادے اور کوشش ہے حاصل ہوتا ہے، گرہم خود کریں یا نہ کریں، چاہیں یا نہ چاہیں، بیتر بیت بڑی حد تک بہ ظاہر خود بخود ہوتی رہتی ہے، گرہم خود کریں یا نہ کریں، چاہیں یا نہ چاہیں ہیں ہیں ہیں ہوتے ہی اور مربی کا دست قدرت و رحمت ہے، جو ہماری بیتر بیت کرتا ہے۔ ہماری پیدایش کاعمل شروع ہوتے ہی بید تربیت شروع ہوجود ہیں ہی تربیت شروع ہوجود ہیں ہی تربیت شروع ہوجود ہیں ہی تبیس آسکتا، اور آ جا کے توالک یا معنی وجود ہیں بی سکتا۔

دوسری تربیت وہ ہے، جو ہمارے معنی وجود کی تربیت ہے۔ ہمارے دل و د ماغ کی، ہمارے ملک و د ماغ کی، ہمارے ملم و اسلام کی ہمارے ملم و کردار ہمارے ملک کی اور ہمارے کردار ہمارے ملک کی معند اسپنے اور سیرت کی تربیت ہمارے اور کی مشاہب کی مسلم میں بیدائی طور پر ملتا ہے، ایک حصندا سپنے ماحول ہے بھی ملتا ہے، لیکن فی الجملہ بیرتربیت ہمارے ارادے اور کوشش ہے، اور خود ہمارے ماحول ہے بھی ملتا ہے، ایکن فی الجملہ بیرتربیت ہمارے ارادے اور کوشش ہے، اور خود ہمارے

رمضان السبارك اورانقلاب زندگي

کچھ کرنے سے ہوئی ہے۔ مگرغور کر وتو ہمارے ارادے اور کوشش کی حیثیت صرف شرائط کی ہے، ور نہ در حقیقت یہاں بھی ہمارا سرنی ، ہمارارب تعالیٰ ہی ہے، جس کی تو فیق اور دست گیری کے بغیر کچھٹمیں ہوسکتا۔

آخر، الله كى پيدا كرده اس كائنات ميں كوئى چيز يھى ان كى مشيت اور تدبير كے بغير، خود بخو و يا صرف كسى غير الله كے كرنے سے كيے موسكتى ہے؟ اس تربيت سے زياده اہم اور ضرورى چيز مارے ليے اور كيا ہوسكتى ہے؟

اس کے نتیج میں ہمیں عقلی ، علی ، معنوی ، جسمانی اور پیشہ ورانہ صلاحیتیں اور مہارتیں عاصل ہوتی ہیں ، جن ہے ہم وُنیا کے بڑے بڑے کام انجام ویتے ہیں۔ اس ہمیں نکے سیرت ، بلندو پخنہ کرداراور پاکیزہ افلاق کی بیش بہانعتیں حاصل ہوتی ہیں۔ پاک سیرت ، مضوط کرداراور حسن افلاق وُنیا کی سب سے خوب صورت چزیں ہیں ، سب سے زیادہ قیمی ہیں۔ مضوط کرداراور حسن افلاق وُنیا کی سب سے خوب اور عزیز ہیں ، سب سے زیادہ قیمی ہیں۔ وُنیا ہیں محبوب اور عزیز ہیں ، سب سے زیادہ قیمی ہیں۔ وُنیا ہیں محبوب اور عزیز ہیں ، سب سے زیادہ قیمی ہیں۔ وُنیا ہیں محبوب اور جنت ، صرف ای تربیت کے ذریعے نصیب مزد کے مقبول سے بڑھ کراور کیا چیز محبوب ہو سکتی ہے۔ پھر تربیت ہمارے دل کی آرز و ہو سے ہو سکتی ہے۔ پھر تربیت ہمارے دل کی آرز و اور ہمارے دل کو کو بیات ہوں نہ ہو کہ کو سے معاصد کے مصول کا ذریعہ ہو سے ۔

ای لیے وُنیاوآ خرت کی فلاح کور کیدو تربیت پر مخصر کردیا ہے۔ فرمایا: قَدْ اَفْلَحَ مَنُ تَوَتَی وَ الاعلی ۱۳:۸۷) ہے شک فلاح پار گیا جس نے بدائتمام ابنا ترکید آپ کیا۔ قَدْ اَفْلَحَ مَنُ تَوَتُحُها (المشمس ۹:۹) ہے شک فلاح پاگیا جس نے سلسل تدریج کے ساتھ اپنی شخصیت کا ترکید کیا۔ جنت کے سوابہار باغ ، نہری اور بلندورجات ای کے لیے ہیں۔ ''جوا پے نفس کا ترکید کیا۔ جنت کے سوابہار باغ ، نہری اور بلندورجات ای کے لیے ہیں۔ ''جوا پے نفس کا ترکید کیا۔ جنت کے سوابہار باغ ، نہری اور بلندورجات ای کے لیے ہیں۔ ''جوا پے نفس کا ترکید کیا۔ جنت کے سوابہار باغ ، نہری اور بلندورجات ای کے لیے ہیں۔ ''جوا ہے نفس کا ترکید کیا۔ '

دمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

## تربيت كالمقصود، جنت

ہماری نگاہ ودل کے لیے کون سامقصدسب سے بردھ کرمجنوب ہونا چا ہیے، کہ جس کے حصول میں کامیابی پر ہماری اپن تربیت کی ساری کوشش مرکوز ہو؟

پہلے ہی قدم پر یہ فیصلہ کرنا اس لیے اہم اور ضروری ہے، کہ جبیبا مقصد ہوگا اس کے حصول میں کامیابی کے نقاضوں کے مطابق ویسی ہی اپنی شخصیت ہمیں بنانا ہوگی اور ای کے مطابق طریقے اختیار کرنے ہوں گے۔ اگر کسی کا مقصد حصول علم ہے، تو کامیابی کے لیے وہ درس گاہوں میں جائے گا، اہل علم سے علم حاصل کرے گا، کتاب وقلم سے دشتہ جوڑے گا، تجربیا ورا ظہار و بیان کی قدرت حاصل کرے گا۔ اگر کسی کا مقصد روحانی ترتی ہے، تو وہ کامیابی کے لیے خافتا ہوں اور مشائح کا رخ کرے گا، مجاہدہ و ریاضت کرے گا، ذکر و مراتبے سے شغل رکھے گا۔ اگر اسے جنگ لؤ کر جیتنا ہے، تو وہ کتاب وقلم اور ذکر ونفس کشی چھوڑ کر اسلحہ کا ستعمال سیسے گا اور قروت فراہم کرے گا۔

یہ بات ظاہر ہے کہ ہماری زندگی کا سب سے مجئوب مقصد، موت کے بعد ہمیشہ کی زندگی میں جنت اور اللہ کی رضا و خوشنودی کا حاصل کرنا ہے۔ اللہ کے غضب اور اس کی آگ ہے بچا، رضا کے اللہ کے مقصد کی دو مری تعبیر ہے۔ آگ ہے بچائے جا کمیں گے، اللہ کے غضب سے بچیں گے، جنت میں داخل ہوں گے اور رضا نے اللی نصیب ہوگ۔ رضا کے اللی جنت نے زیادہ بڑی چیز ہے، وَدِ ضَوانٌ مِّنَ اللَّهِ اَکْبَرُ طُر تو بقہ ۲۰۱۵) کیکن دونوں میں کوئی فرق نہیں۔ بڑی چیز ہے، وَدِ ضَوانٌ مِّنَ اللَّهِ اَکْبَرُ طُر تو بقہ ۲۰۱۵) کیکن دونوں میں کوئی فرق نہیں۔ بخت کی آرزو، رضا نے اللی کی طلب ہی کا تقاضا ہے۔ اللہ راضی ہوگا تو وہ آگ ہے بچائے گا اور جنت میں داخل کر کے اپنی رضا پر سرفراز کرے گا۔ جو یہ کہتے ہیں کہ 'نہمیں صرف اللہ کی رضا چاہیں ہے۔ بہت ہیں کہ 'نہمیں صرف اللّہ کی رضا چاہیں ہے۔ بنا ہے۔ بنا ہے کہ وہ لوگ رضا نے اللی کے مفہوم سے واقف نہیں۔ رضا چاہیے، ہمیں جنت سے کوئی سردکار نہیں' وہ لوگ رضا نے اللی کے مفہوم سے واقف نہیں۔ دیکھوہ ایک بگا گیا ہے کہ وہ لوگ جو نصا نے اللی کے مفہوم سے واقف نہیں۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زتدكى

(البقر - ۲۰۷:۲۶) اوردوسری جگه کها گیا ہے کہ 'الله نے موسین سے ان کے جان و مال خرید لیے ہیں ،اس عوض میں کدان کو جنت ملے گی' (المتو بد ۱۱۴:۹۱)

الله تعالی نے بیہ بات کھول کر ، تا کید کے ساتھ بار بار بھار بے سامنے رکھ دی ہے کہ زندگی کی ساری تگ وووکا مقصد اصل زندگی ، باقی رہنے والی زندگی ، موت کے بعد کی زندگی میں جنت کے حصول میں کا میا بی ہونا چاہیے۔ یہاں کی یاو ہاں کی زندگیوں میں سے ایک کونتخب کرلو:

وَفِي الْلاَحِرَةِ عَذَابٌ شَدِيْدٌ وَ مَغُفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَ دِضُوَانٌ عزالحديد ٢٠:٥٠) اس كريطس آخرت وه جگه ب جهال سخت عذاب باورالله كي مغفرت اوراس كي خوشنودي ب-

دُنیا کی جس چیز کوبھی محبُوب و مطلوب بنا دُ گے، وہ دھوکے کا پردہ ہے، اور محض نظر کا فریب ہے۔ اس لیے کہ آخری سانس نطلتے ہی وہ ساتھ چھوڑ جائے گی۔ اس زیین پر ہرچیز ہی فنا اور ختم ہوجانے والی ہے۔ باقی رہنے والی چیز صرف اللہ جلیل وکریم کی ذات اور اس کی خوشنووں ہے۔ دُنیا کی بیتمام چیکتی دکتی چیزیں، چا ندسورج کی طرح ڈو بنے والی ہیں۔ ان کو زندگی کا محبُوب بنایا تو ان کے ساتھ ساری زندگی کی دوڑ دھوپ اور ساری شخصیت بھی ڈوب جائے گی۔ اس لیے فرمایا:

سَابِقُوْ آاِلَى مَغُفِرَةٍ مِّنْ رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرُضُهَا كَعَرُضِ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لا (الحديد ٢١:٥٤)

دوڑ و، اور ایک دوسرے ہے آ گئے بڑھنے کی کوشش کرو، اپنے رب کی مغفرت اور اس جنت کی طرف جس کی وسعت آسان وز مین جیسی ہے۔

ایک دوسری جگدفر مایا: مسادِ عُو آ (آل عمد ان ۱۳۳:۳) دو ژکر چلوجنت کی راه پریتم کو زندگی جر جنت کی راه پریتم کو زندگی جر جنت کی طرف بی دو ژ لگانا ہے .....نه ادهر دیکھنا، نه ادهر دیکھنا، نه تھیرنا، نه ستانا...... مطلب بیک ساری تربیت اس دو ژکوجیتنے کے لیے بی بونا چاہی۔ رمضان الميارك اورانقلاب زندگ

زندگی میں رنگ اور مزا، مقاصد میں کامیابی کے دم سے ہے۔سب سے بوی کامیابی یم ہے کتم جنت میں پہنچ جاؤ:

وَإِنَّــَمَا تُوَفَّوُنَ ٱلجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ \* فَــمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَٱدُخِلَ الْجَنَّةَ (ال عمران ١٨٥:٣)

اورتم سب اپنے اپنے بورے اجر قیامت کے روز پانے دالے ہو۔ کامیاب دراصل وہ ہے جود ہاں آتش دوز خ سے چکے جائے اور جنت میں داخل کرد یا جائے۔

کامیانی بھی کیسی کامیانی ابہت ہوں کامیانی (السفوز السکیسر) نمایاں کامیانی، (السفوذ الممین ) عظیم الشان کامیانی (السفوذ المعظیم) سولد مقام پراللہ تعالی جنت میں داشلے اور وہاں کی نعمتوں کا بیان کر کے فرماتے ہیں : و ذالک الفوز العظیم ایک سوے زیادہ مقامات پر جنت کی نعمتوں کو بیان کیا ہے۔ بعض جگہ تو ایک ایک چیزی تفصیل بیان کی ہے۔ ان کا لائح دیا ہے۔ انھی کو حاصل کرنے میں کامیانی کو زندگی ہم کا مقصود ومطلوب بنانے کی ترغیب دی ہے۔ کہا ہے کہ لیوش لی طاقہ المنا فائی تعمیل المعلون والان کو کام کرنا جا ہے۔ ایس ہی کامیانی کے لیے کام کرنے والوں کو کام کرنا جا ہے۔

وَفِيْ ذَٰلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ (المطففين ٢٢:٨٣)

جولوگ دوسروں پر بازی لے جانا جا ہے ہوں، وہ اس چیز کو حاصل کرنے میں بازی لے جانے کی کوشش کریں۔

اس طرح شوق اور ولولہ پیدا کیا ہے، اُمنگ اور آرز و ڈالی ہے اور کارنامہ زندگی کے اختیام پرای انجام کودل ونگاہ کامحبُوب بنایا ہے:

يَّاَيَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ٥ ارُجِعِيِّ إِلَى رَبِّكَ رَاضِيَةً مَّرُضِيَّةً ٥ فَادْخُلِيُ فِيُ عِبْدِيُ٥ وَادْخُلِيْ جَنَّتِيُ٥ (الفجر ٤٨:٦٤-٣٠)

ائنس مطسئن، چل اپنے رب کی طرف اس حال میں کہ تو (اپنی کامیابی ہے) خوش

رمضان الهبارك اورانقلاب زندكى

(اوراپنے رب کے نزد کیک) پیندیدہ ہے۔ شامل ہو جامیرے (نیک) ہندوں میں، اور داخل ہو جامیری جنت میں۔

## يكسوئي كافيصله

تربیت کی راہ میں پہلا قدم یہی ہے کہتم جنت کے بارے میں یکسوہ و جاؤ ، اور فیصلہ کر لو کہ یہی مقصو وزندگی ہے ، اس کے حصول میں کا میابی مطلوب ہے۔ ساری تربیت کا مقصود یمی کامیابی حاصل کرنے کے لائق بنتا ہے۔

کیموئی کے ساتھ فیصلہ کرنے کی بات بہت اہم ہے۔ یہ زندگی بحرکا فیصلہ ہے۔
اسے ایک دفعہ سوچ سمجھ کر کرنا ضروری ہے۔ اگر چہ بعد میں بار بار دہرانا بھی ضروری ہے۔
تم دو کشتیوں میں پاؤں رکھ کر کہیں بھی نہیں بہنچ سکتے۔ ہمیشہ ڈ گمگاتے اور لڑ کھڑاتے رہو گے۔
ساحل ہاتھ نہ آئے گا۔ بدشمتی سے آج ہمارے تربیت کے اکثر مسائل اس دو غلے پن کی وجہ
سے ہیں۔ تم ایک دفعہ جست لگا کر جنت کی کشتی میں سوار ہو جاؤ۔ وہنی قبلی ادر نفسیاتی طور پر
کمل کیموئی کے ساتھ جملاً بہلا قدم راہ پررکھ دو۔ پھردیکھوئیا کیانہیں ہوسکتا۔

اس مقصد کے لیے مفید ہوگا اگرتم وضوکرو، دو رکعت نماز پڑھو، اپنی بساط بھر پورے خشوع وخضوع سے پڑھو، پھر دوزخ کے سارے عذاب ادر جنت کی ساری تعتیں یاد کرو، اوراس وقت کا تصور کرو جب ملک الموت آگر کہے گا کہ'' وقت ختم، اب میرے ساتھ چلؤ'۔ اوراس وقت کا بھی تصور کرو، جب اللہ کے رو ہر و کھڑے ہوگے اور زندگی بھرکا فیصلہ ہور ہا ہوگا۔ اور بس پھر فیصلہ کرلوکہ جھے اپنی بساط بھر جنت کے لیے پوری پوری کوشش کرنا ہے۔ پھر اللہ سے رو کر، گڑ گڑا کر، وُعا کرو۔ اس کے بعد جب اور جتنی بار چا ہو، ما نگتے رہو۔ اور جن الفاظ میں جا ہو ما نگو۔

اللُّهـم اني استلك الجنة وما قرب اليها من قول او عمل، واعوذبك من

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان البيارک اور انقلاب زندگی

المنار، وما قرب اليها من قول و اوعمل (ابن ماجه) اے الله، میں تجھ سے جنت مانگا ہوں، اور ہراس قول اور عمل سے جو جھے آگ سے قریب کرے۔

اللهم انی اسئلك ایمانا لا یو تد، و نعیما لا ینفد، وقرة لا تنقطع و رافقة نبیك سیدنا محمد صلی الله علیه و سنم فی اعلی جنات الخلد (ابن ابی شبیه) اے الله یمن تجھ سے ایمان ما تگا ہوں جو بھی نہ چینا جائے، اور وہ نعت جو بھی نہ ہے، وہ لذت جو بھی نہ ختم ہو، اور جمیشہ کی جنت کے بلند ترین ورجات میں، میں تیرے بی محمد سے کی رفاقت ما تگا ہوں۔

عادات وائمال کی اصلاح و تعمیراورسیرت و کردار کی تعمیر ، زندگی بھرکا کام ہے ، جو بتدریج ہوگا۔ ہوتار ہے گا۔لیکن کسی چیز سے محبت ہوجانا ، اس کی طلب پیدا ہوجانا ، اس کو حاصل کرنے کے لیے تڑپ اٹھنا ، اور اس میں لگ جانا ، یہ لیحہ بھرکا کام ہے۔ محبت پہلی نظر میں بھی ہوجاتی ہے۔ طع وخواہش کے غالب آتے ہی آ دمی جست لگا لیتا ہے۔

## بركات وثمرات

یہ فیصلہ ناگز ہر ہے۔اس لیے کہ اس سے بی تمھاری تربیت کے نقوش وخطوط،طریقے اور تدابیر کا تعین ہوگا۔

یجی تمھارے لیے کموٹی کا کام کرے گا۔ کیا بات کرو، کیا نہ کرو، کس طرح کرو، کیا کام کرو، کیا نہ کرو، کیا صفت پیدا کرو، کیا تکالنے کی کوشش کرووغیرہ۔ یہ فیصلہ اس طرح کرو کہ کیا چیز جنت کے قریب لے جائے گی اور کیا چیز اس سے دور اور جہتم سے قریب۔ کیا چیز اللّٰہ کوخوش کرے گی، اور کیا چیز اسے ناراض ۔ قانونی مسائل کے سیجے علم میں مشکل چیش آسکتی ہے۔ یہ با تیس تو سب کومعلوم ہیں۔ چنانچہ جیسا ہم نے کہا، یہ فیصلہ تھا راسب سے بردار جنمااور معلم بن جائے گا۔

رمضان الهيارك اورانقلاب زندكي

یہ فیصلہ تعصیں وہ ساری قوت اور جذبہ اور تحریک فراہم کرے گا، جو تعصیں تربیت کی راہ میں درکار ہوگی۔ پُٹی بات ہے کہ اگر تمھارے دل کولگ جائے کہ تعصیں کسی منزل پر پہنچنا ہے،

پھر بننا ہے، پچھ حاصل کرنا ہے، تو پھریہ فیصلہ بھی تمھاری تربیت کے لیے کافی ہوسکتا ہے۔

یتم کو آئے بھی بڑھائے گا اور تمھاری سمت بھی درست کرے گا، بغیراس کے کہ کوئی خارجی ذریعہ یہ کام کرے۔ اس کی مثالیس موجود ہیں کہ مکہ میں لوگ آئے، ایمان لائے، جنت کا سوداکیا، چندسور تیں سیکھیں، واپس چلے گئے، جیسے طفیل بن عمر ودوی بھی اور ابوذ رخفاری بھاتھ اس پھراس وقت آئے جب آنحضور میں تھی مل سے بھی حکے تھے۔ لیکن یہ اپنے ایمان اور اسلام پر قائم بھی رہے اور تی بھی کرتے رہے۔

فیصلہ کرو گے تو یہ بھی اچھی طرح جان لو کہ جنت کے علاوہ ہر چیز جو بہ ظاہر مقصود ومطلوب ہے، اور جس کے حصول میں کا میا بی سمیس محبُوب ہے، وہ فی الواقع مقصود حقیقی نہیں۔ تربیت بھی خود مقصد نہیں، نیک سیرت بھی خود مقصد نہیں، حسن اخلاق بھی خود مقصد نہیں، دعوت و جہاد بھی خود مقصد نہیں، غلبہ اسلام اور اقامت دین بھی خود مقصد نہیں۔ ہر چیز جنت کے حصول کا ذریعہ ہے، جس حد تک وہ صالح ہو، خالص ہو، اور آخرت میں باتی رہ جائے۔ ورندان میں ہے۔ جس حد تک وہ صالح ہو، خالص ہو، اور آخرت میں باتی رہ جائے۔ ورندان میں ہے۔ بھی ہرچز فاہونے والی ہے۔

اگرتم اس بات کوانچھی طرح جان لوگے، اور انچھی طرح یاد رکھو گے، تو تربیت کی راہ کی بہت کی مراہ کی بہت کی مراہ کی بہت کی مراہ کی بہت کی مراہ کی بہت کی مشکلات دور ہوجا ئیں گی، بہت سے مسائل حل ہوجا ئیں گے اور بہت سے نتوں کی جڑ کمٹ جائے گی۔ تربیت ہی گی بیت ہی گی بیت ہی گی بیت کا مراہ بھی ان برکتوں سے معمور ہوجائے گی۔ دین کی ہرتعلیم اور ہرتھم پڑمل بھی تربیت کا فرایویا ہی تو بیت کی راہ دراصل تربیت ہی کی راہ ہے۔

پھرتم کچھ کرنا چاہو گے اور نہ کرسکو گے، کچھ چھوڑ نا چاہو گے اور نہ چھوڑ سکو گے، کچھ بنتا

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

چاہو گے اور نہ بن سکو گے ، تو نہ ہمت ہارو گے اور نہ مایوں ہو گے۔ ان میں سے کوئی چیز مقصود نہیں ، مقصود صرف جنت ہے۔ ہر گناہ کے بعد استغفار کا موقع ہے ، مقصود صرف جنت ہے۔ ہر گناہ کے بعد استغفار کا موقع ہے ، اور مغفرت جنت کے ساتھ جڑی ہوئی ہے۔ پھر کوئی تمصاری ان اور مغفرت جنت کے ساتھ جڑی ہوئی ہے۔ پھر کوئی تمصاری دی کا دار فعمل پیش رفت نصیب نہ ہو، تو بھی اور فعمل کوئیس رفت نصیب نہ ہو، تو بھی اس عزم اور حوصلے کے ساتھ جلتے رہو گے۔ اس لیے کہ تم ان میں سے کسی کی طرف نہیں دوڑ رہے تھے۔

پھر شمیں نہ خود اپنے اندر کمال کی طلب ہوگی ، نہ دوسروں میں ، اور نہ دوسروں کے نقائص کی وجہ سے تم اپنا کام ادھورا چھوڑ کرا بنی جنت کی منزل کھوٹی کرنا چاہو گے۔اس لیے کہ کمل کمال صرف اللّہ کو حاصل ہے ، اور تمصار المطلوب کمال فرشتوں کو حاصل ہے ، جو گناہ کر ہی نہیں سکتے۔ لیکن فرشتوں کے لیے جنت کی منزل نہیں۔ جہاں شمصیں اپنے کمال میں زوال یائتف نظر آئے گا، و جیں تم اللّہ کی بناہ لوگے ،استغفار کرو گے ، اور مغفرت و جنت کی طرف چلنا شروع کرو گے۔

#### حامعيت

یے نلط فنبی نہ ہو کہ جنت، اور صرف جنت کو مقصود بنا لینے سے دیگر تربیتوں کا محرک یا ضرورت ختم ہو جائے گارکس اور چیز کو تربیت کا مقصد بناؤ گے تو جنت خارک ہو جائے گا۔ جنت کومقصد بناؤ گے توبیا تناجامع مقصد ہے کہ ہرنوع کی تربیت اس میں شامل ہو جائے گا۔

کیا دیانت داری جنت میں نہیں لے جائے گی؟ پھر کیا اپنے فرائض کو دیانت داری اور بہت داری جنت میں نہیں لے جائے گی؟ پھر کیا اس مقصد کے لیے حاصل کر دہ آر بہت بھی جنت میں داخل ہونے کے لیے تربیت میں شامل نہ ہوگی؟ کیا زراعت و تجارت کر کے لوگوں کی ضروریات پوری کرنا جنت سے قریب نہیں کرے گا؟ کیا ان کاموں کو دیانت اور حسن وخوبی سے انجام دینے پر جنت نہیں سلے گی؟ پھر ان کے لیے تربیت جنت کے لیے اور حسن وخوبی سے انجام دینے پر جنت نہیں سلے گی؟ پھر ان کے لیے تربیت جنت کے لیے

40

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكى

تربیت کے دائرہ سے باہر کیوں ہو؟ کیالائیٹی جیزوں کوٹرک کردیٹا اسلام کا حسن نہیں؟ کیاوقت

کے تیجے استعال کی تربیت جنت میں جانے کے لیے ضروری نہ ہوگی؟ کیا نماز کا وقت پر پڑھنا
جنت میں لے جانے میں مدونہیں کرے گا؟ پھر کیاز ندگی کے سب کام وعدوں کے مطابق وقت پر
انجام و بے کی تربیت جنت کا مستحق نہیں بنائے گی؟ بلکہ وعدوں کی پابندی تو ان اعلیٰ نیکیوں میں
شامل ہے، جن پر وضاحت ہے جنت کا وعدہ ہے۔ غرض، جس پہلو نے فور کرو، ہر تربیت،
جونا جائز مقاصد کے لیے نہ ہواور جنت کی نیت ہے ہو، جنت کی تربیت ہے۔ یہ مقصد انتہائی
طامح مقصدے۔

## پہلاقدم

تربیت کی راہ پر پہلافقدم بھی ہے کہتم جنت اورصرف جنت کو،اپنی زندگی کامحبُوب ومطلوب بنالو۔ جنت ہی پر اپنی نگامیں جمالو۔ ول کواسی کی آرز و،طمع اور اُمید سے بھرلو۔ چلو تو اس کی طرف چلو، دوڑ وتو اس کی طرف دوڑ و۔

میتمهارا سوچاسمجها فیصله دو، اس پرتمهارا دل پوری طرح مطمئن دو بیتمهارے دل پر انقش دو، به بیشه تمهاری آنکهول کے سامنے رہے۔ تم اسے بار بار باد کرتے رہو، اورتمها ری زبان بربھی اس کا چرچا ہو۔

#### \*

# تربیت آسان ہے، بالکل بس میں ہے

جنت کی خواہش کرنا تو آسان لگتا ہے، جنت کی طلب بھی دل میں محسوں ہوتی ہے، گمراسے حاصل کرنے کے لیےاپنی تربیت کرناانتہائی دشوار کام لگتاہے، بلکہ بعض اوقات ناممکن

**∠** ^

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

سا لگنا ہے۔ زندگی اس طرح بسر کرنا کہ جنت میں داخل ہو سکیں، اس لائق بننا کہ جنت کے رائے ہوئے ہوئے کے دائے ہوئے ہ

لیکن جبتم تربیت کے رائے پر پہلا قدم اٹھا او، اور سوچ سمجھ کرید فیصلہ کر او کہ اللہ کی رضا اور جنت کا حصول ہی زندگی میں سب سے بڑھ کر محبوب ومقصود ہونا جاہے ..... تو سب سے پہل کہی بات جانتا، اور ای پر یقین رکھنا ضروری ہے کہ تربیت کا راستہ آسان ہے، اور جنت کا حاصل کرنا بالکل اپنے بس میں ہے۔ اسے آسان اور ایس میں ہونا ہی جاہے۔ تا کہ ہم مہولت سے اس داستے پر چل سکیں جو ہمیں جنت تک لے جائے۔ اس بات کو صرف ایک دفعہ جان ایما کافی نہیں، ملکہ اس کو بار بارد ہرانا اور ہردم تازہ رکھنا ضروری ہے۔

آسان ہونے اور بس میں ہونے سے ہماری مرادینیس کہ اپنی تربیت کے لیے محنت 
خبیں کرنا ہوگی ، ریاضت نہیں کرنا ہوگی ، مجاہدہ نہیں کرنا ہوگا ، یا یہ کہ اس راہ میں تکلیفیں پیش نہیں 
آسکیں گی ، ناگوار چزیں برداشت نہیں کرنا پڑیں گی ، دکھ اور ایذ انہیں پہنچ گی ، مشکل اور دشوار 
مراصل نہیں گزرتا ہوگا نہیں ، ان میں سے ہر چیز پیش آسکتی ہے۔ ہمارا مطلب یہ ہے کہ ہر 
ناگواراور تکلیف دہ چیز کا مقابلہ کرنے کے لیے ہمت وقوت ، اور ہر مشکل سے نکانے کے لیے راستہ 
بھی موجود ہے ، اور دست گیری کا سامان بھی ۔ ہر کا م جس کے کرنے کا مطالبہ ہے ، وہ انسان کے 
اختیار اور بس میں ہے ۔

# آسان كيول موناجا ہيے:امتحان كانقاضا

ہم نے صف مینیں کہا کہ تربیت کرنا آسان ہے، بلکہ بی بھی کہا ہے کہ اسے آسان ہی ہونا چاہے۔ اس بقط کا ناگزیر ہونا چاہے۔ اس بقا ہر تعجب خیز بات کو خوب اچھی طرح سجھ لو۔ بیآسان ہونا اس مقصد کا ناگزیر تقاضا ہے جس کے لیے انسان کو پیدا کیا گیا۔ ہے۔ بیاللّہ تعالیٰ کی ربوبیت ورحمت اور عدل کا بھی ناگزیر تقاضا ہے۔

رمغمان المبارك اورانقلاب زندكى

الله تعالی فی مصی اس زمین پرکس مقصد کے لیے بیزندگی بخشی ہے؟ اس امتحان کے لیے کہ تم حسن عمل کی روش اختیار کرتے ہو، یا بوعملی کی۔شکر کی راہ جا ہے ہو یا ناشکری کی۔ ایمان کا تے ہو یا کفر کرتے ہو یا مرشی وطغیانی۔ صرف اللہ کی بندگی کرتے ہو یا اس کے علاوہ ووسرے خدا بنا لیتے ہو۔ بات کسی اسلوب سے بھی کہو، مطلب ایک ہے، اور مدعا بھی آیک، اللہ کو تما را استحال مقصود ہے:

الَّذِئ خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيُوةَ لِيَنْلُوَ كُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴿ (الملك ٢:٦٧) جس نے موت اور زندگی کواپجا دکیا، تا کرتم لوگوں کوآ زما کر دیکھے ،تم ہیں سے کول بہتر عمل کرنے والا ہے۔

> إِنَّا هَدَيْنَهُ السَّبِيْلَ إِمَّا شَاكِوًا وَّإِمَّا كَفُودٌه (الدهو٣:٧) بم نے اے راستہ دکھادیا،خواہ شکر کرنے والا بنے یا کفر کرنے والا۔

جب امتحان ہے، توشعیں اختیار اور آزادی عمل ہی حاصل ہے۔ یہ اختیار دینا ضروری تھا۔ مجبُور و مقبور کا امتحان ایک ہے معنی کام ہوتا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اور عدل ہے بعید تھا کہ وہ ابیا کرتے عمل کے امتحان میں بھی ڈالے ، عذاب و تو اب کو بھی اس امتحان کے نتیج پر شخصر کرتے ، کیکن عمل کرنے کا اختیار اور آزادی تعصیں نہ بخشے ۔ چاند، مورج ، ستارے اور فرشے ، بال برابر اللہ تعالیٰ کے حکم ہے سرتا لی نبیس کرتے ۔۔۔۔۔۔کرنہیں سکتے۔ ان کانہ حساب ہے ، نہ ان کے لیے جنت میں داخل ہونے کے انعام کا امکان ۔۔۔۔۔

یدامتخان بھی مجیب نوعیت کا امتخان ہے۔ اگر چدامتخان کی مدت بہت مختصر، فانی اورختم ہونے والی ہے، کیکن اس کے نتیج میں، عاصل ہونے والاعذاب شدید یارضوان و جنت ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہے، مَا عِنْدَ اُکُمْ مَ یَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللّٰهِ بَاقِ ط (النحل ۱۲:۱۲) جو پچھمارے ہیں ہے وہ ختم ہوجانے والا ہے، جو پچھاللّہ کے پاس وہاں ہے، وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے باتی

رمضان المبارك اورا تقلاب زئدكي

رہنے والا ہے۔

کوئکہ جنت کا حصول تربیت پر موقوف ہے، اور جنت ہی مقصود زندگی ہے، اس لیے اللہ کی ربوبیت و رحمت کا تقاضا ہوا کہ جنت کی راہ، تربیت کا راستہ، آسان ہواور ہر شخص کو دستیاب ہو۔ اس کی ربوبیت درحمت کے اس قانون کا جلوہ تم زندگی میں ہرجگہ د کیے سکتے ہو۔

جہم کی بقا اور تربیت کے لیے ہوا ناگزیر ہے، ہم چند لمحے بھی ہوا کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے۔ ہوااس طرح عام ہے کہ ہر جگہ موجود ہے، برخض کو دست یاب ہے، اور بلاکسی کوشش کے دستیاب ہے۔

پانی بھی زندگ کے لیے ناگزیر ہے، لیکن ایک درجہ کم۔ وہ بھی ہر جگد پہنچایا جاتا ہے، بہآسانی دست یاب ہوتا ہے، لیکن ہوا کی طرح عام نہیں۔ تو جس تربیت پر عارضی نہیں ابدی زندگی میں بقاد نلاح کا انحصار ہو، کیا وہ ہوا اور پانی کے مثل، اور اپنی نوعیت کے لحاظ ہے، آسانی سے اور عام طور پر دست یاب نہ ہوگی؟

امتحان تو ہر خص کامقصود ہے، جنت کی منزل تو ہر خص کے سامنے رکھی گئی ہے۔ پھر کیا ہید اللہ تعالٰی کی رحمت اور عدل کے مطابق ہوتا کہ وہ امتحان میں بھی ڈالٹا، دوڑ میں شریک بھی کرتا، سامنے جنت جیسا انعام اور ہدف بھی رکھ دیتا، مگر پھر جنت کی راہ پر دوڑ نااتنا دشوار اور مشکل بنا دیتا کہ ہر خص کے لیے دوڑ ناممکن نہ ہوتا۔ لوگ ہمت ہار دیتے اور بچھ لینے کہ بیتو وشوار بلکہ ناممکن کام ہے، اس پر کیسے یقین کیا جاسکتا ہے!

ای لیے ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جنت اور اس کے لیے تربیت کے راستے پر چلانے کی ذمدداری خوداینے اوپر لی ہے:

اِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى وَإِنَّ لَنَا لَلاَّحِرَةً وَالْأُولِي (الليل ۱۲:۹۲) بِشَك راسته بتانا ہمارے ذہے ہے، اور در حقیقت آخرت اور دُنیا، دونوں کے ہم بی

رمضان السبارك اورانقلاب زعمركي

ما لک ہیں۔

اور، جنت کے رائے ،اطاعت کے رائے اور دین کے رائے کوالیسری کا نام دیا ہے:

فَامَّا مَنُ اَعْطَى وَاتَّقَى ٥ وَصَـدَّقَ بِالْحُسُنَى ٥ فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسُرُى ٥(الليل ٥:٩٢ـــ)

جس نے (اللّٰہ کی راہ میں) مال ویا، اور (اللّٰہ کی نافر مانی سے) پر ہیز کیا، اور بھلائی کو

سے مانا، اس کوہم آسان رائے کے لیے سبولت دیں گے۔

اور پیجھی فرمایا ہے:

يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُوِيُدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴿ البقرة ١٨٥:٢٨)

الله تمهار بساته نري كرنا جابتا بي بخي كرنانبين جابتا

اور رہیجی کہ

يُرِيْدُ اللَّهُ أَنْ يُتَخَفِّفَ عَنْكُمْ ۗ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفًاه (النساء ٢٨:٣) اللَّهُمْ بِرَّت پَابنديول كولمِكاكرنا چاہتا ہے كيونك انسان كمزود بيداكيا گيا ہے۔

ای طرح نبی کریم میشی نے صاف صاف اعلان فرمایا که المبذین یسسو ، دین کاراسته، اور تربی کاراسته، اور کاراسته این استان این براتصور یک

جنت اور تربیت کا راسته ا، آسان راسته بردی شدت اور اہتمام سے، اپنے ساتھیوں کو جنت اور اہتمام سے، اپنے ساتھیوں کو جنت اور مغفرت کے راستے پر چلنے کی دعوت دیناتھی، آنحضور منتی تا کید

فرمائى سے، اور بار بارفرمائى سےكد:

يسروا ولا تعسروا، بشروا ولا تتفروا

دین کوآسان اور نهل بناؤ، ننگ اور مشکل نہیں اور لوگوں کو بشارت دے کرخوش کرو، ننگی پیدا کرئے ہمنز نہ کرو۔

چنانچہ، ہمیں یقین رکھنا جا ہے اور یہ بشارت قبول کرنا جا ہے، کہ ہم جس امتحان میں

رمضان المبارك اورا تقلاب زندكي

ڈالے گئے ہیں،اس کا ناگزیر تقاضا یک ہے کہ تربیت اور آخر کاردین پر چلنے اور جنت میں پہنچنے کی راہ، آسان راہ ہے۔

## رحمت وعدل الهي كانقاضا

الله تعالى كى رحمت وعدل سے جہال يه بات بعيدتى ، كروہ بم كو جنب كى دعوت ديتا ..... وَاللّٰهُ يَدُعُو آ إِلَى الْمَحَنَّةِ وَالْمَفْفِرَةِ بِإِذْنِهِ عَ (البقرة ٢٢١:٢) اوراللّه اپناؤن سے تم كو جنت اور مغرت كى طرف بلاتا ہے، وَاللّٰهُ يَدُعُو آ إِلَى دَارِ السَّكَامِ (يونس ١٥:١٠) اورالله منصين دارالاسلام كى طرف دعوت دے رہا ہے، اور بم سے جنت كى طرف دور لگانے كا مطالبہ بھى كرتا .....

وَسَادِعُوْ آ اِلَى مَغُفِورَةٍ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَجَنَّةٍ (ال عصران ۱۳۳۳) دوژکرچلواس راه پرجوتھارے رب کی بخشش اوراس جنت کی طرف جاتی ہے۔ اورساتھ ہی اس راه کواتنا دشوارگز اربناویتا کہ چل نہ سکتے ، وہاں سے بات اور بعید ترتقی کہ وہ جمیں امتحان میں ڈالنا ، اوراس لیے اوراس طرح ڈالنا کہ ہم ناکام ہوجا کیں ۔''کیاایک ماں

ا پنے بچ کوآگ میں ڈال سکتی ہے'' ایک عورت نے حضور منظیقیا ہے ہو چھا۔ آنحضور منظیقیا ہے اس کے اس کے سواد وسرے خدا بنا لیتے ہیں!''خوداللہ تعالی فرما تا ہے کہ:

مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بَعَذَابِكُمُ إِنْ شَكَرْتُمْ وَامَنْتُمْ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِراً عَلِيُماً ٥ (النساء ٣٤:٣)

آخر الله کوکیا بڑی ہے کہ مصی خواہ مخواہ سزا دے، اگرتم شکر گزار بندے ہے رہو اورا پمان کی روش پر چلو۔الله بڑا قدر دان ہے، اور سب کے حال سے واقف ہے۔ تربیت کا کام شروع کروتو اس یقین کامل اور بحر پوراعتاد کے ساتھ شروع کرو، کہ راستہ

رمضان المبارك اورانقلاب زندكى

آ سان ہے، اللہ نے شخصیں ناکام ہونے کے لیےاس امتحان میں ہرگز نہیں ڈالا ہے، نہ وہ تم کو ناکام ہوتا دیکھنا چاہتا ہے، نہ شخصیں عذاب دے کراہے پچھ ملے گا۔ یہ یقین بھی کہتم سے جومطالبہ ہے، خاص ہویا عام، جس آ زمالیش میں ڈالے جاؤ ، شخصیں وہ سب پچھ دیا گیاہے، جس ہے تم وہمطالبہ پوراکرسکو،اوراس آ زمالیش سے کامیاب نکل سکو۔

## آسانی کے بہلو: فطرت انسانی سے مطابقت

آسانی کے پہلو بے شار ہیں۔ ہم تین پہلوؤں کی طرف توجہ دلائیں گے جن کو یا در کھنا ضروری ہے۔

ایک یہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کی جمھاری فطرت الیی بنائی ہے، کہ اس کو نیکی محبوب اور مطلوب ہے، وہ اس کے مزائ سے مطابقت رکھتی ہے، اور مطلوب ہے، وہ اس کے مزائ سے مطابقت رکھتی ہے، وہ اس کے سلے جانی پنچانی چیز ہے۔ انسان کتنا ہی برااور بدکار ہو، وہ پھر بھی سچائی، ہدردی، حسن اخلاق، عدل، دیا نت ، امانت اور وفائے عہد جمیسی چیز وں کی تعریف کرے گا۔ ہر انسان ہے گنا ہی خلم وزیادتی ، بدزبانی، حسد جمیسی چیز وں کو تا پسند کرے گا۔

جبتم نیکی کرتے ہوتو تمھارا دل خوش ہوتا ہے، تسمیں اطمینان نصیب ہوتا ہے۔ جب تم برائی کرتے ہوتو تمھارے دل میں خلش ہوتی ہے، اس کوزنگ لگ جاتا ہے، تم اپن نگا ہوں میں گرجاتے ہو۔ رسول اللہ مطاقیۃ نے ایک سحانی ڈاٹھ کو نیکی اور برائی کی تعریف آٹھی الفاظ میں بتائی۔ ای کواللہ تعالی نے فطرت اللہ قرار دیا ہے، جس پراس نے سارے انسانوں کو پیدا کیا ہے۔

چنانچینی اور حسن عمل کی راہ تو سیر حی اور آسان ہے، مگر وہ اس لیے مشکل ہوجاتی ہے کہ ہم خود اپنے کو ٹیز ھی ایر نہیں جاسکتی ہم خود اپنے کو ٹیز ھیں۔ ایک گول سوراخ میں اگر میڑھی چیز اندر نہیں جاسکتی تو قصور سوراخ کا نہیں۔ اگر جنان پر فصل نہیں لہلہاتی تو قصور بارش کا نہیں ہے۔ اگر ہم اپنے

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان المبارک ادرانقلاب زندگ

تلب وفطرت کوسلیم بنالیں تو الیسسری پرچانا ہمارے لیے آسان ہوگا۔ اس کیے قرآن مجید نے بوے بلیغ اور معنی خیز انداز میں بیفر مایا ہے کہ فَسَنُیسَسُر وَ لِلْیُسُور کی (اللیل 2:41) ہم انسان کو آسان کردیے ہیں ،الیسسوی پرچانے کے لیے، (لفظی ترجمہ یہی ہے) مینیں کہ ہم الیسسوی کوآسان کردیے ہیں،انسان کے لیے "قلب کوسلیم بنانے کانسخ بھی بڑاآسان ہے، جوہم اینے مقام پریتا کیں گے۔

# دوسری آسانی:ساری زندگی تربیت گاہ ہے

آسانی کادوسرا پہلویہ ہے کہ اللہ تعالی نے ساری زندگی اورساری کا تنات کوتر بیت گاہ بنا دیا ہے۔ چندتر بیتی امور لازم ضرور کیے گئے ہیں، مثلاً نماز ، زکو قا،روزہ اور جج ....لیکن دراصل زندگی میں بیش آنے والا ہرواقعہ، ہر حادثہ، دل پر گزرنے والی ہرواردات، ہر کیفیت، ہر نعمت، ہرمصیب، ہرنیکی، ہر بدی، آسان و زمین اور ان کے اندر ہر مخلوق جس سے انسان کو سابقہ بیش آئے، اس کے لیے مربی بنادی گئی ہے، بشر طیکہ وہ اس مربی کو پہنچا تنا ہواوراس سے تربیت حاصل کرنے کے لیے آمادہ اورمستعد ہو۔

جولوگ ان ہمدونت اور ہم جگر مربوں سے درس لیتے رہے ہیں، اُٹی کے بارے ہیں اللہ توالی نے فرمایا ہے کہ اللہ توالی نے فرمایا ہے کہ اللہ نو اُللہ قیل محنو اللہ توالی نے فرمایا ہے کہ اللہ نو اُللہ اللہ توالی ہے کہ سنویہ میٹے، لیٹے اللہ کو یا در کھتے ہیں۔ اس لیے کہ سنویہ اُللہ نو اُللہ فاق وَفِی اَنْفُسِهِمُ (حمة السجدة المنظم) عقریب ہم ان کو اپنی نشانیاں آفاق میں بھی دکھا کیں دکھا کیں گے۔

جو کتاب وی، کتاب فطرت اور کتاب زندگی پڑھتا ہو، اور ان سے تربیت حاصل کرتا ہو، وہ فی الواقع پھر کسی تربیتی کورس کامحتاج نہیں رہتا، اگر چہ واجب اور نظل تربیتی کورس، اللّہ نے بتائے ہوں یا ہم نے خود وضع کیے ہوں، تمھارے مددگار ومعاون ہوتے ہیں۔ کیکن میسیح معنوں

رمضان السارك اورا نقلاب زعدكى

میں ای وقت موثر ہوتے ہیں، جب وہ شمعیں ساری زندگی کو تربیت گاہ بنانے کے مقام پر پنجانے میں مددکریں۔

ذ راغور کرو: ہرنیکی جوتم کرووہ تمھاری تربیت کا ذریعہ ہے۔ تم اسے نیکی سمجھو، نیکی کے طور پراس کی محبت دل میں بٹھا ؤ،اس کی توفیق پراللّہ کاشکرادا کرو،اس کے اجرکی اُمیداور توقع رکھو، اس سے سرت اورلذت حاصل کرو،اوراس سے اللّہ کے وجہ کریم کے نورکوطلب کرو۔

نیکی کا دائرہ وسیع تر ہے: روزی کمانا بھی نیکی ہے، اپنے او پر خرچ کرنا بھی نیکی ہے، اپنے گھر والوں پر خرچ کرنا بھی نیکی ہے، اپنے کا روبار کے فروغ پر خرچ کرنا بھی نیکی ہے، پودالگانا بھی نیکی ہے، اپنے کا روبار کے فروغ پر خرچ کرنا بھی نیکی ہے، پودالگانا بھی نیکی ہے، اس کا بھل خود تم کھاؤ، پر ندے اور جانور کھائیں، چوری ہو جائے، وہ بھی تم معارے حساب میں نیکی ہے، میاں بیوی کا تعلق بھی نیک ہے۔ ہر نیکی تمعاری مربی بن متی ہے۔
گناہ سب سے بڑھ کر مابیت کا سب بنا ہے، لیکن ہر گناہ تمعارا بڑا موثر مربی بھی بن سکتا ہے۔ تم بیا حساس پیدا کروکہ گناہ ہوا، آنکھوں کو بہنے دو، ول کوندامت اور شرمندگی سے بھرلو، یقین رکھوکہ اب اللہ کے آگے ہاتھ بھیلا دو، سر جھکا دو، آنسو بہاؤ۔ …تم دیکھو گے کہ گنی تربیت گاہ کا سامان اس گناہ میں ہے۔

میں گناہ کی ترغیب نہیں دے رہا، گناہ سے نفرت اور اجتناب کی ہرممکن کوشش ضروری ہے، لیکن ریبھی حکست تخلیق ہے کہ انسان کو گناہ سے مفرنہیں۔ول میں گناہ کی خواہش اٹھے اورتم خدا کے خوف سے رک جاؤ، پربہت بڑی نیکی ہے، جتنی زبر دست خواہش، جتنے بڑے گناہ کے لیے ہو، اللہ کے خوف سے رک جاناتی ہی بڑی نیکی ہے:

وَأَمَّا مَنُ خَا**تَ** مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوَاى ٥ فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِىَ الْمَاُواى ٥ (النُّزِطت ٤٤-٣١-٣١)

اورجس نے اینے رب کے سامنے کھڑے ہونے کا خوف کیا تھا اور نفس کو بری خواہشات

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكى

ے بازر کھا تھا، جنت اس کا ٹھکا نا ہوگ۔ یہی معالمہ نعتوں کا ہے۔

برندت، تربیت کاذر لید ہے۔ وہ تعتیل بھی جوعام ہیں۔ مثلاً ہرسانس، کھانے کا ہر لقمہ، پائی
کا ہر گھونٹ، ہر لمحہ، جسم کی حفاظت، رزق بعتیں اور وہ بھی جو تحصارے لیے خاص ہیں۔ یہ تعتیں
عطا کرنے والے کو یا دکرو، اس کے شکر سے دل کو بھر لو، اس کو اپنے علم اور ہاتھ کا کرشمہ نہ جھوہ نہ
کسی مخلوق کا عطیہ سمجھو۔ دل وجان سے الحمد للہ کہو، پھر دیکھو کہ کتنے اخلاقی وروحانی امراض کا
علاج چنگی بجانے میں ہوجاتا ہے'' شکر کرو گے تو اللہ اور دے گا۔۔۔۔۔اور دے گا''۔ اگریشکر نیکی
کی توفیق کی تعمیہ پر ہو، تو خود ہی سوچو کہ کتنی شکیاں اور ملیس گی اور تربیت کتنی آسان اور تیز ہوگی۔

بيمعامله مصيبت كابـ

ہرمصیبت تربیت کا ذریعہ ہے۔ پھریاد کرد کہ یہ کس کی طرف سے ہے۔ اس کی طرف سے جس کے اذن کے بغیر پتانہیں ہل سکتا۔ وہ جور تمن اور دیم ہے، تمھا را بدخواہ نہیں ، خیرخواہ ہے۔ پھر صبر کرو۔ صبر تو ساری تربیت کی شاہ کلید ہے۔ یہ صیبتیں نہ پڑیں، تو یہ عظیم نعمت عظلی شمیں کیوں کر حاصل ہو۔

# تبسری آسانی:اختیاراوربس میں ہے

آسانی کے تیسرے پہلوکو یوں دیکھو، کہ اللہ تعالی کی رحمت اور عدل ہے، یہ بات بعید کے دوہ تحصیں ایسا تھم دیں جس کو بجالانے کی تم میں سکت نہ ہو، یا تحصیں ایسا متحان و آز مالیش میں ڈالیں جس میں پورا اترنے کی تم میں طاقت نہ ہو۔ یہ امتحان کے تقاضوں کے بھی ظاف ہے۔ اس سبق کا امتحان کیسے ہوسکتا ہے جو پڑھایا ہی نہ گیا ہو، اس ناکا می پرمواخذہ یا سزا کیسے نصیب ہوسکتی ہے جوالیے کام میں ہو، جواختیار اور بس سے باہر ہو۔

رمضان البارك اورا نقلاب زندكي

چٹانچہ نمیادی اصول بیان کر کے سانتہائی اہم سنت الی واضح کر دی گئی، اس سورۃ البقرہ کے اختیام پر جوکلیات وقوانمین دین کی جامع ہے۔ فرمایا:

لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا \* لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ \* (البقرة ٢٨٦:٣)

الله کی تنفس پراس کی مقدرت سے بڑھ کر فرد داری کا بوجھ نہیں والتا۔ برخض نے جو نکی کمائی ہے، اس کا جاس کا مختل ای بے ہے اور جو بدی سمیٹی ہے، اس کا وبال ای پر ہے۔

یہ اصول متعدد مقامات پر واضح کیا گیا ہے: جبر واکراہ کے عالم میں زبان سے کلمہ کفر
کہنا پڑنے، گر دل ایمان پر مطمئن ہو، تو کوئی گناہ نہیں، کوئی مواخذہ نہیں۔ بعول چوک کے گناہ معاف ہیں، کہ وہ اختیار سے باہر ہیں۔ دل میں آنے والے تمام وساوی اور گناہ کی تمام خواہشات معاف ہیں، کہان پر اختیار نہیں۔ بلکہ اگر گناہ کی خواہش پیدا ہوئی، اور پھرآ دی اسے کرنے سے دک گیا، تو نیکی کے اجر کی بشارت ہے۔ دل کی کیفیات اور ان کے اتار چڑھاؤ پر بھی کوئی مواخذہ نہیں، کہ وہ بھی بس میں نہیں۔ تیام لیل کی فرضیت دائرہ اسلام وسیع ہوتے ہی اس لیے ختم کر دی گئی کہ '' اللہ نے جانا کہ تم اس کو لورا نہ کرسکو گے، سوتم پر معانی بھیج دی۔

اس لیے ختم کر دی گئی کہ '' اللہ نے جانا کہ تم اس کو لورا نہ کرسکو گے، سوتم پر معانی بھیج دی۔
اب پڑھو جھنا قرآن آ مائی ہے ہو سکے''۔

الله تعالی نے بدایت نازل فرمائی که "اُقَقُوا الله خَقَ تَقْتِه (ال عمون ۱۰۳۳) الله تعالی نے بدای سے تقوی کرنے کا حق ہے" ۔ بیس کر صحابہ کرام بھی تین کی کانپ الله ہے تقوی کی کر وجیما کہ الله ہے تقوی کا حق الله ہے تقوی کی کاخی اوا کر سکے! چنا نچ تشریح فرمائی گئی کہ ف اتقوا الله ماامستطعتم (الله سے تقوی کی کرو، جتنا ہی بی ہے کتوی کرنا سکھنائی توایک کی اظ ہے تربیت کا حاصل ہے۔ چنا نچ ہم با آسانی کہ سکتے ہیں کہ "اپنا نز کیہ کرو، اپنی تربیت کرو، جتنی تربیت کرو، جتنی محماری استطاعت ہو، جتنی کرسکو"۔ اس سے زیادہ تربیت کا مطالبہ نہیں، اس سے زیادہ تربیت کر جند حاصل کرنے کے لیے الازم نہیں کی گئے۔ نبی کریم میں تا طاعت و جہاد کی بیعت لیا جنت حاصل کرنے کے لیے الازم نہیں کی گئے۔ نبی کریم میں تاقی حقوی بیعت لیا

رمضان السبارك ادرا نقلاب زندگی

کرتے تھے، تو خاص طور پر'' برحداستطاعت' کے الفاظ کا اضافہ ضرور فرمایا کرتے تھے۔

جنانچ جن فرائض کواللہ تعالی نے واجب کیا ہے، یا جن چیز ول کواس نے حرام کیا ہے،
ان کو بجالا نا یاان سے رک جانا بالکل تمحارے بس میں ہے، یہ بھی اختیار سے باہر نہیں ہوسکتا۔
وہ عبادات اور جہاو ہول، کھانے پینے کی اشیا ہول، اموال ہول، یا اخلاق و معاملات کے دائرے میں افعال ہول، مثلاً ایفائے عہد، عدل، احسان، صلد رحی وغیرہ یا حسد، بجتس، برظنی، غیبت وغیرہ ۔ اگرتم اطاعت نہیں کر پاتے، یا تمحارے نس نے مجاہدہ، ریاضت اور محنت سے خیبت وغیرہ ۔ اگرتم اطاعت میں ترکمی مفتی کا بینے کی خاطر کوئی عذر انگ تراش رکھا ہے، یا تم واقعی مجبور ہو۔ ان تمام معاملات میں ترکمی مفتی کا فتوئی کام آئے گا، نہ کسی انسان کو مطمئن کرویے سے دامن چھوٹ جائے گا۔

سوچنا ہی چاہیے کہ کیا اللہ تعالیٰ کو، جو عالم الغیب والشہاد ہے ہتم اپنے عذر ہے مطمئن کرسکوگے۔اگر مجبُوری حقیقی ہوگی، تو وہ اللہ کے ہاں قبول ہوگی۔ نہتم ہے مواخذہ ہوگا، نہ تربیت میں نقص آئے گا۔اللہ کے نزدیک مقبول نہ ہوتو کوئی فتو کی اور کوئی انسان تمصارا بو جھندا تھائے گا۔ دیگر معاملات میں جوادا مراور منہیات میں ہے نہیں، یہ سوچ اور کردار تمصارے لیے راہ کوآسان کرے گی۔

چنانچیز بیت کی راہ پراس یقین کے ساتھ آ کے پڑھوکہ کوئی الی چیز تھاری جنت کی راہ کھوٹی نہیں کرسکتی، اور اس کونہیں کرنا چاہیے، یا کوئی الی چیز جنت حاصل کرنے کے لیے ضروری نہیں ہوسکتی، اور اسے نہیں ہوٹا چاہیے، جو تمھاری استطاعت اور اختیار سے باہر ہو۔ میں تبحیات کی راہ کی ان بے شار دشوار پول کوآسان کردے گا، اور ان گونا گول فتنوں کا از الدکردے گا، جن کا شکوہ اس راہ کے راہی اور سالک کثرت کے ساتھ کرتے رہے ہیں۔

اختياري اورغيرا ختياري

اس معاملے میں اصل اصول مدہ کہ معاملہ اختیاری ہے یا غیر اختیاری۔

رمضان المبارك اورانقلاب زندكى

تم اکثر کہتے ہومیں فلاح چیز پر قابونہیں کرسکتا، فلاں تھم نہیں بجالاسکتا، فلاں نا جائز چیز کو ترکنہیں کرسکتا۔ فلاں تا جائز چیز کو ترکنہیں کرسکتا۔ تم بیدد یکھو کہ ایسا کرنا تمھارے اختیار میں ہے یا نہیں۔ اگر بیداللّٰہ کا تھم ہے، تو وہ یقیناً تمھارے اختیار اور بس میں ہے۔ اس لیے کہ، جیسا ہم داضح کر بھے ہیں، اللّٰہ نے کوئی تھم ایسا نہیں دیا جو تمھاری استطاعت میں نہ ہو۔ احکام اللّٰہی کے علاوہ، جو معاملہ اختیار ہے باہر ہو، اس کی جہ ہے افکر نہ کرو، اس کی وجہ ہے کہی فتنے میں نہ پڑو، اس کی وجہ ہے جو پچھ نیکی کررہے ہو، اسے بھی نہ چھوڑ میٹھو، نہ اپنی راہ کھوٹی کرو۔

## راہزن فتنہ اور مغالطے

تربیت کے دائے کاسب سے برافتند، مالی اور ترک سی وعمل کا فتنہ۔

ول میں طرح طرح کے وسوسے پیدا ہوتے ہیں۔ پداللہ اوررسول مضرفی نے بارے میں ہوتے ہیں، ان کی تعلیمات کے بارے میں ہوتے ہیں، ان کی تعلیمات کے بارے میں ہی ۔ گنا ہوں کی خواہشات بھی جوش مارتی ہیں۔ حالات سے اور انسانوں سے مایوی کا وسوسہ بھی پیدا ہوتا ہے۔ مگر دل میں کیا کیا خیالات آتے ہیں، پیدا ہوتا ہے۔ مگر دل میں کیا کیا خیالات آتے ہیں، پیدا ہوتا ہے ہم تمارے اختیار میں نہیں۔ ان پر تممارا کوئی مواخذ و نہیں۔ ان سے جنت کا نقصان نہیں ہوتا۔ پھرتم کیوں پر بیثان ہواور کیوں ہمت بارنے لگو۔ برے خیالات آنے کے راستے بند کرنے اور اچھے خیالات کو دل میں لانے کی کوشش کرنا، بس اتناہی تمھارا اختیارے۔ اتناہی کرنے کوکانی سمجھو۔

تم بار بارعزم کرتے ہواور دہ عزم بار بارٹوٹ جاتا ہے۔ ایسا عزم جو بھی نہ ٹوٹے،
ایساارادہ جو بھی شکتہ نہ ہو، ریبھی تمھارے اختیار میں نہیں دیا گیا۔ بلکہ عزم واراد ہے کی نا پختگی،
تمھارے امتحان کی خاطر ، حکمت اللی نے تمھاری طبیعت میں ودیعت کی ہے۔ اس کی وجہ ہے
بھی نہ مواخذہ ہے، نہ جنت کا نفصان۔

سب سے مشکل معاملہ گناہوں کا ہے، جن کا تعلّق عزم کی نا پختگی ہے بھی ہے. گناہ

رمضان المبارك ادرا نقلاب زندكي

ہوتے ہیں اور بار بار ہوتے ہیں۔ بار بار توبہ کرنے کے بعد بھی بار بار ہوتے ہیں۔ جانے
بوجھے بھی ہوتے ہیں۔اللّٰہ کا عکم معلوم ہوتا ہے، اور بھر بھی خواہش نفس کے آگے سر جھکا دیے ہیں۔
گناہوں ہے بھی حوصلہ بارنے اور مایوں ہونے کی کوئی وجنہیں۔ یہ بھی انسان کے اختیار میں نہیں
کہ وہ گناہ بالکل نذکر ہے، یابار بارندکر ہے، یا تو بہندٹو لے یہ قرشتوں اور انبیا بیسل کا مقام ہے۔
گناہ کا اختیار اس آزادی کا ناگزیر تقاضا ہے جواللّٰہ نے تصویر جنت حاصل کرنے کے لیے
وی ہے۔ اگرتم گناہوں کے اس سلسلے کو بندکر سکتے تو اللّٰہ دوسری مخلوق پیدا کرتا، جو گناہ کرتی اور اس سے مغفرت کی دعوت کے ساتھ اس سے پہلے
اور اس سے مغفرت کی طلب گار ہوتی ۔ اس لیے ہر جگہ جنت کی دعوت کے ساتھ اس سے پہلے
مغفرت کی دعوت کے ساتھ اس سے ہوتے۔

دل میں خلط کیفیات بھی مایوس کرتی ہیں۔ مطلوب کیفیات حاصل نہ ہو تکیس تو بھی مایوس ہونے گئی ہے۔ کیفیات میں اتار چڑھا کہ بھی پریشان کرتا ہے۔ لیکن دل کی کیفیات پر بھی تسمیس اختیار نہیں بخشا گیا ہے، صرف عمل پر بخشا گیا ہے۔ محبت، خوف، خشوع وغیرہ محبوب ہوتا چاہییں، ان کے حصول کے لیے وہ تد ابیر بھی اختیار کرنا چاہییں جن کو اختیار کرنا تمھارے بس میں ہے۔ لیکن یہ کیفیات کس قدر پیدا ہوتی ہیں، اور کتنی پائے دار ہوتی ہیں، اس پر تمھارا کوئی حساب نہ ہوگا، نداس کی وجہ سے جنت کا نقصان۔ پھر مایوسی و پریشانی کیوں؟ اس کو پھی ختم کردو۔

کمال کی طلب ہوتی ہے، لیکن کمال بھی تمھارے اختیار میں نہیں، بلکہ یہ تمھارے مقام انسانی کے منافی ہوگا کہ تصعیل کمال حاصل ہوجائے۔ اس بسود تلاش کو بھی ترک کردو۔ یہ کہ دوسروں میں نقائص و کیے کر بھی تم مایوں ہونے لگتے ہو، اور خودا پی تربیت سے دست بردار ہو جاتے ہو، اس سے بڑھ کر ناوانی کیا ہوگی۔ دوسروں کو ٹیک بنانے کا اختیار بھی تسمیس نہیں دیا گیاہے۔ نہ کی دوسرے کا بوجھ تم اٹھاؤ گے۔ تم اپنے کام سے کام رکھو، صراط مستقیم پر چلتے رہو۔ اپنی اور دوسروں کی اصلاح کا کام کرتے رہو۔

رمضان المبارك اورا تقلاب زندكى

الجھی طرح یا در کھو

بس جنت کومقصودینا کراپئی تربیت کرنے کا فیصلہ کرنے کے بعد، پہلی اہم بات بی ہے کہ تربیت کا راستہ و بنا کراپئی تربیت کرنے کا فیصلہ کرنے کے بعد، پہلی اہم بات بی ہے کہ تربیت کا راستہ و بنا اور بدایت کا راستہ و بنا کا راستہ مشکل بنا لیتے ہو، خوداس کے لیے مشکل بن جاتے ہو۔ اس بات کو یاد رکھو گے، حوصلے بلندر ہیں گے، اعتماد سے کام کرو گے، امریکا دامن بھی ہاتھ سے نہ چھوٹے گا، اللہ کی مدد ہمیشہ تمھارے شامل حال ہوگی۔

# اپنااراد ہ اور عمل شرط ہے

ؤنیا میں کا میابیاں ہوں، یا آخرت کی کا مرانیاں، دنوں کے لیے اپنی تربیت ناگز رہے۔ جنت اپنی تربیت اور تز کیے کے بغیر نہیں مل علی۔ اپنی تربیت کرنے اور جنت میں جانے کا بیہ راستہ آسان ہے، اور یہ بالکل تمعارے بس اور اختیار میں ہے کہ اپنی تربیت کرسکو، کرو، اور کرلو۔

تمھاراارادہ اورتمھارائمل .....ایے بس میں ٹمل کی پوری کوشش.....یہ تمھاری تربیت کے لیے پہلی شرط ہے۔صرف یہی چیز اللہ تعالی کومطلوب ہے،صرف اس پر انھوں نے اپنے سارےانعام واکرام کا دعدہ کیا ہے۔

تم ارادہ ندکرہ، تربیت کے لیے جو کچھ کرناتھ جاری ذمدداری ہے، اس کے مطابق عمل ندکرو،

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

تواس کا کوئی بدل نہیں، اس کی تلائی کمی طرح نہیں ہوستی۔ کوئی چیز تھارے ارادے اور کمل کی جگر تھارے ارادے اور کمل کی جگر نہیں سے تھارے کی تحصیل کے جگر نہیں کے سکتے ہوں کا منہیں کر سکتا جس کو کرنے کے لیے ذمے داری تعصیل نفع دی گئی ہے۔ تم چھر کے اس پڑمل نہ کرو، یا سیکھنا ہی نہ چاہو، تو کوئی تعلیم و تربیت تعصیل نفع نہیں پہنچا سکتے۔ اپنے ایمان اور عمل کے علاوہ کوئی چیز نہیں جو تعصیل اللہ تعالی کی مغفرت و رحمت کا سے تعمیل بنتے ہیں جنت میں لے جا سکے۔

یکی تربیت کا اصل اصول ہے۔ یہ بالکل ظاہر اور روز روش کی طرح عیاں ہے۔
اتناصاف اور واضح ہونے کے باوجود، بدشتی سے یمی اصول سب سے زیادہ نگاہوں سے
اوجس رہتا ہے، یا ہوجاتا ہے۔ بیاصول بے شارتمناؤں اور تاویلات کے پرودوں میں جیپ
جاتا ہے۔اس کو بھول کرہم وسیوں سہاروں کی تلاش میں سرگرداں رہتے ہیں، مگر کوئی بھی سہارا
سراب سے زیادہ کوئی حقیقت نہیں رکھتا۔

# تخلیق دامتحان کا تقاضا عمل کے بدلے کا قانون

غور کروتو تربیت کا پی تطعی اور داخت اصول جمارے مقصد وجود میں مضمر ہے۔ بیاس امتحان کی بنیاد اور روح ہے، اس کا ناگز بر تقاضا ہے، جس کی خاطر ہمیں پیدا کیا گیا ہے۔ ہمیں حس عمل کے امتحان میں ڈالا گیا ہے۔ اس امتحان کے لیے ہم کوا ہے عمل پر اختیار دیا گیا ہے۔

حقیقت ہے کہ اپنے عمل کے علاوہ ہمیں کمی چیز پر بھی کوئی حقیقی اختیار نہیں دیا گیا ہے۔
اختیار عمل بی کا تقاضا ہے کہ تربیت کاعمل آسان ہے، اس لیے کے عمل ہمارے اختیار میں ہے۔
لیکن ای اختیار اور حس عمل کے امتحان کا لازمی تقاضا ہے بھی ہوا کہ ہمیں جو پچھ لے وہ صرف
ہمارے ارادہ کرنے اور عمل کرتے کے بدلے میں طے۔اللّٰہ کی رصت طے تو ای کے بدلے
میں ،مغفرت ملے تو ای کے بدلے میں ،مغفرت ورحمت کی بدولت جنت لے تو وہ بھی ای کے
میں ،مغفرت ملے تو ای کے بدلے میں ،مغفرت ورحمت کی بدولت جنت لے تو وہ بھی ای کے
بدلے میں۔

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

اگر ہمارے لیے بیدامکان اور راستہ بھی کھلا ہوتا، کہ .....ہم نہ چاہیں، ارادہ نہ کریں،
عمل نہ کریں ..... پھر بھی کسی اور کے وہ عمل کرنے ہے جو ہمارے کرنے کا ہے، کسی کی
تعلیم وتربیت ہے، کسی کے تھم واختیار ہے ہمارے لیے تربیت اور جنت کی راہ ہموار ہوجاتی تو
وہ امتحان ہی ہے معنی ہوجاتا جس کی خاطر ہمیں پیدا کیا گیا ہے۔

ساہم ترین بنیادی اصول الله تعالی نے یوں بیان کرویا ہے۔

لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴿ (البقرة ٢٨٧:٢

بر شخص نے جونیکی کمائی ہے، اس کا پھل ای کے لیے ہے اور جوبدی سمیٹی ہے، اس کا

وبال ای پرہے۔

رمضان السبارك اورانقلاب زندكي

کھرای اصل اصول کو بڑے اہتمام سے بوں بیان کیا گیاہے، اور اس تا کید کے ساتھ کہ بیر قوہ اصول ہے جواز ل سے آسانی صحیفوں میں تکھا چلا آر ہاہے:

اَمُ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوْسَى ٥ وَابُراهِيُمَ الَّذِي وَفَّى ٥ اَلَّا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزُرَ اُخُرَى ٥ وَاَنُ لَيْسَ لِلاِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ٥ وَاَنَّ سَعْيَةُ سَوْفَ يُرَاى ٥ ثُمَّ يُجُزَهُ الْجَزَآءَ الْآوْفَى ٥ (النجم ٣١:٥٣)

کیا (انسان) کو دہ بات بتانہیں دی گئی ہے جو موکی مَائِدہ کے صحیفوں ادراس اہرا ہم مَائِدہ کے صحیفوں ادراس اہرا ہم مَائِدہ کے صحیفوں میں بیان ہوئی ہے، جس نے دفا کاحق اداکر دیا؟ بید کہ کوئی ہو جھا شانے دالا دوسرے کا ہو جھ نہیں اٹھائے گا، ادر بید کہ انسان کے لیے بچھ نہیں ہے، مگر دوعمل جس کی اس نے سعی کی، ادر بید کہ اس کاعمل اسے عنقریب ضرور دکھایا جائے گا، چھراس کو پورا پورا بورا بداد یا جائے گا۔

پھر جنت کا حصول ..... جو حسن عمل کی آزمایش میں کا میا بی کا انعام اتی وضاحت اور اتی کثرت کے ساتھ عمل، کوشش بھنت اور علی کے ساتھ مشروط کردیا گیا ہے، کہ کی غلط بنی کی گنجایش باتی نہیں رہتی کہ جنت کے دائے برچلنے کے لیے تربیت عمل کے علاوہ بھی کسی اور طرح عمکن ہے۔ جوزاء بھا کانوا یعملون، انعا تجزون ما کتتم تعملون (بدله اس کا جوکرتے تھے)، لمستقین (جنت تقویل کے ضعالول کے لیے ہے)، المدیس آمنوا و عملوا الصالحات اللہ جوایمان لائے اور نیک عمل کیے)، دوڑ و جنت کی طرف، مسابقت کرو جنت کی طرف، جنت جیسی چیز ہی کے لیے تو عمل کرنے والوں کو عمل کرنا چاہیے، دوسروں پر بازی لے جانے والوں کو بازی لے جانے والوں کو بازی لے جانے والوں کو بازی لے جانے دالوں کو بازی لے جانے والوں کو بازی کے ہر صفح پر موج زن ہے۔

ٹابت ہوا کہ صرف خواہش دتمناہے ،کسی کی نظرادر توجہ کی برکت ہے ،کسی تقریر و درس کی تا ٹیر ہے ،کسی کامل کی صحبت ہے ، جنت نہیں مل کتی ،اپنی و ہ تربیت بھی نہیں ہو سکتی جس کا انعام جنت ہے ۔۔۔۔۔ جب تک ابناارادہ نہ ہو،اپنی کوشش نہ ہو۔

رمضان السبارك ادرا تقلاب زندكي

کوئی چیز فائدہ نیدےگ

می سیجھتے ہو کہ تم ارادہ نہ کرو گے، کوشش نہ کرو گے، انگلی نہ ہلاؤ گے، تو اس کے باد جود
تمھاری تربیت ہوجائے گی۔ یادر کھونیس ہوگی۔ تم سیجھتے ہو کہ صرف کتابوں کا مطالعہ کرلوگ،
اسٹڈی سرکل ہیں شرکت کرلوگ، اور تمھاری تربیت ہوجائے گی، نییں ہوگی۔ ایک دل گداز
درس من لوگ، ایک جذبات انگیز تقریر کا نول ہیں پڑجائے گی، ایک تربیتی پردگرام ہیں شرکت
کرلو گے اور تمھاری تربیت ہوجائے گی، نہیں ہوگی۔ کسی مرد کائل کی صحبت، نظر، توجہ میسر
ہوجائے گی، وہ انگلی پکڑ لے گا اور تمھارا بیڑا پار ہوجائے گا، یہ بھی نہیں ہوگا۔ جب تک تم خودنہ
چاہو گے، ارادہ نہ کرو گے اور عمل کے رائے پرقدم نہ بردھاؤ گے، تسمیں بھی نہیں کے گا۔
اگر تمھارے بغیریہ سب بچھ ہوسکتا، اس کے باوجود کہتم اپنے افقیار سے حسن عمل کرتے، تو امتحان
اگر تمھارے بغیریہ سب بچھ ہوسکتا، اس کے باوجود کہتم اپنے افقیار سے حسن عمل کرتے، تو امتحان
اور جز اومز اکا نظام بے معنی ہوجا تا۔

اگرتم خود نیک بننے کا ارادہ اور کوشش نہ کرو، تو نبی پیشیقیّن کی تعلیم ، توجہ اور صحبت بھی تسمیں نیک نہیں بنا سکتی ، بد بننے سے نہیں روک سکتی۔ انبیا مصلح کو بھی کوئی اختیار ایسانہیں دیا گیا تنم بارے ذاتی اختیار ہے بالاتر ہواور اس بر صادی ہوسکے :

إِنَّكَ لا تَهُدِئ مَنْ أَخْبَبْتَ (القصص ٥٢:٢٨)

اے نی میں ہے ہم جے جا ہو ہدایت نہیں دے سکتے۔

دمضان المبارك اورا ثقلاب زندكي

### شيطان كازور

اگرتم خود بدنہ بنو، تو شیطان کی محبت بھی شمصیں برنہیں بناسکتی ، اگر چہ شیطان کی محبت میں تو تم ہردفت رہتے ہو۔ وہ تمھاری جان کے ساتھ لگا ہوا ہے ، خون کے ساتھ گردش کر رہا ہے ، ایک جگہول سے تمھاری تاک میں ہے جن کا تم کو بتا بی نہیں۔ وہ دا کیں با کیں آگے پیچھے سے مسلسل نقب لگا تا رہتا ہے۔ لیکن اس کے باوجود تمھارے ارادے کے خلاف زیردی تم سے کوئی عمل برنہیں کر اسکا۔ اسے کوئی ایساا فقیارتم پرنہیں دیا گیا ہے۔ وہ اپ عمل پرتمھارے اپ افقیارتم پرنہیں دیا گیا ہے۔ وہ اپ عمل پرتمھارے اپ افقیار کو باطل نہیں کر اسکا۔ بلکہ روز قیامت تو وہ کھڑے ہوکرصاف کہددے گا:

وَمَا كَانَ لِىَ عَلَيْكُمْ مِّن سُلُطْنٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبُتُمُ لِيُ ۖ فَكَا تَلُوْمُونِيْ وَلُوْمُوْ آ أَنْفُسَكُمْ ۗ (ابراهيم ٢٢:١٣)

میراتم پرکوئی زوراوراختیارتو تھانہیں، بل نے اس کے سوا کچھ نیس کیا کہ اپنے راستے کی طرف تم کو دکوت دی اور تم نے میری دکوت پر لبیک کہا۔ اب جھے ملامت نہ کرو، اینے آپ بی کو ملامت کرو۔

توفیق الہی کی دست گیری

تو نیق البی کے بغیرتم کچھنیں کر سکتے۔لیکن یا در کھو کہ تو نیق البی بھی اسی وقت تمھارے شامل حال ہوگی اور تمھاری دست گیری کرے گی ، جب تم خودارادہ کرو گے اور جنت کے راہتے پرقدم آگے بڑھاؤگے۔اس بات میں بھی کوئی شرنییں رہنے دیا گیا ہے:

يَهُدِیْ آلِيُّهِ مَنْ يُنْيُبُه (الشودیٰ ۱۳:۳۲) ادروه آپی طرف آئے کا داستہ ای کودکھا تاہے، جواس کی طرف دیوع کرے۔ وَمَنْ تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّهِ مَتَابَّاه (الفوقان ۱:۲۵)

رمضان السيارك ادرا نقلاب زندكي

جو خض توبہ کر کے نیک عمل اختیار کرتا ہے، وہ تو اللہ کی طرف بلیث آتا ہے جیسا کہ بلٹنے کا حق ہے۔

وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِيَّمَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ الْهَتَداى (طُلا ۸۲:۲۰) البتہ جوتوب كرے اور ايمان لائے اور نيك عمل كرے ، پھر سيدها چلما رہے اس كے ليے عمل بهت درگز دكرنے والا ہوں۔

> فَاذُكُرُونِي لَهُ اَذُكُرُ كُمُ (البقوة ١٥٢:٢) تم مجهي دركور من شمس يادركول كار

<u> مند يورد وه مل مال يورد ول دو.</u> د کونگردار د کور مرکز کرد ماد در در مورد مرده

وَاَوْفُواْ بِعَهُدِئُ اَوُفِ بِعَهُدِ كُمْ ۗ (الْبَقَرة ٢٠٠٣)

میرے ساتھ تھھا را جوعبد تھا، اے تم پورا کروتو میرا جوعبد تمھارے ساتھ تھا، اے میں پورا کروں۔

> كَيْنُ شَكَرُتُمُ لَآزِيُدَنَّكُمُ (ابراهيم ١٠٠٣) ا*گرشكرگز اربنوگي*و مين تم كواورزياده نوازول گا۔

گویاتم اراده اور ممل کرو گے، تو ساری بشار تیس اور وعدے اس کے ساتھ مشروط ہیں۔

نی کریم مطابقة فرماتے ہیں کہ بندہ فرائض ادا کرتا ہے اور بیسب سے بڑھ کر اللہ کو محبوب ہیں۔ محبوب ہے۔ پھروہ دوڑ دوڑ کروہ کا م بھی کرتا ہے جواللہ نے فرض نہیں کیے طرا سے مجوب ہیں۔ جب بندہ بیروش اختیار کرتا ہے تو اس کی نگاہ ، ساعت، ہاتھ یاؤں سب اللہ کی مرضی کے مطابق کام کرتے ہیں۔ لیکن فرائض ونوافل کی ادا گی تو بہر حال بندے کا کام ہے۔ وہ بید نہ کرے تو بیہ بشارت کیے نصیب ہوگی؟

ایک اور حدیث میں فرماتے ہیں، کہ جواللہ کی طرف ایک بالشت آگے بوحتا ہے، اللہ اس کی طرف ایک ہاتھ آگے بوصتا ہے، اللہ اس کی طرف

SIN

رمضان المبارك ادرا تقلاب زعدكى

دوڑتے ہوئ آتے ہیں۔ تربیت اور جنت کی طرف راہنمائی کے لیے یہ بے پایاں رحمت دیکھو۔
لیکن یہ رحمت بھی اسی کے لیے ہے جو این ارادے اور کوشش سے ایک بالشت تو ہو ہے،
ایک قدم تو اٹھائے۔ جو کھڑا ہی رہے، لا پر وا اور بے نیاز رہے، ہاتھ پر ہاتھ دھرے رکھ .....
وہ اس بے پایاں رحمت سے کیا پائے گا۔ شرط تو بقدہ کی طرف سے ارادہ اور کوشش کی ہے،
باتی تو انتہائی فیاضی کے ساتھ میز بانی اور دست گیری کا ہر سامان موجود ہے۔

# صرف ارادہ ادر سعی ہی مطلوب ہے

جہاں اس غلط بنی کی جڑ کاٹ دینا چاہیے کہتمارے ادادے اور عمل کے بغیر بھی تمھاری تربیت کا کوئی راستہ ہوسکتا ہے، دہاں یہ بات بھی اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے، کہ اللہ تعالی کو نہ عل میں کمال مطلوب ہے، نہ کی مطلوب ہے۔ اس کیے کہ ان مثل ہے کوئی چڑ بھی تمھارے افتیار میں نہیں ہے۔ بلکہ صرف عمل کے لیے اپنی مقد ور بھر کوشش اور سعی مطلوب ہے، جو تمھارے افتیار میں ہے۔ ساری کا میا بی، قدروانی اور اجروانعام صرف ای سعی پرعطا کرنے کا وعدہ ہے:

وَمَنُ اَرَادَ الْأَخِوَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤُمِنٌ فَأُوْلَئِكَ كَانَ سَعْيُهُمُ مَّشْكُوْرًاه (اسراثيل ١٩:١٤)

جو آخرت کا خواہش مند ہو، اور اس کے لیے سعی کر ہے جیسی کہ اس کے لیے سعی کرنی

چاہیہ، اور ہووہ مومن، تو ایسے ہر شخص کی کوشش کو پوری قدر دانی سے نواز اجائے گا۔

میر آیت، جو قر آن دسنت کی بے شار تعلیمات پر مشتمل ہے، تربیت کے لیے مگل اور کوشش

کر استے کے بہت سارے فتنوں کی جڑکاٹ دیتی ہے۔ بھی تم کو یہ پریشانی لاحق ہو جاتی ہے

کہ میراعمل معیار مطلوب ہے بہت نیچ ہے، اس میں بہت نقائص اور کمزوریاں ہیں، یہ بھلا

کے قبل ہوگا۔ بھی تم کو یہ گلر ہوتی ہے کی مل تو ہے کین کیفیات نہیں۔ نماز میں خشوع نہیں، دل

رمضان المبارك اورانتكاب زعركى

میں روت نہیں، آگھوں میں نی نہیں۔ بھی تشویش ہوتی ہے کہ مل تو ہے لیکن مطلوب نتائج نظر نہیں آتے۔ نماز پڑھتے ہیں، لیکن فحشاو مسمر نہیں چھو شتے۔ روزہ رکھتے ہیں، گرتقو کی حاصل نہیں ہوتا۔ بھی یہ مایوی لگ جاتی ہے کہ کامیا بی حاصل نہیں ہوتی۔ دعوت دیتے ہیں، کوشش کر رہے ہیں، قربانیاں دے رہے ہیں۔ گر لوگ مانتے نہیں، دین غالب نہیں ہوتا، اسلامی ریاست قائم نہیں ہوتی۔ پھرارادوں کا ضعف، تربیت کی ساری کوششوں کے باوجود ہے قابونش ! باربار مایوی ہوتی ہے۔

الیکن اگریہ یادر ہے کدان میں سے کوئی چیز بھی .....جن کی فکر پر بیثان و مایوں کرتی ہے،
اور بالاخر ممل ہی ترک کردینے کے مقام پر پہنچاد تی ہے .....تر بیت میں کامیا بی کے لیے، جنت
میں جانے کے لیے شرط نہیں ،مطلوب نہیں ، تو نہ صرف پر بیثانی اور مایوی قابو میں آ جائے گ،
میک تباہی کے اس کنارے پرنہیں پہنچو کے کہ کوشش اور عمل ہی ترک کردو۔

اراوه

ارادے کاذکرہم نے بار بارکیا ہے،قر آن مجید میں بھی اس کاذکر کیا گیاہے۔ یہ تھارے اختیار میں ہے۔ یہ تھارے اختیار میں ہے۔ یہ تربیت کے لیے بنیادی قوت ہے۔

اراده کیاہے؟

ارادہ کفن خواہش کا نام نہیں۔ یہ غلط بھی بہت عام ہے۔ کہا جاتا ہے: '' میں تو بہت چاہتا ہوں کہ بخر کے وقت آنکھ کل جائے اور نماز وقت پر پڑھ لوں۔ مگر آنکھ بی نہیں کھلی''۔
یہ' چاہنا'' وقت پر اٹھ کر نماز پڑھنے کے''ارادے'' کے مترادف نہیں۔ ذرا سوچو: اگر صبح صبح متعین وقت پر ہوائی جہاز بکڑنا ہو، یا کسی بہت بااثر آدی سے ملاقات کرنا ہوجس سے اہم ماجت اٹکی ہوئی ہو یا نفع عظیم کی اُمید ہو، پھر بھی کیا آنکھ نہ کھلے گی، یا اس بات کا کامیاب

رمضان المبارك اورا تقلاب زندكي

اہتمام نہ کرو گے کہ آ تکھ ضرور کھلے۔ یہ ایک کم درج کے کام کی عام مثال ہے۔ اس سے دین کا درتر بیت کے لیے دوسر مے ضروری کا مول اور مجاہدوں کا نصور کیا جاسکتا ہے۔

ارادے میں ،مرادی قدرو قیت اور ضرورت کا یقین شامل ہوتا ہے،اے کرنے کی یا حاصل کرنے کی عاصل کرنے کی عاصل کرنے کی حاصل کرنے کی حاصل کرنے کی حاصل کرنے کی حاصل ہوتا ہے،اوران سب سے ل کرعزم پیدا ہوتا ہے۔ جب قرآن یو یدون وجھ یا من کیان یوید گرک اُلا خورة (الشودی ہوتا ہے۔ جب قرآن کی خوشنودی کا ارادہ کرتے ہیں، چاہتے ہیں یا جوآ فرت کی فصل کا ارادہ کرتے ہیں، چاہتے ہیں یا جوآ فرت کی فصل کا ارادہ کرتے ہیں، چاہتے ہیں یا جوآ فرت کی فصل کا ارادہ کرتے ہیں، چاہتے ہیں یا جوآ فرت کی فصل کا ارادہ کرتے ہیں، چاہتے ہیں کہتا ہے تو وہ ارادے کا لفظ اضی معنوں میں استعمال کرتا ہے۔

سیارادہ کمزور پڑسکتا ہے، ٹوٹ سکتا ہے، اس کے خلاف آدی کام کرسکتا ہے، وہ اسے بھول سکتا ہے، کو اسے بھول سکتا ہے، کی اس کے خلاف آدی کام کرسکتا ہے، وہ اسے بھول سکتا ہے، کیکن مجموعی طور پر، پہلے قدم پر اور جمیشہ، رضائے اللی ، آخر ہے، جودین کی راہ پر تربیت کے لیے بھی درکار ہے، جودین کی راہ پر چانے اور اپنی تربیت کرنے کے لیے ضروری ہو۔ بیندامت اور شعوری طور پر رجوع کرنے سے جانے اور اپنی تربیت کرنے کے لیے ضروری ہو۔ بیندامت اور شعوری طور پر رجوع کرنے سے ایک لیے میں دوبارہ استوار ہوسکتا ہے۔

سیاراده موجود نه بوتو تعلیم و تربیت کی بردی سے بردی بارش بھی رائیگال جائے گ۔ بیموجود ہو،
تو تعلیم و تربیت کی معمولی می بھوار سے بھی لہلہاتی فصل کھڑی ہوجائے گی۔ بلکہ تعلیم و تربیت،
وعظ وتلقین اور مطالعہ و درس نہ بھی میسر ہوتو بیارادہ خود ہی سب سے زیادہ موثر و کارگر معلم
اور مربی ثابت ہوگا۔ بیسے راہیں بھی دکھائے گا، ان راہوں پر قائم رکھے گا، اور غلط راہوں پر
جانے سے بھی روکے گا۔

بیاراده یک سونی بھی جا ہتا ہے اور بالاتری بھی۔ بیک وفت الله اورغیر الله دونوں مقصود نہیں بن سکتے ، آخرت اور دُنیا دونوں ہدف نہیں بن سکتے ہتم دد کشتیوں میں سوار ہونا جا ہو گے تو کبھی ساحل مراد تک نہ پہنچو گے۔ ہمیشہ ضعف ارادہ اور عزم کی فکست وریخت کا شکار رہو گے،

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

ڈانوا*ل ڈول رہو گے*۔

ارادہ ای طرح مضبوط اور یک سو ہوسکتا ہے کہتم ان چیز وں کی انتہائی قدرہ قیمت اوراپ نے لیے شد بیضرورت پر یقین رکھو جواراوے کا مقصود ہیں۔ یعنی اللہ اور جنت اوران کے حصول کے لیے بٹی بیشر بیت ارادہ اتنائی مضبوط اور یک سو ہوگا جتنا بی یقین مضبوط ہوگا ، اور پھراتنا ہی بیسین اتنائی مضبوط ہوگا ، اور پھراتنا ہی مضبوط ہوگا ، اور پھراتنا ہی عزم مضبوط ہوگا ۔ اس لیے کہا گیا ہے کہ اللہ ہے ، اس کے رسوئی منتظر ہے اوراس کی راہ میں جہادے ہر چیز سے بڑھ کر مجبت کرو۔ اس لیے قرآن میں جنت کا فر کتفصیل سے اور بار بار ہوا ہے۔ جہاد سے ہر چیز سے بڑھ کر مجبت کرو۔ اس لیے قرآن میں جنت کا فر کتفصیل سے اور بار بار ہوا ہے۔ اوراس طرح ہوا ہے کہ وہ ایک زندہ متحرک حقیقت بن کرآنکھوں کے ساسنے موجود رہتی ہو۔

ہم یہ پہلے بھی بتا بچکے ہیں .....اور پھر بتانا جاہتے ہیں .....کھل وکردار کی اصلاح وہتمیر ایک تدریجی اور وفت طلب کا م ہے۔ارادے کا بنتا پلک جھپکتے میں ہوسکتا ہے، اور ہوتا ہے۔ یہ پلک جھپکتے میں ٹوٹ بھی سکتا ہے، لیکن مایوی کی کوئی بات نہیں: پلک جھپکتے میں داپس بھی آ جاتا ہے۔

سعي

ارادہ ہوتو ناگزیر ہے کہ اس کا ظہور عمل میں ہو۔جس چیز کا ارادہ ہواس کی طرف قدم نہ
اٹھ سکیس تو بھی پیش قدمی کے لیے آمادگی، آرز واورجبتو کی صورت ہو، کم سے کم دل، نگاہوں،
توجہ اور زندگی کا رخ مقصود، ارادہ کی طرف دل کر لینے کی صورت میں ہو۔ چل نہ سکوتو دل چلئے
کے لیے باب رہے، آئکھیں منزل پرجمی رہیں، دل منزل کی طرف لیکتا رہے، اور جب
مکن ہوقدم بھی اٹھ اٹھ کر چلیں۔

قرآن مجید نے سی کی ان ساری صورتوں کی تصور کھینی ہے:

إِنَّى وَجَّهُتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمُواتِ وَالْآرُضَ حَنِيُفاً (الانعام ٢٩:٢)

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

یں نے یک سوہ وکرا پنارخ اس سی کی طرف کرلیا، جس نے زین وآسانوں کو پیدا کیا ہے۔ قُلُ إِنَّ صَلَاتِی وَنُسُدِی وَمَحْیَای وَمَسَاتِی لِلّٰهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ ٥ (الانعام ۱۲۲:۱)

کہو، میری نماز، میرے تمام مراسم عبودیت، میرا جینا اور میرا مرنا، سب مچھ الله ربالعالمین کے لیے ہے۔

إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ آسُلِمُ لَا قَالَ آسُلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ ٥ (البقرة ١٣١:١٣) اس كا حال بي ها كه جب اس كرب نے اس سے كها: "مسلم بوجا" تو اس نے فوراً كها:

مين ما لك كائنات كا "مسلم" بوكيار فَاسْعَوْا إلى ذِنْحُو اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعِ " (الجمعة ٩: ٢٢) الله ك ذكر كي طرف دوڑ واورخر يدوفر وخت جھوڑ دو\_

یادر کھوکہ میں سے بڑی بڑی مشکلیں آسان ہو جاتی ہیں۔ ایک محض سے خواب میں ایک بررگ نے کہا کہ مجھ سب سے پہلے جس چیز پر نگاہ پڑے، اسے اٹھا کر منہ میں رکھ لینا۔ وہ مبح گھر سے باہر نکلا تو نگاہ ایک پہاڑی پر بڑی۔ اس نے ہمت ہاردی۔ پہاڑی کیے منہ میں رکھی جاسکتی ہے! بزرگ پھر نمودار ہوئے: چلنا تو شروع کرو۔ اس نے چلنا شروع کر دیا۔ جسے جسے جاسکتی ہے! بزرگ پھر نمودار ہوئے: چلنا تو شروع کرو۔ اس نے چلنا شروع کر دیا۔ جسے جسے آگے بڑھتا گیا، پہاڑی جھوٹی ہوتی گئے۔ جب پہاڑی تک پہنچ گیا تو دیکھا کہ وہاں گڑی ایک ڈلی تھی۔ اس نے اسے اٹھا کر منہ میں رکھ لیا۔ وین کے ہڑ بہت کے، جن کاموں کوتم مشکل، وشوار اور ناممکن سجھتے ہو، ان سب کا معاملہ ایسی ہی پہاڑیوں کا ہے۔

یبی سبق اس شخص کے واقعہ سے ملتا ہے، جورسول الله مظفظ نے بیان فرمایا: جس نے مجا کے سے ان کار کا میا ہے تھے۔ وہ ایک عابد کے پاس گیا کہ کیا اب تو بہ کی کوئی صورت ہے۔ عابد نے ان کار کردیا۔ ہمرایک عالم کے پاس گیا۔ اس نے کہا، ہاں تو بہ کا دروازہ کھلا ہوا ہے۔ تو بہ کرو۔ لیکن یہ ستی چھوڑ دو، فلاں بستی میں چلے جاؤ جو تیک بستی ہے۔

رمضان السبارك اورانقلاب زندكي

اس محف نے توبرکے، نیک بستی کی طرف چانا شروع کیا۔ راستے میں اسے موت آگی۔ اس نے مرتے مرتے اپنا سینہ ہی مطلوب بستی کی طرف آگے بڑھا دیا۔ اب رحمت اور عذاب کے فرشتوں میں جھکڑا شروع ہوگیا کدروح کون نے جائے۔ ایک فرشتے نے آکر فیصلہ کر دیا کہ فاصلہ ناپ لو، اگر لاش نیک بستی سے قریب ہوتو رحمت کے فرشتے لے جا کمیں، ورنہ عذاب کے فرشتے ۔ اللّٰہ تعالی نے اوھر کی زمین کو تھم دیا کہ پھیل جائے ، اوھر کی زمین کو تھم دیا کہ سکڑ جائے۔ اس کے بعد نیک بستی کا فاصلہ ایک بالشت کم انگلا۔ چنا نچے رحمت کے فرشتے اس کی روح لے گئے۔ اس کے بعد نیک بستی کا فاصلہ ایک بالشت کم انگلا۔ چنا نچے رحمت کے فرشتے اس کی روح لے گئے۔ اس کہ بائی کے اسباق و اسرار پر ایک کتاب کمی جاسکتی ہے۔ لیکن مقصود واضح ہے: اس کہ بائی کے اسباق و اسرار پر ایک کتاب کمی جاسکتی ہے۔ لیکن مقصود واضح ہے: نیت صاوق ہو، ادادہ مضبوط ہو، اور عمل کے لیے کوشش ہو، تو دیکھو اللّٰہ کی رحمت کس طرح

حرف آخر

دست گیری کرتی ہےاور منزل مراد تک پہنچادتی ہے۔

بس یادر کھو، کہ تربیت تمھارے اپنے ارادے اور کوشش سے ہوگی۔ اپنا ارادہ اور کوشش ہوگی تو ہر تربیت مفید ہوگی ، اللہ کی بے پایاں رحمت بھی شامل حال ہوگی یتم خود اپنی تربیت نہ کرو گے تو کوئی تمھاری مدنہیں کر سکے گا۔

چلتے اور چلتے رہنے کے لیے کر باندھاو۔ یمی پہلاقدم ہے، یہی آخری قدم ہے۔





نماز کیسے بہتر بنائیں؟

### بسم الله الرحسن الرحيم

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّىُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ عَنْ عَبْدِاللَّهِ ابْنِ الصَّنَابِحِيَّ قَالَ:

زَعْمَ أَبُومُ حَمَّدٍ أَنَّ الْوِتُرَ وَاجِبٌ فَقَالَ عُبَادَةٌ بُنُ الصَّامِتِ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ: كَذَبَ اَبُو مُسَحَمَّدٍ اَشُهَدُ أَيْنَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ' يَقُولُ:

"خَمْسُ صَلَوَاتٍ إِفْتَرَضَهُنَّ اللَّهُ تَعَالَى:

مَنُ ٱحُسَنَ وُصُونَهُنَّ وَصَلَّاهُنَّ لِوَقَيْجِنَّ وَأَتَمَّ رُكُوْعَهُنَّ وَخُشُوعَهُنَّ كَانَ لَهُ عَـلَى اللَّهِ عَهُدُّ اَنُ يَكْفِرَلَهُ \* وَمَنُ لَهُ يَفْعَلُ فَلَيْسَ لَهُ عَلَى اللَّهِ عَهُدٌّ إِنْ شَآءَ غَفَرَلَهُ وَإِنْ شَآءَ عَلَّبَهُ

(رواه ابوداؤد)

#### باسه

نماز سارے دین کی بنیاد ہے۔نماز کی اہمیّت بہت ہی احادیث میں بیان کی گئی ہے۔ اس حوالے سے ایک روایت حضرت عبادہ بن صامت انصاری فائٹ سے ملتی ہے۔ یہ وہ صحافی فالد میں جو بیت عقبی میں بھی شریک تصاوران سے بہت می روایات صدیث کی کتابوں میں نقل کی گئی ہیں۔فرماتے ہیں کہ میں گواہی ویتا ہوں کہ میں نے رسول خدا می تھے کوفر ماتے سنا کہ یانج نمازیں ہیں جن کواللہ تعالی نے اپنے بندوں پر فرض کیا ہے۔جس نے اِن کے لیے اچھی طرح دضو کیا اور اس کاحق ادا کیا، اور جس نے ان کے لیے رکوع دیجود کیے اور خشوع کے لحاظ سے ان کو مکمل کیا ، تو اس کے لیے اللہ کی طرف سے مید دعدہ ہے کہ وہ اس کو پخش دے گا۔ اورجوابیان کرے اس کی طرف سے اللہ کے اوپر کوئی ذمدداری نہیں ہے۔ اگر وہ جا ہے گا تواہے بخش دے گاور جاہے گا تواہے عذاب دے گا۔ اِسفن ابوداؤ دہشن نسائی ،مؤطا ،منداحمہ ] بیحدیث اینے مفہوم کے لحاظ سے بالکل واضح ہے۔اکثر احادیث میں ایبا ہی ہوتا ہے۔ صدیث کے ساتھ کی تقیر یا تحقیق کی کتاب کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ اللہ کے رسول مع اللہ اللہ علام بیضتے عام زندگی میں تعلیم دیا کرتے تھے ادرلوگ بغیر کسی تفسیر کے اس بات کو سمجھ جایا کرتے تھے۔ چونکہ جمارا مقصد صرف اس حدیث کو بیان کرنانہیں ہے بلکہ اس کے ذریعے دین کی ان بنیادی تعلیمات کی ایک تذکیراور یاد د ہانی بھی ہے جواس حدیث کے ساتھ وابستہ ہیں،اس لیے ہم اس کی تشریح کر کے اس کو سمجھنے کی کوشش کریں گے۔

رمضان الميارك اورا نقلاب زعركي

سب سے پہلے اس کے انداز بیال برغور فرمائے۔ حضرت عبادہ بن صامت انصاری فائیڈ فرماتے ہیں کہ اشھدہ میں گواہی ویتا ہوں۔ اس کے اندرایک زور ہے اور تاکید ہے کہ بدوہ بات ہے جو میں نے خود نی کریم مطابقی سے نی اور آپ مطابقی کا بیفر مان میں تم کمک بہنچا رہا ہوں۔ اگر اس حدیث کے آخری الفاظ پر بھی غور کیا جائے تو وہ بھی بہت اہم ہیں، اس لیے کہ ان میں بائی گیا فی نمازوں کے ساتھ اللہ تعالی نے مغفرت کا جو وعدہ فر مایا ہے اس کی شرائط یہاں بیان کی گئی ہیں۔ عکم کمی اللہ عقم لگ آئ یَغفور کھم بیاللہ کے اوپر عبدہ کہ اللہ تعالی اس کو ضرور بخش دے گا۔ ساتھ بی ہی فرمایا کہ جو ان شرائط کو پوری طرح ادائیس کرے گاتو پھر اس کا کوئی فرمہ اللہ نے نہیں لیا۔ لیکن دروازہ کھلا ہوا ہے، چاہے گاتو بخش دے گا، اور چاہے گاتو اسے عذاب دے گا۔

بی حدیث سن ابی داؤد بین سن نساتی بین امام مالک کی مؤط بین اور مسند امام احمد بن حنبل بین روایت کی گئی ہے۔ الفاظ بی تقور کے سے مختلف ہیں۔ بین سیم بی آپ کے سما من جوالفاظ پڑھے ہیں وہ مسند احمد کالفاظ ہیں۔ اس سند بین بی حدیث بی تقور کے سے مختلف الفاظ کے ساتھ بھی روایت کی گئی ہے۔ الفاظ کو پڑھ کر ایسامحوں ہوتا ہے کہ یہ دونوں حدیث کا حصہ ہیں۔ لیکن یوالگ الگ روایت ہوئی ہیں۔ حدیث کا بیش برمضمون تو وی ہے لیک آبی استعفان بیش ترمضمون تو وی ہے لیکن فر مایا گیا ہے: مَن عطاء بھی تَن نَعِط وَ استعفان میں سے بیش برمضمون تو وی ہے لیکن فر مایا گیا ہے: مَن عطاء بھی تَن نَعِط وَ اس کے حقوق کو ان میں سے بیش برمضمون تو وی ہے کہ وہ اس کی مغفرت کر بالمدی ہیں۔ ایک طرف تو بٹبت کی حقوق کو بہت ہا کا اور کم قیمت کا سمجھ کر ضائع نہیں کیا ، اللہ کا وعدہ ہے کہ وہ اس کی مغفرت کر دے گئی ہے دوروایات کے دو حقے ایک دوسرے کی بات کو کھمل کرتے ہیں۔ ایک طرف تو بٹبت بات ہے جس نے اس کے لیے وضو کیا اور اچھی طرح وضو کیا ، جس نے ان نماز وں کو وقت کے دو پر پڑھا، جس نے کہ ان کے رکوع اور جود اور خشوع ، تین چیزوں کا ذکر ہے ، تینوں کے کا ظ اور پر پڑھا، جس نے کہ ان کے رکوع اور جود اور خشوع ، تین چیزوں کا ذکر ہے ، تینوں کے کا ظ ہوں کو یورا کیا تو اس کا اللہ تعالی نے ذمہ لیا ہے کہ اس کو کھوں کے گا۔

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگی

دوسرے حصے میں فرمایا گیا ہے جونماز کے حقوق ہیں بینی یہ کدان کو وفت پریڑھا جائے، ان کے لیے وضواچھی طرح کیا جائے ، ان کے رکوع " ہجود اور خشوع کو بورا کرنے کی کوشش ک جائے۔اس کی تو کوئی حیثیت نہیں ہے کہ بس کھڑا ہوا،نیت باندهی اور چند حرکتیں کیس اور نماز ادا ہوگئ۔جس نے ان حقوق کو ضائع نہیں کیا، ان کو بلکا مجھ کرنہیں چھوڑا، شلطی ہے حچوث گیا کہ انسان ہے کوتا ہی بھی ہو جاتی ہے وہ الگ بات ہے تو اس کے لیے اللہ نے ذمہ لیاہے کہاس کو بخش دے گا۔اس کے اندر جو وعدہ فرمایا گیاہے اوراس کے لیے جوزبان استعال کی گئی ہے وہ بھی قابل غور ہے۔ فرمایا کہ اللہ کا عہد اور وعدہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کوئی کا م کرنے كے ليے مجبور تبيں ہے، وہ جس كو جاہے عذاب وے اور جس كى جاہے مغفرت فرمائے۔ لیکن اس کے سارے کام اس کے قانون کے تحت ہوتے ہیں۔ جب وہ پیکہتا ہے کہ میں نے اس کی ذمدداری لے لی ہے تو بیاس کی طرف سے وعدہ ہے۔ ایمان اور اختساب کی ووشرا لط کے ساتھ درمضان المبارک کے روزے منماز اور تلاوت اللہ کے بیبال قبول ہوتے ہیں۔ای طرح اس بات پر بھی ایمان اور اَ جرکی طلب اور تو قع ضروری ہے کہ الله تعالیٰ نے ان یا نچ نمازوں کے ساتھ جو وعدہ فرمایا ہے جن کوہم میں سے اکثر روزانہ با قاعدگی کے ساتھ پڑھتے ہیں، تووہ ایک مضبوط دعدہ ہے۔اگرچہ کچھشرا لطاکے ساتھ ہے۔

نماز وں کے ساتھ اتنا بڑا وعدہ کیوں ہے؟ اس کو بیھنے کے لیے یہ بات سمجھنا اور جاننا ضروری ہے کہ نماز کاوین کے اندر کیا مقام ہے۔

یہ بہم سب جانتے ہیں کہ پانچ وقت کی نماز فرض ہے۔لیکن یہ نماز جس طرح فرض ہے۔ اس کی ابینت اوراس کے مقام کا اندازہ ہم میں ہے سب کوئیس ہے۔ نماز اس قدراہم ہے کہ نی کریم بینے تین نے اپنے مختلف ارشادات میں فرمایا کہ نماز تو دین کاستون ہے۔ مسن اُقامَها اقَّامَ الدِّیْنَ وَمَنْ هَدَمَهَا هَدَمَ الدِّیْنَ، جس نے نماز کوقائم کیااس نے پورے دین کوقائم کیا

ومضان المبارك اورا نقلاب زندكي

اورجس نے نماز کوگرا دیااس نے پورے دین کوگرا دیا۔اس ستون پر اسلام کی پوری عمارت کھڑی ہوتی ہوت کے اخلاق میسب کے کھڑی ہوتی ہے۔اس کے اخلاق میسب کے سب نماز کے ستون برقائم ہیں۔

نمازی مسلمان اور کافر ، اور مسلمان اور منافق کے درمیان فرق کرنے والی ہے۔ بیہ بات بھی حدیث میں کبی گئی ہے کہ اسلام اور کفر کے درمیان جو چیز فرق کرتی ہے وہ نماز ہے۔ جولوگ کوئی اور کام نہ بھی کریں، لیکن کلمہ پڑھیں اور نماز قائم کریں تو وہ مسلمان امت کے اندر شار ہوں گئے۔ عبد نبوی مطبح ہیں تو اس بات کا تصور بھی نہیں تھا کہ کوئی آ وی مسلمان ہواور وہ نماز نہ پڑھے یا مجد میں حاضر نہیں ہو۔ ایک محالی ڈاٹھ کا قول ہے کہ اگر کوئی شخص عشاء اور ٹجر کی نماز نہ پڑھے یا مجد میں حاضر ہوتا تھا تو ہم اس کے بارے میں بدگمان ہوجایا کرتے تھے کہ وہ مسلمان کی نماز سے غیر حاضر ہوتا تھا تو ہم اس کے بارے میں بدگمان ہوجایا کرتے تھے کہ وہ مسلمان رہایا ہیں مائی کہ منافق بھی نماز کے لیے مجد آتے ہیں۔ وَإِذَا قَامُوا اللّٰی الْکُورُ بردَی اللّٰمُ اللّٰوةِ قَامُوا اللّٰمُ اللّٰ ہو وہ ہوں یا کوئی ان کوز بردَی لار ہا ہو۔ جوسی معنوں میں مسلمان ہوتا ہے وہ اپنی خوش سے آتا ہے۔

وراصل نمازی اہمیت اس لیے ہے کہ پوری شریعت، پورادین، اور انسان کی پوری زندگی
جو وہ اللّہ کی اطاعت اور بندگی میں گزار تا چاہ وہ ای نماز کے اوپر قائم ہے۔ بینماز کے اوپر
اس لیے قائم ہے کہ ہمارا اللّہ کے ساتھ جو بندگی کا تعلّق ہے وہ وراصل بیہ ہے کہ اس نے ہمیں
بیدا کیا ہے جو چھ ہمارے پاس ہے وہ اس کا دیا ہوا ہے اس زمین پر جو ساری نعتیں ہیں وہ ای
کی بخشی ہوئی ہیں۔ بیدا کھے جس ہے ہم ویکھتے ہیں، بیکان جس ہم سنتے ہیں، یہ ہاتھ پاؤں
جس سے ہم کام کرتے ہیں اجھے کام بھی کرتے ہیں اور برے کام بھی کرتے ہیں، لاکھوں کروڑوں
بھی کماتے ہیں اور بعض دفعہ وہ نے بھی بھل نہیں لما، یہ سب کی سب چیزیں اس کی عطا کی
ہوئی ہیں۔ بندگی کے اصل معنی بیہ ہیں کہ آ دی ہے جھے کہ وہ بالکل اللّہ کا ہے اور ہر چیز ہیں اس کا

رمضان المبارك اورانقلاب زندكى

مختائ ہے، پورے کا پوراوہ اس کا ہے۔ اسے ہر چیز اس سے مانگنی چاہیے۔ جو پھھ ملا ہے اس سے ملا ہے۔ جب آ دی ریہ و چھ ملا ہے وہ اللہ تعالیٰ سے ملا ہے تو پھراس کے اندر شکر کا اور محبت کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔ جو بستی اتنی رحم کرنے والی ہے، اتنی بخشنے والی ہے، محب خرس نے جان بھی دیا اور زمین سے غذا بھی جس نے جان بھی دیا اور زمین سے غذا بھی اُگائی اور آسمان سے پانی بھی برسایا، کھاتا بھی کھلاتا ہے اور پانی بھی پلاتا ہے، اور جب بیار ہوتا ہوں تو شفا بھی وی دیتا ہے، تو پھر آ دی لاز فاس سے مجت کرے گا اور اس کا شکر اوا کرے گا۔ ہوں تا ہے، تو پھر آ دی لاز فاس سے مجت کرے گا اور اس کا شکر اوا کرے گا۔ جب مجبت اور شکر اور آکرے گا تو اس کا ظہار بھی کرے گا۔ اس کا بیا ظہار نماز ہے۔

نماز دراصل الله کے ساتھ محبت اور شکر کا اظہار ہے۔ آپ سورہ فاتحہ شروع کرتے ہیں اور الحمدے شروع کرتے ہیں اور الحمدے شروع کرتے ہیں۔ یہ سورہ شکر کی سورہ ہے۔ ساری تعریف اور سارا شکر الله کے لیے ہے۔ اس کے بعد آپ نماز میں بھی اس کی شیخ کرتے ہیں، بھی اس کی بڑائی بیان کرتے ہیں، بھی تعریف کرتے ہیں، این آ گے ہاتھ چھیلاتے ہیں، این آ پ کوشاح بنا کراس کے در پر لاکر کھڑا کر دیتے ہیں۔ یہ دراصل شکر اور محبت ہی کا اظہار ہے اور یہی ایمان کی بنیاد ہے۔ شکر اور محبت کے اور یہی ایمان کی بنیاد ہے۔ شکر اور محبت کے اور بری شریعت کی عمارت قائم ہو کھتی ہے۔

آئ مسلمان شایدوین کے بارے ہیں وہ سب پھھ جانے ہیں جوان کو جاننا چاہے۔
دہ سیجی جانے ہیں کہ انھیں کیا کرنا چاہئے کیا نہ کرنا چاہئے کیاں جو کرنا چاہے وہ نہیں کرتے
اور جونہیں کرنا چاہے وہی کرتے ہیں تو اس کی وجہ سینیں ہے کہ ملم کی کی ہے۔ بلکہ اس کی وجہ سے
اور جونہیں کرنا چاہے وہی کرتے ہیں تو اس کی وجہ سینیں ہے کہ ملم کی گئی ہے۔ بلکہ اس کی وجہ سے
ہے کہ ملم کی بنیاد پگل کرنے کے لیے جس قوت اور طاقت کی ضرورت ہے، جوشکر اور محبت سے
پیدا ہوتی ہے، اس کی کمی ہے۔ بی قوت اس احساس سے پیدا ہوتی ہے کہ میری ہر چیز اللہ کی دی
ہوئی ہے۔ وہ اگر چاہت و آنا فافا نگاہ کوچھین کرلے جائے اور کوئی آ کھ دالیس لا کرنہیں دے سکتا،
کانوں کو اگر سننے سے محروم کرد ہے تو کوئی کانوں کی ساعت دالیس نہیں دے سکتا، ہاتھ یاؤں کو

رمضان السبارك اورانقلاب زندگی

مفلوج کردے تو کوئی ہاتھ پاؤں کو دوبارہ متحرک نہیں کرسکتا، سانس نکل جائے تو کوئی جہم میں روح کو واپس نہیں لاسکتا۔ میں تو اس طرح اس کا تحتاج ہوں، اس طرح اس کے آگے ذکیل ہوں، اس طرح اس کے آگے بیت ہوں، میرا پچھا فقیار نہ میرے اپنے او پر ہے، نہ اپنے حالات کے او پر ہے، اس کے آگے میں غلام بن کر، ہاتھ بائدھ کر کھڑا ہوتا ہوں، ہر چیز ای کی بخشی ہوئی ہے۔ بیا حساس جیزا می کا حساس بیدا ہوئی ہے۔ بیا حساس جینا مضبوط ہوگا 'اس سے اتنی ہی زیادہ محبت بیدا ہوگا۔ اس کا حساس بیدا ہوگا تو ایمان مضبوط ہوگا اور جیتنا ایمان مضبوط ہوگا 'اتنا ہمارے اندروہ قوت اور طاقت آگے گی جس کے بل پرہم اللہ تعالی کے احکام کی اور اس کی شریعت کی تھیل کرسکیں گے، اس کی اطاعت کرسکیس گے اور اس کی نافر مانی سے فی سکیس گے۔

آپ غور کریں، اللہ تعالی کے ساتھ جو ہماراتعلق ہے ئیے زندگی کے ہرکام کے اندر ہونا چاہیے۔ آگرہم بندے ہیں تو ہمارے دل کو بھی اس کا بندہ ہونا چاہیے، ہماری سوچ اور و ماغ کو بھی اس کا بندہ ہونا چاہیے، ہماری جیب کو بھی اس کا بندہ ہونا چاہیے، ہمارے ہاتھ اور پاؤل کو بھی اس کا بندہ ہونا چاہیے، ہماری جیب اور مال کو بھی اس کا بندہ ہونا چاہیے۔ ہمارے سارے رشتے اور تعلقات بھی اس کی بندگی کے تحت ہونے چاہیں۔ نماز میں ہماری پوری شخصیت پورا وجود اللہ تعالی کی بندگی کے اندر مصروف ہو جاتا ہے۔ فہن اور خیال کو بھی اللہ کی طرف ہونا چاہیے، اس لیے کہ نماز اللہ کی یاد کے لیے ہے۔ نماز میں جتنی اللہ کی یاد کے لیے ہے۔ نماز میں جتنی اللہ کی یاد کی کے فیت اور اس کا اُٹر بھی کم ہوگا۔

کچھ شرائط ہیں جن کو پورا کرنے سے نماز اپنا اثر دکھاتی ہے۔ جس کی وجہ سے اللہ تعالی نے بید فتہ لیا ہے کہ جوان پانچ نماز ول کو اس طرح ادا کرے گا اللہ تعالی اس کو بخش دے گا۔ نماز کے اندر اصل بات بیہ ہے کہ ہمارا ذہن، دل اور دماغ سب اللہ کی یاد میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ پھر زبان جو اللہ تعالی نے دی ہے وہ بھی ای کی بندگی، شکر اور محبت کا برابر اظہار کرتی رہتی ہے، اللہ کی شیح کرتی ہے، اور اس کی برائی بیان کرتی رہتی ہے۔ پھر ہمارے جسم اظہار کرتی رہتی ہے۔ پھر ہمارے جسم

رمضان السبارك اورانقلاب زندگی

کی ساری ادا کیں بندگی اور غلای کی ہوتی ہیں۔ ہم غلاموں کی طرح ہاتھ باندھ کر کھڑے ہوتے ہیں۔ اس کے بعد میٹ مول کرتے ہیں کہ بندگی کا حق ابھی ادائمیں ہواتو اس کے سامنے جھک جاتے ہیں۔ پھر محسوس ہوتا ہے کہ اب بھی جواس کی بندگی ہے اس کے لحاظ ہے ہماری پہتی کھل نہیں ہوئی، تو اپنے سراورا پنی پیشانی کو اس کے آ گے مٹی پرفیک دیتے ہیں۔ جہم کی سے ساری ادا کیں بندگی اور غلامی کو ظاہر کرتی ہیں۔ ذکر صرف زبان کا ذکر نہیں ہے بلکہ دل کا بھی ذکر ہے۔ دل اللہ تعالی کی یاد ہے آگر چہ ادھر ادھر بہک رہا ہو، اس کا علاج کر سکتے ہیں۔ لیکن بہر حال نماز کے اندراللہ کی یاد کا ہوتا، اس ہے بات چیت کرنا اور سے ہچھ کر کرنا کہ ہم کیا بات جیت کرنا در سے ہیں، مینماز کی کیفیت اور اس کے اثر کے لیے، نماز کے اندر قوت اور طافت بیدا کرنے کے لیے اللہ تعالی بیدا کرنے کے لیے اللہ تعالی بیدا کرنے کے لیے ادر نماز سے وہ سب پچھ حاصل کرنے کے لیے جس کو بخشنے کے لیے اللہ تعالی نماز کو ہمارے اور فرض کیا ہے، ضروری ہے۔

ہم زندگی کے اندرزبان سے بہت ساری باتیں بولتے رہتے ہیں۔ نماز میں زبان کا ہر لفظ اللّٰہ کی بندگی کا اظہار کرتا ہے اور پوراجہ بھی اسی کے اندر مشغول ہوتا ہے۔ اگر چہ ظاہری طور پرتو نماز کے اندرکوئی ایبافعل نہیں جس ہے آ دمی اپنا مال بھی اللّٰہ کے لیے قربان کرر ہا ہولیکن وہ وقت لگا تا ہے۔ اسی وقت کو اگر وہ چاہتو مال کمانے میں بھی لگا سکتا ہے، تو گویا وہ ونیا کو چھوڑ کر، مال کمانے میں جو وقت لگ سکتا تھا'اس وقت کو اللّٰہ کی بندگی میں لگا دیتا ہے۔ ایک طرح سے مید مال کی قربانی بھی ہے، اگر چہ مال کی قربانی کے لیے اللّٰہ تعالیٰ نے شریعت کا دوسرا تھم نازل فرمایا ہے اوروہ ذکو قا کا تھم ہے۔

نماز الله کی یاد کو زندگی میں جاری وساری کرتی ہے۔الله کی یاد ہی وہ چیز ہے جس سے آ دی ففلت ہے دورر ہتا ہے، چوکتا اور ہوشیار رہتا ہے، کہیں غلطی کرتا ہے تو تو بہ کرتا ہے۔اس کے دل کے اندرالله کی یاد ہے ہی زندگی پیدا ہوتی ہے۔حدیث میں اسی طرح بیان کیا گیا ہے کہ

### رمضان السبارك اورانقلاب زندگي

''جوآ دی اینے رب کو یا و کرتا ہے اور جوایئے رب کو یا دنہیں کرتا ان دونوں کی مثال مرد ہ اور زندہ کی ہے'۔ آ دی زندہ یا مردہ زندگی میں نہیں ہوتا۔ یا تو زندہ ہوتا ہے یا پھر مردہ ہوتا ہے۔ لیکن انسان کا وجود، اس کا دل، اس کی شخصیت، اس کی زندگی اور موت الله کی یاد سے وابستہ ہے۔ قرمايا: وَدُّ تَكُونُوُ ا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللَّهَ فَانْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ طُ الحشر: ١٩:٥٩]،ان لوكوں کی طرح نہ ہو جاؤ جوخدا کو بھول گئے تو الله تعالیٰ نے خودان کواپنا آپ بھلا دیا۔ جوآ دمی ایخ ے غاقل ہوگیا، اینے کو بھول گیا' مرگیا۔ یبی بات اس حدیث میں کھی گئ ہے کہ ول کی، ایمان کی شخصیت کی اور وجود کی ،سب کی زندگی الله کی بادے وابست ہے۔الله کی بادنہ ہوتو آ دمی <u>حل</u>ےگا، پھرےگا،مانس لےگا،کاروبارکرےگا،دنیا کےاندرسارےکام کرے گالیکن وہ وراصل آیک مرده آدی ہے۔ اگر الله کی یادول میں ہو، اور آدی کچھ بھی نہ کر سکے، آدی پلنگ کے او پر بڑا ہوا ہو، ہاتھ یاؤں نہ ہلاسکتا ہولیکن وہ زندہ آ دمی ہے،اس لیے کہ اس کے دل میں الله کی یاد ہے۔اللہ کی یاد ہے ہی دل کی زعر گی ہے اور نماز کا تو مقصد ہی یہی ہے کہ اللہ کی یاد دل كاندررائج هو ـ وَأَقِيعِ المصَّلُوةَ لِيذِكُونَ [طَعْ ١٣:٢٠]، ميرے وَكركے ليخماز قائم كرو\_ميرى يادتهمارى زندگى كے اندرقائم ہو۔ فرمايا: إنَّ المصَّلُو-ةَ تَسنُهُلَى عَنِ الْفَهُ حَشَاءَ وَالْمُنْكُوطُ وَلَـذِكُو اللَّهِ اكْبَوُ طُ[العنكبوت ٣٥:٢٩]''يقييّانمازفخشاور برےكاموں ے روکق ہاوراللہ کا ذکراس ہے بھی زیادہ بوی چیز ہے'۔

یا تنابزا کام ہے جونماز کرتی ہے۔ اس لیے کرتی ہے کہ سب سے بڑی چیز اللّہ کی باد ہے۔ جب نماز کے ذریعے پانچ وقت اللّٰہ کی یاد تازہ ہوگی تو آ دی لوٹ کرآئے گا۔ اللّٰہ کے دربار میں کھڑا ہوگا تو اللّٰہ کی یادز ندگی میں جاری وساری ہوگی۔ نماز اللّٰہ کی یاد کا ذریعہ ہے۔ اس سے وہ زندگی بنتی ہے جس کے بارے میں اللّٰہ تعالیٰ نے بید عدہ فرمایا ہے کہ وہ اس کی سخفرت فرمادےگا۔ اس حدیث کے اندر صرف یہی بات نہیں کہی گئی کہ جس نے بھی نماز پڑھ لی اور جیسی بھی

رمضان السبارك ادرا نقلاب زندگي

پڑھ فی اس کے لیے اللہ نے ذمہ لیا ہے کہ دواس کو لاز ما بخش دے گا، بلکہ بیہ تایا ہے کہ کس فتم کی نماز کے لیے اس نے بید ذمہ لیا ہے اورا پنے بندوں سے بیع بد با ندھااور وعد و فر مایا ہے کہ ان کولاز ما بخش دے گا۔ الی نماز کے لیے تین با تیں ارشاو فر مائی ہیں۔ آئے سن وُ حَنُونَهُنَّ، جس نے ان کولاز ما بخش دے گا۔ وَ صَلَّاهُ مَنَّ لُو قُتِهِنَّ ، اوران کولاز ما بخش کے لیے وضو کیا تو انجی طرح خوب صور تی کے ساتھ کیا۔ وَ صَلَّاهُ مُنَّ لُو قُتِهِنَّ ، اوران کا رکوع اوران کا خشوع سب کو اپنے وقت پر پڑھا۔ وَ اَقْدَمَ دَ کُوعُ عَهُنَّ وَ خُشُوعُ عَهُنَّ ، اوران کا رکوع اوران کا خشوع سب کو پورا کیا۔ اس لحاظ سے نماز کے اتمام کے معنی ہوتے ہیں پورا کرتا، بہتر سے بہتر کرتا، کمال تک پہنچانا۔ لہذا جس نے انچی طرح وضوکیا، اپنے وقت پر نماز کو پڑھا، انچی طرح رکوع اور مجدہ کیا اور خدہ کیا۔ اور خشوع کے لحاظ سے جوان کے حقوق شے ان کو پورا اوا کیا، ان کو کمال تک پہنچایا، اس نے اتمام نماز کیا۔

اللہ کوربار میں حاضری کے لیے سب سے پہلی چیز پاکیزگی اور طہارت ہے۔ نماز کے لیے پہلی شرط وضو ہے۔ وضو کے اندروو ہا تیں ہیں۔ ایک تو وضو میں آ دی اپنے جہم کو پاک اور صاف کرتا ہے۔ وضو کے ادکان ہیں، فرائض بھی ہیں، سنتیں بھی ہیں اور متجات بھی ہیں۔ بعت بھی ہیں۔ وضو کرتے ہوئے بعت بھی زیادہ سے زیادہ ممکن ہوسکتا ہاں کو اوا کر کے ہم وضو کرتے ہیں۔ وضو کرتے ہوئے ان فرائض اور سنتوں کو اوا کرنے سے سا صاب بیدا ہوتا ہے کہ میں اللہ جل شائد کے دربار میں جار ہا ہوں اور اس دربار میں جانے کے لیے کس کیفیت میں ہوتا چاہیے۔ میرے جہم کو بھی پاک اور صاف ہونے چاہیں۔ جہم کے اور کوئی غلاظت اور صاف ہونا چاہے۔ کپڑے بھی پاک اور صاف ہونے چاہیں جہم کے اور کوئی غلاظت اور گذرگی نہیں ہوئی چاہیں ہوئی چاہیں اللہ کے حضور میں جاسکتا اور گذرگی نہیں ہوئی چاہیں وضو کے جن کا ایک بہلو سے ہے کہ طاہری طور پر اس کے ہوئی آ داب ہیں ان کو کمو ظامر کو فورا پورا کیا جائے۔ بیاں بات کا ذریعہ اور کئی ہے کہ جو بھی آ داب ہیں ان کو کمو ظامر کو فار کھر وضو کو پورا پورا کیا جائے۔ بیاں بات کا ذریعہ اور کئی ہے کہ آ دئی کا دل جاگ اُس کے۔ اگر لا پروائی سے وضو کیا جائے تو ظاہر ہے کہ نماز کے لیے وضو کی شرط جو بھی آ داب ہیں ان کو کمو ظامر کو ان کی اور ایورا کیا جائے تو ظاہر ہے کہ نماز کے لیے وضو کی شرط تو دی کا دل جاگ آ دئی کا دل جاگ آ دئی کا دل جاگ آ گھر دائی کی سے وضو کیا جائے تو ظاہر ہے کہ نماز کے لیے وضو کی شرط

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

تو پوری ہو جائے گی کیکن وضو کا وہ فائدہ نماز کے لیے حاصل نہیں ہوگا جو حاصل ہونا جا ہے۔

آ دی کواس احساس کے ساتھ وضوکرنا چاہیے کہ جھے اللہ کے دربار میں جانے کے لیے پاک اور صاف ہونا چاہیے۔ آ دی کواگر کسی بڑے افسر ہونا ہوتو وہ گھنٹوں پہلے نہا تا دھوتا ہے، لباس ٹھیک کرتا ہے، ٹائی پہنتا ہے، آ کینے کے سامنے جا کرنوک ملک درست کرتا ہے کہ ٹائی ٹھیک ہے یا نہیں، کپڑوں پر کہیں کوئی شکن تو نہیں سامنے جا کرنوک ملک درست کرتا ہے کہ ٹائی ٹھیک ہے یا نہیں، کپڑوں پر کہیں کوئی شکن تو نہیں ہے، اگر کہیں ایک بھی سلوٹ ہے تو اس پر دوبارہ استری ہونا چاہیے، کپڑے بالکل سیح ہوں، پتلون کی کر بر کہیں سے خراب نہ ہو، بیرساراا ہتمام کر کے وہ اپنے افسر کے، باوشاہ کے یاصدر کے حضور حاضر ہوتا ہے۔ بیراس کی نفسیاتی اندرونی کیفیت ہوتی ہے جواس کو مجبور کرتی ہے کہ میں جہاں جارہا ہوں اس کے لحاظ سے میرا ظاہر بھی ٹھیک ہونا چاہیے۔ وضو بھی اس طرح اس میں جہاں جارہا ہوں اس کے لحاظ سے میرا ظاہر بھی ٹھیک ہونا چاہیے۔ وضو بھی اس طرح اس

وضو کے صرف چند ظاہری آ داب پورے کر لیے جائیں تو کمل فائدہ ہیں ہوگا۔ وضو کے لیے صروری ہے کہ ہم اللہ کے نام سے شروع کریں۔ بیٹ ہم اللہ الو تحمیٰن الو ّحینٰ الو ّحین اللہ الو تعرف کے نام سے شروع نہ ہووہ ہوتا ہی نہیں ہے۔ وضو کے بعد اللہ سے یہ وَ ما کی نہیں برتی ہے۔ وضو کے بعد اللہ سے یہ وَ ما کی جائے کہ اللہ ہم الحین و الحین و الجعلنی مِن المُتَطَعِّدِینَ، اے اللہ تو جھے ان جائے کہ اللہ ہم الحین میں اور گنا ہوں سے پاک ہوتے ہیں۔ تسطہ و کے مین ہیں برے اہتمام سے این آپ کو پاک کرنا۔ وضو کرنے کے بعد اس دعا کے معنی ہیں کہ ہم اپنے آپ کو گنا ہوں سے بھی پاک کریں۔

ایک طرف جہاں بدلازی اور ضروری ہے کہ وضو ظاہری آ واب وشرائط کی پابندی کے ساتھ ہو، خوب صورت ہواور کھل ہو، وہاں گناہوں کا احساس اور ان سے استغفار اور توبہ بھی

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

دوسری بات آپ سے ان نماز دل کو ان کے وصلا کھن آ لیو قیتھ نے ،اس نے ان نماز دل کو ان کے وقت کے اوپرادا کیا۔ قرآن نے فوداس کی تاکید فرمائی ہے: اِنَّ المصلوة کَانَتُ عَلَی الْمُوْمِنِ کِوقت کے اوپرادا کیا۔ قرآن نے فوداس کی تاکید فرمائی ہے: اِنَّ المصلوة کَانَتُ عَلَی الْمُوْمِنِ کِحِبُ مَو فَوْقُونَ تَا [النساء ۱۰۳،۳ می اور نے کے اوقات مقرر ہیں۔ ان نمازوں کے اوقات کے دو سرے ہیں جن کی نی سے ایک اوقات کے دو سرے ہیں جن کی نی سے ایک اوقات کے دو سرے ہیں جن کی نی سے اوقات کے دو سرے ہیں جن کی نی سے اوقات کے دو تا ہے کہ جریل علیا ایک دن تشریف لاے اور می کے ایک مرے پر فجر کی ظیر عصر مفرب اور عشاء کے اول وقت پر نماز پڑھائی اور دوسرے دن تشریف لاکر آخر وقت پر نماز پڑھائی اور فرمایا کہ ان دونوں اوقات کے درمیان نماز کا اصل وقت ہے۔ اس بارے میں بہت ساری اصادیث

رمضان السيارك ادرانقلاب زندكي

اورروایات بین جس سے فقہانے نتائج کالے بین کی نے کہا ہے کہ نماز کا یہ وقت بہتر ہے اور کی نے کہا ہے کہ نماز کا یہ وقت بہتر ہے اور کی نے کہا ہے کہ یہ وقت بہتر ہے ۔ ایکن اصل بات یہ ہے کہ جوآ دی مجد بیں جماعت کے ساتھ نماز پڑھتا ہواس کی نماز تو وقت پر بی ہوگ ۔ جماعت نماز کے لیے ایک لازی شرط ہے۔ وقت کی پابندی کا ایک بڑا اہم پہلویہ ہے کہ صدیث میں بھی یہ کہا گیا ہے کہ آ دی کو ہروقت یہ دیکھتے رہنا چاہے کہ وہ کل کے لیے کیا کر رہا ہے؟ موت کے بعد کے لیے کیا تمل کر رہا ہے؟ قرآن نے بھی اس کی تاکیدی ہے و اُست ظر دُنفش مّا قَدْمَتُ لِغَدٍ عَلَى اللہ حشر ۱۸:۵۹ ہرفس کو چاہے کہ وہ برارگرانی کرے کہ اس نے کل کے لیے آگی ابھیجا ہے؟

ہمارے پاس سب سے قیتی چیز وقت ہے۔ اِنھی اوقات ، لمحات ، گھنٹوں اور منٹوں سے ہم
آخرت کی ابدی تعتیں کما سکتے ہیں۔ ان ساعتوں کو ہم ضائع کردیں تو ہم دہاں کی ابدی تکلیف
ادر عذاب کے اندر گرفتار ہو سکتے ہیں۔ پابندی کے ساتھ پانچے وقت کی نماز ادا کرنے سے دل کی
بیکیفیت جاگ اٹھتی ہے کہ بیسارا کا سارا وقت اللّٰہ تعالیٰ کا ہے۔ کسی وقت بھی موت آ جائے
تو میں اس کے لیے تیار ہوں۔ جب بھی بلایا جاتا ہے تو دن میں پانچے مرتبہ میں اس کے در بار

نماز کے لیے پابندی وقت کے بہت سارے دینوی فوائد گنوائے جاسکتے ہیں۔ زندگی منضبط ہو جاتی ہے۔ ہرکام کووقت پر کرنے سے پوری معاشرت ، معیشت، سیاست غرض ہر چیز سدھر سکتی ہے۔ ہرکام کووقت پر ہمارا موضوع نہیں ہے۔ وہ تو ہم سب جانے ہی ہیں کہ بید دینوی فوائد ہیں۔ میں کہتا ہوں کہ اس کا اصل فائدہ بیہ ہدات سے آپ کا وہ دل جاگ اُشتا ہے جس کی اصلاح پر ساری زندگی کی اصلاح کا مدار ہے۔ اس دل ہیں اگر وقت کی قدر و قیمت کا احساس بیدا ہو جائے ، اللّٰہ کی بندگی بروقت کرنے کا احساس جاگ اُنے اور ہرکام کواس وقت برکرنے کا معمول بن جائے جو وقت اللّٰہ تعالیٰ نے اس کام کو کرنے کے لیے مقرر کیا ہے

www.iqbalkalmati.blogspot.com رمضان الميارك اورانقلاب ية تدگى

تواوركيا جا ہے۔زكو ة، حج، روزه سارے بى كام وقت كے ساتھ بابندىيں۔

وقت گزار کرلا پروائی سے نماز پر هنامنافق کی نشانی ہے۔ عدیث بیل صرف عصر کی نماز کا ذکر ہے کہ منافق کی نماز یہ ہوتی ہے کہ جب وقت گزر جاتا ہے، سوری پیلا پڑجاتا ہے، دو جاتا ہے، سوری پیلا پڑجاتا ہے، دو جاتا ہے اور مرغوں کی طرح دو چار دو چار گوئی ہو جاتا ہے۔ اٹھا، بیٹھا، کھڑا ہوا، بیٹھا گیا اور نماز پڑھ کے چلا گیا۔ بیمنافق کی نماز ہے، مؤمن کی نماز ایسی نہیں ہو گئی۔ مومن تو وقت سے پہلے ہوشیار ہوگا کہ اللہ کے دربار میں جانا ہے۔ اس کے لیے اپنے آپ کو پاک کرے گا، اپنے چرے کو ہاتھ پاؤں کو دھوے گا۔ اس کے بعد ٹھیک وقت پر جاکروہ اپنے آ تا کے دربار میں حاضر ہوگا۔ وقت کی پابندی کوئی مشین اس کے بعد ٹھیک وقت پر جاکروہ اپنے آ تا کے دربار میں حاضر ہوگا۔ وقت کی پابندی کوئی مشین عاضر ہونا ۔ وقت کی پابندی کوئی مشین عاضر ہونا ہوگا دی نے گھڑی دیکھی اور کھڑا ہوگیا بلکہ بیاس لیے ہے کہ اللہ تعالی کے ساسنے حاضر ہونے کا احساس ہو۔ جس وقت اس نے بلایا ہے اس وقت جانا ہے، اس کے دربار میں حاضر ہونا ہے ادراس کے آ گئی جو بات کرنی ہے دہ ای وقت جانا ہے، اس کے دربار میں حاضر ہونا ہے اوراس کے آ گئی جو بات کرنی ہے دہ ای وقت کرنی ہے۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زندگی

این کے بل بیٹے ہی تھے کہ جلدی سے پھر دوبارہ جھک گئے۔ اس شخص نے بھی ای طرح نماز
پڑھی ہوگی۔ وہ آیا اور اس نے آکر حضور بھے گئے آپ بھے گئے نے کہا: وہلیم السلام،
تمھاری نماز نہیں ہوئی، دوبارہ جاکر نماز پڑھو۔ وہ واپس گیا۔ اس نے دوبارہ نماز پڑھی اور پھر
ای طرح پڑھی۔ پھر وہ آیا، پھر اس نے سلام کیا۔ آپ بھے گئے نے سلام کا جواب ویا اور فرمایا
کہ متھ کے آپ بھر اس نے سلام کیا۔ آپ بھے گئے نے سلام کا جواب ویا اور فرمایا
کہ متھ کے بعد پھر اس نے سلام کیا اور پھر وہ بارہ نماز پڑھو۔ پھر اس نے سلام کیا اور پھر
جاکر نماز پڑھی اور پھر اسی طرح نماز پڑھی اور نماز پڑھی۔
آپ بھے تھے کے بعد پھر اس نے سلام کیا اور پھر

اس نے کہا: حضور سے تیجے کہ میں ہے بہتر نماز پڑھٹی نہیں آتی ا آپ سے تیجے تعلیم دیجے کہ میں نماز کیے پڑھوں؟ آپ سے تیج نے میٹل تین دفعہ اس لیے کیا کہ یہ آپ سے تیج نے کہ میں نماز کیے پڑھوں؟ آپ سے تیج نے میٹل تین دفعہ اس لیے کیا کہ یہ آپ سے تیج نے کہ مصاری نماز میں بیدادر بید فعلیم کا طریقہ تھا۔ آپ سے تیج نے اس کے فامی ہے۔ لیکن تین دفعہ نماز پڑھوا کرایک تو آپ سے تیج نے بات تبول کرنے کے لیے اس کے دل کو تیار کر دیا اور دوسرے اس کی اہمیت اس کے دل میں بٹھا دی۔ آئی بڑی اہمیت ہے کہ تین دفعہ آپ سے تیج نے اس کی اہمیت اس کے دل میں بٹھا دی۔ آئی بڑی اہمیت ہے کہ آپ سے تیج نے اس کی اہمیت اس کے ماز دوبارہ پڑھ کر آؤ۔ حضور سے تیج کا کی طریقہ تھا کہ آپ سے تیج نین دفعہ دہراتے تا کہ لوگ آپ سے تیج نین دفعہ دہراتے تا کہ لوگ آپ سے تیج نین دفعہ دہراتے تا کہ لوگ اچھی طرح سن لیں ''جھے لیں اور اپنے دل ود ماغ کے اندر بٹھالیں۔ پھر آپ سے تیج نے کہا کہ گھڑے ہوتو اطمینان کے ساتھ کی دوء کو سیدھا کر لواور رکوع اطمینان کے ساتھ کرو۔ پھر جب کھڑے ہوتو سیدھے کھڑے ہوجاؤ ، تجدہ کروتو پوری بیشانی نیک دوء ہوتھ نین پررکھ دو۔ پھر جب کھڑے ہوتو سیدھے کھڑے ہوجاؤ ، تجدہ کروتو پوری بیشانی نیک دوء ہوتھ نین پررکھ دو۔ پھوتو بیٹھ سیدھی ہونی چا ہے اور اطمینان کے ساتھ بیٹھو۔ پھراسی طرح تحدہ کرو۔ تو بین نازمکمل نماز ہے۔

جو آ دمی نماز میں رکوع اور سجدے کے اندر اس طریقے سے ڈنڈی مارتا ہے کہ سجدہ آ دھا کیا ، رکوع آ دھا کیا، حضور ﷺ نے فرمایا کہ بینماز کا چور ہے۔ فرمایا کہ بدترین چوروہ رمضان المبارك ادرا نقلاب زندگی

ہے جونماز میں چوری کرتا ہے۔ لوگوں نے بوچھا کہ نماز کا چورکون ہوتا ہے؟ آپ سے اُنے نے فرمایا کہ نماز کا چوردوں ہوتا ہے؟ آپ سے اوراس لحاظ فرمایا کہ نماز کا چوردہ ہے اوراس لحاظ سے بھی کہ اللہ تعالیٰ سے مغفرت کے اس وعدے کا امید دارا در متحق بنتا چاہیے اوراس کواپنی نماز کواس طرح بلاٹا لنے کے انداز میں نہیں پڑھنا چاہیے۔

اس کا ایک اور پہلو بھی ہے اور وہ میر ہے کہ جوآ دمی اس طرح رکوع اور بحدہ کر رہا ہے وہ اس بات سے عافل ہے کہ وہ کس کے سامنے کھڑا ہے اور کس سے بات چیت کررہا ہے۔ جوآ دی اس ے عافل ہے کہ وہ کس کے سامنے کھڑا ہے، کس سے بات چیت کرر ہاہے، اس کو اس نمازے سوائے اس کے کہ فرض اوا ہوجائے کیا حاصل ہوگا۔ اصل بات توبیہ ہے کہ اللہ کے درباریس ا قا کے درباریس حاضری ہے۔جس کاسب کچھ دیا ہواہے،ساراا فتیاراس کا ہے، میں پوری طرن اس کامحتاج ہوں آ دمی اس ستی کے سامنے آئے اور اتنی لا پروائی ہے آئے کہ بیٹھنے بھی نہیں یائے کہ اٹھ کر چلا جائے۔کسی آ دمی ہے آ پ کی کوئی دنیا کی غرض وابستہ ہو اورآپ اس کے دفتر میں جا کرمیٹھیں تو جب تک آپ کا کام نہ ہوجائے آپ کری پر چیک جاكيں گے۔ يه سب جانتے ہيں كه ہم سب يجھے دوڑتے ہيں، ايم اين اے كو پكڑتے ہيں، ایم بی اے کو کاڑتے میں، وفتر جاتے ہیں، گھنٹوں باہر بیٹے رہتے ہیں، اندر جاکر بیٹھتے ہیں، أتصني والنبيل حابتا كه جب تك كديدافسر بات كرتا رہے ہم حاہتے ہيں كہ ہم بيشے رہيں اوربات كرت رين - جوآ دى اس طرح آتا ہے كه آوها جوكاء آوها ميضا، كعر ابوااور چلا كيا، اس کے معنی یہ بیں کہ اس کوکوئی پروائییں ہے،اس کوکوئی انداز ونہیں ہے،کوئی احساس نہیں ہے کہ وہ کس کے پاس آیا ہے؟ کس کے دربار میں ہے؟ کہال کھڑا ہوا ہے؟

رکوئ اور بجدے کا ایک اور پہلویہ ہے کہ جس طرح جسم جھکتا ہے، ای طرح ول بھی جھکتا ہے، ای طرح ول بھی جھکتا ہے۔ الله تعالی نے رکوع اور جھکتا ہے۔ الله تعالی نے رکوع اور بھکتا ہے۔ جس طرح جسم مجدہ کرتا ہے۔ بوجدہ اور رکوع آ دمی نماز میں کرتا ہے۔ سجدے کا لفظ دونوں معنی کے اندر استعال کیا ہے۔ جو سجدہ اور رکوع آ دمی نماز میں کرتا ہے۔

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

اس کے لیے بھی اور جو دل کا رکوع اور بجدہ ہوتا ہے اس کے لیے بھی فرمایا کہ جولوگ اللہ کی راہ میں مال دیتے ہیں فَفَلُ وَبِهِمْ دَا بِحَعُونَ ان کے دل رکوع کرتے ہیں۔ بجدے کے بارے میں فرمایا کہ سورج اور چاند اور ستارے سب بجدہ کرتے ہیں۔ بیدہ بجدہ تو نہیں کرتے جو ہم پیشانی ٹیک کرکرتے ہیں لیکن سب اللہ کے بھم کی اطاعت کرتے ہیں۔

تیسری شرط یہ بیان فرمانی کہ وَاتَمَّ خُشُوعَهُنَّ اللهِ خُشُوعُ کُمُل کرلیا۔ خَتُوع کے معنی پستی کے ہیں۔ آواز پست ہوجائے، نیجی ہوجائے، نگاہ جمک جائے، سر جمک جائے، یہ خشوع ہے۔ نمازی اصل روح بہی ہے کہ آدی پوری طرح پست ہوجائے، اللّٰہ کا فقیراور عتاج بن جائے۔ قَلْهُ أَفْ لَمَ عَلَيْهِ مُ خُشِعُونَ لا الّٰہ فَوْمِنُونَ لا الّٰہ فَوْمِنُونَ لا الّٰہ فِی صَدِّتِهِ مُ خُشِعُونَ لا اللّمو منون ۲:۲۳]، وہ مومن فلاح پائیں گے جواٹی نماز کے اندر خشوع کرتے ہیں۔ نمازلوگوں کے لیے بڑی بھاری اور گرال ہے سوائے ان کے جن کے اندر خشوع کی صفت ہو۔ بیخشوع کی سفت ہو۔ بیخشوع کی صفت ہو۔ بیخشوع کی سورے بیدا ہوتا ہے؟ میں آپ کے سامنے تین چیزی ایس کی ایس کے اندر بیدا ہوگا۔ کرنے کی کوشش کریں تو اس سے نماز بھی بہتر ہوگی اور خشوع بھی اس کے اندر بیدا ہوگا۔ تین جارمنٹ وقت تو زیادہ ضرور گے گائیکن ہی باتیں برفی انہ میں۔

یملی بات تو یہ ہے کہ آپ نماز میں جو پھر پڑھتے ہیں، آپ کو یاد ہونا چاہے کہ اس کے معنی کیا ہیں؟ یہ بہت سارے جلے نہیں ہیں۔ اللّلٰہ اکبر ،اللّہ بڑا ہے۔ سُبْحَانَ ربِّی الْعَظِیْم ، میرارب بڑا عظیم ہے، اس طرح ہے آپ کو معنی یاد ہونے چاہییں۔ یہ ضروری ہے کہ آدی نماز پڑھ رہا ہوتو اس کو یہ معلوم ہو کہ وہ اپنے اللّہ ہے کیا بات کر رہا ہے۔ جب شراب پوری طرح منع نہیں ہوئی تھی، قرآن مجید نے یہ کہا کہ جب تم نشے کے عالم میں ہوتو نماز مت پڑھ 'تا کہ تم میں ہوتو نماز مت پڑھ 'تا کہ تم میں ہوتو نماز پڑھے ہیں کہ ان کہ میں ہوتی کہ ہم اللّہ ہے کیا کہدر ہے ہیں۔ اکثر لوگ تو اب ایسے نماز پڑھتے ہیں کہ انھیں خبر بی نہیں ہوتی کہ ہم اللّہ سے کیا کہدر ہے ہیں۔ وہ شاید نشے کے عالم ہیں ہوتے ہیں۔ البندا نماز کا مفہوم تو آپ کو معلوم ہونا ہی چاہیاں جب

رمضان السبارك ادرا نقلاب زندكي

نماز میں آپ کی توجہ نککنے گئے تو آپ ایسا کریں کہ زبان سے تو آپ عربی کے الفاظ کہیں اور دل میں آپ اردو کے الفاظ یا جس زبان کے الفاظ میں بھی آپ نے یاد کیا ہو دہرا کیں۔ جس کو کہتے ہیں دل میں پڑھنا، یعنی آپ اپنی زبان سے عربی میں ہی کہیں لیکن دل میں مفہوم کودہرا کیں۔اس طریقے ہے آپ کی توجہ ان الفاظ کے اوپر مرکوزر ہے گی۔

نمازاتی فیمتی چیز ہے کہ شیطان سب سے پہلے اسی پر حملہ کرتا ہے۔ آپ نے نیت باندھی خہیں کردنیا کے سارے خیالات آپ کے ذہن میں آنے لگتے ہیں اور توجہ ہر طرف جاتی ہے۔ شیطان وسوسوں کے ساتھ سب سے بڑھ کر نماز پر حملہ آور ہوتا ہے کہ آوی نماز سے فاکدہ نہ اُنھا لے۔ وسوسے کے علاج کے سلسلے میں سیمجھ لیس کہ جتنا اس کو نکا لنے کی کوشش کریں گے اتنابی وہ مضبوط ہوتا جائے گا۔ وسوسے کی غذا توجہ ہے۔ جتنا آپ توجہ دیں گے، ارے میرا ذہمی تو بہک رہا ہے، گھے سے چیز یاد آر بی ہے، وہ آپ کو اور یاد آئے گی۔ لیکن آپ کسی دوسری چیز کو یاد کرنا شروع کردیں گے تو خود بخود آپ کی توجہ اس سے ہے جائے گا۔ ول کے اندر الفاظ کے معنی دہرالیں، تو یہ ایک طریقہ ہے گی اور اس چیز پر آ جائے گی۔ ول کے اندر الفاظ کے معنی دہرالیں، تو یہ ایک طریقہ ہے گی اور اس چیز پر آ جائے گی۔ ول کے اندر الفاظ کے معنی دہرالیں، تو یہ ایک طریقہ ہے گی اور اس چیز پر آ جائے گی۔ ول کے اندر الفاظ کے معنی دہرالیں، تو یہ ایک طریقہ ہے جس سے آپ نماز کو بہتر بنا سکتے ہیں اور اس میں خشوع پیدا کر سکتے ہیں۔

دوسرا طریقہ یہ ہے کہ مجھیں کہ آپ اللہ تعالیٰ سے باتیں کررہے ہیں۔ حدیث میں باربارکہا گیاہے کہ جمہیں کہ آپ اللہ تعالیٰ سے مناجات کرتا ہے۔ مناجات کہتے ہیں کی کے بہت قریب ہونا۔ اردو میں اسے کہتے ہیں کا ناچھوی کرنا یعنی جس طرح آومی بالکل قریب ہو کر کان میں بات کرتا ہے۔ جب بندہ نماز پڑھتا ہے تو اللہ تعالیٰ سے مناجات کرتا ہے۔ جب بندہ نماز پڑھتا ہے تو اللہ تعالیٰ سے مناجات کرتا ہے۔ اس کا چیرہ اس کے سامنے ہوتا ہے۔

فرمایا: نماز میں تھوکومت۔اس لیے کہتم اللہ کے سامنے کھڑے ہو، تمھارے سامنے وہ موجودے۔ تومیاحساس رہنا چاہیے کہ میں اللہ کے سامنے کھڑا ہوں۔ فَلْمَی نُظُرُ کیف یُنَاجِی دَبَّة

رمضان السيارك اورانقلاب زندگی

آ دمی سوپے کہ میں اللہ سے کیے بات کروں۔ میرا دل کہاں ہے، میرا دماغ کہاں ہے، میرا دماغ کہاں ہے، میری توجہ کہاں ہے، میری توجہ کہاں ہے، میری توجہ کہاں ہے اور میں اللہ سے بات کررہا ہوں، کیسی بات کررہا ہوں۔ یہ بھی خیال کریں کہ جوآ پ حرکت کررہے ہیں اس کا اللہ نے تھم دیا ہے۔ اللہ نے کہا ہے کہ فُو مُوْا ، کھڑ ہے ہو جا وَ، میں نے رکور ﴿ لرایا ہے۔ اس نے کہا ہے قرآ ان پر سوئیس نے قرآ ان کہا ہے وَ الْ سَکِ مَعْ اللہ ہے۔ اس نے کہا ہے قرآ ان پر سوئیس نے قرآ ان پر صا۔ کویا اگر آ پ یہ جھیں کہ اللہ آ پ کے سامنے ہے، وہ آ پ کو تھم و بتا جورہا ہور آ پ وہ کام کرتے جارہے ہیں تو یہ ایسا طریقہ ہے جس سے آپ کی بات چیت اللہ کے ساتھ پوری نماز میں دے گا۔

سورۃ الفاتح بھی بندے اور رب کے درمیان تقلیم ہے۔ آپ آید، آبت پڑھتے ہیں اللہ تعالیٰ اس کا جواب دی ہے۔ سیم کالمہ برابر جاری رہتا ہے۔ آپ کی توجہ ہے جاتی ہے تو اللہ تعالیٰ کی توجہ بھی آپ کی طرف ہے ہٹ جاری رہتا ہے۔ آپ کی توجہ ہے جاتی ہے تو اللہ تعالیٰ کی توجہ بھی آپ کی طرف ہے ہٹ جاتی ہے۔ یہ دوسری چیز ہے۔ آیک تو نماز کے معنی یا دہوں۔ کچھ بھی آپ نہ کر سیس اللہ کی یاد جاتی ہے دل متوجہ نہ ہوتو کم سے کم ول کے اندر نماز کے معنی وہراتے جا کیر دوسری بات یہ ہے کہ میں کہ اللہ کے سامنے اس کے تم کھیل میں کھڑے ہیں۔ سیسے ان رقبی العظیم اس نے کہا میں نے کہا میں اس نے کہا میں اس نے کہا اس نے کہا میں اس نے کہا میں اس کے تم کہ انداز کے ساتھ تو تواس نے کہا میں اس کی تعیل کرتا چاہ گیا۔ تواس طرح آپ کے اعضا کا ، زبان کا ، اللہ اکبو ۔ تو جواس نے کہا میں اس کی تعیل کرتا چاہ گیا۔ تواس طرح آپ

تیسری بات بھی ایک صدیث میں کہی گئی ہے۔ ایک آ دمی نے آ کی ہے ہے۔ پو چھا کہ مجھے پھے تھیں خرمائے۔ آپ شے تین باتیں فرما کیں۔ اس میں سے ایک بات ریتھی کہ جب تم نماز پڑھوتو ایسی نماز پڑھو گویا تم وُنیا ہے

رمضان المبارك ادرانتفاب زندكي

رخصت ہور ہے ہویا دُنیا کوتم نے رخصت کر دیا۔ کوئی نماز تو آپ کی آخری نماز ہوگ۔ یہ آپ جمعہ کی نماز ہوگ۔ یہ آپ جمعہ کی نماز پڑھ رہے ہیں، کس کو معلوم ہے کہ اس کے بعد آپی کو عصر پڑھنی نصیب ہوگی یا نہیں۔ موت نو بھی نہ ور آئی ہے اور کسی نہ کئی نماز کے بعد آئی ہے۔ یہ آپ کو معلوم نہیں ہے کہ کس نماز کے بعد آئی ہے۔ یہ آپ کو معلوم نہیں ہے کہ کس نماز کے بعد آئی ہے۔ تو آپ نماز میں اگر یہ وچیں کہ یہ میری آخری نماز ہے اس کے بعد نماز پڑھنا نہ ملے گا۔ یہ آخری اللہ کے دربار میں حاضری ہے، جتنا جا ہوں رودھولوں، جتنا جا ہوں ما نگ اور ارکراوں، یہ آخری موقع ہے، تو یہ بات بھی آپ کی نماز میں خشوع پیدائرے گا۔

سے تین باتیں ہیں اور ان میں سے ہر بات پہلی سے زیادہ مشکل ہے۔ سب سے آسان تو ہے ہے کہ آ ب ترجمہ یاد کرلیں اور دل میں دہراتے جائیں۔ دوسری بید کہ خیال رکھیں کہ میں اللہ کے سانے کھڑا ہوں اس سے بات چیت ہورہی ہے اس کے علم کی تقبیل میں ہر کام ہور ہا ہے۔ اور تیسری ہید کہ آ دی بیسوچے کہ شاید بیرمیرے آخری کھات ہوں اور اس کے بعد کوئی دوسری نراز جھے پڑھنا نصیب نہ ہو۔ میں اس کو اس طرح پڑھوں کہ گویا دُنیا کو میں نے رخصت کر دیز ہے۔ بال بیچ ، مال و دولت ، اسباب کاروبار ، توکری ان سب سے اب میں بیسوٹ ہوں ۔ اس کے بعداب اللہ کی طرف جانا ہے۔

نماز اللہ سے ملاقات ہے۔ اللہ کے دربار میں حاضری ہے۔ موت کے بعد جو بردی حاضری ہو۔ والی ہے اس سے پہلے یہ حاضری ہے۔ پانچ وقت اللہ نے اپنے دربار میں بانیاسہ۔ اس موقع دیا ہے۔ نہم بلے وقت لینے کی ضرورت ہے، نہ ٹیلی فون کی شرورت ہے۔ نہ سفارشوں کی شردرت ہے۔ وہ رب العالمین ہے، ربّ کا کنات ہے۔ جب جا ہے آپ ہاتھ باندہ کر کھڑے ہوجا تیں وہ آپ کے استقبال کے لیے موجود ہے، آپ سے بات چیت کرنے کو تیار ہے۔ جو بات کہیں ، وہ سنے گا۔ اس کا جواب دے گا۔ جو مائیس وہ آپ کو دینے کو

رمضان المبارك ادرا نقلاب زعركي

تیار ہے۔ بیساری نعمتیں دن میں پانچ وقت ہوتی ہیں۔ان کوہم اس لیے ضائع کرتے ہیں کہ ہم نے نماز کو ایک عادت اور رسم بنالیا ہے۔رسم کے طور پر پڑھ لیتے ہیں اور وہ فائدہ اس سے نہیں اُٹھاتے جواٹھا سکتے ہیں۔

آپ کوشش کریں، نیت کریں کہ اپنی نمازوں کو بہتر بنائیں گے،ان کے اندرخشوع پیدا کریں گے،رکوع و بجدہ مکمل کریں گے، وضو کے اندریا کیزگی کی فکر کریں گے۔

الله تعالى مجھ اور آپ كواس يرعمل كى توفيق دے - [ آمين ]



جس حدیث کامطالع کیا گیائے اس کا اُردوتر جمدورج ذیل ہے:

حضرت عبدالله صنابحي وثائز سروايت بكرا بوعمر وثاثة ن كها:

وتر واجب ب [ ابومحم صحالي مين نام ان كامسعود بن زيدب يامسعود بن اوس ياقيس بن

عبایہ ] یہ بات عبادہ بن صامت کو پینی ۔ اُنھوں نے کہا: غلط کہاا ہو محمد زائیز نے ۔ بہ

گوابی دینا ہوں کہ میں نے رسول الله الله الله الله عن ما آپ منطقی فرماتے تھے:

یا نج نمازیں ہیں جن کوفرض کیا اللہ عزوجل نے۔ جو شخص اچھی طرح ان کے واسطے دضو کرے گا اور وقت پر ہرایک کوا داکرے گا اور رکوع پورا کرے گا اور خشوع سے پڑھے گا ایعنی دل لگا کر آ تو اللہ جل جلالہ پر اس کا وعدہ ہوگا مغفرت کا۔اور جو ایسا نہ کرے گا اس کا وعدہ اللہ پرنہیں ہے۔ جا ہے اس کو بخشے جا ہے عذاب کرے۔

[رواه الوداؤد]





تلاوتِ قرآن کے آداب

#### باسبه

قرآن مجید بظاہرایک عام ی کتاب ہے انسانوں کی زبان میں کسی ہوئی کاغذ پر چھیں ہوئی دوختیوں کے درمیان مجلد کسی اور کتاب سے بظاہر کوئی فرق بھی محسوس نہیں ہوتا کیکن سے اپنی طرز کی منفر دکتاب ہے اس کی کوئی مثال ہے نہ نظیر!

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگی

مسجے بات سے ہے کہ دنیا کی ہرقوم اس بات کی دعوے دار ہے کہ اس کے پاس بھی کتاب اللہ ک موجود ہے کین اُن ساری کتابوں میں ہے کوئی کتاب خود یہ دعوی نہیں کرتی کہ میں اللہ ک کتاب ہوں۔ یہ اُس کے مانے والوں کا دعویٰ ضرور ہے جس طرح ہمارا ہے لیکن صرف قرآن مجید اُن محیفوں میں جن کو آسانی محیفہ مجھا جاتا ہے وہ واحد کتاب ہے جوخوداس بات کی وضاحت کے ساتھ تاکید کرتی ہے کہ میں اللہ کی کتاب ہوں۔ اگر غور کیا جائے تو اس دعوے کہ میں اللہ کی کتاب ہوں۔ اگر غور کیا جائے تو اس دعوے کہ اور ایک بھی انسانی حواس کے لیے ناممکن ہے۔ ایک لامحدود اور بے کراں ذات جو ہر جگہ موجود ہے جو ذمان اور مکان سے بالا ہے اُس نے ایک محدود وظلوت سے بالا ہے اُس نے ایک محدود وظلوت سے کلام کیا؟ نہ ہمب فلفہ اور خیال کی ونیا میں اس کا کوئی عل آئ تک دریافت نہیں ہوسکا ہے۔ اس لیے کہ یانسانی دیال جو ہر ہاواتر چیز ہے اور اس کی صداقت پرکوئی انسانی دلیل موسکا ہے۔ اس لیے کہ یانسانی حواس سے بالاح چیز ہے اور اس کی صداقت پرکوئی انسانی دلیل نہیں آسکی۔ اس لیے قرآن مجید بھی یہ کہ کرآگ بردھ جاتا ہے کہ اللہ اس پرگواہ ہے کہ یہ نہیں آسکی۔ اس لیے قرآن مجید بھی یہ کہ کرآگ بردھ جاتا ہے کہ اللہ اس پرگواہ ہے کہ یہ کتاب اس کے پاس سے آئی ہے۔

حواس انسانی کے لیے میے چیز قابل ادراک نہیں ہے اس لیے کہ ندائس درخت میں اللہ موجود تھا جس کے بیچھے سے حضرت موئی عالیہ سے کلام کیا گیا۔ انسانی صورت بیس نبی سے بی اللہ کے پاس جوفرشتہ آتا تھا نداس کا ادراک کیا جا سکتا ہے اور خدا نے جب اپنے بندے سے کلام کیا 'ند بندے نے اس کود یکھا' نداس کا اعتراف کیا۔ اس لیے ہماری تاریخ میں قرآن مخلوق کیا 'ند بندے نے اس کود یکھا' نداس کا اعتراف کیا۔ اس لیے ہماری تاریخ میں قرآن مخلوق ہے یا غیر مخلوق اس پر بڑے مناظر ہے اور مباحثہ ہوتے رہے جیں۔ جنھوں نے کتاب اللی کو بھی مخلوق قرار دیا' بہت سوں کے نزد یک وہ مشرک اور گمراہ تھے' اور اس جرم میں ان کوئل کردیا گیا' اس لیے کہ یہ بڑانازک مسئلہ ہے۔ بہر حال اس کتاب کا دعوی ہے کہ یہ کتاب اللی کے اللہ کی کتاب ہے اور اس کا کوئی حرف بھی مخلوق کا لکھا ہوانہیں ہے۔

پہلے پہل جب یہ کتاب نازل ہوئی اور جنھوں نے اس کو براہ راست اُس مخص کی زبان

رمضان السبارك اورانقلاب زندكي

ے سنا [ منطقید] جس کے قلب مبارک پر جبریل منینه این اس کو لے کر نازل ہوئے منے اس كتاب نے أن كو ہلا كرر كاديا اور بالكل بدل ديا۔ أن كے دلوں اور روحوں ميں بلچل جج كئ اُن كے ذہن ٔ فكر اور سوچ ميں انقلاب آ گيا۔ محمد رسول الله عظيم كايد دعوىٰ تھا كہ بيدميرے او پراللّٰہ کی طرف سے نازل ہوئی ہے اس میں کوئی غلط یا جھوٹ نہیں ہے اور انھیں اس بات میں فره برابر بھی شبنبیں تھا۔اس كتاب نے أن كى سوچ بدلى فكر بدلى اخلاق بدلے عادات بدلين اندر ہے بھی بدلا اور باہر ہے بھی بدلا' فروکو بھی بدلا اور معاشرے کو بھی بدلا۔اس کے اثرات صرف فکراورسوچ تک نہیں تھے بلکہ انسان کاجہم بھی اس کے اثرات میں شریک تھا' دل کا نپ اُٹھے رو نکٹے کھڑے ہوگئے کھالیں زم پڑ گئیں سر جھک گئے اور لوگ روتے ہوئے محدول میں گرگئے اور بار بار بیکہا کہ بال میرجارے رب کا کلام ہے۔ بیم عجز ہنما تا ثیرد نیا کے کسی دوسرے کلام نے نہیں دکھائی۔ خالفین بھی یہ کہنے پرمجبُور ہو گئے کہ یہ سی انسان کا کلام نہیں ہے بلکہ کوئی جادویا محرب۔ پھرأس نے انسانوں کے اندراس قدرتغیر بریا کیا کہ وہی جو بکریاں جرایا کرتے تنے تھجور کے چھوٹے چھوٹے باغات لگایا کرتے تنے کہ میں معمولی دکا نیں کھولے بیٹھے تنے و کھتے ہی و کھتے ۴۰ سال کے حرصے میں اُس وقت کی ساری متمدن و نیا کے مالک امام اور قائد بن گئے اورانھوں نے ایسے تہذیب و تدن کی بنیاور کھی جو ہزار سال تک د نیایر غالب رہا۔ آج بھی کوئی بینہیں کہسکتا کہ وہ تہذیب مرچکی بامث چکی ہے بلکداس کے جاگ جانے اور اٹھ کھڑے ہونے کے خوف ہے آج بھی وُنیالرز ہ براندام ہے۔

کیاوجہ ہے کہ وہی کتاب جس نے ۱۳ سوسال پہلے مجزہ اور انقلاب عظیم برپاکیا آج بھی ہمارے پاس موجود ہے اُس کے کروڑوں نسخ دنیا کے اندر پائے جاتے ہیں ہزاروں اور لاکھوں لوگ اس کو پڑھتے ہیں الکھوں قرآن رمضان ہیں ختم ہوتے ہیں سیکروں تفاسیر اس پر لکھی جا بچی ہیں اور مسلمان اس کی مسلسل ورق گردانی یا تلاوت کرتے ہیں نمازوں میں بھی کرتے ہیں اور نمازوں کے علاوہ بھی کیکن نہ دل کا نہتے ہیں نہ آئکھوں میں نمی خودار ہوتی ہے کرتے ہیں اور نمازوں کے علاوہ بھی کیکن نہ دل کا نہتے ہیں نہ آئکھوں میں نمی خودار ہوتی ہے

رمضان المبارك اورانقلاب زندگي

نہ کھالیں نرم پڑتی ہیں اور ندرو تکنئے کھڑے ہوتے ہیں ندان کی سوچ اور فکر میں اور کمل میں کوئی تبدیلی واقع ہوتی ہے اور ندمسلمانوں کی حالت میں کوئی تغییر بریا ہوتا ہے۔

يبان دوبز اہم سوال پيدا ہوتے ہيں:

## دوا ہم سوال

پہلا سوال یہ ہے کہ کیا قرآن مجید بدل گیا ہے؟ قرآن مجید نے اپنی تا شرکھودی ہے۔ یاس کے سفنے اور ماننے والوں نے اس کو کھودیا ہے؟

دوسراسوال بیہ ہے کہ کیا آج بھی میمکن ہے کہ ۱۳ سوسال کے بعد زیانے کی اس قدر و وری کے بعد طالات میں اسے تغیر کے بعد سائنس اور نکتالو جی کی اتنی تی اور انکشافات کے بعد مسلمانوں کی اتنی ظیم الشان اکثریت کے عربی سے ناواقف ہونے اور قرآن سے اجنبیت کے باوجو داس کتاب نے ۱۳ سوسال پہلے جو هجو ہ دکھایا تھا 'جو اثرات پیدا کیے تھے وہ دوبارہ پیدا ہو کیس؟

بيدو بڑے اہم سوال ہيں۔

قرآن تونیس بدل سکتانہ ہی اپنی تا ثیر کھوسکتا ہے اس لیے کہ اُس کا یہ دعویٰ ہے کہ یہ ہر
زمانے کے لیے ہے۔ یہ دعویٰ بھی کسی اور کتاب نے نہیں کیا ہے۔ جب قرآن یہ دعویٰ کرتا ہے کہ
اس کولانے والا آخری فبی میں ہوئی ہے اس دعوے کے اندر یہ بات بھی پوشیدہ ہے کہ اب کوئی
دوسری کتاب نہیں آئے گی۔ اگر اس کے بعد کوئی دوسری کتاب آنے والی نہیں ہے تواس بات
میں کوئی کلام نہیں ہوسکتا کہ جو کچھ آج سے ہم اسوسال پہلے رونما ہوا وہ آج بھی رونما ہوسکتا ہے والوں اور سننے والوں کا اپنے رب پڑاس کتاب
اور ہونا چاہے۔ آج بھی اس کتاب کو مانے والوں اور سننے والوں کا اپنے رب پڑاس کتاب
کے بھیجنے والے براور اس کتاب براتناحق تو ضرور ہونا جا ہے کہ اس سے وہ وہ بی فوائد حاصل

رمضان السارك اورا نقلاب زندگی

کرسکیں جوان سے پہلے لوگوں نے حاصل کیے تھے اوران کی جھو لی بھی ان خزانوں سے بھر سکے جی سکتی اوران کی جھو لی بھی ادراک جی جو کتھی۔ ای درج میں ای مقداد میں ادراک معیار پر نہ سمی کی کی بھر کتھی کے اثر ات اور معجزات کا رونما ہونا اللہ کے عدل اور حت پر ہماراحق محسوس ہوتا ہے۔

اگر چہ یہ کتاب ایک زمانے میں اُتری اس کی زبان بھی اُس زمانے کی زبان ہے اس کے واقعات ہیں اُس کے واقعات ہیں اُس کے حاور نے اس کا اسلوب اس کا طرز بیان اُس کی تشییبات اُس کے استعار میں جو آج سے مستعار ہیں جو آج سے مہاسوسال پہلے کی عرب کی سرز مین میں موجود تھا کیکن سے کتاب زمان و مکان کی حدود کو بھلا تگ کر ہرز مانے اور ہرد ورک لیے یکسال طور پر ہدایت الی ہونے کی مستحق ہے۔ اس لحاظ سے ہرز مانے اور ہر جگہ کے انسانوں کا بیمطالبہ کہ جو پھی مکہ میں بھنے والوں کو ملا وہ مسب کا سب نہیں کین اس کا بھی حصر نہیں ضرور ملنا جا ہے بالکل بجا ہوگا۔ اس میں کوئی کلام نہیں ہوسکا۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ س طرح ہوسکتا ہے اور نہیں ہور ہاتو کیوں نہیں ہور ہا؟ یہ دو بڑے اہم سوال ہیں قرآن کے مانے والوں کے لیے بھی اور نہ مانے والوں کے لیے بھی۔ مانے والوں کے لیے بھی اور نہ مانے والوں کے لیے بھی المان کے سامنے ہے کہ جو پچھ بھی انھیں ملا اس کتاب کے وسلے اور برکت ہے اور اسی کے سہارے سے ملا۔ آج بھی ان کے انہاک اور شغل میں کوئی کی نہیں آئی ہے اس لیے کہ بوے بڑے پرلیں لاکھوں کی تعداد میں قرآن شائع کر رہے ہیں۔ ہرگھر کی بیزینت ہے۔ اس زمانے میں تو اس کتاب کا ایک نی بھی اس حالت میں کہ دوجلدوں کے درمیان مجلد ہو لوگوں کے ہاتھ میں موجود نہیں تھا اور بہت کم لوگ ہوں گے جو ساری کتاب سے واقف ہوں اور تفیر اور لفت کا تو کوئی سوال ہی نہ تھا۔ اگر آج ہوں گے جو ساری کتاب سے واقف ہوں اور تفیر اور لفت کا تو کوئی سوال ہی نہ تھا۔ اگر آج

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

تویہ بات یقینا غورطلب ہے۔

سیکس طرح ممکن ہے؟ اس کا جواب میرے نزدیک ہے ہے کہ اگر آئ بھی ہم اس کتاب کو اس طرح پڑھیں، تلاوت کریں تعلق رکھیں اور اس طرح سمجھیں کہ گویا آج اللہ تعالیٰ ہم سے براہِ راست خطاب کررہا ہے تو یمکن ہوسکتا ہے۔ اس کا اسلوب اس سے محاورے اس کی زبان اس کے واقعات اس کے کردار بے شک ۱۳ سوسال پہلے کے ہیں لیکن یہ کتاب ہمارے لیے تو آج ہی نازل ہورہ بی ہے۔ ہمارا یکی دعویٰ ہے کہ یہ کتاب ہم زمانے کے لیے ہے۔ اگر آج کوئی نبی آتا اور کتاب لیے کرا تا ممکن ہے اس کی زبان اور محاورہ محتف ہوتا لیکن اس کے کردار وہی ہوتے۔ مونین اور منافقین اور مکرین اُس کی کردار کے حال ہوتے اور اُس میں آخی تو موں کاذکر وہی ہوتا۔

چنا نچید بیا کا طرح ممکن ہے کہ ہم میں مجھ کراس کتاب کی تلاوت کریں کہ اللہ تعالیٰ آج ہم سے کلام فرمار ہا ہے۔اگر ایسا ہوتو اس کے تین فتائج تکلیں گے:

- الله کی کتاب کا جومقام ہونا چاہیے ہمیں اس کا صحیح شعور اور ادراک حاصل ہوگا۔ جو چیز
   صرف برکت کا ذریعہ بن گئی ہے کیکن ان لوگوں کے لیے ایک زندہ کتاب تھی ا
   وہ جمارے لیے بھی ایک زندہ کتاب بن جائے گی۔
- ۳ اس کی تلاوت کے جو حقوق ہیں وہ بھی ہم ادا کریں گے۔ایمان کا تقاضا ہے کہ تلاوت
   اس طرح کی جائے جس طرح تلاوت کرنے کا حق ہے۔
- ۳- اس کی ہربات اپنے حالات اپنی کیفیات اور وار وات قلبی سے مربوط اور متعلق نظر آئے گی۔ اس کے ہربات اپنے حالات اپنی کیفیات اور وار وات قلبی سے مربوط اور متعلق نظر آئے گئی۔ اس کے پہلے سننے والے وحی کے عمل میں برابر کے شریک سے آن کے ذہن میں سوال پیدا ہوتے سے تو وحی اُئر آئی تھی 'ان کے در میان کوئی واقعہ پیش آ جاتا تو وحی آجاتی تھی۔ ان کے لیے کوئی واقعہ پیش آ جاتا تو وحی آجاتی تھی۔ ان کے لیے

رمضان السيارك ادرا نقلاب زندگى

وی ایک ہے جان شخیس تھی کہ محض اس کوئ لیس یا اس کے صفحات پڑھ لیس بلک اُن کے معاشرے کے حالات پر براہِ راست وی نازل ہوتی تھی۔ ہر چیز اُن کی اپن تھی کوئی چیز ان کے لیے غیراوراجنی نہیں تھی۔ میں بدو کوئی نہیں کرسکتا کہ ہم کو بھی وہی کیفیت حاصل ہو علی ہے لیکن اُس نوعیت کی کیفیت کا کوئی نہ کوئی ورجہ ہمیں حاصل ہو سکتا ہے کہ جب ہم اس کو پڑھیں اُس نوعیت کی کیفیت کا کوئی نہ کوئی ورجہ ہمیں حاصل ہو سکتا ہے کہ جب ہم اس کو پڑھیں اور اللہ تعالی ہم سے کلام فرما اللہ تعالی ہم سے کلام فرما رہا ہے۔ جب ہم بیکریں گے تو ایسا کرتے ہی قرآن کے الفاظ میں جان پڑ جائے گی وہ اٹھ کھڑے ہوں گئے ہارے دل کو شولیں گئے ہمارے سوال لاکر کھڑا کریں گئ آنسو بن کر آئھوں سے نہیں گئا ورجم پر رو گئٹے بن کر کھڑے ہو جا کیں گے۔ تب بیٹ صول ہوگا کہ کتاب تو آج اور ہم ذوق و شوق اور بڑے اہتمام کتاب تو آج اُس کی خلاور ہم ذوق و شوق اور بڑے اہتمام سے اس کی خلاوت کریں گے۔ اس طرح قرآن ہمارے لیے ایک زندہ کتاب بن جائے گی اور ہمارااس سے حقیق تعلق قائم ہوجائے گا۔

شایداس کی کوئی مثال دینا تو ناممن ہے اس لیے کہ بھی ہم نے اس کا تجربہ ہیں کیا ہے۔
ہم اُس تجر ہے ہے بھی نہیں گزرے جب قرآن نازل ہور ہاتھا' تاہم بات کو بھنے کے لیے ایک
ناقص مثال دیتا ہوں۔ ۵۵۔ ۱۹۵ء میں مجھے کی سفر کی غرض ہے کمیونسٹ بھین سے گزرنا پڑا۔
بھیے ہی جہاز سے امر کر میں امیکریشن والوں کے پاس پاسپورٹ پر مہر لگوانے کے لیے گیا'
امیگریشن والے نے جھ سے کہا کہ کیا آپ نے ماؤزے تنگ کاوہ بیان سنا ہے جوآئ تن ویا گیا ہے؟
میں نے کہا کہ میں ناواقف ہوں۔ اس پراس نے پورابیان جھے سنایا۔ اُس کے بعد آگے بڑھا'
میس نے کہا کہ میں ناواقف ہوں۔ اس پراس نے پورابیان جھے سنایا۔ اُس کے بعد آگے بڑھا'
میان پڑھا ہے؟ میں نے کہا کہ میں نے تو نہیں سنا ابھی پچھے جملے امیگریشن والے نے سنا کے ہیں۔
اُس نے پیر جھے پورابیان پڑھ کر سنایا اور موٹ کیس پرنشان لگا دیا۔ اس کے بعد ہم ہوئل جانے
اُس نے پیر جھے پورابیان پڑھ کر سنایا اور موٹ کیس پرنشان لگا دیا۔ اس کے بعد ہم ہوئل جانے
اُس نے پیر جھے کو رابیان پڑھ کر سنایا اور موٹ کیس پرنشان لگا دیا۔ اس کے بعد ہم ہوئل جانے

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

ماؤزے ننگ کا تازہ بیان پڑھایا سنا ہے؟ اور جھے ایک بار پھراس کوسننا پڑا۔ ہوٹل میں داخل ہوئے تو استقبالیہ پر جو خاتون نام درج کر رہی تھیں انھوں نے کہا کہ کیا آپ نے ہمارے چیئر مین ماؤزے نگ کا بیان سنا ہے؟ میں نے کہا کہ ہاں اب تو کئی دفعہ من چکے ہیں گراس نے پھر سنایا۔ کمرے میں خادمہ چائے لئے کرآئی تو اس نے بھی یہی پیغام سنایا۔ صح آئی کھی تو ہوٹل کے ملاز مین جگہ گروہ بنائے بیٹھے تھے۔ اُن کے ہاتھوں میں ایک لال کتاب تھی اور وہ اس کی تلاوت کر رہے تھے۔ میرے دوست نے کہا کہ یہاں پر جب ہیں تال میں کوئی بیار ہوتا ہے تو اس کے سینے پر یہی لال کتاب رکھی جاتی ہے۔

جب قرآن میں جان پڑجائے گی تو اس کے کردار بھی زندہ ہو جا کیں گے۔ اُس کے مومن تو ی مومن تو ی مومن اُوں میں جان پڑ جائے گی تو اس کے کردار بھی زندہ ہو جا کیں گان اس کے الفاظ میں جلے بھرنے والے مدینہ کے یہودی اور نجران میں حرکت کرنے والے مدینہ کے یہودی اور نجران کے عیسائی میسب کے سب بھی زندہ ہوجا کیں گے۔ نام بدل جا کیں گئے لباس بدل جا کیں گئے وروہی کردار ہم این آ تھوں سے دکھ کیس گے۔ زبان بدل جائے گی کیکن کرداروہی رہیں گئے اور وہی کردارہ ہم این آ تھوں سے دکھ کیس گے۔

ومغزان بالمروك اوراغتاب واعظ

جب آدی قر آن مجید کوزندہ کتاب مجھ کرائی کے مشن کولے کرائی پڑھل کرنے کے لیے کھڑا ہوجائے تو پھرائ کو طاکف و بدرا احداور حنین کے یہودی مہاجرین اور انصار سب سے مختلف روپ میں مختلف الفاظ میں مختلف زبانوں میں سابقہ پیش آئے گا۔ اس بات کوسید مودودی ؓ ''سلوک قرآنی'' کے نام سے یادکرتے ہیں۔

# قرآن كالصحيح مقام

اگریداللہ کا کلام ہے توسب ہے پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ پھر جاری نظروں میں اس کا
کیا مقام ہونا چاہیے۔ اور جمیں اس کی عظمت اور حقیقت کو کیا جمینا چاہیے؟ اس لیے کہ اگر ہم
اس کا سیح مقام اور سیح حیثیت سمجھیں گے تب ہی ہم اس کی تلاوت کے حقوق اور آ داب وشرا نظ
کو پورا کریں گے۔ جس کی کوئی قدرو قیمت نہ ہواس کو آ دمی اُٹھا کرایک کو نے میں ڈال دیتا ہے کوئی وقعت نہیں دیتا ہے طاق میں سجا دیتا ہے کیا جس کی جشنی قدرو قیمت کا احساس ہوتا ہے
اس کو اتنا ہی اپنے سینے سے لگا کے رکھتا ہے اس کی محبت میں مرتا ہے اور اس کے پیچھے اپنے
اس کو اتنا ہی اپنے سینے سے لگا کے رکھتا ہے اس کی محبت میں مرتا ہے اور اس کے پیچھے اپنے
آپ کولگا دیتا ہے۔

میں مختصراُ اس کتاب کا تعارف کراؤں گا تا کہ بمیں اندازہ ہوسکے کہ اس کتاب کا کیا مقام ہے! میر کتاب ہمارے رب کے اُس وعدے کی سخیل ہے جوانسان کو اُس نے وُنیا میں ہیسجتے ہوئے کیا تھا 'فرمایا تھا:

فَــاِشَــا يَــاُتِيَـنَّـكُــمُ مِّـنِّـى هُــدَى فَمَنُ تَبِعَ هُدَاىَ فَلاَ خَوُفُ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحْزَنُونَ ٥ [البقره ٣٨:٢]

پھر جو میری طرف سے کوئی ہدایت تمھارے پاس پہنچ تو جولوگ میری اس ہدایت کی پیروی کریں گئے ان کے لیے کسی خوف اور رنج کا موقع نہ ہوگا۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

حضرت آدم علیم کو آزمایش میں ڈالا گیا اضیں ان کمزور بول ہے آگاہ کردیا گیا جن کمزور بول ہے آگاہ کردیا گیا جن کمزور بول کے ساتھ انھیں دنیا کی زندگی گرارناتھی۔ وہ کمزوریاں تھیں: غفلت مجول ارادے کی کمزوری اور شیطان کے بہلاوے کا شکار ہوجانا حضرت آدم علیم کمزوراورضعف مخلوق تھے۔ و خُلِق الْإنسان صَعِیفًاہ و المنساء ۲۰:۲۸ آ' اورانسان کمزور بیدا کیا گیا ہے' بہلی آزمایش میں جب پھل گئے تو لازما پریشانی ہوئی ہوگی خوف ہوگا اور نم ہوگا کہ آگے کیا ہوگا۔ چونکہ حضرت آدم علیما کو مین پر بھیجنے کے لیے ہی بیدا کیا گیا تھا اس لیے تبلی اور سہارے کی بارش ان الفاظ میں ہوئی' کہ تعصیں میری طرف سے ہدایت آئی رہے گی۔ جو اس ہدایت کے چھے علیم گاوہ غم سے نجات اور چھٹکارا یا گئا۔

وصنان البرك اوراصل سيزندن

اُس کی عظمت اور منزلت کاعالم بیہے کہ کتاب خود کہتی ہے:

كُوُ ٱنْزَلْنَا هَٰذَا الْقُوُانَ عَلَى جَبَلٍ لَّوَاكَتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنُ خَشْيَةِ اللَّهِ \* إ المحشر ٢١:٥٩

اً گرہم نے بیقر آن کی پہاڑ پر بھی اُتار دیا ہوتا تو تم و کیستے کہ وہ اللہ کے خوف سے دبا جار باہے اور پیٹا بڑتا ہے۔

تم دیکھتے کہ پہاڑاللہ کہ آگے جھک جاتے کھٹ پڑتے اور شق ہوجاتے اور پہاڑاس کو سہار نہ سکتے اگر کھا ہے اور پہاڑاس کو سہار نہ سکتے ایکن یہ انسان کا ہی حوصلہ ہے کہ وہ اسے پڑھتا ہے اور پھراس کے بعد بھی سنیں پھٹا اس کا دل زم نہیں بڑتا آنسوآ تھوں کے راستے نہیں بہتے نہاں کے اخلاق پراثر پڑتا ہے اور نہال ہی پر کیا عجب حوصلہ ہے انسان کا!

خاہر ہے کہ ہس اللہ کا بیر کلام ہے جس کے ایک جلوے سے پہاڑ بھی نکڑے نکڑے ہوگیا' واقعی آگر بدائر کا کلام ہے تو بھر پہاڑ کیے ٹھیر سکتے تھے لیکن انسان کی قطرت ہے کہ اس پر خفلت کے پردے رب یا ہے ہیں' وہ اپنے رب سے تجاب میں آجا تا ہے۔ اس کا کلام سنتا بھی ہے' تو اس سے آئی ہیں ہیں۔

ین ده تاب به جوانسان کواپ در اور ما کک سے معرفت اور قربت عظا کرنے کا داخذ در نید ب ب بیداکیا وہ کیما ہے اس سے تعلق کیما ہو؟ صرف یمی کتاب بناتی ہے۔

پوری کتاب اللہ بن م و کر سے جری ہوئی ہے اللہ کیمہ ہے؟ اُس کو کیا پہند ہے پہند پر چلئے والوں سے ذیا بنی یا سلوک کرتا ہے اور آخرت میں کیا کرے گا ناپیندی کی راہ اختیار کرنے والوں سے دیا بین کہ سلوک کرتا ہے اور آخرت میں کیا کرے گا --- آپ غور کریں تو قرآن کی کوئی آیت اس کی تحریف سے باہر نہیں ہوگی۔ اس نے قرآن جمید پر تو زیب لشاء کا فاری میں وہ شعرص تی آت ہے جس کا ترجمہ ہے :

رمضان السارك إورا نقلاب زندگی

میں تو اپنے کلام میں اس طرح جھپا ہوا ہوں 'جس طرح کہ پھول کی خوشبو پھول کی بق میں چھپی ہوئی ہے۔ جو مجھے دیکھنے کا اشتیاق رکھتا ہو وہ مجھے میرے کلام سے دیکھ لے۔ اور تو کوئی چیز دیکھنے کی نہیں۔

ہماری نظریں خداکی ذات کا ادراک نہیں کرسکتیں۔ وہ نظروں میں سانہیں سکن کیکن اپنا کلام اُس نے ہمارے ہاتھ میں تھا ویا ہے۔ وہ کلام غیر تلوق ہے لیکن کتاب غیر تلوق نہیں۔ وہ ہمارے ہاتھ میں ہے اور اُس سے معرونت اور قرب کا واحد ذریعہ ہے۔ اس لیے اللّٰہ تعالیٰ نے فرمایا:

يَّاكُيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَ تُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي الصُّدُورِ لا وَهُدَّى وَّرَحُمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِيُنَ۞ قُلْ بِفَصْلِ اللَّهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِذَٰلِكَ فَلْيَفُرَحُواُ \* هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُونَ ۞ [يونس٠: ٥٥-٥٨]

نوگؤ تمھارے پاس تمھارے دب کی طرف ہے تھیجت آگئی ہے۔ یہ وہ چیز ہے جو دلوں
کے امراض کی شفا ہے اور جو اسے تبول کرلیں ان کے لیے رہنمائی اور رحمت ہے۔
اے نبی ﷺ بھوکہ'' یہ اللّہ کا فضل اور اس کی مہر بانی ہے کہ یہ چیز اُس نے تیجی اس پر تو
لوگوں کوخوشی منائی چاہے ئیان سب چیز وں ہے بہتر ہے جنس لوگ سمیٹ رہے ہیں''۔
ہماری عیدین ہمارے تہوار ہیں' ان مواقع پر اللّہ نے جشن منا نے کا حکم دیا ہے ہیا کہ کتاب کی مناسبت سے ہے۔ پہلا اس کتاب کے نزول کے آغاز' اور دوسر ااس کے اتمام کی
سالگرہ ہے۔ ایک عید ہم اُس وقت مناتے ہیں جب کتاب نازل ہوئی تھی اور دوسری تب جب
سالگرہ ہے۔ ایک عید ہم اُس وقت مناتے ہیں جب کتاب نازل ہوئی تھی اور دوسری تب جب
سالگرہ ہے۔ ایک عید ہم اُس وقت مناتے ہیں جب کتاب نازل ہوئی تھی اور دوسری تب جب

ٱلْيَوُمَ ٱكُمَ لَتُ لَكُمُ دِيُنَكُمُ وَٱتُمَمَّتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِى وَرَضِيْتُ لَكُمُ ٱلإسُلاَمَ دِيُنَا ﴿ [المائده ٣:٥]

میں نے تمحارے دین کوتمحارے لیے کمل کر دیا ہے اور اپنی نعت تم پر تمام کر دی ہے

رمضان السبارك اورانقلاب زندكى

اورتمھارے لیے اسلام کوتمھارے دین کی حیثیت ہے قبول کر نیا ہے۔ ہماری تو ساری خوشیاں جشن اور سرت اور شادیا نے جوہم بجاتے ہیں 'لیاس پہنتے ہیں' کھانا کھاتے ہیں' وہ سب کا سب ای کتاب کی نسبت سے ہے۔

### تلاوت كالمفهُوم

قرآن مجید کے ساتھ ہماراتعلّق کیا ہونا چاہیے؟ اس کو ہمیں کیسے پڑھنا چاہیے؟ اس کے لیے قرآن مجید نے ساتھ ہماراتعلّق کیا ہونا چاہیے؟ اس کے لیے قرآن مجید نے ایک ہی لفظ استعال کرتے ہیں۔ میں قرآن کے اتباع میں اس اصطلاح کو استعال کرتے ہیں۔ میں قرآن کے اتباع میں اس اصطلاح کو استعال کرر ہا ہوں' اگر چے مطالعہ قرآن کے آ داب وشرا لَط بھی عنوان بناسکیا تھا۔

رمضان السيارك اورا تقلاب زندكى

عمل بھی بدل جائے گا اور سوچ میں بھی انقلاب آ جائے گا۔ پیرسب بچھ جب اس کے پیچھے لگ جائیں تو بیتلاوت کا تمل ہوگا۔ اس تلاوت کے نتیج میں تبدیلی آتی ہے۔

انسان تواکی بہت نامعلوم ی چیز ہے ایک زمانہ تھا کہوہ نا قابل ذکر شے تھا۔

هَـلُ أَتَلَى عَـلَى الْإِنْسَانِ حِيْنٌ مِّنَ اللَّهْ لِلَمْ يَكُنُ شَيْئًا مَّذْ كُورًا ٥ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنُ نُطُفَةٍ أَمْشَاجِق نَّبَتَلِيْهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيْعًا بَصِينُوا ٥ [الدهر ٢٥:١-٢] "كياانسان پرلائتانى زمانے كاليك وقت اليا بھى گزرا ہے جب وه كوئى قابل ذكر چيز نها؟ بهم نے انسان كوايك كلوط نطف سے پيدا كيا تاكه اس كا امتحان ليس اور اس غرض كے ليے ہم نے انسان كوايك كلوط فطف سے پيدا كيا تاكه اس كا امتحان ليس اور اس غرض

اگرانسان اپنے آپ کو قرآن کی آغوش میں ڈال دے سپر دکردی تو وہ اس کو بالکل بلند بول پر پہنچاسکتا ہے۔ اس چیز کو حدیث میں کہا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ قیامت کے روز بندے سے کچگا کہ قرآن پڑھتا جا اور اُوپر چڑھتا جا سبولت کے ساتھ اُ سانی کے ساتھ البندااگر اینے آپ کوقر آن مجید کے سپر دکردیا جائے تو عظمت وسر بلندی کی کوئی انتہانہیں ہے۔

## تلاوت كىشرائط

تلاوت کے حقیقی مفہوم تک پہنچنے کے لیے پھٹرائط اور پھی داب ہیں۔ میں جا ہتا ہوں کہ ان کو مختراً آپ کے سامنے بیان کروں۔ یوں مجھیے کدیپزادسفر ہے۔

اس میں پہلی چیز بدا بمان ہے کہ بداللہ کا کلام ہونے پر ایمان تو سب مسلمانوں کا ہے کی بیان تو سب مسلمانوں کا ہے کیکن اس ایمان کے پچھ حزید مملی تقاضے بھی ہیں جن کے بغیر ایمان ادھورا اور نامکمل ہے۔ اس ایمان کے بغیر ہے کتاب ہدایت اور رہنمائی کا کام نہیں کرتی۔ بدایمان سب کے لیے ضروری ہے دسول کے لیے بھی ایمان رکھنا ضروری ہے۔

رمضان المبارك ادرانقلاب زندگی

اَهَنَ الرَّسُولُ بِهَآ اُنْذِلَ إِلَيْهِ مِنُ رَّبِهِ وَالْمُؤُمِنُونَ طَ البقر ٢٨٥:٢٥] ''رسول اس ہدایت پرایمان لایا ہے جواس کے رب کی طرف سے اس پر نازل ہوئی ہے اور جولوگ اس رسول کے ماننے والے بین اُنھوں نے بھی اِس ہدایت کو دل سے شلیم کیا ہے'۔

اس تفصیل میں جانے کی یہال ضرورت نہیں ہے کہ بغیرایمان کے ہدایت کیوں حاصل نہیں ہوسکتی۔ یہ فلسفہ اور منطق کے مسائل ہیں جواس وقت میرا موضوع نہیں۔ ان سب کا جواب بھی دیا جاسکتا ہے۔ بہر حال پہلی چیزایمان ہے۔ بیاس لیے بھی ضروری ہے کہ اس ایمان کے بعد ہی وہ کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ میں سے آدمی اس کتاب کے لیے محنت کرنے کو تیار ہوتا ہے کہ بعد ہی وہ کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ جس کو اور جوتعلق شوق اور اضطراب ہونا چاہیے جو بے چینی ہونی چاہیے وہ حاصل ہوتی ہے۔ جس کو آدمی اپنا خالق جمت ہوئی جا ہمر کی حجت کے اندر وہ غرق ہوئی ہی احداس کہ ان کی کانامہ اور خط میرے پاس آیا ہے وہ ساری کیفیات پیدا کرتا ہے جو کہ اس کتاب کے ساتھ تعلق کے نتیج میں پیدا ہونی چاہیں۔

۲- دمیری پیز نیت کا اخلاص ہے۔ اس نیت کے علاوہ کہ اللہ سے ہی رہنمائی لینی ہے اللہ سے قریب ہونا ہے اللہ کے معرفت حاصل کرنا ہے کوئی اور نیت قرآن کے بارے میں سے نہیں ہوئئی کوئی اور نیت ہوگی تو وہ قمراہ بھی کر دے گی۔ یہ جیب بات ہے کہ یہ سے سے نہیں ہوئئی کردیتی ہے۔

فَيُضِلُّ اللَّهُ مَنْ يُّشَآءُ وَيَهْدِى مَنْ يَّشَآءُ ﴿ [ابراهيم ٢:١٣]

''الله نحت حابتا ہے بھٹکا دیتا ہےاور جے جابتا ہے ہدایت بخشاہے'' ''

يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا لا وَّيَهُدِى بِهِ كَثِيْرًا ﴿ البقره ٢٦:٢]

''الله أین بی بات سے بہتوں کو گمراہی میں مبتلا کر دیتا ہے اور بہتوں کوراہ راست وکھا

الانتياب المنافية

رمضان السارك ادرانقلاب زندكي

تلاوت کے لیےشرا لطاتو اور بھی ہیں لیکن نیت کا خالص ہونا بنیا دی شرط ہے۔

س- تیسری چیز حداور شکر ہے۔اس سلیے کہ جو عظیم الثان خزانداور نعمت اللہ تعالی نے ہمارے باتھوں میں تھائی ہے ہمارے سیردکی ہے اس پر ہمارا دل حمداور شکر کے جذبات سے لیس بر ہونا جا ہے۔
لیس بریز ہونا جا ہے۔

وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَلانَا لِهِلَا تدوَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوُلَا أَنُ هَلانَا اللَّهُ عَ [الاعراف 2:٣٣]

اور وہ کہیں گے کہ'' تعریف خدا ہی کے لیے ہے جس نے ہمیں بیراستہ وکھایا' ہم خودراہ نہ پاسکتے تھے اگر خدا ہماری رہنمائی نہ کرتا''۔

حمداورشكري بى سارے دروازے كھلتے ہيں۔

لَيْنُ شَكَرُتُمُ لَا زِيْدَ نَّكُمُ [ابراهيم ٤:٣] \* اَرْشَكَرُ لَرَارِ بِنُو كَيْقِ مِينِ تَم كُواورزياده نوازون گا''

اورجس کو قدر بی نہ ہو کہ کیا مل رہا ہے' اس کے لیے درواز سے بند ہو جاتے ہیں۔

رواز ہے اُس کے لیے تھلیں گئ اُس کو ملے گا جس کو قدر ہوگی' جوشکر کرے گا۔شکر کاحق اوا

نہیں ہوسکنا بلکہ کسی بھی چیز کے شکر کاحق اوانہیں ہوسکنا۔لیکن جونعت سب سے بڑی نعت ہو'

جواس عارضی اور فانی دنیا کو لا فانی زندگی ہیں تبدیل کر سکتی ہواس کا شکر بجالا ئیں تو کسے بجا

لائیں! اس فانی زندگی کی کسی ایک نعت کا بھی شکر اوا کرنا محال ہے۔ کوئی آ دی اگر جا ہے کہ

ہاتھ باؤں کاحق اوا کر دے حق اوانہیں کرسکنا' اور جو کتاب اس ہاتھ پاؤں کو ہمیشہ کے لیے

قائم کرد ہے گی اس کتاب کاشکر کسے اوا کیا جاسکتا ہے۔لیکن پھر بھی شکر اوا کرنا ضروری ہے۔

ہا جو تھی چیز ہے اعتاد ہے کہ جو چیز بھی اس کتاب ہیں ہے' مسیح ہے' وہی سیرے لیے نافع ہے'

10%

ای میں میری بھلائی ہے ای میں خیرہے۔ریب[شک]اور تذبذب بیدومرض كيفرك

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

طرح كتاب كے ساتھ تعلق كو تباہ كرتے ہيں۔ اگر كوئى آدى شك يا تذبذب بيس ببتلا ہوئا تو وہ اس كتاب سے فائدہ نہيں أشا سكتا۔ قرآن نے بار بارا يسے لوگوں كى نفى كى ہے اوراس ليے آغازاس طرح كيا ہے كہ لاريب فيہ فاس بات بيس كہ يواللہ تعالى كا كلام ہونے بيس بياس كى سى بھى بات بيس ہے۔ جس كواس كے كلام اللي ہونے بيس بياس كى سى بھى بات بيس ذرابھى شك ہواس كے ليے بير كتاب بدايت نہيں ہے۔ جس بيس تر دو پيدا ہوگيا ، وہ بھى اس كتاب سايت نہيں ہے۔ جس بيس تر دو پيدا ہوگيا ، وہ بھى اس كتاب سايت نہيں ياسكتا۔

۵- پانچویں چیز اطاعت ہے یعنی انسان قرآن کے مطابق اپنے اندر تبدیلی اور تغیر لائے۔
انکین آدمی جب اطاعت کرے گاتو اس سے گناہ بھی جوں گئے نافر مانیاں بھی جوں گئ

آدمی بھسل بھی جائے گا نکین پہلے سے خود سپر دگ کی کیفیت کہ جو یہ کتاب کہے گا وہ

میں کرنے کی کوشش کروں گا آداب طاوت میں سے ہے۔ یہ کتاب عکتہ آفرینی یا ذہنی
عیاشی کے لیے نہیں ہے۔ یہ کتاب تو شروع سے لکر آخر تک عمل کوشش اور محنت اور
جدو جہد کے لیے آئی ہے۔ یہ کتاب تو آئی ہی اس لیے ہے کہ انسان اس کے پیچھے چلیں اور قرآن

اس کو مضوطی کے ساتھ کھڑ لیس۔ یہ نہیں خیذ الکِتابِ بِقُوقَ قِد [موید 1819]" اے
کی اس کو مضوطی کے ساتھ کھڑ لیس۔ یہ کھیا کریں اس کے پیچھے چلیس اور قرآن
کے مطابق اپنے اندر تبدیلی اور تغیر لائیں۔ یہ طاعت کا نبیا دی تقاضا ہے۔

ا- چھٹی چیز یہ ہے کہ اس کتاب سے فاکرہ اٹھانے میں جو خطرات لاحق ہوں ان سے بیچنے کے لیے شیطان سے اللّہ کی پناہ ماگو۔ شیطان تو گھات لگا کر بیٹے گا۔ اس نے کہا ہے کہ دائمیں سے آؤں گا' آگے سے آؤں گا' اور اس طریقے سے آؤں گا' با کمیں سے آؤں گا' آگے سے آؤں گا' چھپے سے آؤں گا' اور اس طریقے سے جے یہ کتاب لے کر آئی ہے' جولوگ اس پر چلنا چاہیں گے اُن کو ہٹانے کی کوشش کروں گا۔ ایسے میں پھرکون پناہ وے سکتا ہے' کون سہارا دے سکتا ہے' کس کے پاس فصیل اور قلعہ ہے جس میں ہمیں پناہ ل سکتی ہے ہوا ہے اس کے کہ جس نے اس کتاب پاس فصیل اور قلعہ ہے جس میں ہمیں پناہ ل سکتی ہے ہوا ہے اس کے کہ جس نے اس کتاب بیا سے فیسل اور قلعہ ہے جس میں ہمیں پناہ ل سکتی ہے ہوا ہے اس کے کہ جس نے اس کتاب بیا سے فیسل اور قلعہ ہے جس میں ہمیں ہناہ ل سکتی ہے ہوا ہے اس کے کہ جس نے اس کتاب کیا۔

رمضان الهارك اورا نقلاب زندكى

کوا تارا ہے۔ اس لیے قرآن کہتا ہے کہ جب کتاب پڑھوتو پہلے اللہ کی پناہ ما نگ او۔
فَاذَا قَرَاْتَ الْقُرْانَ فَاسُتَعِدُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ ٥ [النحل ٩٨:١٦]
پھر جب تم قرآن پڑھنے لگوتو شیطان رجیم سے خدا کی پناہ ما نگ لیا کرو۔
قرآن پڑھنے کے لیے بیٹکم اس بات کے پیش نظر آیا ہے۔ یہ زندگ کے لیے بڑی نازک اوراہم جبتی اوراس سفریل بڑے خطرات ہیں۔ ان خطرات کا حساس اُن کا اوراک اوراشر ہے اورائ سے بینے کے لیے تعوذ پڑھنانا گزیر ہے۔
اورشعورضروری ہے اورائ سے بینے کے لیے تعوذ پڑھنانا گزیر ہے۔

یہ چھ چیزیں بنیادی لواز ہات کی حیثیت رکھتی ہیں اور اس کتاب کے لیے زاد سفر ہیں اور اس کتاب کے لیے زاد سفر ہیں اور تا گزیر ہیں۔ یہ ظاہری آ داب سے اس کے بعد کچھ باطنی آ داب ہیں۔

## باطنی آ داب

ہماری شخصیت کے دو حصے ہیں۔ ایک ظاہری ہے اور دوسرا باطنی۔ ایک جسم اور ہاتھ پاؤں ہیں اور دوسری اندرونی شخصیت ہے۔ یہ ہمارا دل اور قلب ہے۔ اس کو تر آن مجید نے قلب سے تعبیر کیا ہے۔ اس قلب کو تلاوت کے عمل میں شریک کیا جائے۔ یہ ہیں کہ آدمی زبان سے بڑھتا جائے اور دل کہیں اور گھوم رہا ہو۔ وہ کیا چیزیں ہیں جن سے دل بھی اس تلاوت کے عمل میں شریک ہوسکتا ہے؟ اب میں ان کا تذکرہ کروں گا۔

ا- خوداللہ تعالی نے کلام پاک میں ذکر فر مایا ہے کہ اس کتاب کے پڑھنے والوں پراس کے
اثر ات اور تجلیات مرتب ہوتی ہیں۔ اُن کوآپ ایک لیطے اور ایک لیجے کے لیے تازہ کر لیں۔

یہ تلاش کرنا آپ کے لیے مشکل نہیں ہے۔ اس حوالے سے قرآن کی بہت تی آیات ہیں۔

سورہ الانقال میں ہے کہ جب اللہ کا ذکر کیا جائے تو دل کا نپ اُٹھتے ہیں اور جب کلام

میر عاجاتا ہے تو ایمان پڑھتا ہوا محسوس ہوتا ہے۔ سورہ المائدہ میں ہے کہ جب وہ کلام سنتے ہیں
اُلی ن کی آ تھوں میں آ نسوآ جاتے ہیں۔ سورہ الزمر میں ہے کہ جب کتاب پڑھی جاتی ہے تو

100

دمضان المهارك ادرا نقلاب زندگي

جم كردونك كفرك موجاتے بين كھاليں زم پر جاتى بيں سورہ بى اسرائيل بيں ہے كه لوگ جب اس كو برخصے بيں تو روتے ہوئے كد لوگ جب اس كو برخصے بيں تو روتے ہوئے كدوں بيں گر جاتے بيں اور اُن ك خشوع بيں اضافہ ہو جاتا ہے۔ سورہ مريم بيں بھى اس طرح كى آيات بيں۔ جگہ جگہ اس طرح كے موضوعات بيں۔ اگر تلاوت سے پہلے ان كوسامنے ركھا جائے اور ايك لمح كے ليے آ دى يہ ذہمن بيں تازہ كر لے كہ قر آن كو برخصے والے ايسے متھاور ان كى يہ كيفيت ہوتى تقى تو بہت مفيد ہے۔ اگر ايبانہ ہو سكے كير بھى ان كيفيات كو اپنے أو برطارى كرنے كى كري كوشش كرنى مفيد ہے۔ اگر ايبانہ ہو سكے كير بھى ان كيفيات كو اپنے أو برطارى كرنے كى كري كوشش كرنى جا ہے۔ يہ و چنا جا ہے كہ اگر بيں اس راستے برآ كے بردھوں تو جھے بھى ايبا كرنا چاہے۔

اور یہ اس کی کتاب ہے۔ قرآن مجید میں بار باریہ علم بھی آیا ہے کہ اس کے سامنے بیٹے کر میں قرآن پڑھ رہا ہوں اور یہ اس کی کتاب ہے۔ قرآن مجید میں بار باریہ علم بھی آیا ہے کہ اس کے سامنے کھڑے ہو کر بار بار تلاوت کرو۔ جس طرح بچہ اُستاد کے سامنے جو تگرانی کر رہا ہو کھڑے ہو کر پڑھتا ہے تو اور ہی کیفیت ہوتی ہے اور دہ اپنی پڑھتا ہے تو اور کیفیت ہوتی ہے۔ عبادت میں احسان کی منزل بھی یوں بی صاصل ہوتی ہے کہ آدی اس طرح بندگی کرے کہ گویا اللہ اس کے سامنے ہے اور وہ اسے دیکھ رہا ہے۔ لیکن بیتو اللہ کی بندگی کرے کہ گویا اللہ اس کے سامنے ہے اور وہ اسے دیکھ رہا ہے۔ لیکن بیتو اللہ کی سامنے ہے اور وہ اسے دیکھ رہا ہے۔ لیکن بیتو اللہ کی سامنے ہے اور وہ اسے دیکھ رہا ہے۔ لیکن میتو اللہ کی سامنے ہے اور وہ اسے دیکھ رہا ہے۔ لیکن جو اللہ کی خرا آن مجید کی تلاوت نماز میں کی جائے ۔ اس طرح کے بے شاراحکام قرآن میں دیے گئے بین اور اللہ کا ذکر تو قرآن میں سب سے بڑھ کرے۔

یا حساس کہ بیں اللہ کے سامنے ہول معتصر ہونا چاہیے۔قرآن کی آیات گواہ ہیں کہتم کہیں بھی ہوہ ہم تم کا بیت کی ہوں کہ ہم کہیں بھی ہو ہوں ہے ہم تم ہم کہیں ہو'۔ بھی ہو ہم تم ہماری نگاہ میں ہو'۔ بیس ہر بات سن راہوں۔ وَ اَلْ حَدْنُ اَقُرْبُ اِلْدُیهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِیْدِ وَ قَ ١٦١٥٠]''ہم اس کی رگ کردن ہے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں'۔ اگردو ہوتے ہیں تو میں تنیسرا ہوتا ہوں۔ تین ہوتے ہیں تو میں چوتھا ہوتا ہوں 'کم ہول یا زیادہ میں ساتھ ہوتا ہوں۔ جہائی میں بیٹے ہوں یا

رمقمان المبارك اورانقلاب زعدكي

مجلس میں یا درس ہور ہا ہو میں موجود ہوتا ہوں۔ یہاں تک کدکوئی بھی کام کرتے ہو قرآن پڑھتے ہو ہم وہاں موجود ہوتے ہیں۔ یہ چیز ذہن میں ای طرح تاز ہوئی جا ہے۔

سا - ہم یہ وجیس کہ ہم اس کلام کواللہ سے س رہے ہیں ۔ پی جا ہے یہ بہت او نچا ورجہ اور مقام ہو۔
امام غز الی احیاء العلوم میں لکھتے ہیں کہ ایک ہزرگ نے کہا کہ پہلے ہیں اس کتاب کوالیہ بی پڑھتا تھا۔ پھر میں نے سوچا کہ میں اس کوجھ رسول اللہ مین ہی اس وجر میل مالیہ امین سے س رہا ہوں تو میر ے مزے اور کیفیت میں اضافہ ہوگیا۔ پھر میں نے سوچا کہ میں تو اس کو جر میل مالیہ المین سے س رہا ہوں تو پھر یہ کیفیت اور دوبالا ہوگئی۔ اس کے بعد میں نے فرض کیا کہ اللہ تعالی کے ساسنے خود موجود ہوں وہ میرے ساتھ ہی جی بین وہی اس کتاب کو نازل کر رہے ہیں اس کے بعد میر امزا اور لطف میری کیفیت کی کوئی اندازہ ندر ہا۔ اس کیفیت کی جشنی بھی کوشش کریں کہ حاصل ہوجائے کم ہے۔

ساس ہوکہ جوبھی کہا جارہا ہے اس کا ہرافظ میرے لیے ہے۔ اگر اہل ایمان سے خطاب ہورہا ہے تو بھی اور اگر منافقین سے ہورہا ہے یا کافروں سے ہورہا ہو تو بھی ہمارے لیے ہے کہ ہم ایسے نہ بنیں۔ گویا ہر لفظ میرے لیے ہے۔ اگر ایک ایک حضے کو کاٹ کر الگ کرنا شروع کر دیا کہ بیر مہا جرین کے لیے ہے ہیں تو مہا جرنہیں ہوں یہ انسار کے لیے ہے ہیں تو انساز نہیں ہوں یہ یہودیوں کے لیے ہے ہیں تو یہودی نہیں ہوں تو ساری کتاب کا ستیانا ہی ہوجائے گا۔ یہ بھنا چاہے کتاب کا ہر لفظ میرے لیے ہے۔
 میری حمدیق اشارہ ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: سورۃ الفاتحہ میرے اور بندے کے درمیان برابر تقسیم ہے۔ جب بندہ کہتا ہے کہ المحصد اللہ تو میں کہتا ہوں کہ بندے نے میری حمد بیان کی ہے۔ جب بندہ کہتا ہے کہ المحصد اللہ تو میں کہتا ہوں کہ بندے میری حمد بیان کی ہے۔ جب بندہ کہتا ہے کہ المحصد اللہ تو میں کہتا ہوں کہ بندے میری حمد بیان کی ہے۔ جب بندہ المو حسین المو حیم کہتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ بندے میری حمد بیان کی ہے۔ جب بندہ المو حسین المو حیم کہتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ بندے کہ المحسیم کہتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ بندے میں کہتا ہوں کی جب بندہ المو حسین المو حیم کہتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ بندے میں کہتا ہوں کہ بندے کہ المحسیم کہتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ بندے کہ بیاں کی طرف الموری حمد بیان کی ہوں کہتا ہوں کہتا ہوں کہ بندے کہ المحسیم کہتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ بندے کہتا ہوں ک

رمضان المبارك اورانقلاب زعدكي

نے میری ثناک ہے۔ جب بندہ کہتا ہے کہ مالک یوم الدین تو یس کہتا ہوں کہ میرے بندے نے میری بنا کی ہے۔ جب بندہ کہتا ہے کہ مالک یوم الدین تو یس کہتا ہوں کہ میرے بندے نے میری بزرگی بیان کی ہے۔ اس کے بعد جب درمیان معاہدہ ہوگیا' جو پچھ بھی مانے گا میں اُس کو دوں گا۔ اُس کے بعد بندہ کہتا ہے کہ اھدنا الصراط المستقیم' اے اللہ تو جمیں سیدھا داستہ دکھا دے۔

اس حدیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ جب بندہ قر آن مجید پڑھتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ سے کلام کرتا ہے مکالمہ کرتا ہے اور پر گفتگوآ دمی اوراللہ کے درمیان چلتی رہتی ہے۔

### ظاہری آ داب

یی توہ چیزیں ہو گئیں جواندرونی طور پردل کوشریک کرنے کے لیے بہت مفید ہو عتی ہیں۔ تھوڑا تھوڑا جس قدر بھی بس میں ہو ہم عمل کرنے کی کوشش کریں۔اس کے بعد کچھ ظاہری افعال بھی ہیں۔

جب کلام پڑھاجا تا ہے اور ہم سنتے ہیں کہ کوئی بات ہم ہے ہی جارہی ہے کوئی ہم ہے مکالمہ کررہا ہے اور کہدرہا ہے کداے میرے بندے اے میری بندی اس کوسنو۔ جب ہم ہے کہا جارہا ہے تو پھراس بات کا جواب بھی ویا جانا چا ہے۔ کوئی گونگا یا بہرا ہوگا تو جواب نہ دے گا اندھا ہوگا جے دکھائی نہ دے گا۔ قرآن نے خود کہا ہے کہ بیلوگ اندھوں اور بہروں کی طرح قرآن سے گزر جاتے ہیں ان پراس کا کوئی اثر نہیں ہوتا۔ لیکن گوشت پوست کے انسان سے قرآن سے گزر جاتے ہیں ان پراس کا کوئی اثر نہیں ہوتا۔ لیکن گوشت پوست کے انسان سے انسان کے انسان سے بیروی بھرب اس کا مل کلام کررہا ہواورائس کا کوئی جواب اُس کی طرف سے نہ ہو۔ یہ بیروی مجیب بات ہے۔

ول کا جواب ہیہ ہے کہ اس پر وہی کیفیت طاری ہوجائے 'جو کیفیت اس کلام کے اندر موجود ہے۔ زبان کا جواب میرہے کہ آیات سننے کے بعدان کا جواب دیا جائے۔ بہت ساری

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

آیات پرتونی کریم منطقی نے خورتعلیم دی ہے کہ جب وہ آیات پڑھی جائیں تو ان کا جواب دیا جائے۔اگر آیت پڑھی جائے:

> أَنْيُسَ اللَّهُ بِاَحْكَمِ الْمُحْكِمِينَ ٥[التين ٨:٩٥] " كياالله سبحا كمول سے براحا كم نہيں؟"

آ دمی کیے بہلی کو کہیں۔ فیاتی الآء رَبّ کُمَا تُکَدِّبنِ ٥ [الرحلن ٥٥:٥٥] سنة بھی جواب دینے ک تعلیم دی گئی ہے۔اس طرح کی اور بہت ساری آیات ہیں۔

یہ پہلوتو آیات کا جواب دینے کا ہے۔ لیکن جن صحابہ بڑی اللہ نے رات کی نمازیں نی کر کم میلے تھا کے ساتھ شرکت کی ہے وہ بیان کرتے میں کہ آپ میلے تھا کی ساتھ شرکت کی ہے وہ بیان کرتے میں کہ آپ میلے تھا کہ اللہ تعالی کی صفات کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا سبحان اللہ کہتے کہیں اللہ تعالی کے انعامات کا ذکر آ تا تو الحمد لله فرماتے کہیں اُس کی نعتوں کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا اس کے مذاب کا ذکر آ تا تو آپ میلے تھا تھا تھا ہے۔

تلاوت آیات پر آتکھیں بھی جواب دیتی ہیں۔اس کلام کی عظمت کا احساس ہوتو دل نرم پڑنے چامپیں 'اور دل نرم پڑیں تو آتکھوں میں نمی آنی چاہیے۔اس لیے حدیث ہے کہ قرآن پڑھوتو روو' رونہ سکوتو رونے کی کوشش کرواورا گر ہوسکے تو اس کیفیت کو طاری کرو۔

قر آن کا ادب اورتغظیم ضروری ہے'اس میں قبلہ رو پیٹھنا' وضو کرنا' سر جھکا کر پڑھنا' پیہ سب با تیں شامل ہیں۔لیکن اس ادب کو اس حد تک نہ بڑھایا جائے کہ تلاوت کو ہی تڑک کر دے' مثلاً بیکہ وضوئییں ہےاور بغیر وضو کے تلاوت نہیں ہوسکتی۔

علادت كى بهت سارے مدارج بيں - أيك ورجرتر تيل ب جس كا قرآن نے خود عكم ديا بـ \_ . وَدَيّـلِ الْقُورَ آنَ مَّرْ فِيلاً [المومل ٢٠٤٣] "اورقرآن كوغوب تعيرتُعيركر رِدْهو " مطلب بي

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

ہے کہ خوب تھیر تھیر کر پڑھے سمجھ کر پڑھے جذب کرکے پڑھے اچھی طرح پڑھے کن کے ساتھ پڑھے اور ذوق اور شوق کے ساتھ پڑھے۔ ترتیل کا اردویا انگریزی میں ترجمہ نہیں ہوسکتا۔ ترتیل میں بیرب منہوم شامل ہیں۔

پاکیزگی بھی ضروری ہے۔اس کے لیے ہمارے ہاں و ٹی لفظ طہارت ہے۔طہارت کے ایک معنی ظاہری طہارت ہے۔ طہارت کے ایک معنی ظاہری طہارت کے ہیں جوفقہ کے احکام سے حاصل ہوتی ہے۔اس کے دوسر مے معنی باطنی طہارت کے ہیں۔ باطنی طہارت سے ہے کہ دل ان چیزوں سے پاک ہو جو اللّٰہ کو نابیند ہیں۔ اخلاق ان چیزوں سے پاک ہو جو اللّٰہ کو نابیند ہیں۔ اخلاق ان چیزوں سے پاک ہو جو اللّٰہ کے ناپ ندفر مایا ہے۔ زبان اُن چیزوں سے پاک ہو جو اللّٰہ کے ناپ کہ جو جن سے اللّٰہ نے منع فر مایا اور حرام تھے رایا ہے۔ جو اللّٰہ کو ناپ ندور اللّٰہ کے نزدیک ناپاک ہے۔ یہ بھی پاکیزگی کے معنی ہیں اور جب تک بینہ ہو قرآن ایسے درواز نے نہیں کھواتا۔

اللہ سے تعلق بھی بہت ضروری ہے۔سب پچھائس کے ہاتھ میں ہے اورا حادیث کے اندر بے شار دعا وُس کی تعلیم دی گئی ہے۔ ان سب دعا وُس کوآپ کتابوں سے حاصل کر سکتے ہیں۔ اُن کو یا دکر سکتے ہیں اوراُن کو پڑھنے کا اہتمام کر سکتے ہیں۔

قر آن کو بھنا بھی اہم ہے۔ بیآپ نہ مجھیں کہ سمجھ بغیر قر آن کا فائدہ حاصل نہ ہوگا۔ ہوگا تو سہی لیکن پورا فائدہ حاصل نہیں ہوتا۔ لیکن صرف سمجھنا اور علم ہی کا فی نہیں ہے اس لیے کہ بیٹارلوگ ہیں جو بغیر سمجھ بھی قر آن ہے بہت کچھ حاصل کر لیتے ہیں اور بہت سارے لوگ بہت کچھ بھینے اور علم حاصل کرنے کے باوجوداس سے پچھ حاصل نہیں کریاتے۔

آپ نے شایدا پنے گھروں میں یامحلوں کے اندر دیکھا ہوکہ ایسے لوگ جوقر آن کا ایک بھی حرف اور معنی نہیں جانے 'وہ کتاب کھول کر بیٹھ جاتے ہیں اور زار وقطار روتے ہیں اور پڑھتے ہیں اور پڑھتے ہیں جاتے ہیں۔اوروہ جواس کی لغت اور معانی اور تفسیر کے امام ہوتے ہیں 'پڑھتے ہیں اور پڑھتے جیلے جاتے ہیں۔اوروہ جواس کی لغت اور معانی اور تفسیر کے امام ہوتے ہیں '

رمضان المبارك اورانقلاب زعركي

وہ عرب جواس کی زبان سے پوری طرح واقف ہوتے ہیں ٗ وہ طحداور بے دیں بھی ہوتے ہیں' اس لیے صرف زبان کا جاننااور سجھ لیٹا کافی نہیں ہے۔ ظاہر ہے اس کے لیے ایمان اور بہت ساری چیزیں ضروری ہیں۔

میں نے تو اندھوں کو بھی دیکھا ہے کہ بے چارہ پڑھنا نہیں جانتا لیکن لائنوں پر انگلی پھیرتا جاتا ہے اور آنکھوں سے آنسو جاری ہوتے ہیں۔ بیاللہ کا کلام ہے دوسرے کلاموں کی طرح کا کلام نہیں ہے اور نہ دوسری کما یوں کی طرح کی ہی کتاب ہے۔ البتہ سجھنا بھی ضروری ہے۔ ہرمسلمان پرفرض ہے کہ خود قرآن کو سمجھے اور معنی معلوم کرئے اور پھراس ہے آگے ہڑھے۔

# تلاوت كى مقدار

تلاوت پر گفتگو میں یہ پہلو بھی آتا ہے کہ گنی کثرت کے ساتھ پڑھے۔

سے بات تو معلوم ہے کہ قرآن سارے انسانوں کے لیے آیا ہے کزوروں کے لیے بھی،
تو ی اور ضعیف کے لیے بھی، بوڑھوں کے لیے بھی، مردوں اور عورتوں کے لیے بھی۔سب کے
حالات مختلف ہوتے ہیں۔ اگر قرآن کہددیتا کہ نہیں اتنا پڑھنا ضروری ہے تو پھر بردی مشکل
ہوجاتی، لہذا بقتا قرآن پڑھنا ضروری اور فرض ہے اس کے لیے اُس نے نمازیں فرض کر دیں۔
بانچ نمازوں میں قرات ہوجاتی ہے اور قرآن پڑھ لیا جاتا ہے۔ باتی اُس نے کہددیا ہے کہ
ف اللّٰہ وَ اُسَا تَیَسَّرَ مِنَ الْقُرُ اُنِ طُلَا اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰ اللّٰہ اللّٰہ

آپ جانتے ہیں کہ پہلے رات کی نماز فرض تھی۔ آ دھی رات کو اُس سے پچھ زیادہ' اُس سے پچھ کم لوگ کھڑے رہا کرتے تھے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے فر ہایا کہ ہاں' ہم کومعلوم ہے کہتم میں مریض بھی ہول گے'لوگ تلاش معاش میں بھی سرگرم عمل ہوں گے'اور بعض راہ حق میں جہاد رمضان المبارك اورانقلاب زعركي

کے لیے بھی مصروف ہول گئاس لیے ان سب کی وجہ سے کہددیا کماس میں سے جو بھی آسانی کے ساتھ پڑھ سکو پڑھو۔ نماز قائم کروز کو قدو اللّہ کی راہ میں خرچ کرو۔

کتنا پڑھا جائے اس کا کوئی ایک معیار نہیں۔اس لیے کہ مختلف لوگوں کے مختلف طریقے رہے ہیں۔ بعض لوگ ایک ماہ میں ایک قرآن ختم کرتے تھے ای کے حساب سے پارے بنائے گئے ۔ بعض لوگ ایک ہفتے میں قرآن ختم کرتے تھے ای کے حساب سے قرآن کی سات منازل ہیں۔ بعض لوگ صرف نمازوں میں پڑھتے تھے اس لحاظ سے اس کے رکوع بن گئے۔ اس کی کوئی مقدار طے نہیں ہو سکتی کہ کتنا پڑھیں۔

کس وقت بڑھیں؟ اس کا جواب ہیہ کہ جس وقت بھی ہوسکے پڑھیں آنا انہ ایسا وقت بھی ہیں۔ جو وقت بھی میسر

و آنا انہ النہ اور اس کی گھڑیوں میں بھی دن کی گھڑیوں میں بھی انہ جو وقت بھی میسر

المجھولوگ اپنی جیب میں بھی قرآن کے مصحف رکھتے ہیں کہ جہال موقع مل جائے پڑھ لیتے ہیں۔ اگر یاد ہوق راستہ چلتے ہوئے بھی قرآن پڑھا جا سکتا ہے سواری میں سوار ہو کر بھی پڑھا جا سکتا ہے۔ ای طرح سوتے ہوئے یا سونے کے بعد اُٹھ کر بھی پڑھا جا سکتا ہے۔ بہت سارے مواقع ہوتے ہیں گئو آن نے خود کھی کہ اس کے لیے پڑھے کا سب سے بہترین وقت سے بات قرآن الفہ بحر کان مشھول قان [بنی امسو الیل کا : ۸ کے بہترین وقت سے کا وقت ہے۔ اِنَّ فَانَ الْفَحْدِ کَانَ مَشْھُولُ قَانَ الْفَحْدِ کَانَ مَشْھُولُ قَانَ الله الله کا : ۸ کے بہترین وقت سے کا گراؤں آلے ہوئے کہ بھی تا کیدگی گئی ہے۔ اِنَّ نَساشِنَا قَالَیْسِ مِنَابِو بِانَ الله کہ ہو کا ہوں ہے کہ آن الله کہ ہوں اور ویسے بھی فرمایا گیا ہے کہ ایک گئی ہے۔ اِنَّ فَانَ الله بھی اَشَدُ وَطُلُ وَا قُومُ قِیْلاً ہِ اِللہ مِن مَانَ مُن مُنْ اُن فَان مَنْ مُنْ اُن فَان مَنْ مُنْ اُن قَانَ مَنْ مُنْ اُن الله کہ ہو کا میں موجے ہیں بڑھا جاتا ہے تو فرشتے اس میں عاضر ہوتے ہیں اور نبی کریم میں ہو تیا ہے۔ کہ آن الله کی کری نماز میں طویل رکھیں میں اس کریم میں اور نبی کریم میں اور ایست ہے کہ آپ میشولؤ ان فرک نماز میں طویل رکھیں میں اس کریے تھے کم سے کم ہو آ یا۔۔۔

ماضر ہوتے ہیں اور نبی کریم میں ہو تھا تھا ہے۔ کہ آپ میشولؤ ان فرک نماز میں طویل رکھیں میں موقع میں کہ کا میں موقع کی میں اور نبی کریم میں ہوت کی کریم میں اس کریم کیا ہو گئو تھا ہوں۔

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

ضرورت اس بات کی ہے کہ قرآن خواہ کثرت کے ساتھ پڑھا جائے یا کم پڑھا جائے کے لئے کہ کہ جاجائے لیکن کوئی دن ایسا نہ ہونا چاہیے جو تلاوت کے بغیر گزرے قرآن سے متعلَّل تعلَّق قائم کرنے کی ضرورت ہے۔ نماز کے باہر بہت تھوڑا پڑھے لیکن با قاعد گی کے ساتھ پڑھے تھوڑا ممل جو با قاعد گی کے ساتھ ہو وہ اللہ کوزیادہ مرغوب اور پہندے۔

الله مجھے آپ کو ہم سب کو سچے معنوں میں قر آن کی تلاوت کرنے اس پڑمل کرنے اور اس کی طرف دعوت دینے والا بنادے۔ آمین!

[ترجمان القرآن، دسمبرا ٢٠٠٠]





قيام الليل

#### باسمه

حضرت عبدالله ابن عباس بنائظ سے روایت ہے کہ انھوں نے رسول الله مظیر کو بد فرماتے سنا

ماہ رمضان کی ہررات الله عزوجل کے تھم سے ایک پکار نے والا تمین دفعہ پکارتا ہے : کوئی ہے ما نگنے والا ! جووہ ما نگے گا میں اسے دول گا۔ کوئی ہے تو بہ کرنے والا ! میں اس کی تو بہ تبول کروں گا۔ کوئی ہے استعفار کرنے والا ! میں اس کے گناہ بخش دول گا۔ کوئی ہے جو قرض دے ایک ذات کو جو خالی ہا تھ نہیں خزانوں سے مالا مال ہے 'جوابیخ وعدوں کے مطابق پورا پورا عطا کرتی ہے بغیر کسی کی یاظلم کے۔

جب شب قدرا تی ہے تو اللہ عزومل کے تھم سے جرائیل عَلِا فرشتوں کے ایک بچوم کے ساتھ ہوتا ہے جے وہ خانہ کعب کی چھت پر کے ساتھ ہوتا ہے جے وہ خانہ کعب کی چھت پر نصب کر دیتے ہیں اورائے سو (۱۰۰) پروں ہیں سے وہ دو پر بھی کھول دیتے ہیں جوصرف ای رات کھولے جاتے ہیں ' یہاں تک کہ وہ مشرق سے مغرب تک کو ڈھانپ لیتے ہیں۔ بھر جرائیل عَلِیٰ اللہ کے صنور کھڑے ہونے والے بیضے والے نماز پڑھنے والے اور ذکر کرنے والے آدی کو سلام کرتے ہیں ان سے مصافحہ کرتے ہیں اوران کی وعاول پر آئین کہتے ہیں اوران کی وعاول پر آئین کہتے ہیں ' یہاں تک کہ فجر ہوجاتی ہے۔

رمضان السبادك اورا نقلاب زندكي

اے جبرائیل اللہ نے اُمت احمد منظم کے مونین کی حاجوں کے بارے میں کیا کیا؟ جبرائیل اللہ کہتے ہیں: آج کی رات اللہ نے سب پر نظر رحمت فرمائی ہے سب کومعاف کردیا ہے سب کے گناہ بخش دیے ہیں سوائے چار آ دمیوں کے۔

(حضرت ابن عباس بناللهٔ کہتے ہیں) ہم نے بوچھا: اے اللہ کے رسول منطقیقی ، بیکون لوگ ہیں؟

آپ طین آنے فرمایا: ایک کثرت ہے شراب پینے والاً دوسراا ہے والدین سے قطع تعلّق کرنے والاً تیسرے دشتہ داروں کے حقوق ادانہ کرنے والاً اور چوتھے دوسروں سے بغض وعداوت ادر نفرت رکھنے والا (لیب همی این حبان)

کرم وعطا اور رحمت ومغفرت کابیدرواز و رمضان ہی میں نہیں ہررات کھولا جاتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ نٹائف کہتے ہیں کہ رسول اللہ مضافیاتا نے قرمایا:

جررات جب ایک تہائی رات ہاتی ہے جو جھے ہارارب تبارک و تعالیٰ دنیا کے آسان پر اُتر تا ہے اور فر ما تا ہے: کوئی ہے جو جھے پکارے میں اس کی پکارسنوں گا! کوئی ہے جو جھے سے مانگے میں اسے عطا کروں گا! کوئی ہے جو جھ سے استعفار کرئے میں اس کو پخش دوں گا! پھر وہ اپنا ہاتھ پھیلا تا ہے اور کہتا ہے کون ہے جو اس کو قرض دے جو نہ خالی ہاتھ ہے نہ ظالم! (مسلم بخاری ما لک تر نہ ی)

الله الله شان كر يمى كا بھى كوئى شمكانا ہے! جوغى ہے وہ محتاجوں كوخود بلاتا ہے خود ہاتھ پھيلا كر مانگنا ہے رحمت و بخشش كے سادے دروازے كھول ديتا ہے۔ كيكن راتيں آتى ہيں اور گزر جاتى ہيں رمضان كى بھى اور دوسرى بھى بھارے چاروں طرف خزانے برستے رہتے ہيں 'ہم آرام سے پاؤں پھيلائے سوتے رہتے ہيں بھارى جھولياں خالى ہى رہ جاتى ہيں۔ كيمى بذھيبى ہے اوركيمى محروى ! بچے ہم تو مائل ہرم ہيں كوئى سائل بى نہيں۔ رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

دیکھیے وہ کون ہیں جوشب قدر کے عفوعام سے محروم ہیں: وہ جو دوسرے انسانوں کے حفوق ادانہیں کرتے ان کو تکلیف ادرایذ اپنجاتے ہیں اوران کے ساتھ بغض رکھتے ہیں۔

0

حضرت أم سلمه ولاها بيان كرتي بين:

ایک رات رسول اللہ مین بھی سخت گھبراہٹ کے عالم میں سوتے سوتے اُٹھے اور فر مایا: سجان اللہ رات میں کس فقد رفز انے اُتارے گئے ہیں' اور کتنے فتنے! کوئی ہے جو تجرہ والیوں کو جگائے تا کہ وہ نماز پڑھیں۔ کتنی ہی وُنیا میں کپڑے پہننے والیاں ہیں' جو آخرت میں برہنہ ہوں گی (بخاری)۔

رسول الله ﷺ اپنی بیو بول کے لیے بھی اتنا ہی فکر مند ہوتے تھے جتنا اپنے لیے۔

0

حفرت عمرو بن عبسه والتوسي روايت بكدني مطايقة فرمايا:

بندہ اپنے رب سے سب سے زیادہ قریب رات کے دفت ہوتا ہے۔ پس'اگرتم سے ہو سکے کہ رات کے دفت میں اللہ کو یا دکر نے والے بنؤ تو ضرور بنو۔ ( تریذی' ابوداؤو )

رات کے سکوت اور تنہائی کے لمحات اپنے رب سے قربت کے لمحات بھی ہیں قربت ماصل کرنے کا بہترین موقع بھی۔ ''اگر ہو سکے'' میں رخصت تو ہے ہی زبردست ترغیب بھی ہے کہ بھی کرسکؤ وہ ضرور کرد۔

 $\mathbf{c}$ 

حفرت ابو ہریرہ بنائن سے روایت ہے کدرسول الله منظائیج نے فرمایا:

این رب سے سب سے زیادہ قریب بندہ تجدہ کی حالت میں ہوتا ہے۔ بس ( سجدہ میں) خوب دُعا کیں کرو( مسلمُ ابوداؤ دُنسائی )۔

رمضان السيارك اورا نقلاب زندكي

نالہ نیم شی' اینے رب کے حضور زمین پر مندر کھ کے قبولیت ہی کے لیے ہیں' ول کی زندگ جذبات کی بالیدگی اور در جات کی بلندی کے لیے بھی اسمبر ہے۔

Q

حفرت این عباس بطائن بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں رات کو اپنی خالہ حفرت میں موت کو اپنی خالہ حفرت میں میں موٹ کا آخری تہائی حصتہ باقی میں میں میں اس کے بال رہا۔ اس روز نبی میں تھے۔ جب رات کا آخری تہائی حصتہ باقی رہ گیا' یا اس سے پھھ کم' تو آپ میں تھے۔ اس کی طرف دیکھا اور (سورہ آل عمران کی آخری دیں) بیآ یات برحمیں:

إِنَّ فِيُ خَلُقِ السَّمُواتِ وَالْإَرُضِ وَاخْتِكَافِ الَّيْلِ والنَّهَارِ لَأَيَاتٍ لِلَّولِي الْاَلْبَابِ ....... لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ – (بخارى' مسلم)

9

حفرت ابن عباس بڑا تھ کہتے ہیں کہ نبی مطاق جب رات کو تبجد کی نماز کے لیے کھڑے ہوتے لو فرماتے:

اَللَّهُمَّ لَكَ الْحَمُدُ ، اَلْتَ قَيْمُ السَّمُواتِ وَالْارُضِ وَمَنُ فِيهِنَّ - وَلَكَ الْحَمُدُ ، آنْتَ الْحَمُدُ ، آنْتَ لُورُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ وَمَنُ فِيهِنَّ - وَلَكَ الْحَمُدُ ، آنْتَ الْحَمُدُ ، وَالْآرُضِ وَمَنُ فِيهِنَّ - وَلَكَ الْحَمُدُ ، آنْتَ الْحَقُّ ، وَالْبَيْوُنَ الْحَقُّ ، وَالنَّارُ حَقَّ ، وَالنَّبِيُونَ الْحَقَّ ، وَالنَّارُ حَقَّ ، وَالنَّبِيُونَ مَ حَقَّ ، وَالنَّارُ حَقَّ ، وَالنَّبِيُونَ الْمَنْتُ ، وَقَى النَّارُ مَقَ أَنْ اللَّهُمَّ لَكَ السَلَمُتُ وَمِكَ المَنْتُ ، وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا فَلَمُ فِي اللَّهُ الْمُقَدِمُ وَالْتَ الْمُوجِحُ ، الْتَ الْهُولَ وَمَا اَعْلَاتُ ، وَمَا اَخْدُتُ ، وَمَا اَخْدُتُ ، وَمَا اَخْدُتُ ، وَمَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْتَ ، وَلاَ حَوْلَ الْمَدِيْ مُ اللَّهُ ، وَلا حَوْلَ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُولِحُولُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللللَّهُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ الللْمُؤْلِلُ الللْمُؤْلِلْمُ الللْمُؤْلِلَ

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ العَلِيِّ الْعَظِيْمِ – (بخارى مسلم)

اے میرے اللہ ساری جو تعریف اور شکر تیرے بی لیے ہے کہ تو بی آ سانوں اور زمین کو اور جو پچھان میں ہے ان کو تھانے والا ہے۔ اور ساری جمد تیرے بی لیے ہے کہ تو بی آ سانوں اور زمین کا اور جو پچھان میں ہے ان کا نور ہے۔ اور ساری جمد تیرے بی لیے ہے کہ تو بی آ سانوں اور زمین کا اور جو پچھان میں ہے ان کا باوشاہ ہے اور ساری جمد تیرے بی لیے ہے کہ تو حق ہے اور تیراوعدہ تیا ہے اور تجھے ملاقات ہونا بی ہے جمد تیرے بی لیے ہے کہ تو حق ہے اور تیراوعدہ تیا ہے اور تی سے بین اور عمد تیرے بین اور جمد تیری بات برت ہے اور جنت حق ہے اور دوز خ حق ہے اور سارے نی تیج بین اور عمد تین ہوں ہوگیا اور بین جس سے میرے اللہ ایمیں پورا تیرا طبق ہوگیا ہوں ' تجھ پر ایمان رکھتا ہوں ' سارے کام تیرے سپرد کر دیے بین تیری طرف بول بیتی ہوگیا اور جو پچھے چھوڑے وہ جو میں نے جھی کر کے باس وہ جو میں نے آ کے بیجے اور جو پچھے چھوڑے وہ جو میں نے آ کے بیجے اور جو پچھے چھوڑے وہ جو میں نے آ کے بیجے اور جو پچھے کی النہیں۔ اللہ علی اصطلام کرتا ہوں۔ اللہ علی اس تیرے علاوہ اور کوئی النہیں۔ اللہ علی اصطلام کرتا ہوں۔ اللہ ہو تی ہی کے یا علانے کے وہ جو بھی سے زیادہ تو جا تیا ہے۔ تو بی آ کے بڑھانے والا ہے۔ تو بی سے میادہ نہ کرنے والا ہے۔ تو بی سے زیادہ تو جا تیں ہو ہے کہ کی کہ میں کوشش۔

حضرت عبادہ بن صامت ڈاٹھ کہتے ہیں کہ رسول اللّٰہ مظائقیّا نے فرمایا: جو شخص رات کو جاگے اور ریکمات کیے:

لَا اِلٰهَ اِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيُكَ لَهُ ، لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىْءٍ قَدِيْرٌ – سُبُحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا اِللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اَ كُبَرُ وَلَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةً اِلَّا بِاللَّهِ –

پھر کھنڈ ب اغفور لئے 'میرے رب مجھے بخش دے (یافر مایا 'پھر دعامائے کا اس کی وُعا قبول

رمضان المبارك اورانقلاب زندگي

کی جائے گی۔پھراگروضوکر کے نماز پڑھے تو اس کی نماز قبول کی جائے گی۔ (بخاری)

حضرت ابوذر زائفز بیان کرتے ہیں:

ایک رات رسول الله بین تجد کے لیے کھڑے ہوئے تو ایک بی آیت پڑھتے پڑھتے صبح کردی:

إِنُ تُعَلِّبُهُمُ فَإِنَّهُمُ عِبَادُكَج وَإِنْ تَغْفِرُلَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْعَكِيْمُ (المائده ١١٨:٥) (ترمذى ابوداؤد)

حضرت عا ئشه بنانعي بيان كر تي بين:

حضرت عائشه والمحابيان كرتى بين:

رسول الله عِنظَوَةِ نے رات کے ہر حصتہ میں وتر پڑھے ہیں: شروع رات میں عشاکے بعد، درمیان میں اور آخر میں ( بخاری وسلم )۔

حضرت جابر فالله كيت بي كدرسول الله مطاع أن فرمايا:

جس شخص کو بیاندیشه بوکه وه آخر رات میں نہیں اُٹھ سکے گا' وہ شروع رات ہی میں وز

IAA

رمضان المبارك اورانقلاب زندگی

پڑھ کے اور جے آخر رات میں پڑھنے کا لائج ہؤوہ آخر رات میں پڑھے۔ آخر رات کی نماز مشہور ہے' ( کے فرات کی نماز مشہور ہے' ( کے فرات مالم )۔

0

حفرت عربالله كت بن كرسول الله علية الفرمايا:

جو شخص نیندکی میبہ سے اپنا پورا وظیفہ یا اس کا پچھ حصتہ پڑھے بغیر سور ہا' اور وہ فجر اور ظہر کے درمیان پڑھ لے' توبیا ہے ہی لکھا جائے گا جیسے اس نے رات میں پڑھا ہو( مسلم )۔

0

حضرت سلمان فارى فالتذ سے روایت ہے کہ رسول الله مطابقی نے ہمارے سامنے شعبان کے آخری دن تقریر کی اور (اس میں ) فر مایا:

رمضان میں جس نے اپنے خادم پر کام کا بوجھ ہلکا کیا اللہ اس کی مغفرت فرمائے گا اور اسے آگ سے رہائی دے گا۔

اوراس ماہ میں چار چیزوں کی کمڑت کرو: دووہ جن سےتم اپنے رب کوراضی کرو گئاور دووہ جن سےتم اپنے رب کوراضی کرو گئاور دووہ جن سےتم اپنے رب کوراضی کرو گ ووہ جن سےتم اپنے رب کوراضی کرو گ وہ ہیں: شہادت کہ اللہ کے سوا کوئی الٹنہیں اور اس سے استغفار ۔ وہ دوجن سےتم بے نیاز نہیں ہو سکتے وہ یہ بیں: اللہ سے جنت ما گؤاور دوزخ سے اس کی پناہ (البہتی ابن خزیمہ ابن حیان )۔

0

حضرت ابو ہر مر ہ واللہ کہتے ہیں:

رسول الله منظ وَالله منظ والما عن الله مناس ون عيد الله منظ و الله منظم و الله و الله منظم و الله و

صحابہ بڑائیز نے کہا: ہمار سے نز دیک مفلس وہ ہے جس کے پاس مال ہونہ اسباب۔

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

آپ ﷺ نے فرمایا: میری اُمت میں تو مفلس وہ ہے جو قیامت کے روز ڈھیر ساری نمازین روزے اورز کو تیں لے کرآئے گا مگر ساتھ ہی اس حال میں آئے گا کہ کسی کو گائی دی ' کسی پر تبہت لگائی' کسی کا مال کھایا' کسی کا خون بہایا' کسی کو مارا۔ پس (ان مظالم کے قصاص میں) اِس دعوے دار کواس کی نیکیال دے دی جا کیں گئ اوراُس دعوے دار کو دے دی جا کیں گئی بہال تک کہ اگر صاب پورا ہونے ہے پہلے اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں' تو ان (دعوے داروں) کے گناہ لے کراس پر ڈال دیے جا کیں گئ اور پھروہ سرکے بل آگ میں ڈال دیا جا گیا (مسلم)۔

(ماہنامہ ترجمان القرآن مارچ ۱۹۹۴ء)





شبِ قدر کی عظمت

#### باسمه

إِنَّا آنْزَلْنَهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدُرِ ٥ وَمَآ آدُرْكَ مَا لَيُلَةُ الْقَدْرِ ٥ مَسَلَمُّ مَا الْفَعِيمُ عَمِنُ كُلِّ آمُرٍ ٥ مَسَلَمُّ مَا الْفَ مُعْرَدِ ٥ (القدر ٩٠: ١-٥)

الله ك نام سے جو بانتها مبربان اور رحم فرمانے والا ہے۔

ہم نے اس (قرآن) کوشتِ قدر میں نازل کیا ہے۔اورتم کیا جانو کہ شتِ قدر کیا ہے؟ شتِ قدر ہزار مہینوں سے زیادہ بہتر ہے۔فرشتے اور روح اس میں اپنے رب کے اذن سیرہ حکم لکرانی ترین میں اور میان میں مطلب عرف ہے۔

سے ہر تھم لے کرائر تے ہیں۔وہ رات سراسرسلامتی ہے طلوع فجر تک۔

سورہ قدروہ سورہ جس میں شب قدر کی نبست ہے قرآن مجید کا مقام، اس کی عظمت اور اس کی اصل حقیقت پر روشن ڈائی گئی ہے۔ اس سورہ سے قبل ، سورہ علق میں پہلی وحی کے نزول کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم مطابق پر پہلی وحی رات کے وقت اور فجر سے پچھ قبل نازل ہوئی۔ اس سورہ میں جب بات شروع ہوتی ہے تو یہ بین فرمایا کہ کیا چیزا تاری ہے بلکہ بیفر مایا گیاہے:

إِنَّا أَنْزَلُنَّهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدُرِهِ (القدر ٩٤:١)

ہم نے اس کوشب قدر میں نازل کیا ہے۔

گویا کے جوچیز اتاری گی وه اتن جانی بیجانی ہے اورجس سیاق وسباق میں یہ بات ہوری ہے،

141

رمضان السيارك اورا نقلاب زندكي

اس میں یہ بات آئی روش اور واضح ہے کہ یہ کہنے کی ضرورت ہی نہیں ہے کہ قرآن مجید کو اتارا گیا۔ چنا نچہ بہت سے ترجمہ کرنے والوں نے ترجمہ ہی اس طرح کیا ہے کہ ہم نے اس قرآن کو اتارا ہے۔ اگر چہ بعض مترجمین نے ترجمے میں قرآن مجید کا لفظ تو استعال نہیں کیا ہے لیکن اس بات کو واضح کیا ہے کہ اس سے اشارہ قرآن مجید کی طرف ہے، جس کا تذکرہ پچھل مورت (سورة العلق ) میں ہوچکا ہے۔ یہ بات بھی قرآن مجید میں اتارا انشہ و رُمَضَان الّذِی مولی ہوئی ہے کہ ہم نے قرآن مجید کورمضان المبارک کے مہینے میں اتارا انشہ و رُمَضَان الّذِی اللّذِی ا

سورة القدر من إنّا كالفظ آغازى من جس ابتهام كساته آيا باوراس من بقتى قطعيت پائى جاتى ہے كہ بيئ كالفظ آغازى من جس ابتهام كساته آيا بادرار كون توجد دلار ہا ہے قطعیت پائى جاتى ہے اور اس كى اتارى ہوئى ہے، قرآن مجيد جس كا بار بار ذكر كرتا ہے، يعنى بيالله كى كتاب ہے اور اس كى اتارى ہوئى ہے، اس ميں كسى مخلوق كاكس من كاكوئى عمل دخل نہيں ہے۔ خود اس كتاب كو لانے والے (يعنی جبر بل منيلا) كا اس كتاب كے مضامين اور تعليمات ميں كوئى حصة نہيں ہے۔ كسى شيطان ياكس جن كاكوئى بس نہيں تھا كہ وہ اس ميں كسى منام كى ملاوث كرسكے۔ جوكتاب لوح محفوظ ميں ہے، وہ كتاب اس طرح لفظ بدلفظ نبى كريم منطق كل اوٹ كرسكے۔ جوكتاب لوح محفوظ ميں ہے، وہ كتاب اس طرح لفظ بدلفظ نبى كريم منطق كا ہے تعلب مبارك پر نازل كردى كئى تھى۔ إنّا "كالفظ استعمال كرے اس بات كى وضاحت بھى كر دى گئى ہے كہ بيكتاب الله نے اتارى ہے۔ حضرت محمد منطق كا كى انتقال كرے اس بات كى وضاحت بھى كر دى گئى ہے كہ بيكتاب الله نے اتارى ہے۔ حضرت محمد منطق كا كى انتقال كرے اس بات كى وضاحت بھى كر دى گئى ہے كہ بيكتاب الله نے اتارى ہے۔ حضرت محمد منطق كل كرے اس بات كى وضاحت بھى كر دى گئى ہے كہ بيكتاب الله نے اتارى ہے۔ حضرت محمد منطق كل كرے اس بات كى وضاحت بھى كر دى گئى ہے كہ بيكتاب الله نے اتارى ہے۔ حضرت محمد منطق كل كرے اس بات كى وضاحت بھى كر دى گئى ہے كہ بيكتاب الله نے اتارى ہے۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زندگ

ال سوره میں لَیْلَهٔ الْقَدُرِ کالفظ استعال ہوا ہے جس کا ترجہ شبِ قدر ہے۔لفظ قدر کے مفہوم کو بیجھنے کی ضرورت ہے۔اردوز بان میں قدر تین معنوں میں بولا جاتا ہے۔ایک،قدرت یعنی کی خرورت ہے۔اردوز بان میں قدر تین معنوں میں جس کا مطلب ہے چیزوں کا یعنی کی چیز پر اختیار یا طاقت رکھنا۔ دوسرا' تقذیر کے معنوں میں جس کا مطلب ہے چیزوں کا منصوبہ بنا تا،ان کا انداز داور پیانہ مقرر کرنا اور تیسرے معنی قدرو قیمت یا کسی چیز کے مقام عظمت کے ہیں۔''قدر'' کا لفظ عربی زبان میں بھی اٹھی معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ یہاں یہ تینوں معنی مراد ہیں۔

البذاشب قدردہ رات ہے جس میں اللہ تعالی اپنے اختیا راور قدرت سے معاملات کو طفر کرتا ہے۔ اگلی آیات میں اللہ کے کم سے ہرکام کے فیصلے کے رات ہیں اللہ کے کم سے ہرکام کے فیصلے کے رات تیں دائر تعالی نے قائم کیا ہے کہ اللہ نے ایک مخصوص کی ہے کہ جس میں سال بھر کے فیصلے اور احکامات فرشتوں کے سپرد کیے جاتے ہیں۔ اور دہ رات شب قدر ہے۔ سپرد کیے جاتے ہیں۔ اور دہ رات شب قدر ہے۔

الله تعالیٰ کے لیے ''آج کل''یا ''آگ اور پیچے''جیے الفاظ بے معنی ہیں۔ یہ الفاظ ہارے جیے الفاظ ہارے جیے انسانوں کے لیے ہیں جو آج اور کل کے چکر میں ہیں، جن کاعلم اور اندازہ اسی پر بنی ہے۔ مگر اللہ جو کہ اول بھی ہا اور آخر بھی ، جس کاعلم ظاہر وباطن ہر چیز پر حاوی ہے، اس کے لیے جو پھی کل ہونے والا ہے وہ اس طرح ہے جیسے آج ہونے والا ہے۔ البت فرشتے اللہ کی کلوق ہیں۔ وہ عالم الغیب نہیں ہیں اور فرشتوں کے ذریعے ہی اللہ تعالی اس کا تنات میں تدبیر کرتا ہے۔ چنا نچ شب قدر کا دوسرا مفہوم ہیں ہے کہ یہ وہ رات ہے جس میں اللہ کی طرف سے فیلے ہوتے ہیں۔ اس بات کوسور و دخان میں یوں بیان کیا گیا ہے:

فِيْهَا يُفْرَقَ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيْمٍ ٥ أَمْرًا مِّنْ عِنْدِنَاطُ (الدخان٣٠٣) يهوه رات حَيْ جَس مِين هرمعا ملے كاحكيمانه فيصله جاريحكم سےصادر كياجا تا ہے۔

IYA

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگ

اس سلسلے میں تیسری بات ہے ہے کہ قرآن مجید کا نزول اور کا منات کے نظام کی تقدیر، تدبیر یا فیصلوں کو فرشتوں کے سپرد کیے جانے کی وجہ سے بھی اس رات کی عظمت و ہزرگی اور قدرو قیت بہت زیادہ ہے۔انسان کی ہدایت،انسان کی تمام ضروریات،اس کی موت وحیات، رزق اور عمر کے فیصلوں کے حامل ہونے کی بنا پر بیرات منفر دمقام رکھتی ہے۔

اس رات کی ایک منفرد خصوصیت میہ ہے کہ اس رات کو قرآن مجید کے نزول کے لیے جو کہ سب سے بڑی حکیمان فعت ہے بنتخب کیا گیا۔ چنانچہار شادِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّا أَنْزَ لُنَّهُ فِي لَيُلَةٍ مُّبْرَكَةٍ (الدخان ٣:٣٣)

ہم نے اے ایک بڑی خیروبرکت والی رات میں نازل کیا ہے۔

اس برکت والی رات میں اللہ تعالی تمام حکیمانہ امور کا فیصلہ کرتا ہے۔اللہ کے تمام احکامات امر حکیم ہی ہوتے ہیں ۔ اللہ تعالی جن ہیں۔ ایک معنی حکمت والی چیز کے ہیں، احکامات امر حکیم ہی ہوتے ہیں ۔ افغا حکیم کے دومعنی ہیں۔ ایک معنی سیکہ جس کے اندر کوئی وظل نہ وے سکے اور کوئی اس سے سرتانی نہ کر سکے۔اللہ تعالی کے احکامات اگرا یک طرف حکمت سے لبریز ہوتے ہیں تو دومری طرف کسی کی قدرت اور بس میں نہیں ہے کہ وہ اس کے احکام سے سرمو تجاوز کر سکے یا ان سے باہر نکل سکے۔قرآن مجید اس کی حکمت کا شاہ کارہے جواس نے اس رات میں نازل کیا۔

یباں اس بات کی طرف بھی اشارہ ہے کہ پوری کا نئات ایک مر بوط نظام کے تحت چل مہی ہے۔ اللّٰہ ربُّ العزت جیسی حکیم ہستی اس نظام کو جلا رہی ہے۔ اس چیوٹی کی آیت میں نظام کا نئات کے اس امر کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ جس کے تحت قر آن مجید کا شب قدر میں نزول ہوا۔ قرآن مجید کا لوحِ محفوظ میں محفوظ ہونا ، اس کا نزول ، وحی کی نوعیت وغیرہ ایسے معاملات جیں جن پرقرآن مجید اور وحی کا پورا انحصار ہے۔ سیکا نئات کے نظام کے ایسے اسرار ورموز جیس کہ ان کی ابجد سے بھی انسان پوری طرح واقف نہیں ہے اور نہ ہوسکتا ہے۔ اس لیے کہ بیہ

رمضان المبارك اورا نقلاب زندهي

اس کے ہم سے بالاتر ہیں۔

کا کات کو جاناایک مشکل امر ہے۔ یکی وجہ ہے کہ کا گنات کے چھے ہوئے نظام کو بجمنا تو بہت دور کی بات ہے، جو نظام نگا ہوں کے سامنے ہے وہ بھی پوری طرح انسان کی سمجھ میں نہیں آ سکتا۔ جدید فلکیات کی رو ہے وہ فی صد کا گنات، ستارے اور سیارے وغیرہ انسان کی نمجھ میں انگا ہول سے او بھل ایس۔ انسان افھیں دیکھ تہیں سکتا ۔ کا گنات میں بلیک ہول black) نگا ہول سے او بھل بیں۔ انسان افھیں دیکھ تہیں سکتا ۔ کا گنات میں بلیک ہول مان افھی ہے جانسان صرف فارمو لے، کلیات اور اعداوو شار ہی ہے جان سکتا ہے۔ اس کے علاوہ اس کو دیکھنے یا جاننے کا کوئی اور ذریعہ تہیں ہے۔ انسان اگر میہ جانتا چاہے کہ زمین کے اندر آیک میل تک کیا گیا چزیں پائی جاتی ہیں تو وہ میہ جانے ہے بھی جانسان ابھی تک میڈیس کے اندر آیر زمین کیا کچھ جھپا تا تاصر ہے۔ انسان ابھی تک میڈیس جانسان کی کے اندر آیر زمین کیا کچھ جھپا ہوت ہوا ہے۔ اور کی کا گنات آیک طرف موانیا تو بہت بڑی بات ہے۔ کا گنات آیک طرف اللّہ تعالیٰ کی کبریائی اور عظمت کی امین ہے تو دوسری طرف انسان کی بے لیک کا گھلا ہوت ہے کہ اللّہ تعالیٰ کی کبریائی اور عظمت کی امین ہے تو دوسری طرف انسان کی بے لیک کا گھلا ہوت ہے کہ وہ کتنا ہے کہور اور رب بہیں ہے۔

کا ننات کے اسرار در موز میں سے ایک نزول وی بھی ہے۔ وتی کیا ہے؟ یہ مس طرح نازل ہوتی ہے؟ اس کو جاننا انسان کے بس سے باہر ہے۔اس لیے کہ انسان کو نداس کا تجربہے اور ندانسانی علوم میں سے کوئی علم ہی ایسا ہے کہ جس کے ذریعے انسان وقی کے بارے میں جان سکے۔ یہ تو صرف انبیا پر نازل ہوتی تھی اور صرف اللہ کے تکم سے نازل ہوتی تھی۔البنتہ نزول وجی کے حوالے سے پچھاشارے ملتے ہیں جن کے ذریعے اس کے بارے میں جانا جاسکتا ہے۔

قر آن مجید میں 'روح' کالفظ مختلف معنوں میں استعال ہوا ہے۔اس سور دہیں بھی اس کا ذکر آیا ہے۔'روح' سے مراور وح الامین، حضرت جبر بل مُلِيَّظَ بھی میں اور پیلفظ وحی کے لیے بھی استعال ہوتا ہے۔مشر کمین مکہ سوال کرتے تھے کہ روح کون ہے؟ اس پر اللّٰہ تعالیٰ نے

رمضان المبارك اورانقلاب زندكي

ارشادفر مایا: کُن آپ بیش آن که بدری که بدامس دبی لینی وی بر گرتم کواس کے بارے میں بہت کم علم دیا گیا اللہ قلیل اللہ و کہ کہ میں معلم دیا گیا '' - قبل اللہ و کُٹ مِن اَمُسِ دَبِّی وَ مَا اَوْ تِیْتُمُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِیُلاً و (بنی اسس آئیل کا: ۸۵) یاوگ تم سے روح کے متعلق ہوچھے ہیں کہوئید وح میرے رب کے عمم سے آئی ہے، گرتم لوگول نے علم سے کم ہی بہرہ (حصر ) پایا ہے۔

کیسلة السقد دورات ہے جب طائے اعلیٰ کا زمین کے ساتھ ربط قائم ہوا۔ خدا کے لامکال جو کہیں نہیں ہو، جوانسانوں کی طرح کلام نہیں کرتا، اس کی کوئی مخصوص زبان نہیں، وہ کسی خاص مقام پر موجود نہیں مگر ہر جگہ موجود ہے اور جس کی مثل کوئی شے نہیں، اس نے اپنے ایک ایسے بند سے سے کلام کیا جواس کی طلق ہے۔ بیوا قعدا پی جگہ ایک چرت انگیز واقعہ ہے۔ برار ہا برس سے سوچنے والے مفکرین، فلفی اور مفسرین اس بات میں سرگرداں ہیں کہ خدا کا اپنے بند سے ہم کلام ہونا، وتی اور روح کا نزول ہونا، آخر اس کی حقیقت کیا ہے؟ ای بات کا جواب اللہ تعالیٰ نے سور کی قدر کی ابتدائی آ یت میں اس طرح سے دیا کہ ہم نے اس قرآن کو کی جواب اللہ تعالیٰ نے سور کی قدر کی ابتدائی آ یت میں اس طرح سے دیا کہ ہم نے اس قرآن کو کیکھنڈ کی میں نازل کیا جورمضان المبارک کی ایک رات تھی۔

لیک گذائی فیڈو میں نزول قرآن سے کیامراد ہے؟ یہ بات سب جانتے ہیں کر آن مجید تھوڑ اتھوڑا کر کے مسل بیس میں کمل کتاب کی شکل میں نازل ہوا۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ شبّ قدر میں اس کے نازل ہونے کا کیا مطلب ہے؟ اس حوالے سے مفسرین نے مختف توضیحات کی میں۔ بعض کے خیال میں اللہ تعالی نے اس دات پورے قرآن مجید کولوح تحفوظ سے اتاد کر فرشتوں کے سپر دکر دیا اور پھروہ اللہ کے حکم کے تحت محتف مواقع کی نسبت سے، اے زمین پر لے کرا ترتے رہے۔ دیگر مفسرین کی رائے میں یہ وہ رائت ہے جب قرآن کے نزول کا آغاز موا۔ یہ بات زیادہ واضح اور حقیقت کے قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس قدر والی رائے میں توا۔ یہ بات زیادہ واضح اور حقیقت کے قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس قدر والی رائے میں قرآن کونازل کرنا شروع کیا۔

رمضان المبارك اورا تقلاب زندگی

وَمَاۤ أَدُراكَ مَالَيُلَةُ الْقَدُرِهِ (٣: ٩٤) اورتم كياجانوكرشب قدركيا بيد؟

اس آیت کے لغوی معنی کیے جائیں تو وہ یہ ہوں گے کہ'' کیا چیز ہے جس نے تم کو یہ مجھ دی ہے کہ لیکھ اُلْقَدُر کیا ہے؟''اس کا سیدھا سا وامنہوم جومفسرین نے لیاوہ یہ ہے:'' کتم نے کیا سمجھا کہ یہ شب قدر کیا ہے چیز ہے؟''میرے خیال میں'اس آیت کا مفہوم اس وقت بہنو بی واضح ہوجا تاہے جب ہم اردو محاورے کے تحت یہ کہتے ہیں کہ: '' صحیس کیا بتا کہ شب قدر کیا ہے؟''

الله تعالیٰ کے اس ارشاویس دو چیزوں کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ ایک تو یہ کہ اس رات کا مقام' اس کی عظمت اور اس رات میں وقی البی کے نزول کا واقعہ انسانی ادراک سے بالا ترہے۔ دوسرا اشارہ دراصل شوق دلانے کے لیے ہے کہ کیا تنصیں کھ پتا بھی ہے کہ شب قدر کیا چیز ہے؟ گویا کہ اس بات کی ترغیب دلائی جارہی ہے کہ اس رات کی قدر وقیمت اور عظمت ومقام کو بیھنے کی کوشش کرو۔

لَيْلَةُ الْقَدْرِ لَمْ خَيْرٌ مِّن ٱلْفِ شَهْرٍ ٥ (القدر ٩ - ٣) هِبَ تَدر بِرَار مِهِينُول سے زیادہ بہتر ہے۔

الله تعالى نے كَيْسَلَةُ الْفَدر كِلفظ كود برائے بوئ فرمایا: 'هِ تِ قدر برار مبينوں سے نیادہ بہتر ہے۔ 'اگر يبال صرف خَيْسرٌ مِّسن الْفِ شَهْدٍ، 'بي برار مبينوں سے بہتر ہے ' كہا جاتا '
تو تب بھی عربی زبان كے اصولوں كے مطابق بات مكمل بوجاتی ليسكةُ الْفَدُر كِلفظ كوبار بار
د برائے كی اس حكمت كی طرف اشارہ كرتے ہوئے امام دازی رائے نے فرمایا كه دراصل اس
د ات كی عظمت كی طرف اشارہ ہے۔ در حقیقت اس دات كی عظمت اور مقام كواجا گركر نے
کے لیے اللہ تعالی نے فَیْکَةُ الْقَدْد كے لفظ كوتين مرتبدلایا گیا ہے۔

ہزار مہینوں کے مفہوم کو واضح کرنے کے لیے مفسرین نے بہت کچھ لکھا ہے مگراس میں صحیح

دمضان المبارك أدرا نغلاب زندكي

بات وہی ہے جوامام رازی رہی ہے نے فرمائی ہے۔ان کا کہنا ہے کہ دراصل عربی زبان میں کسی چیز کی کثرت ادر بہت بڑی تعداد کو ظاہر کرنے کے لیے ''الف'' (ہزار) کا لفظ استعال کیا جاتا ہے۔اس لیے بیمال ہزار مہینے سے مرادا یک ہزار مہینے نہیں ہیں بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ بیدات ہزار ہامبینوں اور سالوں سے بہتر رات ہے۔

سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ بیرات کن معنوں میں ہزار مہینوں ہے بہتر ہے؟ اس سوال کے جواب میں اللہ تعالی نے '' خیر' کا لفظ استعال کیا ہے۔ مضرین کے مطابق اس رات میں خیر کا ایک پہلوتو سے کہ اس رات میں کی جانے والی عبادت اپنے اجروثواب اور درجات کے لحاظ ہے اللہ کے ہاں ہزار مہینے کی عبادت سے زیادہ پرتر اور افضل ہے۔ سے بات صدیث میں بھی آئی ہے: جس نے لئیلڈ الفقد و میں ایمان اور احتساب کے ساتھ قیام کیا' اس کے پچھلے سارے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔ ایک صدیث میں ہے کہ جو لئیسلڈ اللہ فقد کر کے خیر سے محروم رہاوہ در مقتصت بہت بڑے خیر سے محروم رہا۔ ان احادیث کی روشنی میں خیر کا ایک پیلوید اجا گر ہوکر سامنے آتا ہے کہ اس رات میں عبادت کرنا، اللہ کا ذکر کرنا، اس کے حضور قیام کرنا اور اس سے دعا نمیں سامنے آتا ہے کہ اس رات میں عبادت کرنا، اللہ کا ذکر کرنا، اس کے حضور قیام کرنا اور اس سے دعا نمیں مانگذا ایک چیز ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔

ایک روایت کے مطابق جب نبی اکرم میں آئی۔ نے پہلی امتوں کے اعمال دیکھے تو سابقہ انبیاء کے امتی لی عمری طویل ہونے کی بناپر بہت زیادہ تھے۔ اس پر حضور میں آئے یا کئی گے۔ اس پر مستول کی عمری تو بہت چھوٹی ہیں، بیا ہے اجر میں ان تک کہاں بھی یا کئی گے۔ اس پر اللہ تعالی کا ایک اللہ تعالی کا ایک نے لیکٹ اُلڈ اُلڈ تو ایک میں معت بطورانعام مرحمت فرمائی۔ اس امت پر اللہ تعالی کا ایک بہت بڑا احمال میہ ہے کہ اس نے کم اعمال پر اور کم وقت میں، اس امت کے لیے اتا اجراور برکت رکھ دی ہے جود در مری امتوں کے حصے میں نہیں آئی۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زندگ

ایک صدیت میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک مزودرکو کی کام کی مزودری کے لیے فجر کے وقت ہے لے رکھا اور اس سے مزدوری طے کی۔ اس نے جب کام کمسل کرلیا تو اللہ تعالیٰ نے اس کی مزوور کی اسے وے وی۔ اس کے بعد ایک دومرے مزدور کو عصر تک کے لیے دکھا اور کام ممل ہونے پر اسے بھی مزدوری وے دی اور وہ بھی فارغ ہوگیا۔
عصر تک کے لیے دکھا اور کام ممل ہونے پر اسے بھی مزدوری وے دی اور وہ بھی فارغ ہوگیا۔
اس کے بعد ایک تیسرامزدور عصر سے مخرب تک کے لیے رکھا گر اس سے جومزدوری طے کی وہ پہلے دونوں مزدوروں سے کئی گنا زیادہ تھی۔ اس نے جب کام پورا کرلیا تو اسے بھی مزدوری دے دی گئی۔ اس پر پہلے دونوں مزدوروں نے آکر شکایت کی کہ آپ نے ہم سے کام تو زیادہ لیا گر مزدوری کی دومزدوروں نے آکر شکایت کی کہ آپ نے وعدہ کیا تھا مزدوری کم دی۔ صدیت کے مطابق اس پر اللہ تعالیٰ فرما نمیں گے کہ میں نے جوتم سے وعدہ کیا تھا کہ مزدوری کم دی۔ صدیت کے مطابق اس پر اللہ تعالیٰ فرما نمیں گے کہ میں نے جوتم سے وعدہ کیا تھا کی مزدوری کم دی۔ وہ جواب ویں گئی کہ آپ نے وعدہ تو پورا فرمادیا ہے۔ اس کے بعد نبی کر یم میں تھی تھی کر یم میں تھی کہ میں گئی مثال یہ وہ جواب ویں گئی ہوا زمیس ہے۔ اس کے بعد نبی کر یم میں تھی تھی کر اس کے نور ایس کی اس شکایت کا کوئی جواز نہیں ہے۔ اس کے بعد نبی کر یم میں تھی کر اسے نے فرمایا کہ پہلی مثال یہود یوں کی ہو دوسری عیسائیوں کی اور تیسری میری امت کی ہے۔

یکی وجہ ہے کہ رمضان المبارک ہیں ایک نفل فرض کے برابر ہوتا ہے اور ایک فرض برب خرصوں کے برابر تواب ملتا ہے۔ ای طرح جمعہ اور ویگر عبادات کے اجرو تواب ہیں اضافے کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیکن اصل بات سے ہے کہ بیرات اس کیاظ سے بڑاروں ممینوں اور برسوں سے بہتر ہے کہ اس میں اللہ تعالی نے وہ کماب اور ہدایت نازل فرمائی جس نے آنے والے ہزاروں برسوں کے لیے انسان کا مقدر متعین کردیا پختلف قو موں، نسلوں اور تہذیبوں کی تقدیریں طے ہو گئیں۔ کس کو کیا ملنے والا ہے، یہ طے کردیا گیا۔ اضاق، نسلوں اور تہذیبوں کی تقدیریں طے ہو گئیں۔ کس کو کیا ملنے والا ہے، یہ طے کردیا گیا۔ اضاق، قد ار، احکام اور شریعت کے حوالے ہے اس کتاب کے ذریعے جو پچھ عطاکیا گیا، بیروہ کام تھا جو ہزاروں برسوں میں بھی نہیں ہوسکتا تھا، صرف اس ایک دات میں انجام پا گیا۔ قرآن مجید کا نازل ہونا ایک ایسانی کام ہے، اس کے وریعے انسانی تاریخ میں جو تغیر وتبدل اور انقلاب آیاوہ نازل ہونا ایک ایسانی کام ہے، اس کے وریعے انسانی تاریخ میں جو تغیر وتبدل اور انقلاب آیاوہ انتظام با انتاعظیم الثان واقعہ ہے کہ اتنابر ااور عظیم الثان کام بزاروں میں بھی سرانجام نہیں پاسکتا

رمضان المبارك اورا نقذاب زندكي

تفاجو كه صرف أس ايك رات ميس انجام يا گيار

تَـنَـزَّلُ الْـمَلْئِكَةُ وَالرُّوْحُ فِيُهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمُ مِنُ كُلِّ اَمْرٍ ٥ سَـلَمَّقف هِيَ حَتَّى مَطُلَع الْفَجُرِه(القدر ٤٥:٣٠٩)

فرشتے اور روح اس (رات) میں اپنے رب کے اذن سے ہرتھم لے کر اتر تے ہیں۔ وہ رات سراسرسلامتی ہے طلوع فجر تک۔

ان آیات کودوطرح سے بڑھا جاسکتا ہے۔ ایک انداز اس طرح سے ہوسکتا ہے: تَدُوَّا لُهُ اَلْهُ اَلْهُ عَلَىٰ مَعْلَمُ الْهُ اللهُ الل

یملی بات یہاں بدارشادفر مائی گئی ہے کدروح اور فرشتے اللہ کے تکم ہے اتر تے ہیں۔ اس مقصد کے لیے تَنَوَّ لُ کالفظ استعمال کیا گیا ہے۔ بیہ تَتَنَوَّ لکامخفف ہے۔ اس کے اصل معنی جموم کے ہیں۔ گویا فرشتوں کی ایک بہت بڑی تعداد ہے جواس رات میں اتر تی ہے اور رات بحرفرشتوں کا آسان سے ذمین کی طرف آنا جانار ہتا ہے۔

اس آیت میں ایک اور لفظ'' روح'' استعال ہوا ہے۔ قر آن مجید میں'' روح'' کالفظ کئ معنوں میں استعال ہوا ہے۔ ایک معنی تو انسانی روح کے ہیں جس سے زندگی اور حیات انسانی www.iqbalkalmati.blogspot.com دمضان المبادك اورا فقلاب ذندگ

وابسة براس الله تعالى في ايك چونك كى طرح كها ب: وَ نَفَخَ تُ فِيلِهِ مِنْ دُّوْجِيَ (المعجو ٢٩:١٥)" مين في جدد انساني مين ايني روح چونك دئ "-

دوح کا لفظ جریل امین علیظ کے لیے بھی استعال کیا گیا ہے جو کہ وی کو لے کر
نازل ہوئے۔ اسی بنا پر بہت ہے تر جوں میں اس لفظ کا ترجہ جریل امین علیظ ہی کیا گیا ہے۔
لیکن قرآن مجید میں کوئی لفظ الیانہیں ہے جو قطعی طور پر اس بات کو متعین کروے کہ یہاں اس
لفظ کے معنی جریل امین علیظ کے جیں۔ اس کا مطلب جریل امین علیظ بھی ہوسکتا ہے اور دوسرے
معنی بھی ہو سکتے ہیں۔ جہاں اس لفظ سے جریل امین علیظ مراد ہیں وہاں قرآن نے اس لفظ کی
تضریح کردی ہے: فَوْلَ بِسِهِ اللّٰوْحُ الْاَمِيْنُ ہ عَدلَى قَلْبِكَ (الشعر آء ۲۲: ۱۹۳۱–۱۹۳۱)
نظری کردی ہے: فَوْلَ بِسِهِ اللّٰوُحُ الْاَمِیْنُ ہ عَدلَى قَلْبِكَ (الشعر آء ۲۲: ۱۹۳۱–۱۹۳۱)
دوح الله من ہے واضح طور پر مراد حضرت جریل علیظ ہیں۔ لیکن اس جگہ پر تصریح نہیں کی گئ

قرآن مجيد مين 'روح' کالفظ' دی' کے ليے بھی استعال کيا گيا ہے۔و کَ فَلِكَ أَوْ حَيْناً اِلْكَ رُوْحاً مِنْ أَمْرِ فَا (الشورای ۲۰:۳۲ه)' ' اورائی طرح (اے نبی الطّیقیّن ) ہم نے اپنے کم سے ایک روح تمھاری طرف وی کی ہے' ۔ اللّہ تعالی نے قرآن مجید میں جہاں بھی روح کا لفظ وی کے لیے استعال کیا ہے۔مثلاً وہ جانتا ہے کنظ وہ جانتا ہے کہ روح کو کہاں اتارے یا جس بندے پر جا ہتا ہے اپنی روح کو اتارتا ہے۔ ان تمام جگہوں پر اللّه تعالی نے مِنْ أَمْرِ هُ مِنْ أَمْرِ رَبّی مِنْ أَمْرِ فَا 'جیے الفاظ کا استعال کیا ہے۔ جن سے واضح ہوتا ہے کہاں نے مِنْ أَمْرِ هُ مِنْ أَمْرِ فَا 'جیے الفاظ کا استعال کیا ہے۔ جن سے واضح ہوتا ہے کہاں نے ایے ''امر' کالفظ ساتھ ساتھ استعال کیا ہے۔

گویااگراروح" ہے مراوفر شتے ہیں تو یہ وہ رات ہے جس میں فرشتے اور جریل امین مالیا اللہ کی اجازت سے زمین پراتر تے ہیں۔اگراروح" سے مراد" وی" لیاجائے تواس

124

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگي

کے معنی یہ ہوں گے کہ فرشتے وق لے کراپنے رب کے حکم سے اس رات میں اترتے ہیں۔ لَیُکَةُ الْقَدْرِ میں فرشتے اترتے ہیں یاروح الامین اللہ کے حکم سے اترتے ہیں اصل بات یہ ہے کہ بیرات ملاقکہ اوروکی دونوں کے نورسے جگمگاتی ہے اور روثن ہوتی ہے۔

اگر خور کیا جائے تو یہاں' دوح' کا لفظ وی کے لیے اس لیے بھی استعال ہوا ہے کہ وی اللہ تعالی کا ایک ایسانغل ہے جس کی پوری حقیقت، انسانی ادراک اور فہم سے باہر ہے۔ البتہ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ وی کے ذریعے مردہ دل زندہ ہو جاتے ہیں اور مردہ تو میں کھڑی ہوجاتی ہیں۔ جس طرح دی (امرر بی) کے ذریعے آسان سے بارش برتی ہے، جسم میں روح بھو بک دی جائے تو مردہ جسم کھڑا ہوجاتا ہے، ای طرح دل بھی زندہ ہوجاتے ہیں، تو میں بھی زندہ ہوجاتے ہیں، تو میں ہی زندہ ہوجاتے ہیں، تو میں اور روح جومردہ ہو بی زندہ ہوجاتی ہے۔ ان میں زندہ ہوجاتی ہیں۔ ان میں زندہ ہوجاتے ہیں۔ ان میں ایک زندگی بھونک دی جاتی ہیں۔ ان میں ایک زندگی بھونک دی جاتی ہے کہ بدؤ کاشت کا راور تاجر دنیا کے بہترین حکمران کمانڈراور الیک زندگی بھونک دی جاتی ہے کہ بدؤ کاشت کا راور تاجر و دنیا کے بہترین حکمران کمانڈراور مالم فاصل بن کرساری دنیا ہے جیں۔

وحی کی کیفیت انسانی روح جیسی ہے کہ جب تک جسم میں روح موجود ہو انسان زندہ
رہتا ہے۔ جب روح جسم سے نکل جائے تو ہاتھ پاؤں اور آگھ ناک کان تو و سے ہی رہتے ہیں
گرجسم بے مس ہوجا تا ہے۔ بالکل ای طرح جوفر دیا قوم اس وی کوقبول کر لے اور اپنے اندر
جذب کر لے تو وہ زندہ ہوجاتی ہے۔ اللہ کے انعام واکرام اور اجر کی مستحق ٹھیرتی ہے اور جو
اسے قبول نہ کر سے وہ اس سے محروم ہوجاتی ہے۔ دراصل وی وہ چیز ہے جو کسی قوم کے اندرائیں
روح بھونک دیتی ہے جس سے وہ مُر دہ قوم ایک زندہ قوم بن جاتی ہات کی طرف
اشارہ کرتے ہوئے علامہ اقبال نے کہا تھا ہے۔

زندگانی رابقا از مدعا ست (زندگی تو تب زندگی ہے جب اس کے سامنے کوئی مقصد ہو)

رمضان المبارك اورا تقلاب زندگ

یکی معاملہ تو موں کی زندگی کا ہے۔ قوموں کی زندگی مقصد سے وابستہ ہوتی ہے۔ صرف افراد سے چلتے پھرتے انسانوں سے سڑکوں اور کارخانوں کی تقمیر سے، قوموں کی زندگی باقی نہیں رہتی۔ قوموں کے سامنے جب کوئی مقصد ہوتا ہے تو وہ زندہ تصور کی جاتی ہیں۔ وجی کسی قوم کوایک مقصد سے آشنا اور معمور کردیتی ہے۔

ال رات کی ایک خصوصیت اور بھی ہے جس سے اس کے ہزار مہینے سے بہتر ہونے کا اظہار ہوتا ہے۔ وہ یہ کہ اس رات میں نزول قرآن کا آغاز ہوا اور اللہ تعالی نے سورہ علق کی ابتدائی پانچ آیات نازل فرما کیں جنمیں جریل امین غلیا اسپے رب کے اذن سے لے کر آئے ہیں۔ اذن کا لفظ استعال کر کے یہاں ایک اور لطیف بات مزید کہددی گئی ہے۔ اذن کے معنی صرف حکم کے نہیں ہیں اجازت کے بھی ہیں۔ اجازت ما نگنے پر دی جاتی ہے خود بخو دنمیں بل جاتی ۔ اس سے بیات سامنے آئی ہے کہ فرشتے خود اس بات کے مشاق ہوتے ہیں کہ انسانوں کے پاس جا نہیں۔ جب انھیں اجازت دی جاتی ہے تو وہ اس رات ہیں آسان سے زمین پر جوق در جوق نازل ہوتے ہیں۔ زمین و آسان فرشتوں سے بھر جاتے ہیں۔ وہ انسانوں تک جوق در جوق نازل ہوتے ہیں۔ زمین و آسان فرشتوں سے بھر جاتے ہیں۔ وہ انسانوں تک جوق در جوق نازل ہوتے ہیں۔ زمین و آسان فرشتوں سے بھر جاتے ہیں۔ وہ انسانوں تک خوادر کی سلامتی کی سیامتی تو م اور وہ نی کے سامتی کے مطابق فرشتے گلیوں اور راستوں ہیں ایسے لوگوں کو دھونڈ تے بھر تے ہیں جو اللّٰہ کی یاد میں مشغول ہوں۔

قرآن مجید میں جنت کے حوالے سے بھی فرشتوں کا ذکر بہت واضح الفاظ میں ملتاہے، واللہ ملتاہے، واللہ کا نہذہ کُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ کُلِّ بَابٍ ٥ سَلْمٌ عَلَيْكُمْ (الموعد ٢٣١:٢٣) ' الله مَلَّا لَيْكُمُ (الموعد ٢٣٠:٢٣) ' المائك برطرف سے الن كے استقبال كے ليے آئيں گے اوران سے كہیں گے:" تم پرسلامتی ہو'۔ اس طرح جنت كے مردرواز سے فرشتے اہل جنت كے ساحة آتے ہیں اور انھیں سلامتی كا بد بہیش كرتے ہیں۔

144

رمضان المبارك ادرا نقلاب زندكي

وُنیا کے حوالے ہے بھی کہا گیا ہے کہ فرشتے ان مونین مردوں اور عورتوں کے لیے جوا خلاص اور دیا نت کے ساتھ اللہ کی راہ پر چل رہے ہوں استعفار کی دعا کرتے ہیں۔ قرآن کے مطابق فرشتے ان لوگوں کے ساتھی مدد گار اور ہمراہ ہوتے ہیں جو'' وی'' کا راستہ اختیار کرتے ہیں۔ یہ بات بھی قرآن مجید میں مختلف مقامات پر کھول کر بیان کی گئی ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

إِنَّ الَّـٰذِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ اَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَـخُزَنُوا وَابَشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِى كُنتُمُ تُوْعَدُونَ۞ نَحُنُ اَوْلِيَّوُ كُمُ فِى الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِى الْاَخِرَةِ (حْمَ السجدة٣١:٣٠-٣١)

''جن لوگول نے کہا کہ اللہ ہمارارب ہے اور پھروہ اس پر فابت قدم رہے، یقینا ان پر فرشتے نازل ہوتے ہیں اور ان سے کہتے ہیں کہ ند ڈرو، نٹم کرواور خوش ہو جاواس جنسے کی بشارت ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا ہے۔ ہم اس دنیا کی زندگی میں بھی تمھارے ساتھی ہیں اور آخرت میں بھی''۔

گویا جولوگ رب پرائیمان لائیس اوراس پراستهامت کے ساتھ جم جائیں ،ان پر فرشتے اس اوران کوخوف اور ڈر سے محفوظ رکھتے ہیں۔ قرآن مجید میں اس بات کا تذکرہ بھی ہے کہ جب انسان مرنے لگتا ہے بیعنی موت کے وقت بھی فرشتے اس طرح اترتے ہیں۔ حق وباطل کا اگر کوئی معرکہ پیش آ جائے جیسا کہ غز وہ بدر کے موقع پر پیش آ یا، تو قرآن مجیداس بات پر شاہد ہے کہ اس موقع پر بھی فرشتے اترتے ہیں اور دلوں کی طمانیت اور سکینت اور حوصلوں کو بلند کرنے کی خدمت سرانجام دیتے ہیں۔ بعض روایات کے مطابق لڑائی میں دوتے ہیں۔ حصر بھی لیتے ہیں۔

دراصل فرشتوں کا نزول ' وی ' کے ساتھ ہی وابستہ ہے۔ اس میں تسکین وتسلی کا سامان

رمضان المبارك اورا نقلاب زندگ

بھی ہے اور اس رات کی عظمت کا بیان بھی۔ ''روح'' سے جبریل ایٹن عَلَیْظَ مراولیا جائے یاوی، جو کہ جبریل ایٹن عَلَیْظَ مراولیا جائے یاوی، جو کہ جبریل ایٹن عَلَیْظَ الْمَ قَدُو کا مقام اور اس کی عظمت اجا گر ہوتی ہے۔ مین کُلِ اَمُو و مسلم شن اگر مین کُلِ اَمُو کو پہلے دھتے کے ماتھ طابیا جائے ، جس کو میں ترجیح ویتا ہوں ، تو اس کے معنی بیہوں سے کہ فرشتے اور روح اس رات میں اللّہ کے اون سے اترتے ہیں اور ان تمام کا موں کے فیصلے لے کر اترتے ہیں جو اللّہ نے صادر کرتا ہوتے ہیں۔

میہ بات قابلِ غور ہے کہ جہاں بھی وحی کالفظ آیا ہے، وہاں اللہ تعالیٰ نے اپنے امر کا ذکر بهى كياب- ألا لَـهُ الْـحَلُقُ وَالْاَمُو (الاعراف،٥٣) " تخليق بهى اى كى باور حكم بهى اس کا چلتا ہے'۔ یہاں ایک اہم نکتہ قابلی غور ہے اوروہ مید کہ خدا کے بارے میں میہ عقیدہ تو بہت عام ہے کہ انسان کوخدانے بیدا کیا ہے لیکن میعقیدہ کہ اس کا نئات میں صرف ای کا علم چاتا ہے، جو کھ چیں آتا ہے صرف ای کے حکم سے چیش آتا ہے، یُسڈ بُسرُ الْالْمُوَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرُضِ٥ (السبحدة ٥:٣٢) ' وه آسان سے زمین تک دنیا کے معاملات کی تدبیر کرتا ہے'' ، سارے معاملات وہی مطے کرتا ہے، وَإِلَى اللّٰهِ تُوْجَعُ اللهُ مُورُ ٥ (البقر ٥:٣٢٥) (أَ تَرَكَار سادے معاملات پیش تواللہ ہی کے حضور ہونے والے ہیں' ،عرش جو کا نئات کا مرکز سلطنت ہے، ال پروہی قائم ہے ثُمَّ امْسَتُوای عَلَی الْعَرُشِ (یونس ۱۰:۳)'' پھروہ تخت سلطنت پرجلوہ گر ہو کر کا نئات کا نظام چلا رہا ہے''، بیعقیدہ اللہ تعالیٰ کو انسان کی زندگی میں ایک جیتی جاگتی حقیقت بنا کرزندہ رکھتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ شاہ جہاں نے تاج محل بنایا۔اس ہے کوئی تعلق ہماری زندگی کانہیں ہے۔شاہ جہاں کوتو اتنا خراج عقیدت پیش کیا جاتا ہے کہ اس نے ونیا کا ایک عجوبہ، تاج محل بنایا تھا حالانکہ ہماری عملی زندگی میں اس کا کوئی وظن نہیں ہے۔اگر اللہ تعالیٰ کے بارے میں بھی عقیدہ صرف اتنا ہی ہو کہ اس نے اس دنیا کو بنایا ہے اور دھ اس کا خالق ہے تو یہ بات خلاف حقیقت ہے۔اس لیے کہ قرآن مجید جہاں بھی تقویٰ کا ذکر کرتا ہے وہاں اس

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

بات کی دضاحت بھی کرتا ہے کہ: خُتم اسْتَونی عَلَی الْعَوُشِ (یبونس ۱۰:۱۰)'' پھروہ تخت سلطنت پرجلوہ گر جوکر کا نئات کا نظام چلا رہاہے''۔ وہ کاموں کی تدبیر کر رہاہے۔سارے کام اس کے حکم سے انجام پارہے ہیں۔

> سَلَمٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ ٥ (القدر ٤٠٩٥) وهرات مراسرسلامتي بطلوع فجرتك.

عربی زبان میں الفاظ نئین حروف سے ل کر بنتے ہیں۔ متسلم کالفظ نئین حروف س، ل اورم سے ل کر بنا ہے۔ سے ل کر بنا ہے۔ سے ل کر بنا ہے۔ اس کے معنی امن ، سلامی اور حفاظت کے ہیں۔ اس سے لفظ '' اسلام'' بنا ہے۔ وونوں لفظ گرامر کی رُوسے ایک ہی مادے سے بنتے ہیں۔ اسلام کے معنی اپنے آپ کو اللہ کے آگر ال وینا اور اس کے سپر دکر دیتا ہے۔ انسانی زندگی کے لیے سلامتی اور امن اس بات میں پوشیدہ ہے۔

قرآن مجید کنزول کے لحاظ سے سلط کا ایک معنی تو یہ ہوتے ہیں کہ یہ وہ وہ ات ہے جس میں قرآن مجید اور اللہ تعالی کے احکام نازل ہوتے ہیں اور قرآن کی حفاظت اور شخط کا نظام مکمل طور پر موجود ہے اور اس میں کوئی تغیر و تبدل یا تحریف کرنا بھی چاہے تو نہیں کر سکتا۔ یہاں یہ بات ایک لفظ سے لئے میں کہد دی گئی ہے۔ چونکہ یہ ایک چھوٹی سورت ہے اس لیے یہاں بات تفصیل اور تطویل ہے نہیں کی گئی بلکہ اجمال واختصار کو چش نظر رکھا گیا ہے، مگر دیگر مقامات پر یہ بات تفصیل کے ساتھ بیان کی گئی ہے۔ کلا یہ مسئستہ الله اللہ مُسطعة و وُق ہ (الو اقعقہ ۵۹ کے) '' جے (قرآن کو) مطہرین کے سواکوئی چھوٹیس سکن' یعنی سوائے پاکیزہ لوگوں کے کوئی اس کلام کو ہاتھ نہیں لگا سکتا۔ اس رات میں اگر شیطان مداخلت کرنا چاہیں لوگوں کے کوئی اس کلام کو ہاتھ نہیں لگا سکتا۔ اس رات میں اگر شیطان مداخلت کرنا چاہیں تو تعیں۔ وہ اللہ کے احکام میں کوئی مداخلت نہیں کر سکتے اور س گئی ساسہ بنا قب مارے جاتے ہیں۔ وہ اللہ کے احکام میں کوئی مداخلت نہیں کر سکتے اور س گئی ساتھ بیں تبدیلی نہیں کر سکتے اور س کی حاصل نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی اللی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔ اس بنا پر وتی الی بالکل محفوظ ہے ۔ کوئی اس میں تبدیلی نہیں کر سکتے ۔

رمضان السبارك اورا نقلاب زندكي

فِی صُعُفِ مُنگُرَّمَةِ ٥ مَّرُفُوعَةٍ مُطَهَّرةٍ ٥ (عبس ١٣٠١٣) "بدالي صحفول مين درج ہے جو مکرم جين، بلند مرتبہ جين، پا كيزه جين، معزز اور نيك كاتبوں كے ہاتھوں ميں رہتے جين"۔ گويا درميان ميں كوئى اليى جگہ نيس ہے جس كى بنا پر بيد كہا جاسك كدرسول كريم المُشَائِينَا نے اسے خود تخليق كيا ہے ياكس اور نے اس ميں كوئى ردو بدل كرديا ہے۔ گويا وحى، اللّٰه كا كلام ہاوراس كى حفاظت كا كلم اجتمام كيا گيا ہے۔ كوئى اس ميں ردو بدل نہيں كرسكا۔

اس آیت کا دوسرامفہوم بیہ ہے کہ اس رات میں اللّٰہ کی طرف سے جو فیصلے کیے جاتے ہیں، ده سرا پاسلامتی دامن ہوتے ہیں ۔ان فیصلوں میں قوموں کوعذاب وینا، زندگی اورموت کا فیصلہ کرنا اور رزق کو گھٹانے بڑھانے کے فیصلے بھی ٹامل ہوتے ہیں جو کہ بظاہر خیر اور امن کے فیصلے نہیں ہوتے۔اس بات کا جواب چھنے کلے میں اس طرح سے دیا گیا ہے کہ خیراور شرکی قدرت صرف الله ك ياس ب-حقيقت بي ككائنات كم محموى نظام ميس بظاهر فيعلد كيسابى موء اس میں الله کی طرف سے سلامتی اور بہتری ہی ہوتی ہے۔ حتی کہ توموں پر عذاب کے فیصلوں کے بارے میں بھی کہا جاتا ہے کہ بیابھی الله کی طرف سے اس قوم کے لیے رحمت اور اس کے عدل کی نشانی ہوتے ہیں۔ اگر ظالموں کی گرفت نہ کی جائے اور ان کا خاتمہ نہ کیا جائے تو پیہ عدل وانصاف کے خلاف ہوگا۔اس کے نتیج میں امن وسلامتی خطرے میں پڑ جانے کا خدشہ موتا ب-اى ليے ظالمول كى جر كاث وى جاتى ب-ارشادر بانى ب: فَقُطِعَ دَابِو الْقَوْم الَّذِيْنَ ظَلَمُوا " وَالْـحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنِ ٥ (الانعام ٢٥٠١)'' ظالم قوموں كى جرُّ كاٺ دی گئی۔ بزار بزارشکر ہے اللہ کا جورب العالمین ہے "۔ بیایک متم کی سلامتی ہے جواللہ کی طرف سے انسانوں پراتاری جاتی ہے۔ پھروہ چیز جواس رات میں اتاری گئی ہے یعنی قر آن جس کا ابتدائی آیت میں ذکر کیا گیا ہے، بیوہ چیز ہے جوانسانوں کی زندگی ،فکر، تہذیب وتدن اور نظام فکروعمل کے لیے سراسر سلامتی ہے۔ گویااس رات میں جوکام یا فیصلے ہوتے ہیں، وہ سلامتی پر پنی ہوتے ہیں اور بیرات بھی اپنی جگد سلامتی کی رات ہے۔

رمضان المبارك اورانقلاب زندكى

حَتَّى مَطُلَعِ الْفَجُوِه (٥: ٩ : ٥) بدرات طلوع فجرتك دبت ب-

یہ وہ وقت ہے جب تبجد اور تحری کا وقت فتم ہوتا ہے، مبح کا ذب ہوتی ہے اور پو پھوٹی ہے۔ اس سے یہ بات واضح طور پر متعین ہوگئی کہ بیرات فجر کے وقت تک باتی رہتی ہے۔

ایک اور پہلوجس کا آیت کی تفسیر سے بظاہر کوئی تعنّق نہیں لیکن اپنی جگہ وزن رکھتا ہے،

میرے کہ اس رات میں جو نیصلے کیے جاتے ہیں، وحی ا تار کر انسان کوجس ہدایت سے نوازا گیا
اورسلامتی کا جو نظام دیا گیا، یہی وہ چیز ہے جس سے انسان کوجس کی روشنی نصیب ہوتی ہے۔

یہاں مجسے میری مرادسورج کا طلوع ہونا نہیں ہے بلکہ وہ مجسے جوظلم کی اندھیری رات کے

بعد امن وسکون ، سکھ چین اور عدل وانصاف کو لے کر طلوع ہوتی ہے۔ گویا بیروشنی مایوی کے
گھٹا ٹوپ اندھیروں میں زندگی اور امید کا پیغام لے کر ضود ار ہوتی ہے۔

روشی اور تاریکی کا بیمفہوم براوراست تفسیر کے دائرے میں تونہیں آتا گر ذہن اس طرف بھی جاتا ہے کہ اس اسان کو جو ہدایت، کتاب اور روشی دی گی وہ انسان کے لیے سے ہے۔ اس کے منتج میں بی انسانیت کو امن ، چین ، سکھ، تہذیب و تدن ، آزادی فکر منمیر کی آزادی اور حقیقی آزادی نصیب ہوئی۔ اور حقیقی آزادی نصیب ہوئی۔

لیُسلَةُ الْسَقَسَدُرِ کون می رات ہے؟ اس کے متعلق بہت می روایات ملتی ہیں۔ البتداس حد تک بات بقین ہے کہ بید رمضان المبارک کی ایک رات ہے۔ کیونکہ قر آن مجید نے اس طرف اشارہ کیا ہے کہ قر آن مجید رمضان میں نازل ہوا اور هب قدر میں نازل ہوا۔ بعض علما کے نزدیک بید رمضان المبارک کی پہلی رات ہے۔ امام شافعی رات ہے کے نزدیک بید کا ررمضان کی رات ہے۔ ایم شافعی رات ہے۔ اس کیے کہ بیز فرد و بدر کا دن ہے۔ ایم اصادیث بھی ملتی ہیں جن کے مطابق بید آخری عشرے کی کوئی ایک رات یا کوئی طاق رات ہے۔ امام رازی ریٹید فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی اللہ تعالی مات کی کوئی ایک رات یا کوئی طاق رات ہے۔ امام رازی ریٹید فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی

رمضان المبارك اورا نقلاب زندكي

نے اس رات کو یکی ای طرح چھپا دیا جس طرح اس نے اپنی اطاعت کو بہت سے نیک کاموں میں چھپا دیا تا کہ میں چھپا دیا تا کہ میں چھپا دیا تا کہ آدی ہر تیک کام کرے۔ اپنے خفس کو بہت سے گنا ہوں میں چھپا دیا تا کہ آدی اس آدی ہر گناہ سے بچے۔ اپنے اسم اعظم کو اپنے سارے ناموں کے اندر چھپا دیا تا کہ آدی اس کے سارے نام لے۔ ای طریقے سے اس نے اس رات کو بھی چھپا دیا تا کہ آدی ہر رات کو اس کے حضور کھڑا ہو، ہر رات کو جبتی اور کوشش کرے تا کہ وہ اس رات کو پاسکے۔ اس رات کی عبادت، اس کے فوراور اس رات میں جو کام انجام پایا ہے، اس سے واقف ہو سکے۔

ہمارے کے میدان میں بے شارتر تی ہوئی ہے اور یوں محسوں ہوتا ہے کہ زمانہ بہت تیز ہوگیا ہے۔
جوفا صلے پہلے برسوں میں طے ہوتے تھے وہ اب منٹوں اور سینڈوں میں طے ہوتے ہیں۔
جوفا صلے پہلے برسوں میں طے ہوتے تھے وہ اب منٹوں اور سینڈوں میں طے ہوتے ہیں۔
جوآ واز کہیں نہیں پہنچ پاتی تھی وہ اچا تک ہزاروں میل کا سفر طے کر کے ایک جگہ ہے دوسری جگہ پہنچ جاتی ہے۔ بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ دنیا بہت آگے بڑھ رہی ہے۔ لیکن فی الواقع اس پہنچ جاتی ہے۔ بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ دنیا بہت آگے بڑھ رہی ہے۔ لیکن فی الواقع اس مدی میں افعال موجہ سے دنیا کی تاریخ میں بے مدی میں منال انتا خون بہا ہے کہ جس کی کوئی سب سے زیادہ خون ریز صدی ہے۔ اس صدی میں انسان کا اتنا خون بہا ہے کہ جس کی کوئی مثال انسانی تاریخ میں نہیں لئی ۔ یہ خون عصبیت ،نسل اور دیگ کے نام پر ، مال ودولت اور دنیا کی بین الاقوامی ماریکٹوں پر قبضہ جمانے کے لیے اور کمز ورقو موں کو کیلئے کے لیے بہایا گیا ہے۔
کی بین الاقوامی ماریکٹوں پر قبضہ جمانے کے لیے اور کمز ورقو موں کو کیلئے کے لیے بہایا گیا ہے۔

ایک نومسلم، محداسد جو یبودی تھے پھرمسلمان ہوئے اور انھوں نے بہت ی کہا ہیں بھی کھی ہیں، اپنے تبول اسلام کا واقعہ بیان کرتے ہوئے۔ لکھتے ہیں کہ وہ برسوں مسلم مما لک میں پھرتے رہے، اسلام کو مجھے بھی لیا اور اس کے فائل بھی ہو گئے مگرمسلمان نہ ہوئے۔ ایک ون وہ برلن میں بس میں سفر کررہے تھے۔ دوران سفر انھوں نے مسافروں کے چروں کے تاثر اے کا برلن میں بس میں سفر کررہے تھے۔ دوران سفر انھوں نے مسافروں کے چروں کے تاثر اے کا

IAI

رمضان الهبارك ادرانقلاب زعركى

جائزہ لیا تو انھیں یوں محسوں ہوا کہ جیسے ہر شخص کے چہرے پرایک قتم کی آگ ، پیش ، سوزش اور جلن ہے۔ ہر خص بے چین اور مضطرب نظر آ رہا تھا۔ گھر جا کر انھوں نے قر آن مجید کھولا تو پہلی آیت بینظر آئی: اُلھ کُمُ الشّکائُو ٥ حَشّی ڈُرُ تُمُ الْمَقَابِرَ ٥ (النحاثر ٢٠١١٠٢)'' تم لوگوں کوزیادہ اور ایک دوسر ہے ہے ہو ہو کر دنیا حاصل کرنے کی دھن نے نقلت میں لوگوں کوزیادہ اور ایک دوسر ہے ہے ہو''۔ گویا کثرت کی ہوں کہ یہ بھی ہوجائے ڈال رکھا ہے۔ یہاں تک کہ تم لپ گورتک بی جو اسے ہو''۔ گویا کثرت کی ہوں کہ یہ بھی ہوجائے اور دوہ بھی ہوجائے اور دوہ بھی ہوجائے اور دوہ بھی ہوجائے اور دوہ بھی ہوجائے ماس نے تم کو غافل کر دیا ہے اور ابتم اپنی آ کھوں سے جہتم کو دیکھ ہوگے۔ اس طرح سے تعینی اور اضطراب اس طرح سے تعینی اور اضطراب کے جہتم میں جل رہے ہیں اور ان کی زندگی سکون سے محروم ہے ۔ یہ واقعہ ان کے تبول اسلام کا باعث بنا۔

غور کیا جائے تو آج ہر خص مضطرب و بے چین ہے۔ ایک جہتم ہے کہ جو چہروں ، دلوں اور زندگیوں میں بھڑک رہی ہے۔ اس کا علاج وہی سلائتی کا پیغام ہے جو حتی قدر میں اللہ تعالی فیے نازل فر مایا تھا۔ انسانیت کے لیے امن وچین ، سکون و نجات اور بہتری اگر کسی چیز میں پوشیدہ ہے جے اللہ تعالی نے انسانیت کی نجات اور سلائتی والی بوشیدہ ہے جے اللہ تعالی نے انسانیت کی نجات اور سلائتی والی رات ، لیلة المقدد میں اتارا تھا۔ امت مسلمہ کواس کتاب کا امین بنایا گیا ہے اور بیذ ہے داری ان کے سپر دکی گئی ہے کہ وہ خود بھی اس پڑمل کریں اور دوسروں کو بھی اس کی دعوت دیں۔ یہی وہ بات ہے جو کہ ہزار مہینوں سے بہتر ہے جس کا کہ اس مورہ میں ذکر کیا گیا ہے۔

الله تعالی ہمیں اس کتاب کی فقدرہ قیمت کو جاننے ، پیچاہنے اوراس پڑمل کرنے کی تو نیق عطافر مائے ، آمین!



خن مراد ( ۱۹۳۳ - ۱۹۹۳ ) عالم اسلام کے معروف دائش وراور ترکیا اسلام کے معروف دائش وراور ترکیا اسلام کے اسلام کے ایک ممتاز رہنما تھے۔ ۱۹۵۳ ، میں انھوں نے این ای ڈی انجینئر نگ کالی کر اچی سے سول انجینئر نگ میں بی ای اور ۱۹۵۸ ، میں یونی ورش آف مین سوٹا امریکا ہے ایم الیس کی وگریاں اعلی اعزاز کے ساتھ حاصل کیں ۔ بعد ازاں ۱۹۵۵ ، تا ۱۹۵۷ ، این ای ڈی انجینئر نگ کالی میں لیکچرار رہے ۔ وہ ملک کے ایک ممتاز انجینئر سے اور مشہور مشاور تی فرم الیوں ایف کر میں بیٹے میں انھوں نے برق وآ ب الیوں اور کی عرب میں پیشرورانہ خد مات انجام دیتے رہے۔ اس میں انھوں نے برق وآ ب سعودی عرب میں پیشرورانہ خد مات انجام دیتے رہے۔ اس میں میں انھوں نے برق وآ ب کے بڑے منصوبوں کے علاوہ کی میکر میں حصد لیا۔

سعودی عرب سے ہر طانیہ منتقل ہوئے کے بعد ۱۹۸۷ء سے ۱۹۸۷، تک وو
معروف علی و تحقیقی اوارے دی اسلامک فاؤ نڈیشن کے ڈائز یکٹر جنزل کے طور پر خدمات
انجام دیتے رہے ۔ ان کی رہنمائی میں علمی ریسری کے گئی منصوبوں کے علاوہ ۱۹۰۰ سے زیادہ
کتابوں کی اشاعت کا کام ہوا۔ اردو میں ان کی ۱۳۰۰ اور انگریز کی میں ۲۰۰۹ چھوٹی بڑی کتا ہیں
شائع ہوچکی ہیں۔ وہ برطانیہ سے شائع ہوئے والے سماہی جریدے دی مسلم ور لگ