

﴿ حظانِ محت کے قرآئی اصول ﴾ وَلِاؤُلُ مَرِضُم کُهُو یَسُفِس ہِ ( (لفرلُو) ) اور جب میں بیار ہوتا ہوں تو وہی مجھے شفادیتا ہے۔

حفظان صحت کے قرآئی اصول رایک تحقیقی مطالعه

تالیف تحکیم و ہومیوڈ اکٹر فیصل غوث فاضل طبیہ کالم ،فاضل بو نبور مئی لوٹ گھرارے فاضل طبیہ کالم ،فاضل بونبور مئی لوٹ گھرارے

سراج منير پبليكيشنز مجرات بإكتان

#### کتاب کے جملہ ،حقوق بحق ناشر محفوظ ھیں

نام کتاب: حفظانِ صحت کے قرآنی اصول ا نام مؤلف: حکیم و ہومیوڈ اکٹر فیصل غوث۔ نظر ثانی: حکیم محمد زبیر ہاشمی (کسوکی) نظر ثانی: فضان کا نام

پروف ریدنگ: فیصل نویدگلیا نوی

تاریخ اشاعت: جون،۵۱۰۲ء

تعداد: 1000

قیمیت : 80روپے

#### انتساب

# ﴿ حفظانِ محت كقر آني اصول ﴾

### فهرست

| 5  | ،<br>بمقدمه                                                 |
|----|-------------------------------------------------------------|
| 7  | حفظان صحت كانتعارف                                          |
| 9  | حفظان صحت كأتار يخي پس منظر                                 |
| 10 | حفظان صحت کی تاریخی اہمیت کے فوائد                          |
| 12 | تعريف حفظان صحت                                             |
| 12 | حفظان صحت کی ضروریات                                        |
| 13 | فطری امور<br>فطری امور                                      |
| 17 | يوناني ،ايلو بيتهي اور ہوميو بيتھي طريقه علاج ميں حفظان صحت |
| 22 | يوناني .                                                    |
| 22 | ابلوجيض                                                     |
| 22 | ہومیو بیتھی                                                 |
| 24 | ماحصل .                                                     |
| 26 | خلاصه کلام                                                  |
| 27 | حفظان صحت کے قرآنی اصول                                     |
| 27 | حفظان صحت کے مامورات                                        |
| 28 | <i>ہوااورروشی</i>                                           |
| 32 | اکل وشرب                                                    |
|    | حركت وسكون جسماني                                           |

| 3   |    | ﴿ حفظان صحت کے قرآنی اصول ﴾           |   |
|-----|----|---------------------------------------|---|
|     | 40 | نفسانی حرکت وسکون                     |   |
|     | 41 | نيندو بيداري                          | į |
| 1   | 42 | احتباس واستنفراغ                      |   |
|     | 43 | حفظانِ صحت کے منہیات                  |   |
|     | 44 | . شراب<br>ریسه د                      |   |
| 1   | 48 | سور کا گوشت<br>. که                   |   |
|     | 50 | حود شی                                |   |
| . [ | 51 | ضرورت ہے زائد کھا <b>تا</b><br>۔      |   |
|     | 52 | کھانا ہاسی اور بدیودار نہ ہو          |   |
|     | 54 | تمبا كونوشى                           |   |
|     | 55 | خلاصه کلام                            |   |
| i,  | 56 | حفظانِ صحت کے مقاصد قرآن کی روشنی میں |   |
|     | 57 | شخفظِ دين                             |   |
|     | 59 | تحفظِ عقل .                           |   |
|     | 60 | تحفظِنسل انسانی<br>پیرین              |   |
|     | 63 | تحفظِنفسِ انسانی<br>                  |   |
| .   | 65 | تحفظِ مال                             |   |
|     | 66 | صحبت عامه قرآن کی روشنی میں<br>د      |   |
|     | 66 | حلال وطبيب                            |   |
|     |    | بقولات اور سبزيال                     | _ |

4 ﴿ حفظان صحت كقر آنى اصول ﴾ 59 72 روغنِ زيتون 83 88 مستم خورى اور متوازن غذا 92 مچھلی . 92 پاکیز گی 94 امراض اورشفا 95 جوانی 97 کھیل کوداور ہوا خوری خلاصہ کلام 98 100

#### مقدمه

الحمد لله الذي انزل لكل داء دواء وانجى من كل وباء والصلوة والسلام على رسوله الذي محمد عُلَيْكُم بلغنا الاحكام والاسرار وعلى آله واصحابه اجمعين. اما بعد:

انسانی مشینری کے حقیق خالق رب ارض وساء کی ذات گرامی ہے جو کسی بھی چیز کا خالق یا بنانے والا ہے وہ اس مشینری کی معیاد ومدت کو بدرجہ اتم جانتا ہے کہ اس مشینری کی مدستهِ بقاء کیا ہے اور اس کا وفت فناء کیا ہے ، اس کوسکیور رکھنے کے لیے کون سے قواعد وضوابط لا گوکرنا ہوتے ہیں اور کیسے اس کی فادیت ہو سکتی ہے۔ ہر مپنی جواشیاء تیار کرتی ہے وہ اس چیز کے متعلق ایک وارنی کم بک جاری کرتی ہے تا کہ اس کی ورسکی وخرابی کے وقت بہتر اقدامات کے جاسیس سومینی کی طرف سے جاری کردہ ہدایات اس مشیزی کومحفوظ رکھنے کے لئے زیادہ کارآ مدہوتی ہیں ،ای طرح انسان کی تخلیق اورنسل ،انسان کی بقاءوفتا کے راز اوراصول وضوابط كى وارنى ومعياداور مدت كوانسان كاخالق بى سيح طريقة ي جانبا ہے جس نے انسان کی تخلیق کی ،صحت کے اصول اور بھاریوں سے بچاؤ اور بقاء حیات کے جامع پلان قرآن کریم میں بیان کر دیئے تا کہ انسانی مشینری کی حفاظت کو بیٹنی اور حتی شکل دی جا سكے انسان كى بيارى كے وقت اللہ تعالى نے شفاء كے ذرائع بھى ر كھے ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ واذامر صن فهو یشفین ﴾ (النعواء: ۸۰/۲۱) ترجمه: اور جب میں بیار ہوں تو وئی شفاء دینے والا ہے۔ لیمی انسان جب بھی بیار ہوتو شفاء کا طالب اللہ تعالیٰ کی ذات سے ہو۔ قانون خدااورانیانی صحت کے تحفظ میں حسین امتزاج ہے کہ جومقاصد شریعت ہیں وہ ہی منطان محت کے قرآنی اصول کی صورت میں ہویا جان ، مال ،عزت ،سل کی صورت میں ہویا جان ، مال ،عزت ،سل کی صورت میں ہویا جان ، مال ،عزت ،سل کی صورت میں ہومقاصد شریعت کا شخفظ ہوتا ہے۔
میں ہومقاصد شریعت سے انسانی شخفظ اور انسانی شخفظ سے مقاصد شریعت کا شخفظ ہوتا ہے۔
میں نے حفظان صحت کے قرآنی اصول پرایک شخفیقی مقالہ کی صورت میں قلم اٹھایا
کیر خیال آیا اس کاوش کوعوام الناس کے حضور پیش کر : یا جائے تا کہ سب لوگ اس سے
استفاد ، کریں ۔ اللہ تعالیٰ کی بارگا ہیں ہم ہجی ہوں کہ اللہ تعالیٰ میری اس کاوش کو قبول فرمائے اور لوگوں کے لیے نفع بخش بنائے ، اور مجھ اس کاوش پریوم آخرت میں بہتر اجر عطافر مائے ۔ (آئین)

حكيم فيصل غوث

#### حفظان صحت كانعارف

جب سے فانی دنیا کی تخلین امرر بی سے وجود میں آئی ہے۔ تب سے مرض وصحت کے مسائل بھی انسان کے ساتھ ساتھ رہے۔انسان امراض سے بیخے اور محفوظ رہنے کے ہر ممکن طریقے اپنا تا رہا اور صحت کی بحالی کے لئے ہرحر بدآ زما تا رہا۔ چونکہ کارگاہ ہستی میں زندگی کے شانہ بٹانہ چلنے کے لیے انسانی جسم کا تندرست وتو انا اور قوی ہونا نا گزیر ہوتا ہے اس لیے اس مقصد کے حصول کے لئے انسان نے اس میدان حیات میں بھی دیگر جہتوں کے ساتھ ساتھ ہر لمحہ تک ودو جاری رکھی تا کہ صحت کا ملہ کا حصول ممکن ہو سکے جول جول ارتقائی عمل ایئے مراحل طے کرتا چلا گیا تو حفظان صحت کے اصول وضوابط اور تو انین بھی طے یاتے چلے گئے انسانی جسم کے تمام اعضاء انسان کی پیدائش سے لے کرموت تک اپنے اینے افعال سرانجام دیتے ہیں۔قدرت کالمہ کابیاحسان عظیم ہے کہاس نے ہرجاندار کے اندر تحفظ خویش کا جذبه پیدا فر مادیا تا ہم نسل انسانی میں بیرجذبه ندصرف بدرجه اتم موجود ہے بلکهاس سے برو حکرانسان نے اس جانب بیش بہا پیش دفت بھی کی ہے ہرعلاقے میں بسنے والی ہر قوم نے اپنے طور پر حفظان صحت کے پیانے مقرر کرر کھے ہیں جن میں وقت کے ساتھ ساتھ بہتری کاعمل جاری وساری ہے۔علاوہ از س دنیا میں رائج سینکڑوں طریقہ ہائے علاج بھی اس مثبت اورمفید تک و تاز کا نتیجہ ہیں۔

تحفظ خولیش کے بی تقاضے ہیں کہ بھوک کے وقت کھانا پینا، گرمی، سردی، اخلاقی تہذیب و تدن اور بودوباش کے مطابق لباس کا استعال ، ہر مکنہ پیش آنے والے خطرات سہد نیب و تدن اور بودوباش کے مطابق لباس کا استعال ، ہر مکنہ پیش آنے والے خطرات سے تخفظ خولیش کا احساس ، رہائش انظامات اور بیاری کی حالت میں اپنے علاج معالجہ کا انتظام وغیرہ۔ تاریخ اس امر پرشاہہ ہے کہ جب بھی انسان کوصحت کی جفاظت اور بیاری

﴿ حفظان محت كقر آني اصول ﴾ ے بیاؤ کا مسکلہ در پیش ہوا تو اس نے اپن تحقیقی کاوشیں تیز کر دیں اور نت نے اصو<del>ل م</del>ے قوانین وضع کئے جن برعمل پیراہوکرا بی صحت کی بحالی کے امکانات روثن کرنے کی کوشش آ کی ۔ ان تمام تر کاوشوں اور عرق ریز یوں کے بعد جو طریقہ ہائے علائے عملی طور تر رائے ہوئے ان کے مطابق ہر زمانہ میں انسان اپنی صحت کی حفاظت کے کئے جدو جہد کرتا رہا جس کی وجہ ہے انسانی جسم کی ساخت اور اس کے افعال سیحے وسالم رہتے ہیں۔ صحت اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمتوں میں سب سے بروی نعمت ہے۔ اس کئے اس کی حفاظت ہارااولین فرض ہے نیز اس نعت کاشکراداکر تا بھی ہمارے کئے لازم ہے۔ بحثیت مسلمان ان اصولوں برمل بیرا تہونا جمارا دی فریضہ بھی ہے اور مملل ان اصول وضوابط كو بميشه منظر زُهُ فالما عبيد بن المن الما المنافقة الما أو الما المنافقة المرات ب-رسول الله علي تعدد نوك المدووير بهام الموريرانها مدين كي تأجرساته في الناك المراول عايم المراول ا المنظاءول ك عالمات زند أن كانسوس قوم ك يختلف تكافي الالا تعليد يقيل هذا و و القعالية الم الذباخ بالماليد علة والمنكرة والمنكرة والمنظرة و المناعة المرق للاجهال المواليان يوانان المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة ف ما من ك النظييل شده قوا نين يرين أو ق ب مهار مديا كالعلام المخلوا للأن كلنا في المناف المناف المنافع المنت العلم ويضا المن المنافع المنا المليخة الخابك المتعال الدكا عابتك كالمختب المراح والمحال المتعال المت وراجيى خوراك استعال من لانى جابيئ -اى طرح برفرد كيك المكافردان المنافي المنافية المحت كى حفاظت كريها كم معاشر عين ايك مفيد فردكي خيثيت سے زنده ره سكے كيونكه بيد

🗞 حفظان صحت کے قرآئی اصول 🏖 حقیقت ہے کہ بیارانیان نہصرف اپنے لئے اور گھروالوں کے لئے بلکہ معاشرے کے لیے ] بھی تکلیف کاباعث بنمآہے۔ ایس بہت ی بیاریاں ہیں جوایک مریض ہے دوسرے تک منتقل ہوتی ہیں اور دوسرے شخص کے لیے بیاری کا سبب بنتی ہیں جومعاشرے کی طاقت و ترقی کے آگے بہت بڑی رکاوٹ بن جاتی ہیں۔اس لیے ہر مخص کوغذا کا مناسب استعمال كرنا جابيئة تاكهموذى امراض يحفاظت كى جاسكے

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہی خاندان ،معاشرہ اور قوم ترقی کے مراحل آسانی ہے ہے کر سکتے ہیں جن کے افراد صحت مند، چست و حیالاک اور تو انا ہوں۔ اس لئے حفظان صحت کے اصول اورمفہوم سے آشنا ہونا معاشرے کے ہرفرد کے لئے تاگزیر ہے۔

# حفظان صحت كاتار يخي پس منظر

حفظان صحت کی تاریخ کیا ہے،اس کا پس منظر،ضروریات اوراس کے مقاصد کیا ہیں؟ پیہ جاننا ضروری ہے کیونکہ اس کے بارے میں محققین مختلف آراءر کھتے ہیں بعض تاریخ نویس شہنشا ہوں کے حالات زندگی کسی مخصوص قوم کے مختلف کار ہائے نمایاں حالات وواقعات اور تحقیقات کے بارے میں مخوس ریکارڈ ہمتنداور سے حقائق کا مجموعہ یادستاویزات کو محفوظ کر لینا، تاریخ نویس مجھتے ہیں۔ تاریخ کے بغیرانسان ادموراادر نامل ہے کیونکہ علیم میں ارتقالی کیفیت صرف مامنی کے تشکیل شدہ تو انین پر منتج ہوتی ہے۔ ہمارے پاس موجودہ علم کامعیا مامنی کے معول شواہر پر ہی استوار ہوتا ہے جو توم اینے مامنی یا تاریخ کو بھلادی ہے و نقصان اشاتی ہے۔لہذا کسی مجمی فن وہنر میں دسترس حاصل کرنے کے لیے تاریخ کا سیار کے بغیرہ سے برمنانامکن ہے۔

# ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

### تاریخ کی اہمیت وفوائد

تاریخ در حقیقت ان حقائق کا مجموعہ ہوتا ہے جس میں تحقیقی وخلیقی کام کو ایک باضابطہ دستاویز کی شکل میں محفوظ کر لیا جاتا ہے تا کہ آنے والی نسلیس ان سے مستفید ہو سکیں تخلیق و تحقیق کا ممل ہر زمانے میں جاری وساری رہا ہے کیونکہ ارتقاء کا عضر زمان ومکان کی حدود و قیو دسے نا آشنا ہوتا ہے جس کو تاریخ ہی متعارف کرواتی ہے۔ تاریخ سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ ماضی میں حفظان صحت کے لئے کیا کیا کوششیں کی گئی ہیں اور کون سی متوازی غذاو خوراک کا تعین کیا گیا۔

اس شمن میں طب نبوی عظیمی اوراس سے پہلے کے کار ہائے نمایاں جوطب کے میدان میں سرانجام دیے گئے۔ان کاعلم اس طرح حاصل ہوتا ہے کہ قدیم اطباء نے انسانی صحت کے لئے کیا کیا مفید معلومات فراہم کیس۔تاریخ طب کا اگر مطالعہ کیا جائے تو ہمیں معلوم پڑتا ہے۔قدیم اطباء کے محیرالعقول اور عجیب وغریب کارناموں کے ذریعے سے ہرزمانے میں حفظان صحت کے ایسے اصول وقوانین پیش کئے محیے جن سے طبی زندگی میں انقلاب برپا ہوگا۔

تاریخ مواہ ہے کہ جس مقام پرہم آج کھڑے ہیں وہ ان لوگوں کے نیض عام کا متجہ ہے کہ جنہوں نے طب کو ہام عروج تک پہنچادیا۔ اگر دیکھا جائے تو شیخ ہوعلی سینا ، ابن رازی ، جالینوس اور ارسطوکی تحقیق آج بھی جمارے لئے مشعل راہ ہے ہزاروں سال گزر جائے کے بعد بھی ان کتب کا مطالعہ ہوتا ہے اور ان سے دہنمائی حاصل کی جاتی ہے۔ جائے کے بعد بھی ان کتب کا مطالعہ ہوتا ہے اور ان سے دہنمائی حاصل کی جاتی ہے۔ حقائق ومعلومات کا وہ مجموعہ جس میں بدن انسان کی صحت و مرض کی ماہیت و حقیقت اور اس کا موثر علاج درج ہوتاریخ طب کہلاتا ہے۔ یہ بجیب اتفاق ہے کہ انسانی

🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🌢

زندگی کے تمام مسائل کاحل انسان کو اتفاقاً معلوم ہوا اور اس طرح حفظان صحت کے اصول و ضوابط طے ہوتے چلے گئے اور یہ تمام کام آہتہ آہتہ تحقیق کے ذریعے متند ہوتا چلا گیا۔ اس ضمن میں بہت کی مثالیس تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتی ہیں۔ مثلا حکیم موفق الدین ،عیون الا نباء میں تحریر کرتا ہے کہ ایک شخص کو استہقاء کا مرض لاحق ہو گیا اس نے بہت علاج کیا گر آرام نہ آیا مجبور ہوکر اس نے ہرتم کا علاج و پر ہیز چھوڑ دیا اور ہرتم کی چیزیں کھاتا شروع کر دیں۔ ایک دن اس نے ابلی ہوئی ٹڈیاں کھالیں جن سے اسے اسہال شروع ہو گیا اور وہ شفا گئے۔ تین دن تک زردیا فی خارج ہوتا رہا جس سے استہقاء ستقل طور پرختم ہوگیا اور وہ شفا یا بہوگیا۔

بعد میں تحقیقات ہے معلوم ہوا کہ جس جگہ سے ٹڈیال پکڑی گئی تھیں وہال مازر یول (اس و بنت بڑے بی بہ باتا ہے۔ یہ تیز اور ذیر یے دورہ دالی ہوئی ہے۔ اس کے چھوٹے اور ذرور کے کہوتے ہیں اور کی ہے دوائی سی بالہ بسان کر نے جائیں بلہ بسان کا دورہ ہم قال ہے۔ یہز چا استال بیں کرنے ہائیں بلہ بسان کارگ زرد دو بائے ہا استعال کریں۔) بہت تھاوہ ٹڈیال مازر یول کھاتی تھیں۔ اور مازیول جلاب آور ہے۔ آخر میں یہ بیجہ اخذ کیا گیا کہ مازر یول استقاء کا مستقل علاج ہے۔ اس طرح مان معالجہ جادوثونے سے بھی ہوتا ہے جس کے مختلف طریقے ہیں الغرض یہ کہ انسان نے حفظان صحت کے لیے ہر طرح کی کوشش کی جول جوں ارتقائی منازل طے ہوتے گئے اس خدیہ کو جلا ملتی گئی اور نے نے اصول وضع ہوتے چلے گئے ، ان میں مبادیات طب، رومی طب، بومیو پیتھی ، اور اسلامی طب وغیرہ۔ طب، رومی طب، با بلی طب، ہومیو پیتھی ، اور اسلامی طب وغیرہ۔ ایکو پیتھی کی چرت انگیزترتی کا راز بھی تاریخ سے خسلک ہے۔ اس طریقہ علائ

نے اپنے تمام تجربات اور ان کے متائج بلاکم و کاست تاریخ کے سپردکردیے جن سے آج

🗞 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🔖

تک استفادہ کیا جار ہاہے اور طب بونانی کے پیچھےرہ جانے کی وجہ اس کے حکماء کا تاریخی بخل اور طب بونانی کی محدودیت کا سب ہے۔

#### تعريف حفظإن صحت

یونائی تہذیب دنیا کی سب سے برائی تہذیب ہے۔قدیم یونان میں ہرکام کے لئے ایک دیوی مخص تھی ۔ صحت کی دیوی کا نام مائجیا (علم حفظان صحت لفظ بائجیا (Hygeia) سے ماخوز ہے جو کہ قدیم ہونا نیوں کے ہال صحت کی دیوی کا نام تھا۔ ای نسبت سے علم حفظان صحت کو انگریزی زبان میں (Hygine) كهاجات كاتحاريس اس مناسبت سے مانجيا سے مائى جين ليا كيا ہے۔جس سے مرادحفظان صحت ہے۔لہذااس کی تعریف یوں کی جاسکتی ہے۔انسانی جسم کوصحت مندوتوا نار کھنے اور بیار بول سے محفوظ رکھنے کا نام ہائی جین ہے۔ (اعون ،ڈاکٹر طاہر جاوید،ہالی جین الاحور: مکتب «انیال بس») نیعنی ممکنه حد تک ان ما کولات ومشر و بات کواپنایا جائے جن سے صحت بحال رہے اور ہراس شے سے دامن بچایا جائے جو صحت کے لئے مفتر ہے۔اس کا یہ بھی مطلب ہے کہ انسانی صحت کے لئے جومصراشیاء ہیں ان ہے بیا جائے۔لیکن اگر بنظر عمیق دیکھا جائے تو اس کا ئنات میں کوئی شےالیی نہیں جواللہ تعالیٰ نے فضول اور خراب پیدا کی ہوتو پھر کون سی شے ہے جس سے انسان بچے تو اس کا آسان جواب ریہ ہے کہ ان تمام اشیاء سے بچنا جو انسان کواینے مزاج کے خلاف محسوں ہوں تعنی اگرایک آ دمی تر بوز کھا کر کٹر ت بول میں متلا ہوجاتا ہے تواس کے لئے تربوز مفید نہیں اس لئے اس سے پر ہیز کرنا بہتر ہے تا کہ صحت بحال رہے۔چونکہ ہرانسان کا ایک ذاتی مزاج ہے جس کے خلاف نہیں چلنا جا ہے تا کہ وہ مزاج سیح کام کرتارہ اوراس کوکوئی بیاری لاحق نہ ہو۔ جب انسان فطری طریقہ خوراک سے ہے گااس کوکوئی نہ کوئی مرض لاحق ہوجائے گا۔اس لئے انسان کواپنی صحت برقر ارر کھنے کے لئے چندوضع کئے مجئے اصول پڑمل پیرا ہوکر اپنی صحت کا خیال رکھنا جا ہیئے۔ تا کہ ایک

## 😝 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🍇

بہترین اور صحت مندزندگی گزاری جاسکے۔

### حفظان صحت كي ضرورت وابميت

سیامرمصدق اورمسلم ہے کہ انسان اور ہرقتم کے جانداروں پشمول وحتی درندول کے ،ان سب کی زندگی کا دارو مدارضج اور متوازن خوراک پر ہے۔ کیونکہ خوراک ہے خون پیدا ہوتا ہے۔ جو ہمار ہے جسم میں ایندھن کی حیثیت رکھتا ہے۔ اور خون کسی بھی دوااور زہر ہے نہیں بن سکتا۔ حکماء داطباء اور جدید طب وسائنس بھی اس بات کی تصدیق کرتی ہے۔ یہ حقیقت روز روثن کی طرح عیاں ہے کہ صحت کا دارو مدار صرف اور صرف شیح اور کمل خون پر قائم ہے اس میں کسی دوااور زہر کا دارو مدار نہیں ہے۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ ہرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگرجم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے۔ اگر جم کی نشو ونما اور ارتقاء وتقویت صرف خون پر قائم ہے جبکہ ادویات کا استعمال پیدا شدہ خون میں کسی بھی وجہ سے فساد اور زہر پیدا ہو جانے کی صور ت مالای تداہر ہیں گویا علاج معالج بعد کی ضرروت ہے اور اس کی نوعیت حسب حال ہوتی ہے۔

ان حقا کق سے نابت ہوتا ہے کہ تحفظ صحت کے لیے صحت منداور متواز ان غذا کا ہونالازی امر ہے کیونکہ غذا حیات کی بنیاد ہے۔ اگر کسی جاندار کوغذا میسر نہ آئے تو وہ بھوک اور کمزوری کی وجہ سے مرجائے گا بیصورت ہر نوع کے جانداروں لیتن نبا تات اور حیوانات میں پائی جاتی ہے۔ نبا تات بھی اگر ابنی اپنی غذاوں کی کمی سے بھوک کا شکار ہو جاہیں توان کا وجود بھی ختم ہو جائے گا بالکل بہی صورت حال حیوانات کی ہے۔ لیتن اس دنیا کی ہرؤی روح کی حیات وصحت کا دارومداراس کی خوراک پر ہے کمل وستنقل اور صحیح و کامیاب زندگی کا کی حیات وصحت کا دارومداراس کی خوراک پر ہے کمل وستنقل اور صحیح و کامیاب زندگی کا کی حیات وصحت کا دارومداراس کی خوراک پر ہے کمل وستنقل اور صحیح و کامیاب زندگی کا

حفظان صحت کے قرآئی اصول کھ انحصار پراہ راست درست خون سرے اور خون کی

انحصار براہ راست درست خون پر ہے اور خون کی افز اکش مکمل اور متوازن غذا پر ہے۔ کیونکہ درست صحت ہے ہی انسان زندگی کے مراحل کا میا بی سے طے کرسکتا ہے۔

حفظان صحت کی ضرورت واہمیت کا انداز ہ اس امرے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ اطباء وحكماء نے اس امر میں بہت ہے اصول وقوا نین وضع فر مائے ہیں تا كدانسان ان پرمل پیرا ہوکرا ہے آپ کوصحت مندو تندرست اور توانا وطافت ور رکھ سکے ۔صحت کے قیام کے لیے بدن میں ماستحکل (حرارت کی وجہ سے تمام بدن انسانی کوخوراک مہیا کرنا۔ بعنی سودا ہمفراا دربلغم کے روپ میں ان کے متعلقہ اعضا وکوخوراک مبیا کرنا۔ اس کوحرارت اصلیہ بھی کہا جاتا ہے۔ جس سے انسانی جسم اپنا کام پوری طرح درست طریعے سے رانجام دینے کے قابل رہتا ہے) کی جوضر ورت واہمیت ہے اس سے انکار ممکن نہیں ہے۔ اور بدل ما یتخلل (نطف کی حرارت ورطوبت اس قدر قلیل ہوتی ہے کہ انہی سے انسان کے جسم کا کم دہیش ساٹھ سترسال تک زندہ رہنا محال ہوتا ہے۔ اس لئے قدرت نے ان دونوں کے قیام ،تفقیت اور ایداد کے لئے بیرونی طور پر بھی رطوبت وحرارت کا انتظام کردیا ہے جواس حرارت غریزی کا معاون ہوتا ہے اور اس تھوڑی بہت حرارت ورطوبت غریزی کو جونطفہ قرار پانے کے بعد خرج ہونا شروع ہوجاتی ہے ، پورا کرتا رہنا ہے اور انسان کی منرورت کو بورا کرتا رہنا ہے اس رطوبت اور حرارت غریزی کو جو انسان کی ضرورت پورا کرتی رہتی ہے بدل ما یتحلل کہتے ہیں ) ہمیشہ غذا وَال اورمشروبات سے حاصل کیا جا سکتا ہے۔اس لیے حفظان صحت میں سب ہے اول چیز غذااورمشروبات بیںان کوضرورت کے مطابق سیح طریقہ ہے استعمال کیا جائے۔ تا کہان ہے بدل ما پنخلل حاصل کیا جاسکے۔غذا کے بعد دوسری اہم چیزیہ ہے کہ انسان کے جسم میں غذا کھانے کے بعد جوفضلات ا کھٹے ہوتے ہیں ان کو با قاعدگی کے ساتھ اخراج کرنے کی الگاتار کوشش کرتارہے۔اس کی ضرورت جسم کواعتدال کے ساتھ حرکت ویے اور کام میں لگانے سے عمل میں آئی ہے جس میں ورزش شریک ہے کیونکہ تسامل اور آرام طلی جسم میں فضلات کوروک لیتے ہیں کیکن یہاں بھی احتیاط اور اعتدال کو پیش رکھنا بہت ضرر دی ہے۔ انسان کواپی قوتوں کوضرورت سے زیادہ خرچ ہونے سے بیانا جا ہے ضرورت سے زیادہ

﴿ حفظان صحت ك قرآني اصول ﴾

جسمانی اور د ماغی محنت اورحرکت ہے بی تو تیس ضائع ہونے لگتی ہیں ۔ بیہ تینوں امور اگر اعتدال برر ہیں توصحت انسانی الجھے طریقہ ہے بحال رہ سکتی ہے۔

حفظان صحت کاجہان تک انسان کے جسم سے علق ہاس کے لیے نہایت ضروری ہے کہ انسان کے مزاج کا پوری طرح علم ہو۔ تا کہ ان اشیاء کا استعال کیا جائے جس سے صحت برقراررہ سکے۔اس کی مثال ایک چراغ ہے جس کی روشی کا انحصار بی اور تیل پر ہے۔ چراغ کی روشنی حرارت غریزی ( ہماری حیات کے تمام مظاہر، کرداراورا عمال کی اصل قوت وحیات ہے۔جسم انسانی عمی تمام بگاڑ اور نساد کا اصل سبب ای قوت میں افراط و تفریط کے سبب سے ہے۔ طب بونانی اسلامی کی اصطلاح میں مجی قوت حرارت غریزی کہلاتی ہے۔ اس کو اعتدال پر رکھنا ہی دراصل صحت کو برقر ادر مکنا ہے۔ ) میں رطوبت غریزی ( حرارت غریزی کی ملرح رطوبت غریزی بھی زندگی کیلئے لازی امر ہے۔حرارت ورطوبت غریزی انسان کونطغہ کے وقت ملتی ہے۔ بیزندگی کی نمو کے لئے ضروری اور ناگزیر ہے۔ بیرطوبت انسانی جسم میں نری ، لچک اورجسم کومتاسب رکھنے کے کے ضروری ہے۔ حرکات اور جسمانی پیک کیلے رطوبت غریزی لازی ہے ) اور تیل بدل ما پیخلل ہے۔ بیدل ما پتحلل جہاں ایک طرف چراغ کی روشنی کو قائم رکھتا ہے وہاں دوسری طرف اسکی بتی کے جلنے کے ممل کوست کر دیتا ہے۔ صحت کی حفاظت کے لیے ضروری ہے کہ حرارت غریزی چراغ کی روشنی کی ماننداعندال ہے جلتی رہے۔اوراس کی حرارت غریزی بھی ایک دم ۔۔ فنانه ہوجائے بیدہ اعتدل ہے۔

جو دونوں میں قائم رکھا جاتا ہے۔ انسانی جسم رطوبات اور حرارت کامنظم اور اعتدال پر جنی فطری نظام ہے، ان کے سیح تو ازن کا نام صحت ہے۔ اگر رطوبات بڑھ جائیں تو حرارت کا ختم ہونا غالب ہے۔ اور حرارت کی زیادتی سے رطوبت کا جل جانالازی ہے۔ اس لیے یہ لازی امر ہے کہ خوراک ایسی استعال ہونی چاہیے جوان تمام اجزاء سے مرکب ہو۔ جن سے حرارت خریزیہ اور رطوبت غریزیہ متاسب مقدار میں انسانی جسم میں پیدا ہوتی رہے،

﴿ حفظان صحت کے قرآنی اصول ﴾

اورجیم کو بدل ما یتحلل ملتار ہے تا کہ جسمانی قو ٹی اپنے بہترین انداز میں کا م کرتے رہیں تا کہ صحت اور تندری قائم رہے۔

ہر علم فن جا ہے وہ طب ہونانی ہوا ہور و بدک (یاطریقہ طاح جوامراض کا طاخ ان کے دوشوں (وات، پت اور آگ) کو منظر رکھ کرکیا جاتا ہے۔ اس کو علاج بالعند بھی کہا جاتا ہے۔ یہ ہندو ستانی طریقہ علاج ہے۔ اس کو علاج بالعند بھی کہا جاتا ہے۔ یہ ہندو ستانی طریقہ علاج ہے۔ اس نے تمام امراض کا علاج جزی ہوئیوں سے کیا جاتا ہے ) یا ہو میں پہلے تھی ( وَاکْرُبین مون اس طریقہ علاج کا بانی ہے۔ اس نے تمام ادویات کو قلیل سے قلیل مقدار میں استعبال کر کے امراض کا علاج کیا۔ وہ تمام امراض کی علامات کا علاج اسی اصول کے تھے کیا کرتا تھا۔ اس کو علاج بالعلامات ہیں کہا جا سکتا ہے ) ہمرا کیک نے حفظ ان صحت کے اصول وضع کیے ہوئے ہیں ، اسی طرح اسلام میں بھی جو قر آن حکیم اور حدیث نبوی علیقہ سے عبارت ہے۔ میں بھی بے شارحفظان صحت کے ان مث اصول یا ئے جاتے ہیں۔

حضرت عائشہ صدیقہ ہے مروی ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا۔

"السواك مطهرة للفم مرضاة للرب"

(صحيح البخاري: ١٨/٤ ، منن ابن ماجه: ١/١٣٢ ، المصنف لابن ابي شبيه: أ/١٩٢ )

زجمه: مسواك منه كي صفائي اوررب كي رضا ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنه فرمات بين:

"نهى رسول الله مُنْسِينِهُ ان يتنفس في الاناء او ينفخ فيه"

( جامع ترمذی :4 / ۱ • ۱

ترجمه: رسول الله عليه عليه في في في مشروب كو پينے وقت ) برتن كے اندر سانس لينے اور

اس میں پھونک مارنے ہے منع فرمایا ہے۔

آپ علی میلاند نام منعدی امراض سے دورر بے کا تھم فر مایا۔

رسول الله عليه في فرمايا ـ

" فرمن المجذوم فرارك من الاسد "(مسند احمد بن حنيل: ٩ ١/٨٨٨)

#### 🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🍇

ر جمہ: کہ کوڑھی سے ایسے بچوجسے شیر سے بچتے ہو۔

اس اہم تمہیدی وضاحت کے بعد حفظان صحت کے اصولوں پر بحث کا مقام ہے۔ ان اصولوں میں کچھ بنیادی وابدی ہدایات ہیں جوقر آن وحدیث سے ہماری راہنمائی کرتی ہیں اور کچھانسانی تحقیق سے اضافی امور ہیں جواس موضوع کو تکیل تک لے جاتے ہیں۔ فطری امور

حضرت ابوہرری سے روایت ہے کہ بی کریم علیہ نے فرمایا۔

"الفطرة خمس الحتان والااستحداد وقص الشوارب و

تقليم الاظفارو نتف الاباط" (صحيح البخارى:٢٣٨/١٨)

ترجمه: یانچ چیزین فطرت میں:ا۔ختنه کرنا. ۲۔زیرناف بال اتارنا. سالیوں

کے بال کتر دانا. ہم۔ ناخن کٹوانا ۵۔ بغلوں کے بال صاف کرنا۔ان کے علاوہ دین

اسلام کے دیگرضروری احکام میں چنداور بھی چیزیں شامل ہیں: ا۔ داڑھی بڑھاتا۔ ۲۔

مسواک کرنا۔ ۳۔ انگلیوں کے جوڑ دھونا بہم۔ تاک میں یانی ڈالنا۔ ۵۔ استنجا کرنا۔ بیروہ

فطری امور ہیں جن پراسلام نے با قاعدگی ہے مل کرنے کا تھم فرمایا ہے۔انسانی تحقیق

کے نتیج میں درج ذیل احتیاطی تد ابیراہم ہیں۔

### برخوری سے امراض کودعوت دینا

پرخوری سے خطرناک اور لاعلاج امراض پیدا ہوتے ہیں مثلا: ذیا بیطس ، بلڈ پریشر، السر،
امراض قلب، موثا پا اور معدہ کے امراض پرخوری کے بارے میں انڈ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:
"کلوا و انشربوا و لا تسرفوا ان الله لا یحب المسرفین"
(الاعراف: ۱۱/۷)

🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🌢

ترجمه: کھاؤپیواور حدیے تجاوز نہ کرو بے شک اللہ تعالیٰ تنجاوز کرنے والے کو پسندنہیں کرتا۔ اس لیے علم دیا گیا کہ انسان کو کمرسیدھی رکھنے کے لیے غذا کے چند لقمے ہی کافی میں ۔ اوراگرزیادہ کھاتا ہی پڑے تو اس کی مقدار بیہونی چاہیے کہ: معدہ کو تین حصوں میں تقتیم کیا جائے ،ایک حصہ یانی ،ایک حصہ کھانے اور ایک حصہ سائس کے لیے رکھا جائے۔

علاج امراض

جو بیاری حضرت انسان کی سی نہسی غلطی کی وجہ ہے آتی ہے اللہ تعالی نے اس بیاری کے لیے دوابھی اتاری ہے اس لیے جب کسی مریض کو سیح دوامل جاتی ہے تو وہ تھم الہی سے شفایاب ہوجاتا ہے کیونکہ مرض سے نجات اور شفایا لی اللہ تعالی کے حکم پر موقوف ہے اس ليےاطباءكرام نسخه لكھتے وفتت حوالشافی لكھتے ہیں یا در تھیں دوائیں اور معالج حصول شفا كا محض ذريعه ہيں۔

### تقذيرالبي يرصحابه كااستفسار

حضرت اسامه بن شريدرضي الله عنه فرمات بن

" فسجمآء الاعراب فقالوا: يارسول الله انتداوي؟ فقال تداووا فان

اللبه عزوجل لم ينضيع داء الا وضبع له دواء غير داءً واحد الهرم " ( سنن ابی داود : ۱۰ / ۳۴۲ سنن ترمذی : ۲ /۳۴۹)

(رسول الله علي كياس) اعرابي آئة عرض كى: يارسول الله علي كيا مم دوائی استعال کریں؟ تو آپ علی فیانے نے فرمایا: ہان دوائی استعال کرد بے شک اللہ تعالی نے برحایے کے سواہر بہاری کاعلاج وضع کیا ہے۔

رسول الله علي كاطب براعتادتها جب كوئي بيار موجاتا تواس كي توجه معالج كي طرف دلاتے اور احتیاط و پرہیز کے بارے میں فرماتے کہ یہی تھم الٰہی ہے۔ بیاری سے

#### ﴿ حفظان محت كقرآني اصول ﴾

ایجے کے لیے احتیاط ضروری ہے۔

#### ہر بہاری کا علاج موجودہے

حضرت ابو ہریرہ دضی اللّٰدعنہ فر ماتے ہیں

"عن النبي عَلَيْتِهِ قال ما انزل الله داء االاانزل له شفاء"

(صحیح البخاری : ۱۵ (۳۳۳)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے جو بھی بیاری نازل کی اس کے لئے شفاء بھی نازل فرمائی۔ حضرت جابر رضی اللہ عند فرمائے ہیں کہ رسول الله الله اللہ اللہ عند فرمائے

"لكل داء دواء فاذاصيب دواء الداء برااباذن الله عزوجل"

(مسلم: ۱۱/۱۱۱)

ترجمہ: ہر بیاری کے لئے دواء ہے جب بیاری کودواء اللہ کے قواللہ کے قلم سے بیاری کودواء اللہ کے قلم سے بیاری کے ختم ہوجاتی ہے۔ فتح ہوجاتی ہے۔

#### حفظان صحت كيون ضروري هي؟؟؟

یہ بات طے ہے کہ جب تک جم وروح سی طور پرصحت مند نہ ہوگائی وقت تک انسان حیاتیاتی سرگرمیاں بھر پور طریقے سے سرانجام نہیں وے پائے گاعدم تجارت اور عدم مز دوری کے سب معیشت میں بہتری نہیں لا سکے گا۔ جس کے متیجہ میں خاندان کی معاشی صورت حال متاثر ہوگی بعض بیاریاں مہلک ثابت ہوتی ہیں اور کتنی ہی جانیں ہرسال بیاریوں کی بدولت قبل از وقت ضائع ہو جاتی ہیں ۔ اس لئے باریوں سے بچاؤ اور تندرتی کو قائم رکھنا ہر محض کا فرض ہے۔ یہ قدمہ داری ہرانسان پراللہ تعالیٰ کی طرف سے عائد ہوتی ہے کہ ہم تکدرست رہیں اوراس کے تعالیٰ کی طرف سے عائد ہوتی ہے کہ ہم تکدرست رہیں اوراس کے تائے ہوئے اصولوں سے مطابق زندگی بسر کریں ۔ جب ہم قدرت کے اصولوں سے اصولوں سے اصولوں سے مطابق زندگی بسر کریں ۔ جب ہم قدرت کے اصولوں سے اسولوں سے مطابق زندگی بسر کریں ۔ جب ہم قدرت کے اصولوں سے

﴿ حفظان صحت كقرآني اصول ﴾

روگردانی کرتے ہیں تو اس کی پاداش میں ہمیں باری کی مصیبت اٹھانا پڑتی ہے۔ باری دراصل قدرت کی طرف ہے ایک تنبیہ ہوتی ہے۔ اس لیے حفظان صحت کے اصولوں کی پابندی قدرت کے احکام کی پابندی ہے۔ گرافسوس کہ ہمارے ملک کی ایک بڑی اکثریت فیر تعلیم یافتہ ہونے کی وجہ سے حفظان صحت کے اصولوں سے پوری طرح واقف نہیں ہے مصحت کے اصولوں سے پوری طرح واقف نہیں ہے مصحت کے اصولوں کا صرف جانا ہی لازی نہیں ہے بلکہ ان پڑمل پیرا ہونا اشدلازم و فضروری ہے۔

یہ جی ایک حقیقت ہے کہ بعض مما لک میں آئ ہے کے جسال پہلے شرح اموات میں یہ جیرت 30% سالانہ تھی گر اب مشکل ہے تیرہ فی ہزار سالانہ ہے ۔ شرح اموات میں یہ جیرت انگیز کمی وہاں کے باشندوں اور حکومت کی مساعی جیلہ کا بتیجہ ہے ۔ جو انہوں نے حفظان صحت کے اصولوں کی بابندی کے سلسلہ میں کی جیں ۔ ہمارے ملک کے لوگ علم کی کمی کی وجہ سے صحت کے اصولوں کی بابندی نہیں کرتے ۔ اس کا بتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ہمارے ملک میں شرح اموات ان مما لک کے مقا بلے میں دو گنا ہے کہ ہمارے ملک میں شرح اموات ان مما لک کے مقا بلے میں دو گنا ہے ہی زیادہ ہے۔

صحت کے دواہم بنیادی اصول ہیں جن کا جاننا اور ان پڑمل کرنالازم ہے: ا۔ مضبوط اور چست وچو بندر ہے کے لیے ہمیں پابندی کے ساتھ نیچے دی گئی

مرایات بر مل کرنا مو**گا**۔

ا۔ عمدہ اور متاسب خوراک ونت پر کھانی جا ہے۔

۲۔ اینا کافی وفت کھلی ہوااورسورج کی روشن میں گزار تا جا ہے۔

س- اینلاس اورجهم کوصاف ستمرار کمنا چاہیے۔

س۔ جسم مے فضلات اور فاسد مادے برابر نکلتے رہے جا ہیے۔

#### ﴿ حفظان صحت كقرآني اصول ﴾

۵۔ روزانہ مناسب ورزش کرنی جاہیے۔

٢- كام كم سكة مناسب آرام اور نيند كالجمي خيال ركهنا جاسي

خوش وخرم ،خوش مزاجی اورخوش اخلاقی ہے پیش آتا جاہیے۔

مبا کونوشی اور ہرسم کی نشہ آور چیز ون سے حتی الوسع پر ہیز کر نا چاہیے۔

۲- بياريول سے بياؤ

ہمیں اپنی روز مرہ زندگی میں حفظان صحت کے اصولوں کی تختی سے پابندی کرنی جا ہیے۔ یہی ورازی ءعمراور صحت وطافت کاراز ہے۔

#### ورخواست

میں نے اکثر معدہ اور بلڈ پریشر کے مریضوں کو صرف چائے اور بوتل ہے خورا کر صحبتیابی کی طرف راہنمائی کی ہے۔ بوتل سے ذاکقہ اور چائے سے تھوڑی دیر کے لیے جسمانی راحت محسوس ہوتی ہے لیکن بعد میں بھی چیزیں نقصان دے تابت ہوتی ہیں۔اگر کوئی چائے کا عادی ہے تو وہ قہوہ یا گرم پائی کا استعال کرے جن کا فائدہ بھی بہت ہاور چائے سے جان بھی چھوٹ جاتی ہے۔ مرغن غذا کیں آج کا فیشن بن چکی ہیں جو دیمک کی جائے سے جان بھی چھوٹ جاتی ہے۔ مرغن غذا کیں آج کا فیشن بن چکی ہیں جو دیمک کی طرح انسانیت کو چائ رہی ہیں۔ جولوگ مرغن غذا وی کا استعال نہیں کرتے وہ صحت مند رہتے ہیں۔ شادی کے کھانے ، جدید پیزاوشوار ماوغیرہ بیغذا کیں انسانی صحت کے لیے مناسب ہی نہیں ہیں۔ جب انسان گر کر چار پائی پر پڑھتا ہے تو پھر بھی چھوڑ نی ہی پڑھتی ہیں۔ اس لیے اپنی صحت کا وشمن ہونا سب سے بڑی ناکا می ہے۔ بچوں کو آج دیری گھائی جا رہی ہیں طاقت ور غذا وی کی بجائے پاپڑ، چورن اور دیگر نقصان دے چیزیں کھائی جا رہی ہیں جائی بی جورن ہیں جوائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر طاقت ور غذا وی کوموں نہیں ہوتا لیکن جوائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر حبین میں بچون میں کھائی جا رہی ہیں۔ بھین میں بچوں کو موس نہیں ہوتا لیکن جوائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر حبین میں بچوں گوری میں بھی بھی ہورائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر حبین میں بچوں کور کوری بھی بھی بھی ہورائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر حبین میں بچوں کوری کوری ہورائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر حبید بھی بھی بھی بھی ہورائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر سے بھی بھی بھی ہورائی تک پہنچنے سے پہلے بی اس کے اثر ات ظاہر اس کی اثر ات ظاہر اس کے انہوں کے بھی بھی ہورائی تک پر بھی کور کی کھی ہورائی تک پر بھی کورائی کور کی بھی بھی ہورائی تک پہنے سے بھی بھی ہورائی تک پر بھی کور کی کور کھی ہورائی تک پر بھی کور کی کور کور کی بھی ہورائی تک بھی بھی ہورائی تک بھی ہورائی تک بھی بھی ہورائی تک بھی بھی ہورائی تک بھی ہورائی تک بھی ہورائی تک بھی ہورائی تک بھی بھی ہورائی تک بھی ہور تک بھی ہورائی تک بھی ہورائی تک بھی تک بھی ہورائی تک بھی ہورائی

﴿ حفظانِ صحت كِقر آني اصول، ﴾

ہونے لگتے ہیں۔ پھر جوانی کے عالم میں معدہ کی بیاریاں ،ٹائلوں اور پھوں کا در داور جسمانی کمزوری جیسی علامت ظاہر ہونا شروع ہوجاتی ہیں۔ اس لیے میری ان تجویز کر دہ علامات کے حتی الوسع گریز کیا جائے اور بیاذ مدداری صرف بچوں پر ہی نہیں بلکہ والدین پر بھی عائد ہوتی ہے۔

### طب بوناني مس طريقه علاج

حفظان صحت کے ملیے میں بعض چیزیں خاص طور پر قابلِ ذکر ہیں۔طب یونانی میں اس کے تین بنیادی اصول متعین کئے گئے ہیں۔۔ورزش۔۲۔ تدبیرِ غذا۔۳۔ تدبیرِ نیند ا۔ورزش ا۔ورزش

ورزش جسم کی ووارادی حرکات ہیں جن کی وجہ سے انسان جلدی جلدی لیے اور
گرے سانس کیلے مجور ہوجائے۔اس کا ہزافا کدہ پہتلیم کیا گیا ہے کہ اس کے ذریعے جسم
کی تمام فضلات تحلیل ہوتے رہتے ہیں اور انہیں جع ہونے کا موقع نہیں ماتا۔ بدن ہاکا اور
حرارت غریزید ہرا چیختہ رہتی ہے۔ اس کی متعدد اقسام بیان کی گئی ہیں۔ ار ریاضت عرضیہ۔۳۔ ریاضت فالعہ۔۳۔ ریاضت قلیلہ۔۳۔ ریاضت کثیرہ۔۵۔ ریاضت قویہ شدیدہ۔ ۲۔ ریاضت منعیفہ۔۷۔ ریاضت شریفہ۔۸۔ ریاضت ملینہ۔۹۔ ریاضت مراحیہ۔۱ن کے علاوہ اس کے تختف طریقے بیان کے گئے ہیں اور
میں میں دور شوں کا ذکر کیا گیا ہے اور ورزش کے متعلق کمل ہرایات دی گئی ہیں۔اس میں دلک ورزشوں کا ذکر کیا گیا ہے اور ورزش کے متعلق کمل ہرایات دی گئی ہیں۔اس میں دلک ورزشوں کا ذکر کیا گیا ہے اور ورزش کے متعلق کمل ہرایات دی گئی ہیں۔اس میں میں دلک ورزشوں کا ذکر کیا گیا ہے۔اور ورزش کے متعلق کمل ہرایات دی گئی ہیں۔اس میں میں دلک اللہ کی بہت کی تسمیں تحریری گئی ہیں۔دلک ملین ،دلک گین ،دلک کیشر ،دلک معتدل ریاضت دلک گئی بین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کے دلک کین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کی بہت کی تسمیس تحریری گئی ہیں۔دلک صلب ،دلک لین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کے دلک معتدل کی جددلک کی بہت کی تسمیس تحریری گئی ہیں۔دلک صلب ،دلک لین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کے دلک معتدل کی بہت کی تسمیس تحریری گئی ہیں۔دلک صلب ،دلک لین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کی بہت کی تسمیس تحریری گئی ہیں۔دلک صلب ،دلک لین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کی بہت کی تسمیس تحریری گئی ہیں۔دلک صلب ،دلک لین ،دلک کیشر ،دلک معتدل کے دلی میں دلک کیشر ،دلک کیشر کی کیشر کی کی کیشر کی کیشر کی کی کیشر کی کی کی کر

اوران کی نومر کب قسموں کے علاوہ دلک فشن ، دلک املس ، دلک استعداد اور دلک استر دادہجی اس کی اقسام میں شامل ہیں۔

دلک ہی کی طرح حفطان صحت میں جمام کو بھی ایک خاص اہمیت حاصل ہے۔ اور اس ہے بھی نضلات کی خلیل میں مد حاصل کی جاتی ہے۔ امراض اور جسم کی فربمی اور لاغری کے لیاظ ہے اس کے مختلف طریقے بتائے گئے ہیں اور جمام کی مدت پانی وقت کمروں میں واضل ہونے کی صور تیں اور دوسری متعلقہ احتیاطی تد ابیر پر تفصیلاً روشنی ڈالی گئی ہے۔ بعض و تکی شہروں میں اب بھی جمام کا مخصوص انتظام ہے جس کے کمروں کو طبی ہدایات کے مطابق آراستہ کیا جاتا ہے۔

رسول الله عليه في فرمايا ـ

"عن ائبی هریره رضی الله تعالیٰ عنه قال هجو النبی مَلْنِیْ فهجوت فصلیت ثم جلست فالتفت الی النبی مَلْنِیْ فقال اشکمت در دقلت نعم یا رسول الله قال قم فصل فان فی الصلواه شفاء" (سن ابن ماجه: ۲۵۰/۲) ترجمه: حضرت ابو بریره رضی الله تعالی عنه قرمات بین که نی الفی اور مین برحمت فرمائی اور مین برحمت کی مین نماز پڑھ کرآپ کے پاس بیٹ گیاتو آپ نے فرمایا کہ کیاتم بارے پیٹ میں درو ہے (یہ جملہ فاری میں فرمایا) میں نے عرض کیا جی فرمایا کمڑے ہو کرنماز پڑھوکیونکداس میں شفا ہے۔

#### تدبرغذا

اس سلسلہ میں خاص غذا کی اہمیت غذا کے اوقات، مقدار اور ترتیب، کھانے کے بعدا دکا مات، مقدار اور ترتیب، کھانے کے بعدا دکا مات، ملک ہموسم اور مزاج کے اعتبار سے غذاؤں کا اختلاف معنر غذاؤں کی اصلاح کے اعتبار سے غذاؤں کا طریقہ، لطیف وغلیظ اور دوسری غذاؤں کے اثرات، مختلف غذاؤں کو باہم ملانے کے

﴿ حفظان محت كقر آني اصول ﴾ احکام اورغذاؤں کے متعلق دوسری تفصیلی باتوں کے ساتھ پانی اور دیگرمشر و ہات کے متعلق احکامات بیان کئے گئے ہیں۔

#### تدبير نيندو بيداري

تدبير نبيدو ببداري كےمتعلق قوانين طبی وغيرطبی صورتيں، فوائد ونقصانات، نیند آور طبی طریقے ،عمده نیند کی خصوصیات ، دن کا سونا ، نیند کی مختلف حالتیں اور دوسری تدابیر کا ذکر کیا گیا ہے۔ ذیل میں طب یونانی میں احیاء کا بھی خاص طور پر ذکر کیا گیا ہے۔ تکان کی جارتسموں: (تکان فروحی، تکان تمددی، تکان ورمی اور تکان تشفی ) کے علاوہ تکان کے اسباب ، علاج ، ان سے بیجنے کے اصول اور دوسری چیزوں مثلاً تکا تھف (جماد ، کا زما پن، کثافت) ضعف ( سمی مضویاجسم کا کمزور بوجانا۔ بددو طرح سے ہوسکتا ہے ایک کری کی زیادتی سے بعن جسم کری ک زیادتی ممل کر پالا اور کمزور ہوجاتا ہے۔ دوسرے جسم می رطوبات کی زیادتی سے اعضائے جسمانی میں اتن کمزوری واقع ہوجائے کداس سے کوئی کام ظہور پذیر نہ ہوسکے ) اور مخلل (سمعنویاجم کا کمزور ہوجاتا۔ بددوطرح سے ہوسکتا ہے ایک مری کی زیادتی سے بینی جسم کری کی زیادتی محل کر پتلا اور کمزور ہوجاتا ہے۔ دوسرے جسم میں رطوبات کی زیادتی سے اعدائے جسمانی میں اتن کزوری واقع ہوجائے کہ اس ہے کوئی کام ظہور پذیر ندہوسکے ) عمسا مات (انسانی جسم میں الله تعاتی نے چھوٹے جھوٹے سوراخ بنائے ہوئے ہیں جن کے ذریعے فاضل اور گندے مواد اور رطوبات جوانسانی جسم کے اليم مزبوتے بيں جم سے افراج پاجاتے بيں آئيس مسام كہتے بيں) ، حد سے زيا وہ رطوبت پيوست اور حد سے زیادہ حرارت و برودت، بوڑھوں بچوں، امراض سے جلدمتاثر ہونے والے ابدان، موسم ہوااورمسافروں کی تدابیر بیان کی تئی ہیں۔اس کے برخلاف ایلوپیتی نظام ،ان تمام مغیدکلی توانین کے تذکرے سے خالی ہے۔

بہ طریقہ علاج بالصدہے اس میں بیاری کے اسباب کومدنظر دکھنے کی بجائے

صرف علامات کوسا منے رکھ کرعلاج کیا جاتا ہے۔ مرض اور صحت کے بارے میں کسی متم کی احتیاط یا پر ہیز کواہمیت یا فوقیت نہیں دی جاتی ۔ صحت کو کیے بہتر بنایا جاسکتا ہے۔ حفظانِ صحت کے کیا اصول ہیں۔ کسی بھی خوراک کے افعال واٹرات کیا کیا ہیں اور وہ جسم پر کیے اثر الزماز ہوتی ہے۔ کون می غذاجہم میں کیسی تبدیلی لاسکتی ہے۔ اوویات اور خوراک کے استعمال کے مابعدا ٹرات ، جسم کے موافق ہول تبدیلی لاسکتی ہے۔ اوویات اور خوراک کے استعمال کے مابعدا ٹرات ، جسم کے موافق ہول گے یا غیر موافق ۔ تداییر صحت کیا گیا ہیں۔ قصہ مختصرا یکو ہینتی طریقہ علاج میں حفظانِ صحت کے بارے ہمیں کوئی قانون واصول نہیں ملتا کہ جس پر عمل کر کے ایک آدمی اپنے صحت کے جارے ہمیں کوئی قانون واصول نہیں ملتا کہ جس پر عمل کر کے ایک آدمی اپنے صحت کے سامی اور خورات (سکات وی خدرات وی درات (سکات سکن ایک اور یا ہے کہ کوئن ، بے صرکر دیں۔ شا بیلا ڈونا۔ مادفاو غیرہ ۔ مخدرات وی دراک اور خوراک کے متعلق تمام ایکو پہنچی ڈاکٹر پر کھٹی ہیں ہتا تے۔ مریض جو جی جا ہے کھائی سکتا ہے۔

بعض لوگوں کی رائے میں ایلو پیتھی طریقہ علاج صرف اور صرف بیسے کا ضیاع ہے اور مزید برآس ایک بہاری ختم ہوتی ہے تو دوسری خود بخو دلگ جاتی ہے۔ اور اگریماری ختم نہیں ہوتی تو دب جاتی ہے اور علاج مجبوڑ نے پر دوبارہ زیادہ شدت سے محاہر بھوتی ہے۔ بعض بہاریوں میں ڈاکٹر صاحبان عمر بحردوا کھانے کا کہد دیتے ہیں یعنی جب تک زعمہ رہودوا کھاتے رہو۔

انمان اس وقت تک تندرست رہتا ہے جب وہ فطرت کے نزد یک ترین رہتا ہے۔ یعنی فطری طریقے سے اپنی خوراک اور بودوباش رکھتا ہے لیکن جونمی وہ فطرت سے بنتی فطری طریقے سے اپنی خوراک اور بودوباش رکھتا ہے لیکن جونمی وہ فظرت سے بنتا ہے گرفتار مرض ہوجاتا ہے۔ اس انداز سے دیکھاجائے تو ایلوپینتی کی ایک بھی دوا حفظان صحت کے اصولوں کے مطابق نہ ترتیب پاتی ہے اور نہ بی بنائی جاتی ہے۔ یہتمام

﴿ حفظانِ محت کے قرآنی اصول ﴾

ادویہ کیمیائی اجزاء سے ترتیب پاتی اور تیار ہوتی ہیں۔تقریباٰہر دوا میں الکوحل اور دیگر مصرصحت اجزاء شامل ہوتے ہیں جواسلام میں حرام کے زمرے میں آتے ہیں۔بہر حال الموجیت علی الموجیت کے متعلق کوئی واضح قانون اوراصول نہیں ہیں الموجیت کے متعلق کوئی واضح قانون اوراصول نہیں ہیں جن کوضامن صحت سمجھا جاسکے۔

#### هوميو بيتقى

اس طریقہ علاج کے بانی ڈاکٹر ہنی مون (یہ بوسوکا بانی ہے اس نے ایک طریقہ علاج کا اللہ بس میں دوا کو لیس سے اس مقدار میں استعال کر کے امراض کا علاج کیاجا تا ہے۔ اس طریقہ علاج میں امراض کی علاج کا علاج کیا جاتا ہے) ہیں۔ انہوں نے ہو 2 اء میں دنیا کے سامنے ایک مضمون کے ذریعے ہومیو پیتھک فلفے کو پیش کیا تھا۔ اس طریقہ علاج کی اپنی الگ پہچان ہے۔ ہومیو پیتھک طریقہ علاج میں بالمثل دوا کا اجتماعہ مریض کی مجموعی علامات پر کیا جاتا ہے لیکن دوا کے بالمثل ہونے کے علاوہ اس کی پوشسی کا درست ہونا بھی ضروری ہے۔ پوشسی کا استعمال زیادہ بر المثل ہونے کے علاوہ اس کی پوشسی کا درست ہونا بھی ضروری ہے۔ پوشسی کا استعمال زیادہ بر مریض کی حساسیت اور اثر پذیری کے پیش نظر معالج کے ذاتی تجر بے اور مشاہدے کی بنیاد بر کیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا جاتا ہے۔ اگر پوشسی کا انتخاب ہر انفرادی کیس کے لحاظ سے مناسب طور پر بھی کر لیا خاتو نے مرب ہوں دور کرنے میں قاصر رہتی ہے۔

ایلوپیتی طریقہ علاج کی طرح اس طریقہ علاج میں بھی حفطان صحت کے بارے
کوئی معلومات نہیں ملتیں۔اس طریقہ علاج میں صرف اور صرف علامات کا علاج کیا جاتا
ہے اور ہر دوامحلول کی شکل میں ملتی ہے۔ ہر دوااصل دواکی انتہائی قلیل مقدار میں دی جاتی
ہے۔اس طریقہ علاج کی کوئی درس محافہ بیں ہے جہاں اس کا نصاب پڑھایا جائے اور اس
کے متعلق ممل معلومات ل سکیں صرف اور صرف علامات اور ان کے متعلقہ ادویات کے

﴿ حفظان صحت کے قرآنی اصول ﴾

بارے پڑھایاجاتا ہے اس کے علاوہ کچھ ہیں اور نہ ہی خوراک و پر ہیز کے بارے کوئی علم دیاجاتا ہے۔ای لئے کسی بھی ہومیو پیتھک ڈاکٹر کومرض کے مطابق خوراک و پر ہیز بتانے کے بارے ممل علم نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ کسی مریض کوخوراک کے بارے میں بتاتے ہیں۔

ماحصل

متجہ یہ نکلا کہ صرف اور صرف یونانی طب ایسی طب ہے جس میں ہرمرض کے بارے میں واضح اصول میں ۔صحت بحال رکھنے اور اس کی حفاظت کے لئے کیا کیا اقد امات اٹھانے چاہئیں، ان سب کے بارے تفصیلاً ذکر بھی موجود ہے اور ہر طبیبہ کالج میں پڑھایا جاتا ہے نیز معالج بیاروں کواس کے مطابق استعال کی ہدایت بھی کرتا ہے ۔ یہ واحد طریقہ علاج ہے جس میں معمولی ہے معمولی بات کو بھی مدنظر رکھا جاتا ہے۔ زندگی کا کوئی بھی شعبہ علاج ہے جس میں معمولی ہے معمولی بات کو بھی مدنظر رکھا جاتا ہے۔ زندگی کا کوئی بھی شعبہ ایسانہیں ہے جس کے بارے واضح احکامات غذا نہ طبتے ہوں۔ یوں کہنا چاہیے کہ جنتا میت تجزیبے بون فیر اس کا عشر عشیر بھی مانا۔

حفظانِ صحت کے بارے میں جس قدر معلومات کا خزانہ یونانی طب میں ہوہ کے اور میں نہیں باکہ حفظانِ صحت کے حوالے سے پوراایک باب اس نام ہے موسوم کیا گیا ہے۔ جس میں انسانی بود و باش سے لے کرخور دونوش کی ہرایک شے کے بارے ملل اور واضح ہے۔ جس میں انسانی بود و ہے جس کی دیگر طریقہ ہائے علاج میں نظیر ہیں ملتی۔ تشریح موجود ہے جس کی دیگر طریقہ ہائے علاج میں نظیر ہیں ملتی۔

خلاصدكلام

اس کارزار حیات میں انسان ہمیشہ ہے صحت ومرض کی جنگ کڑتا چلا آیا ہے۔ اس کی ہمیشہ رہ کوشش رہی ہے کہ وہ کس طرح امراض کے چنگل سے آزاد زندگی بسر کرسکتا

﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

ے۔اس تناظر میں اس نے بہت ی کوششیں اورمغز ماری کی۔اپی شب وروز کی جانکسل اور جا نکاہ شختین وید قیل کے بعدوہ کسی حد تک امراض پر قابو پاکر ایک صحت مند زندگی گزارنے کے قابل ہوگیا۔اس حمن میں اس نے چنداصول وضوابط طے کیے جن ان پڑمل کرنے سے اسے نہایت حوصلہ افزانتائج ملے۔ بیتمام اصول وضوابط انسان کی ساری زندگی برمحیط ہیں۔انسان کا اٹھنا بیٹھنا،سونا جا گنا، چلنا پھرنا، ماکولات ومشروبات۔المخضرزندگی کے ہر پہلو کے بارے اصول وضوابط ملے کئے گئے کہ صحت مندزندگی کیسے اور کیونکر گزاری جاعتی ہے۔اس کئے اس میدان میں ہمیں اس کی تاریخ ، پیتھیں کہاں سے شروع ہوئی ، تمام معلومات ملتی ہیں۔ بیمختلف تصانیف میں مختلف ابواب میں منقسم حفظانِ صحت کے عنوان کے تحت معلومات مل سکتی ہیں۔اس میں تحقیقات اسلام کی روشنی میں خصوصا کس حد تک ہیں یا ہمیں اسلام صحت کے حوالے ہے کیا پیغام دیتا ہے اس بارے جانا انتہائی ضروری ہے۔تا کہ بحیثیتِ مسلمان ہم بیجان سکیں کہ اسلام زندگی گزارنے کے بارے ہمیں کیا تلقین کرتا ہے اور جماری طرز بودوباش کیا ہونی جا ہے اس کے بارے کیا اصول متعین کرتاہے۔؟

## حفظان صحت كيقرآني اصول

انسان کو جب زمین پرآباد کیا گیا تو ان سہولیات سے فاکدہ اٹھانے کا طریقہ سکھانے کے لئے تاریخ کے ہر دور میں رسول مبعوث کیے گئے۔ جو لوگوں کو اچھی زندگ گرارنے کا اسلوب سکھاتے جن میں ایک صحت مندر ہنا بھی ہے۔ تندری کو قائم رکھنے اور گخوائی ہوئی صحت کو واپس لانے کی ذمہ داری کو ایک روحانی علم سمجھا جاتا رہا ہے اور تاریخ کے ہردوراور ہر فد جب میں علاج کرنے والے فدہی پیشوا نظر آتے ہیں۔معرفد یم میں

#### ﴿ حفظان صحت کے قرآنی اصول ﴾

معبدوں کے پروہت علاج کیا کرتے تھے۔شاستروں کےمطابق علاج کاعلم برہا کوتھااس نے انسان کے فائدے کے لئے بھاردواج اوراس کے بعداستی کمارکوا بک لا کھاشلوک یاد کروادیئے تا کہ وہ لوگوں کا بھلاکر سکیں۔

حضرت سلیمان علیہ السلام جب نماز پڑھتے تو اپنے سامنے ایک درخت اگا ہوا پاتے۔اس سے پوچھتے تمہارا نام کیا ہے؟ فائدہ کیا ہے؟ اگروہ درخت کی دوا کا ہوتا تو اس کا نام لکھ لیا جاتا اور شجر کاری کے لیے ہوتا تو اسے نصب کردیا جاتا۔

مستدرك على الصحيحن بيروت، داراالكتب العربي ص ٢٠٠١)

قرآن حکیم میں حکمت کے علم کی اہمیت پرارشاوفر مایا۔

﴿ ومن يوت الحكمة فقد اوتى خيرًا كثيرًا ﴾ (القره: ٢٢٩/٢)

ترجمہ: جے (حکمت و) دانائی عطاکی گئی اے بہت بڑی بھلائی نصیب ہوگئی۔

بھلائی کابیذر بعہ جب ایک بزرگ بندے لقمان کوعطامواتو ارشاد ہوا۔

﴿ ولقداتينا لقمان الحكة ان اشكرلله ﴾ (لقمان:١٢/٣١)

ترجمہ: اور بیتک ہم نے لقمان کو حکمت ودانائی عطاکی، (اوراس سے فرمایا) کہ الله کاشکراوا

کرو۔

لقمان کو حکمت کاعلم ایباشا ندار طاکہ لوگ آج بھی اپنے آپ کو طب لقمان کہلانا فخر کی بات جانے ہیں۔ ان کی بیشہرت آئی قابل رشک تھی کہ جب حضرت ابراہیم نے لوگوں کو بعطائی کے لئے خدا کا پہلا گھر بنایا تو اس خدمت گزاری کے بعدا پنے پروردگار سے جب عنایات کے لئے معروض ہوئے وہ دل جبی سے خالی ہیں۔

فر ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلواعليهم ا يتك و يعلمهم الكتاب والحكمة و يزكيهم انك انت العزيز الحكيم ♦ (القره :٢٩/٢)

#### 🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🔈

ترجمہ: اے ہمارے رب! ان میں انہی میں ہے (وہ آخری اور برگزیدہ) رسول استالیقی مبعوث فرماجوان پر تیری آئیتیں تلاوت فرمائے اور انہیں کتاب وحکمت کی تعلیم دے (کردانا کے رازبنادے) اور ان (کے نفوس وقلوب) کوخوب پاک صاف کردے، بیٹک توہی غالب حکمت والا ہے۔

حضرت ابرہیم علیہ السلام کے خلوص ، محنت اور ایمان کی قدر افزائی میں اللہ نے ان کی دعا قبول فرمائی ، اسی شہر میں وہاں کے رہنے والوں میں سے عبد المطلب کے گھر انے میں عبداللہ کے بیٹے رسول اللہ علیہ کو نبوت عطا ہوئی ۔ ان کے ذریعہ خدا کی مبسوط کتاب نازل ہوئی ۔ جسے آپ نے لوگوں کو سمجھا یا اور اس کے ساتھ ہی ان کو حکمت کا علم عطا کر دیا گیا۔ علم اور آسانی ہدایت کے ساتھ آپ علیہ نے لوگوں کو یا کینرگی سکھائی ۔ کیونکہ اللہ تعالی سب سے بڑا اور حکمت والا ہے۔ اس نے اپنی عنایات کے متعلق عطا کی بات کی ۔ قرآنِ حکیم میں یوں واضح کی ۔

﴿ وانزل الله عليك الكتاب و الحكمة و علمك مالم تكن تعلم

وكان فضل الله عليك عظيما ﴾ (النساء: ١٣١/٣)

ترجمہ اوراللہ نے آپ پر کتاب اور حکمت نازل فرمائی ہے اور اس نے آپ کو و وسب علم عطا کردیا ہے جو آپ نہیں جانتے تھے ،اور آپ پر اللہ کا بہت برد افضل ہے۔

كهوه ابتداميںاً گرتعلیم یا فنة نه یتھےتو اب وہ جمله علوم وفنون میں پوری طرح متند

کردیئے گئے تھے۔ یہ بات طے ہے کہ خدا کو ہر چیز کاعلم ہے۔ اس کی صفات میں شفادینا

اور حکمت والا ہوتا شامل ہے۔ جوملیم بھیم ،شافی اور اعلیٰ ہے اگر کسی کو بیلم خود سکھائے تو پھر

اس کے علم و حکمت میں کسی کمی کا سوال ہی پیدائبیں ہوتا۔ان کی اس صلاحیت برامام محمد بن

🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🍇

ابو بکرالقیم (امام شمس الدین ابن قیم الجوزید ۱۹۱۱ هیں دمشق میں پیدا ہوئے، آپ کی مشہور تصانیف زارالمعاد، الطب الدوی ، الفواید ، تہذیب سنن ابی داؤد اور بدایع الفواید ہیں ، آپ کی وفات ۲۳ رجب ۵۱ ہو کو ہوئی۔) لکھتے ہیں ' معلم طب ایک قیافہ ہے۔ معالج گمان کرتا ہے کہ مریض کوفلال بیماری ہے اوراس کے لئے فلال دوا مناسب ہوگی وہ ان میں سے کی چیز کے بارے میں یہ یقین سے اوراس کے لئے فلال دوا مناسب ہوگی وہ ان میں سے کی چیز کے بارے میں یہ یقین سے نہیں کہ سکتا۔ اس کے مقابلے میں نبی کر میں الله کا علم طب اوران کے معالجات قطعی اور یقین بیس کہ وفکہ ان کے معالجات قطعی اور یقین اسکان بیس کہ وفکہ ان کے معالجات قطعی اور الله کی کا کوئی امکان ایس کے فکہ دارو مداروتی الہی پر جنی ہے جس میں کسی غلطی اور تا کا می کا کوئی امکان منہیں۔ (زاداالمعاد:۱۵/۱۱)

انہوں نے علم الثقا کے بارے میں سب سے پہلا اصول جومرحمت فر مایا۔ اسے حضرت الی رمی فر ماتے ہیں کہرسول الٹھائینی نے فر مایا:

"انت الرفيق والله الطبيب " (مسنداحمد :٣٦٠/٣٥)

ترجمہ: تمہارا کام مریض کواطمینان دلا ناہے۔طبیب اللہ خود ہے بیارشاد قرآن تکیم کے اس ارشاد کی تفسیر میں ہے۔

﴿ واذامرضت فهو يشفين ﴾ (النعراء: ٢٦/٨٠)

ترجمه: اور جب میں بیار ہوجا تا ہوں تو وہی (اللہ) مجھے شفادیتا ہے۔

یه ایک حقیقت ہے کہ علم الا مراض اور علم الا دو بیکو با قاعدہ جانے بغیر نسخہ نہ کھا جائے کیونکھ نہ کھا جائے کیونکہ مرض کی نوعیت سمجھے بغیر دوائی کے اثر ات سے مطابقت ممکن نہ ہو سکے گی-اس کے معنی بیجی ہیں کہ وہ طب کاعلم جانے بغیر علاج کرنے کی اجازت نہ دیتے تھے۔

## حفظان صحت کے مامورات

ہروہ کوشش اور اصول وضوابط جن کے تحت زندگی بسر کرنا جن سے صحت قائم رہے اور بیاری کو درود نہ ہو مامورات کہلاتے ہیں۔ ان میں ہواو روشنی ، نیند و بیداری ، ما كولات ومشروبات ،حركت وسكونِ جسماني ،حركت وسكونِ نفساني ،احتباس واستفراغ وغيره ۔انسانی زندگی صرف اور صرف اس صورت درست اور سیح روستی ہے جب کے اس کے لئے پچھضوابط طے نہ کئے جا کیں جن کے مطابق زندگی گزار کرانسان امراض ہے بیا رہے۔اور ان اصول وضوابط کے مطابق اپنی زندگی کو گزارنا، تا کہ صحت قائم رہے اور امراض سے بدن انسانی محفوظ رہے۔ بیوہ اصول وضوابط ہیں، جن کا ہماری زندگی ہے گہرا تعلق ہے۔بس انہی ضروریات کو مدنظرر کھ کر پچھ ضوابط مفکروں ،اطباءاور حکماء نے طبے کئے ہیں۔اس کے علاوہ قرآن واحادیث میں بھی ہمیں زندگی کوصحت کی پیڑی پر چلانے كيلئے بے شار ذخيرہ ملتا ہے جن كے مطابق زندگى كو خوشگوار طريقے ہے گزارا جاسکتا ہے۔ان میں ان امور پر بحث کی جاتی ہے جو ہماری زندگی کا لا زمی جز ہیں مثلا نیند لتنی ہوئی ج<u>ا</u>ہیے،خوراک کے بارے کہاں میں کھانے کے اوقات، ان میں وقفہ، کیسی خوراک ہووغیرہ پر بحث کی جاتی ہے۔

جیما کہ قرآن عکیم میں ارشادِر بانی ہے۔

دوسری جگه بول فرمایا۔

#### م حفظان صحت کے قرآنی اصول ک

﴿ من يطع الرسول فقد اطاع الله ﴾ (النساء: ١٠٠٨)

ترجمہ جس نے رسول اللہ (علیقیہ) کا تھم مانا ، بیٹک اس نے اللہ ( بی کا تھم مانا ۔ اس طرح ارشاد ہوا۔

﴿ و مااتكم الرسول فخذوہ و ما نهكم عنه فنتهوا ﴾ (العشر: 204) ترجمہ: اور جو يجھ رسول (عليك ) تهميں عطافر مائيں سواسے ليا كرواور جس سے تهميں منع فرمائيں سو(اس سے)رك جايا كرو۔

خود ختم المرسلين علي في نفي امت كى بہترى اسى ميں بيان فرمائى ہے۔حضرت ابوہر رہ درضى اللہ عند فرماتے ہیں۔

' ﴿ کسل امتی ید خیلون الجنة الا من ابی قیل و من ابی یاد سول الله قال من اطاعنی دخل الجنة و من عصانی فقد ابی ﴾ (صعبح بعادی: ٢٦٥/٦) ترجمه: میری تمام امت جنت میں داخل ہوگ، سوائے ان لوگوں کے جنہوں نے انکارکیا۔ عرض کیا گیاا ہے رسول اللہ! انکارکون کرے گا؟۔ فرمایا جس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہوااور جس نے نافر مانی کیاس نے انکارکیا۔

اس سے زیادہ واضح لفظوں میں انہیں کی زبانی دوسراار شاد ملاحظہ ہو۔

﴿ و اذا امرتكم بامر فاتو منه مااستطعتمفاذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه ﴾ (سنن ابن ماجه : ١٦١)

ترجمہ: جب میں تہمیں کسی کام ہے روکوں تواس ہے باز آجاؤاور جب تہمیں کسی کام کا تھم دوں توجہاں تک ہو سکے تم اس برعمل کرو۔

﴿ وِمَا اتَّكُمُ الرَّسُولُ فَحَدُوهُ وَمَا نَهُكُمْ عَنَهُ فَانْتُهُوا ﴾ (العشر: 109) ترجمه: اورجو يجورسول تمهيس عطاكري وه ليواورجس بات سيروكيس استم

### ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

ک جاؤ۔

چونکہ دین اسلام ایک فطری دین ہے اس لئے اس پڑمل کرنے ہے ہی انسان صحت یاب رہ سکتا ہے اس صورت میں لازم ہے کہ قرآن حکیم اور سنت مطہرہ کا عمیق مطالعہ کیا جائے اور ان امور کو تلاش کر کے ان پڑمل کیا جائے جن سے انسانی صحت برقرار رہ سکے۔ اگر قرآن و حدیث کا مطالعہ کیا جائے تو ہمیں روزمرہ کی زندگی کے چھے (۲) ایسے اصول اور عناصر ملیں گے جن کا مطالعہ کیا جائے تو ہمیں رازمرہ کی زندگی کے چھے (۲) ایسے اصول اور عناصر ملیں گے جن کا صحت کا ملہ سے گہر اتعلق ہان کی تفصیل کچھ یوں ہے۔ اس موالور وشنی:

بوا

اللہ رب العزت نے قرآنِ عکیم میں اپنی ربوبیت والوہیت کے اظہار اور قدرتِ کا ملہ کے ا اثبات کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا۔

﴿ و هوالذي ارسل الريخ بشرًا بين يدي رحمته ﴾

( الفرقان : ۲۵ / ۳۸ )

ترجمہ: اوروبی ہے جوانی رحمت (کی بارش) ہے۔ پہلے ہواؤں کوخوشخری بنا کر بھیجنا

---

الى طرح ايك اور جكه الله تعالى نے فرمايا۔

♦ الله الذي ارسل الربح ♦ (فاطر:٥٠/٥)

ترجمہ: اوراللہ ہی ہے جوہوا کیں بھیجتا ہے۔

ان الفاظ میں خالق کا کتات نے واضح فرما دیا کہ اس نے انسانی وحیوانی زیست سے لئے ہواکو پیدافرمادیا۔ ہوا کے بغیر زیست کے کھات ایے نشلسل کو ہرگز ہرگز

### ﴿ حفظان صحت كقرآني اصول ﴾

قائم نہیں رکھ سکتے۔ ندھرف میہ کہ اس سے انسانی وحیوانی پھیپھرم ہے اپنی خوراک حاصل کرتے ہیں بلکہ ہواتو خوراک کا جزولا نیفک ہے اور انسانی جسم میں طاقت وقوت بھی اسی سے منسلک ہے۔علاوہ ازیں مذکورہ بالا آیتِ مبارکہ کے کچھالفاظ یوں ہیں۔

﴿ فتثيرسحابا فسقته الى بلد ميت فاحينا به الارض بعدموتها ﴾ (فاطر :٩/٣٥)

ترجمہ: کہ ہوا ئیں بادل ابھارتی ہیں پھرہم اے مردہ شہر کی طرف رواں کرتے ہیں تو اس کے سبب ،ہم زمین کواس کے مرنے کے بعد زندہ فرماتے ہیں۔

ثابت ہوا کہ ہرتم کی ہوانہ صرف انسانی وحیوانی زندگی کے لئے ضروری ہے بلکہ
اس کے بغیر بادل کا پھیلا و اور ہر جگہ رسائی ممکن نہیں اور بادل کے بغیر بارش نہیں ، بارش نہ
ہوتو بارش کا پانی میسر نہیں ہوتا اگر پانی نہ ہوتو فصلیں نہیں اگٹیں ، فصلیں نہ ہوں تو خوراک
کے سلاسل دم توڑ دیتے ہیں۔ بات ہواکی ہوتواس کے متعلق قرآن تھیم میں فرمایا گیا کہ

﴿ و تصریف الریاح ایته لقوم یعقلون کھی (ابی شدہ ۱۵۳۵)

ترجمہ: اور (ای طرح) ہواؤں کے رخ پھیرے میں ،ان لوگوں کے لئے نشانیاں ہیں جوعقل وشعور رکھتے ہیں۔

روشني

روشی کے بغیر گھٹاٹوپ اند جرا اورظلمت ہے۔اللہ تعالیٰ نے اند جیرے اورظلمت کے توڑ کے لئے مامور فرمایا جس کا تذکرہ کے لئے مامور فرمایا جس کا تذکرہ قرآن حکیم میں یوں فرمایا۔

﴿ وسخرالشمس والقمر، كل يجرى الأجل مسمى ﴾ دارعد: ٢/١٣)

﴿ حفظانِ محت كفر آني اصول ﴾

ترجمہ: اوراس نے سورج اور جاند کو نظام کا پابند بنا دیا ہرا یک اپنی مقررہ میعاد ( میں میافت کمل کرنے )کے لئے (اپنے اپنے مدار میں ) چلتا ہے۔

لہذا سورج اور چاندروشی مہیا کرتے ہیں ، روشی حرارت کامنبع ہے۔ یہی حرارت کل جسمانی پرزوں کی روانی اور فسلوں کی تیاری کے لئے لازمی جزو ہے۔قدرتِ اللی اٹل ہے۔ اس میں کسی طور پر تبدیلی نہیں آسکتی۔ اس لئے جوروشی وحرارت کا نئات اور آفاق میں برسر پیکار ہے۔ وہی روشنی وحرارت کا خاتمہ ذندگی کے خاتمہ کی علامت ہوا کرتا ہے۔ روشن انسانی جسم کی بقا کے لئے لازمی جزو ہے۔ یہ تعفن وتخمیر کا خاتمہ کرتی ہے اور جراثیم کش بھی انسانی جسم کی بقا کے لئے لازمی جزو ہے۔ یہ تعفن وتخمیر کا خاتمہ کرتی ہے اور جراثیم کش بھی اسانی جسم کی بقا کے لئے لازمی جزو ہے۔ یہ تعفن وتخمیر کا خاتمہ ہوتا ہے جس سے وبائی امراض پر قابویا یا جاسکتا ہے۔

روشی ہے گری پیدا ہوتی ہے جس سے پیند آتا ہے جوتمام فاسداور گند ہے مواد کو جسم سے فارج کرنے کا سبب بنتا ہے اس سے انسان بہت سے مہلک امراض سے نجات حاصل کر لیتا ہے۔ سورج کی روشی اور گرمی وٹامن ڈی کی تخلیق کا سبب ہے۔ میر سے استاد پروفیسر ندیم بن صدیق اسلمی کے ایک عزیز دوست محترم جناب صفدر حسین ساہی صاحب کا کہنا ہے کہ میں ڈنمارک مین رہتا ہوں وہاں سورج کی حرارت اس قدر نہیں جس طرح پاکتان میں ہے۔ اس لیے پور پین ڈاکٹر ز نے مجھے ڈنمارک میں وٹامن ڈی ٹیبلٹس پاکتان میں ہے۔ اس لیے پور پین ڈاکٹر ز نے مجھے ڈنمارک میں وٹامن ڈی ٹیبلٹس استعال کرنے کے لئے کہا اور ساتھ ہی کہا کہ جب آپ پاکتان میں جا کیس تو وہاں ان کے استعال کی ضرورت نہیں رہے گی کیوں کہ وہاں سورج کی حرارت سے وٹامن ڈی کی کی ایوری ہوجاتی ہے۔

۲-اکل وشرب

خدائے بزرگ وبرترنے انسانی زیست کے لئے بے شارتعتیں عطاقر مائیں جن

میں غذا بہت زیادہ اہمیت کی حامل ہے۔ انسان تو کیا جا ندار اجسام کے لئے روح رواں کے ساتھ ساتھ غذا کی ضرورت ہمہونت شامل حال رہتی ہے۔ کیونکہ جسم میں روح گرواں ہوگی تو حیاتی کی نشوونمائی کاعمل جاری رہے گا۔ تو حیاتی کی نشوونمائی کاعمل جاری رہے گا۔ غذا استعال کی جائے تو خون پیدا ہوگا جس کے بغیر انسان کی جسمانی مشین کا مظاہرہ کارکردگی ہے قاصر ہوگا۔

یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ اکل وشرب ( کھانا پینا) ایک ایسی احتیاج ہے کہ اگر اللہ اس العزت زندگی اور خوراک کو مربوط نہ فرماتے تو شاید دنیا کی رنگینی نہ ہوتی۔ اہل دنیا کے رنگینی نہ ہوتی۔ اہل دنیا کے تمام لو بھ الالجے اس ایک خواہش کو اپنانے اور پورا کرنے اور دولت کی دوڑ میں سیٹتے نظراً تے ہیں۔ نہ کورہ احتیاج اور انسانی غذائی تعلق کو خالت کا کتات نے قرآن تھیم میں یوں بیان فرمایا ہے۔

﴿ وماارسلنا قبلك من السمرسلين الا انهم لياكلون الطعام ويمشون في الاسواق﴾ (الفرقان :٢٠/٢٥)

ترجمہ: اورہم نے آپ سے پہلے رسول نہیں بھیج گر (بیکہ)وہ کھانا (بھی) یقینا کھاتے شعے اور بازاروں میں بھی (حسب ضرورت ) چلتے پھرتے ہتھے۔ اس طرح ایک اور مقام پراللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ

﴿ وماجعلنهم جسدًا لا یا کلون الطعام و ما کانو اخلدین ﴾ (الانیاء: ١٠١٨) ترجمه: اورجم نے ان (انبیاء) کوایسے جم والانبیں بنایاتھا کہ وہ کھانا نہ کھاتے ہوں اور نہ بی وہ (ونیا میں حیات ظاہری) ہمیشہ رہنے والے تھے۔

اس طرح کسی شک و شبه کی تنجائش نہیں رہ جاتی کہ انسان کسی دور میں بھی کھانا کھانے کی احتیاج وضرورت سے خالی نہیں رہا اور بیہ بات بھی روزِ روشن کی طرح

و حفظان محت کے قرآنی اصول کھ

عیاں ہے کہ خون صرف اور صرف غذا ہی ہے تیار ہوتا ہے۔ دنیا کی کوئی دوا خون نہیں پیدا کر سکتی ۔البتہ خون کی روانی کو تیزیاست کر سکتی ہے۔ قرآنِ حکیم ہی الیمی کتاب ہے جوضیح اور عوامی طریق پرغذا کھانے کا انسان کوضیح طریقہ بتاتی ہے۔ میں یہ بات اپ ندہب، ایمان اور عقیدہ ہی کی بنا پرنہیں کہتا بلکہ علم ونن اور سائنس ونفسیات کے اصول کو طو خاطر رکھ کرکہا جادہ ہے۔

کرکہا جادہ ہے۔

الٹہ تعالی نے فرمایا کہ

﴿ یابیهاالناس کلوممافی الارضِ حلالاً طیبا ﴾ (البقرہ: ۱/ ۱۳)

ترجہ: الوگواز مین کی چیزوں میں سے جوطال اور پاکیزہ ہے کھاؤ۔
کھانا کھانے کے صحیح وقت کانعین واضح کرنے کے لئے اللہ رب العزت نے
روز وفرض قرار دیا۔ اس لحاظ سے رمضان المبارک کے ایام کے روز سے دکھنے والے بحوک
کا صحیح اندازہ لگا سکتے ہیں کہ افطار کے وقت احساس بھوک کی کیا کیفیت ہوتی ہے۔ اس
طرح ایک وقت کا کھانا کھانے کے بعد دوسرے کھانے کے لئے والی ہی کیفیت کا انتظار
کرنا ہوتا ہے۔

رسول اللفظیمی نے فرمایا۔

وعن جابو بن عبدالله رضى الله تعالى عنه قال رسول الله مَلْنَاللهُ لا تد عو العشاء ولوبكف من تمرفانه توكه يهرم المراجات ترمذى : ١٢٠/٢) ترجمه: حضرت جابر بن عبدالله رضى الله تعالى عنه فرمات بين كه رسول خداعات في فرمايادات كا كماناترك نه كروخواه هى بحركم وريس بى بول كول اس كاترك كرنابوها بالاتا

-4

# [۳\_حركت وسكون جسماني

حرکت الیمی کیفیت، کانام ہے جس میں کوئی ساکن شے، جسم یاعضو اپنی وضع بدلے اور سکون الیمی کیفیت ہے متصف ہے کہ حرکت کرتی ہوئی شے، جسم یاعضو این وضاحت اپنی فشہراؤ بیدا کرے۔ قرآن کیمیم میں نماز کی تاکید ہے بھی اس قانون کی وضاحت ہوتی ہے کہ جسم کازیادہ دیر تک ساکن رہنا ہے شارامراض کا پیش خیمہ ہوتا ہے کیونکہ اللہ رب العزت نے انسان وحیوان کوساکن رہنا ہے گئے نہیں، کام کرنے، چلنے پھرنے اور عبادت کرنے کے لئے بیدافر مایا ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے کہ

﴿ والله خلق كل دآبةٍ من مآءٍ . فمنهم من يمشى على بطنه ومنهم من يمشى على بطنه ومنهم من يمشى على الله مايشآء ﴾ يمشى على رجلين و منهم من يمشى على اربع. يخلق الله مايشآء ﴾ (النور:٣٥/٢٣)

ترجمہ: اوراللہ نے ہر چلنے پھرنے والے (جاندار) کی بیدائش (کی کیمیائی ابتداء)

پانی سے فرمائی ،پھران میں سے بعض وہ ہوئے جوابیے بید کے بل چلتے ہیں اور ان
میں سے بعض وہ ہوئے جو دو پاؤں پر چلتے ہیں ، اور ان میں سے بعض وہ ہوئے جو
چار (پیروں) پر چلتے ہیں ،اللہ جو جا ہتا ہے پیدا فرما تارہتا ہے۔

مزید برآب الله رب العزت نے انسان میں جوما کولات ومشروبات کی احتیاج کو برسر پیکار رکھا ہے اس کے لئے انسان کولازی بھاگ دوڑ کرنا ہوتی ہے اور یہی بھاگ دوڑ کرنا ہوتی ہے اور یہی بھاگ دوڑ فطری طور پراس کی تحریکات کو بیدار رکھتی ہے۔ اس موزونیت کی خاطر اللہ تعالی نے فرمایا

﴿ لقد خلقنا الانسان في كبدٍ ﴾ (اللد: ١٩٠٠)

40

﴿ حفظانِ صحت كقر آني اصول ﴾

رجمه: بينك بم نے انسان كومشقت ميں (مبتلار بے والا) بيدا كيا ہے۔

﴿ هو الذي جعل لكم اليل لتسكنوافيه ﴾ (يونس:١٥/١٠)

ترجمہ: وہی ہے جس نے تمہارے لئے رات بنائی تا کہتم اس میں آرام کرو۔ رسول اللہ علیصلہ نے فرمایا۔

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص فرماتے ہیں کہ بی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا۔ اے عبداللہ کیا میں بیا طلاع درست ہے کہتم دن میں روز ہے رکھتے ہوا در رات بھر قیام کرتے ہو۔ میں نے عرض کیا جی ہاں۔ آپ نے فرمایا ایسانہ کرو۔ روزہ بھی رکھوا در بغیر روزہ ہے کہ می رکھوا در بغیر روزہ ہے کہ می رہو۔ رات میں عبادت بھی کروا در نیند بھی پوری کرو کیونکہ تبہارے بدن کا بھی تم پرتن ہے۔ بھی تم پرتن ہے۔ میماری آٹھوں کا بھی تم پرتن ہے اور تبہاری ہیوی کا بھی تم پرتن ہے۔ رسول اللہ علیہ کا بیار شادمبارک کہ (رات میں عبادت کروا در آرام بھی کرد) اس طرف اشارہ کرتا ہے کہ درات میں مناسب حد تک آرام کرتا جم کاحق ہے۔

# سم نفسانی حرکت وسکون

خالق کا کنات نے قرآن تھیم کی سورۃ یوسف، آیت نمبر ۵۳ کے تحت
نفس امارہ کا ذکر فرمایا ہے اور سورۃ القیامۃ آیت نمبر ۴ میں نفسِ لوامہ کا تذکرہ فرمایا اور نفس
مطمئتہ کے اندراج کے لئے سورۃ الفجر کی آیت نمبر ۲۵ کا انتخاب کیا۔نفس کی یہ انواع واضح
کرتی ہیں کنفس میں حرکت وسکون کی تحریکات لازم وملز وم ہیں۔

ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ الله يتوفى الانفس حين موتهاوالتي لم تمت في منامها ﴾ (الزمر: ٣١/٣٩) ترجمه: الله جانوں كوان كى موت كے وقت قبض كرليتا ہے اوران (جانوں) كوجنہيں موت نہيں آئى ہے ان كى نيندكى حالت ميں۔

ٹابت ہوا کہ موت اور نیند کے اوقات میں نفسانی قوت کارگر نہیں ہوا کرتی اور زیست و بیداری میں اینے دائر ہمیں موجز ن ہوا کرتی ہے۔

حرکت وسکون نفسانی کی و لیمی ہی اہمیت ہے جیسی کہ حرکت وسکون جسمانی کی۔ کیونکہ بدنی حرکات کا دارو مدار ہوا ، ہوس اور خواہشات وجذبات نفسانیہ ہے ہی منسلک ہے۔ جیسے شوق کے وقت طلب ، نفرت کے وقت بیزاری ، غصہ کے وقت چہرہ کا سرخ ہوجانا وغیرہ ۔ سب عوامل روح وخون کے تابع ہیں۔ اس طرح نفسانی سکون کی ضرورت اس وقت پیش آتی ہے جب روح اور خون کونسبتا آرام حاصل ہوتا کہ جسم عمل شحلیل سے محفوظ رہے۔

### ۵\_نیندو بیداری

﴿ وهوالذي جعل لكم اليل لباساً و النوم سباتًا و جعل النهارنشوراً ﴾ والفرقان ٢٠٤/٢٥٠)

ر جمہ: اور وہی جس نے تمہارے لئے رات کو پوشاک ( کی طرح ڈھا تک لینے والا)

بنایا اور نیندکو (تمہارے لئے) آرام ( کا باعث) بنایا اور دن کو ( کام کاج کے لئے ) اٹھ کھڑے ہونے کاوقت بنایا۔

علی ہذالقیاس معتدل نیند سے طبعی قوئی کے افعال سکون پذیر ہوتے ہیں اور نفسانی قوئی کو راحت ملتی ہے اور اگر اعتدال سے تجاوز کیا جائے تو بھر وہی انجام ہوگا جو حد سے بڑھنے والوں کا ہوا کرتا ہے اور نتیجہ معمول کے عضلات میں سستی وڈھیلا بن پیدا ہوجائے گا۔

# ٢ \_ احتباس واستفراغ

استفراغ کے معنی ہیں فضلات اور مواد کا اخراج اور طلاح ہی اصطلاح ہی میں لفظ احتباس کا معنی رطوبات وفضلات کا رک جانا یابند ہونا ہے۔ طبی اصطلاح ہی میں لفظ استفراغ کے تحت ان چیزوں یا ادوں کا خارج ہونا مراد لیاجا تا ہے جن کے خارج نہ ہونے کی وجہ سے بدن میں طرح طرح کے فساد پیدا ہوجانے کا خدشہ ہوتا ہے۔ اس کے برعکس احتباس کے تحت غذائی اجزاء اور فضلات کا جسم میں رکے رہنا اور بوقت ضرورت اخراج نہ یانا ای میں شار کیاجا تا ہے۔ وراصل بیا یک دوسرے کے فعل کی ضد کا اظہار ہیں۔ ورنہ باتا ہی میں شار کیاجا تا ہے۔ وراصل بیا یک دوسرے کے فعل کی ضد کا اظہار ہیں۔ ورنہ دونوں میں سے کی ایک لفظ کا ہوتا ہی کافی ہے۔ کیونکہ حکیم مطلق نے ایک جامع قانون کے تحت طبیعت کو بیکام سونپ دیا ہے کہ وہ مناسب راستوں سے فضلات کورفع کرنے پرسرگرم تحت طبیعت کو بیکام سونپ دیا ہے کہ وہ مناسب راستوں سے فضلات کورفع کرنے پرسرگرم اسے۔ جس طرح قرآنِ تھیم میں رزق و مال کے بارے میں فرمایا گیا ہے۔

﴿ والله يقبض ويبسط ﴾ (البقره: ٢٥٥/٢)

ترجمہ اوراللہ ہی (تمہار ہےرزق میں) تنگی وکشادگی کرتا ہے۔

استفراغ واحتباس کااعتدال صحت وطاقت کے لئے نہایت ضروری اور مفید ہے۔استفراغ کی زیادتی بدن میں خشکی بیدا کرتی ہے۔احتباس کی زیادتی جسم میں فضلات کی زیادتی کی وجہ سے اس کو بوجھل بنادیتی ہے جس ہے اکثر سدے (انسانی جسم میں کہیں بھی خواہ ووٹریا میں بوں

یا انسانی جسم کا گوشت ہواں میں رطوبات جمنا شروع ہوجاتی ہیں جس کی وجہ سے خون وہاں ہے دورہ نہیں کرسکتا۔ وہ مواد جوخون کی رسد میں رکادٹ بن جائے اس کوسدہ کہا جاتا ہے ) اور تعفن ( انسانی جسم میں کسی بھی مقام پر رطوبات کا رک جاتا اور ان میں فساد پیدا ہوجا ناتعفن کہلانا ہے اس سے مختلف اقسام کی بیاریاں پیدا ہوجاتی ہیں۔ جومضرصحت ہوتی ہیں ) پیدا ہوتا ہے جو جان لیوا بھی ٹابت ہوسکتا ہے۔

# حفظان صحت کے منہیات

ہروہ چیز جس ہے انسانی صحت کونقصان پہنچاہو یاصحت کے لئے نقصان دہ ہو

اس ہے برہیز کرنا اور اس ہے دور رہنا منہیات کہلاتا ہے۔ مثلاً کثر ہے خوراک معدہ کے

امراض پیدا کرتا ہے۔ مختلف شم کی خوراک ایک ہی وقت میں کثر ہے ہے گانا بھی معدہ کو تباہ

کردیتی ہے۔ گرم چیز کھانے کے بعد خھنڈی اور سردخوراک فورا کھانا اعصاب کوسرد کردیتی

ہے وغیرہ۔ جہاں صحت کو قائم رکھنے کے اصول وضوابط کے بارے میں بیان کیا گیا ہے

وہاں صحت کو نقصان چینچے کا احتمال ہوتا ہے۔ جہاں ماموراہ صحت کونگاہ میں رکھنا ضروری ہے تو

ھرای طرح منہیا ہے کو بھی مدنظر رکھنا ضروری ہے تا کہ وہ اشیاء جن سے صحت بیاری میں

وطل جائے ان کے استعال سے اجتماب کیا جاسکے۔

قرآن پاک میں رسول اللہ علیہ کا ایک وصف یہ بیان کیا گیا ہے کہ آپ میالیہ کیا گیا ہے کہ آپ میالیہ پاکیزہ وطیب چیزوں کوحلال تفہراتے اور خبیث ونا پاک اشیاء کوحرام قرار دیتے ہیں۔ اسلای تعلیمات کے مطالعہ ہے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں غلط اشیاء جو انسانی صحت کے لئے نقصان دہ ہوں حرام ونا جائز ہیں۔

ارشادِ خداوندی ہے کہ

﴿ ولن تجد لسنة الله تبديلا ﴾ ( الاحزاب :٦٢/٣٣)

· ﴿ عظانِ محت کے قرآنی اصول ﴾

ر جمہ: اور آپ اللہ کے دستور میں ہر گز کوئی تندیلی نہ یا ئیں گے۔

اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ کے اس دستور پر جلنالازمی ہے جس سے صحت وقوت قائم رہے اور جسمانی قولی اپنے بہتر طریق پر کام کرتے رہیں تا کہ ایک مسلمان زندگی کی بساط پراجھے طریقے سے چل سکے۔

اس کے ان مشاغل، خوردونوش اور سرگرمیوں سے اجتناب کرنا ہوگا جس سے زندگی میں اضمحال، ستی اور کمزوری واقع ہوتی ہے۔ اس طرح قرآنِ عکیم نے اپنے قوانین کے استحام پرمہرتقد بی شبت کردی اور فرمایا۔

﴿ كلو اواشربوو الاتسرفوا ﴾ (اعراف: ١/٤٠)

ترجمه: کھاؤاور پیواور حدے زیادہ خرچ نہ کرو۔

اس میں اس بات پر توجہ مرکوز کروائی گئی ہے کہ فضول خرجی نہ کی جائے۔ بلکہ میانہ روی اختیار کی جائے جو ہاوقارزندگی گزارنے کا ایک بہترین اور حسین راستہ ہے۔

رسول الله عَلَيْظِهُ نِے فرما یا ۔

﴿ خيرالاعمال اوسطها ﴾ ﴿ شعب الايمان للبهقي: ١/٢ ٣٠)

ترجمہ: سب سے بہترین راستدمیاندروی ہے۔

قرآن عيم من الله رب العزت نے شراب كوكليتًا حرام قرارد يا ہے۔ ارشادِ فداوندى ہے۔ ﴿ يابِها الذين امنو انعاالم حمروالعبسروالانصاب والازلام رجس من عمل

### ﴿ حفظان صحت كقرآني اصول ﴾

(الشيطن فاجتنبوه لعلكم تفلحون ﴾ (المانده: ٥٠/٥)

ترجمہ: اے ایمان والو! بیشک شراب اور جوا اور (عبادت کے لئے) نصب کئے گئے بت اور (قسمت معلوم کرنے کے لئے) فال کے تیر (سب) ناپاک شیطانی کام ہیں، سوتم ان سے (کلیٹا) پر ہیز کروتا کہتم فلاح یا جاؤ۔

کشرتِ شراب نوشی ہے سقوط قلب کے خطرات بڑھ جاتے ہیں، کیونکہ شراب خون میں کولیسٹرول کی مجموع سطح کوکم کیے بغیر ہائی ڈنسی لیچو پروٹینز ( HDL ) خون میں کولیسٹرول کی محموی سطح کوکم کیے بغیر ہائی ڈنسی لیچو پروٹینز ( Cholesterol ) کی مقدار بڑھادیتی ہے۔جس کے نتیجہ میں زیادہ سے زیادہ اور کم سے کم کولیسٹرول میں توازن بگڑ جاتا ہے اور اس سے دل کے دورے کا مجموی خطرہ بڑھ جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امریکہ کے صحت شناس لوگوں میں شراب نوشی کے رجحان میں کمی مور بی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امریکہ کے صحت شناس لوگوں میں شراب نوشی کے رجحان میں کمی مور بی ہے۔ اکثر ہارے ایسوی ایشن ( Heart Associations ) بھی اس بات پر بہت زورد ہے۔ اکثر ہارے ایسوی ایشن ( Heart Associations ) بھی اس بات پر بہت زورد ہے۔ یہی کہ شراب کا استعمال نہ کیا جائے۔ ( اسلام ادرجہ یرسائنس میں ۱۰۰۹)

### شراب سے بہبر

شراب انسان کی بدترین وشمن ہے۔ای وجہ سے قرآن تھیم نے اس کوترام قرار دیا ہے اورلوگوں کواس سے اجتناب کا تھم دیا ہے۔ارشادِر بانی ہے۔

﴿ يستلونك عن الخمرو الميسر قل فيهااثم كبيرومنافع للناس و اثمها اكبر من نفعهما ﴾ (البقره: ٢٢٠/٢)

ترجمہ: لوگ آپ سے شراب اور جوئے کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ آپ کہد ویجھے کہ ان دونوں چیزوں میں بڑا گناہ ہے آگر چان میں لوگوں کے لئے پچھفا کدہ بھی ہے کینان کا گناہ ان کے فائدہ سے بہت زیادہ ہے۔

رِ قرآنِ عَلَيم مِن شراب بِرِ بِابندی تمن مقامات برآئی ہے۔ان تینوں مقامات میں اپنے اپنے

انداز میں شراب پر پابندی ہی لگائی گئے ہے البتہ شراب سے بیدا ہونے والے خطرات اور نقصانات کوالگ الگ انداز اور طریقوں ہے بیان کیا گیا ہے۔

قرآنِ عکیم میں شراب نوشی کورجس اور ہرنا پاک شے کوحرام قرار دیا گیاہے۔شراب نوشی کوشیطانی کام فرمایا اور ہرشیطانی کام حرام ہے۔شراب کا پینا اللہ تعالیٰ کے ذکر سے غافل کردیتا ہے۔

# شراب نوشي كانساني جسم براثرات اورسائنسي تحقيقات

خون کے دوران پرشراب کااثر دوطرح ہوتاہے ایک جگر پر اثر کے ذریعے بالواسطه، دوسرا دل کی بافتوں کے ذریعے بلاواسطه اس کے ذریعے خون کی شریا نیس سکڑ جاتی ہیں اور دل کے ممل میں خلل واقع ہوجا تا ہے۔ بیٹابت ہو چکا ہے کہ عادی شرابی یا تو جگر کے تعل میں خلل کی وجہ سے یا ہارٹ قبل ہونے کی وجہ سے اپنے خاتے کو پہنچا ہے۔ شراب عصی خلیوں کی اس باریک جھلی میں داخل ہوجاتی ہے جو نامیاتی چربی کی حفاظت میں ہوتی ہے بددوطرح سے ہوتا ہے۔ اس کا پہلے پہل اثر نشے کے اجا نک حملے کی صورت میں ہوتا ہے۔لیکن اس کا دہریا اثر بہت ہی خطرناک ہوتا ہے۔شراب اعصابی نظام کوروز بروز نقصان پہنچاتی ہے جس ہے گئتم کی بیاریاں لگنا شروع ہوجاتی ہیں۔اس کےعلاوہ شراب کاسب سے زیادہ نقصان بارہ انکشتی آنت (Dudenum) کوہوتا ہے۔ شراب جگر ہے پیداہونے والے ہاضم لعاب (Bile) کے اخراج پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔ ہر شرابی کوئیس، بدہضمی اور بیتے کی جھلی وغیرہ کی بیاریاں ہمیشہ گھیرے رکھتی ہیں۔اس کے علاوہ شراب جسم کی بروثین کی طبعی حالت کومتغیر کردیتا ہے اور خامرات کے نظاموں کو درہم برہم کردیتا ہے۔شرابی دل کے امراض میں زیادہ مبتلا ہوجاتے ہیں۔الکحل کاشارز ہریلی اشیاء میں ہوتا ہےاور جگر میں عمل تکسید کے دوران جگرخون کی الکحل کوجلاتا ہے تو اس کے نتیجے میں

ہائیڈردجن اس سے جدا ہو جاتی ہے جس سے جگر میں چربی کی بردی مقدار جمع ہو جاتی ہے اور
ہائیڈردجن چربی کے تیز ابات کو طبعی ایندھن میں تبدیل نہیں ہونے ویتی جو بہت ہی مہلک
یار یوں کوجنم دینے کا سبب بنتی ہے۔علادہ ازیں شراب سے دماغی خلل واقع ہو جاتا ہے
جس سے توت فیصلہ مفقود ہو جاتی ہے۔ بلانوش شرابیوں کی لاشوں کو جب چیرا پھاڑا جاتا ہے
معلوم ہوتا ہے کہ ان کا دماغ حقیقتا ضائع ہو چکا ہے اور سامنے کا حصہ خصوصیت کے ساتھ تباہ
ہوچکا ہوتا ہے۔ اس کے اثر سے چونکہ دماغ بہت زیادہ متاثر ہوتا ہے جس سے حادثات
میں بھی اضافہ ہو جاتا ہے۔

ایک رپورٹ کے مطابق شراب کے نشے سے دماغ میں ایک قتم کانقق بیداہوجاتا ہے جس شم کانقص بڑھا پے کی وجہ سے پیداہوتا ہے۔شراب کے چندگھونٹ سے ایک جیس سالہ جوان کا دماغ پچاسی سالہ آ دمی کے برابر کام کرنے لگتا ہے۔اس کی بینائی ایک ستر سالہ بوڑھے کے برابر کمزورہوجاتی ہے اور شنے کی صلاحیت ایک پینیٹے سال کے آ دمی جیسی ہوجاتی ہے اور عام توازن ایک نوے سال کے بوڑھے کی حالت کی طرح غیر یقنی ہوجاتا ہے۔

( محمد انور بن اختر اسلام صحت اورجد يدسائنسي تحقيقات كراجي ادره اشاعت اسلام ٢٠٠٠ م ٢٩٥٠)

شراب کے مفراز ات ہر لحاظ سے مسلمہ ہیں۔ اقتصادی اور معاشرتی لحاظ سے بھی ہیا۔
النجائث قرار پائی ہے صحت کے اعتبار سے بھی دنیا کا کوئی ماہر صحت اس کومفید قرار نہیں دیتا۔
ماہر بن کے مطابق وہ خواتین جوشراب پیتی ہیں ان کے بیچ عموماً اپانچ پیدا ہوتے ہیں اس
کے علاوہ شراب سے حمل ہونے کی شرح کم ہوجاتی ہے۔ جس سے رحم کے امراض ہیں
اضافہ ہوتا چلاجا تا ہے۔ ایک ماہر ڈاکٹر جیمز ملز کے مطابق شراب کی معمولی مقدار بھی بیچ
اکے خطرتاک ثابت ہوتی ہے۔

# ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

رسول الله عليه في في في ارشاد فر مايا ي

﴿کل مسکوخمووکل خمو حوام ﴾ (صحیح مسلم :۹/۲) ترجمہ: ہرنشہ آور چیز شراب ہے اور ہر شراب حرام ہے۔

# شراب اورجسمانی بیاریان

شراب انہائی ضرر رساں چیز ہے۔ اس کے استعال سے مندرجہ ذیل بیاریاں لاحق ہوناڈاکٹروں کے زد کیکٹابت ہو چکاہے۔

ا \_ سوزشِ معده اورامراض بهضم ۲ \_ زخم معده ۳ \_ سرطانِ معده ۴ \_ سوزشِ لبلبه ۵ \_ امراضِ جگر ۲ \_ استسقاء ک \_ حیاتین وغیره کی کمی کے امراض

### سوركا گوشت

دین اسلام ہمیں سکھا تا ہے کہ کون کی اشیاء طلال ہیں اور انہیں کھانا جائز ہے جب کے پچھاشیاء پر دین اسلام نے پابندی لگادی ہے کہ انہیں کھانا حرام ہے۔ حلال اور حرام کامنع کرنا محض مسلمانوں کو کسی چیز سے روکنا اور کسی چیز کی طرف راغب کرنا ہی نہیں بلکہ اس کی بے شار حکمتیں ہیں۔ اسلامی تعلیمات نے مسلمانوں کے لئے سور کے گوشت کوایک ممنوع خوراک بتائی ہے۔ اس بارے میں قرآن کی میم کامندرجہ ذیل حکم آج سے چودہ سوسال سے پہلے کاموجود ہے۔

﴿ حفظان صحت \_كِقر آني اصول ﴾

نا فر مانی کا جانور جس پر ذرج کے وقت غیراللہ کا نام بلند کیا گیا ہو۔ پھر جو مخص (بھوک کے یاعث) سخت لا ج**یار ہو** جائے نہ تو نافر مانی کرر ہاہواور نہ صدے زیادہ تجاوز کرر ہاہوتو میٹک آپ کارب بڑا بخشنے والانہا بہت مہریان ہے۔ ان کا مرحکتم معی ہوں سے گھڑے ہوگئے اور کا است

ہر آن حکیم میں سور کے گوشت کوحرام قرار دیا گیاہے۔ اس

ارشادِر بانی ہے۔

﴿ انسما حرم عليكم الميتة والدم و لحم الخنزير وما اهل لغير الله به فمن اضطرغير باغ و لاعاد فان الله غفور رحيم ﴾ (القره : ٢/١٢)

ترجمہ: اس نے تم پرصرف مرداراورخون اورخنزیر کا گوشت اور وہ (جانور) جس پر ذرخ کرتے وقت غیر اللّٰد کا نام پکارا گیا ہو، حرام کیا ہے، پھر جوشخص حالت اضطرار ( بعنی انتہا کی مجوری کی حالت) میں ہو، نہ (طلب لذت میں احکام اللّٰہ ہے) سرکشی کرنے والا ہواور نہ (مجبوری کی حالت) میں ہو، نہ (طلب لذت میں احکام اللّٰہ ہے) سرکشی کرنے والا ہواور نہ (مجبوری کی حدے) تجاوز کرنے والا ہو، تو بیشک اللّٰہ بڑا بخشنے والا نہایت مہر بان ہے۔

شراب اورسور کا گوشت انسانی صحت کے لئے معز ہے جس سے انسان میں افلاتی بدعالی، بدکرداری فروغ پاتی ہے۔ اس سے انسان میں ذاتی طور پر بہت کی تم ائیاں پیدا ہوجاتی ہیں جونسلا چلتی ہیں اور انسان براہ رو ہوتا چلاجاتا ہے۔ اس کی ذات کی نشو دار تقاء رک جاتا ہے۔ جس سے وہ صراطِ متقیم سے بہک جاتا ہے۔ بشعور ہوجاتا ہے۔ دینی امور اور فرائض سرانجام دینے سے معذور ہوجاتا ہے۔ عقل وہم سے برگانہ ہوکر الٹی سیدھی حرکات میں مشغول ہوجاتا ہے اور معاشرے کے لئے تاسور بنآ چلا جاتا ہے۔ غیرت وحمیت نام کی کوئی چیز اس میں نہیں رہتی ۔ اس لئے ایسے کاموں سے منع فرمایا گیا ہے۔ کوئکدان میں انسان عقل سے پیدل اور معاشرے کے لئے ناسور کی حیثیت فرمایا گیا ہے۔ کوئکدان میں انسان عقل سے پیدل اور معاشرے کے لئے ناسور کی حیثیت افتیار کر لیتا ہے۔

حالیہ طبی تحقیق کے بیجہ میں بیہ بات منظرعام برآئی ہے کہ سور کے گوشت میں

Trichinella Spiralis اور Trichinella Spiralis دو کیڑے پائے جاتے ہیں جن میں سے اول الذکر مرگی جبکہ مؤخر الذکر ایک بیاری کا باعث بنتا ہے۔ Acute جن میں سے اول الذکر مرگی جبکہ مؤخر الذکر ایک بیاری کا باعث بنتا ہے۔ اس کے Trichinosis کے مریض کو تیز جسمانی درجہ حرارت سے سابقہ پیش آ سکتا ہے۔ اس کے خون کا بہاؤز ہر ملے مواد سے متاثر ہوسکتا ہے، جس کے نتیج میں اسے دل اور نظام تنفس کا فالج بھی ہوسکتا ہے۔ یہ دماغ اور جسم کے دوسرے اجز امیں سوزش بھی پیدا کرتا ہے۔ اب فورپ اور امریکہ کے صحت شناس لوگ بالعموم اسلام کی طال کر دہ اشیاء کو ترجیح دے رہے ہیں اور سور کا گوشت ترک کرتے چلے جارہے ہیں۔
(اسلام صحت اور جدیر سائن تحقیقات میں ۱۰۹)

خورکشی

زندگی اورموت کا مالک حقیقی اللہ تعالی ہے۔ جس طرح کسی دوسرے خص کوموت کے گھاٹ اتار ناپوری انسانیت کو آل کرنے کے مترادف قرار دیا گیا ہے اس طرح اپنی زندگی کو ختم کرنایا اسے بلاوجہ ہلاکت میں ڈالنا بھی اللہ تعالی کے ہاں ناپندیدہ فعل ہے۔ قرآن عیم میں ارشادِر بانی ہے۔

﴿ والاتقتلوانفسكم ﴾ (النساء: ٢٩/٣)

زجمه: اورایی جانوں کومت ہلاک کرو۔

سیآیت مبارکہ کی شخص کو ناحق قبل کرنے اور خود کشی کرنے کی ممانعت پر دلیل شری کا درجہ رکھتی ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ زمانے کی تنگی ترشی سے پریشان حال ہو کرخود کوموت کے حوالے کروینا دانائی و عقمندی نہیں بلکہ بر دلی اور اللہ تعالیٰ کی دی گئی نعمت ( زندگی ) کی ناقدری ہے۔ لبذااللہ کی اس نعمت کی قدر کرنی چاہیے اور حالات زندگی کا ہمت و جوانمر دی سے مقابلہ کرنا چاہیے۔ اس کے بعدار شاوخداوندی ہے۔

﴿ ولا تلقو بايديكم الى التهلكة ﴾ (القره: ١٩٥/٢)

ترجمه: اورايخ بي ماتھوں خود کو ہلا کت میں نہ ڈالو۔

اس سے مراد یہ ہے کہ زندگی کی کشاکش میں ہمیشہ پامردی سے زندہ رہواور حوصلہ مت ہارو۔ زندگی میں ان حالات میں اپنے آپ کومت ڈالوجس میں صرف اور صرف موت ہی ہو۔ کیونکہ خدا تعالیٰ بھی ہمیں عزیز رکھتا ہے اور ہرانسانی جان ایک فیمتی سرمایہ ہے ، اس لئے اللہ تعالیٰ نے خودکشی اور اپنے آپ کوایسے حالات میں ڈالنے سے منع فرمایا جس میں سوائے موت کے کھے حاصل نہ ہو۔

رسول الله عليه في في ارشاد فرمايا ہے۔

"فان لجسدك عليك حقاً وان لعينك عليك حقاً " (صعيع بخارى: ٢٩٤٢)

ترجمہ: تمہارے جسم کابھی تم پر حق ہے اور تمہاری آتھوں کا تم پر حق ہے۔ میسے منبوی علیہ واضح طور پراپنے جسم و جان اور تمام اعضاء کی حفاظت اور ان کے حقوق اوا کرنے کی تلقین کرتا ہے۔

# ضرورت سے زیادہ نہ کھاؤ

﴿ وكلوواشربوو لاتسرفوا ﴾ (الاعراف: ١/ ٣١)

ترجمه: کھاؤاور بیواور صدیے زیادہ خرج ندکرو۔

یعنی خوراک و غذا اس قدر کھاؤ جس قدر بھوک ہو بلکہ تھوڑی ی بھوک ہوتو کھانے سے ہاتھ تھینے لینا چاہیے کیونکہ اس سے خوراک معدہ میں خوب ہضم ہوکر جزوبدن بن جاتی ہے لیکن حد سے زیادہ کھائی ہوئی خوراک معدہ کے لئے نقصانِ دہ ہے اس سے سیح طرح خوراک ہضم نہیں ہوتی اور نظام انہضام درست نہیں رہتااور بیخرا بی بہت سے امراض **52** 

﴿ حفظان محت كقرآني اصول ﴾

کوجم وی ہے۔انسان بیار پڑجا تا ہے بیاری جسم کے لئے نقصان دے ہے۔انسان اپنی روز مرہ کی زندگی کے فرائفن کی ادائیگی ہے قاصر ہوجا تا ہے۔ففول خربی سے انسان بہت جلاغریب ہوجا تا ہے بھرمختاج ہوجا تا ہے زندگی کا معیار بھی گرجا تا ہے اور معاشرہ میں ایک عضوِ معطل کی طرح زندگی گزار نے پرمجبور ہوجا تا ہے اور غربی بہت کی کدائیوں کا پیش خیمہ بعض مطل کی طرح زندگی گزار نے پرمجبور ہوجا تا ہے اور غربی بہت کی کدائیوں کا پیش خیمہ بین جاتی ہے۔ ایسا فرد ہرایک کے لئے اک رہتے ہوئے بھوڑے کی طرح ہوجا تا ہے۔ جوخود تو تکلیف میں بھنتا ہے ساتھ دوسروں کی زندگی میں بھی نخل ہوتا ہے۔ضرورت سے زیادہ کھانا بیاری کی جڑ ہے اس لئے اس کا مکمل خاتمہ ضروری ہے۔ بہی وجہ ہے کہ دین اسلام نے اسے تحق سے تا پہند کیا ہے۔

اسلام نے اسے تحق سے تا پہند کیا ہے۔

رسول اللہ علیہ کا فرمان ہے:

"عن مقدام بن معديكرب رضى الله تعالىٰ عنه يقول سمعت رسول الله عنائية يقول سمعت رسول الله عنائية يقول مالأ ادمى وعاء شرامن بطن حسب الادمى لقيمات يقمن صلبه فان غلبت الادمى لفسه فثلث للطعام وثلث للشراب و ثلث للنفس" ( سنن ابن اج: ٣٢٣/٢ مكرة المائح ٢٣٣/٢)

ترجمہ: حضرت مقدام بن معدیکرب رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں کہ ہیں نے رسول اللہ سیکانی کو کہتے سنا کہ انسان کا کسی برتن کو بھرنا اتنا برانہیں جتنا پید کو بھرنا ۔ آدمی کے لئے استے بی لقمے کافی ہوں ۔ اگر کوئی نے استے بی لقمے کافی ہوں ۔ اگر کوئی نے استے بی لقمے کافی ہوں ۔ اگر کوئی نے اور تہائی سانس کے لئے تہائی پانی کے لئے اور تہائی سانس کے لئے مادر کھے۔

کمانابای اور بد بودارند مو ارشاد باری تعالی ہے۔ ﴿ فانظرالی طعامک و شرابک لم یتسنه ﷺ الفره: ۲۰۹/۳ المریتسنه ﷺ الفره: ۲۰۹/۳ المریتسنه ﷺ المریتسنه ﷺ المریتسنه ﷺ المریتسن المریتسن

الچھی صحت کے لئے لازمی ہے کہ تازہ کھا نا استعال کیا جائے اور وہ خوش ذا نقہ اور مزے دار ہو۔ اچھا گلا ہوا ہوتا کہ طبیعت رغبت سے کھائے۔ کیونکہ ایسا کھا نا انچھی طرح ہضم ہوتا ہے اور جزویدن بنتا ہے۔ باس گلا سرا اور بد بودار کھا ناصحت کے لئے انتہائی مضراور نقصان دہ ہوتا ہے اس سے بہت می بیاریاں لاحق ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے۔ مختلف قتم کے مضرصحت جرا شیم ہوتے ہیں۔ باس اور بد بودار کھانے میں مختلف اقسام کے بیکٹر یا پائے جاتے ہیں جو بہت میں بیاریوں کا سبب بنتے ہیں لہذا کھا نا ہمیشہ تازہ کھانا جا ہے۔

### <u>بای غذا</u>

بای غذا میں مختلف بھیجوندیوں کی افزائش ہوتی ہے اور اس متم کی غذا سے معدے میں کئی خرابیاں رونماہوتی ہیں۔

### باس اور بدبودارخوراک کے نقصانات

جن بچوں کوشام کی ہائ خوراک دی جاتی ہےان کی بردھوتر رک جاتی ہےاورجہم دہلا ہونے لگتا ہے۔ بہت کی دل کوموہ لینے والی خوبصورتی ختم ہو جاتی ہے،۔ باسی خوراک استعال کرنے والے لیا لہ علم یا دوسرے د ماغی کام کرنے والوں کے د ماغ پراس کا برااثر ہوتا ہے اور ان کا د ماغ کمزور ہونے لگتا ہے۔ وہ لوگ جو باسی خوراک کھاتے ہیں ہمیشہ سست سے رہتے ہیں ذیادہ ترقبض سے د بے رہتے ہیں اور پیٹ سے بد بودار ہوا خارج ہوتی ہے۔

تمباکونوشی کے بارے میں یہ بات طے شدہ ہے کہ یہ انتہائی مہلک اور مصر ہے۔
سگریٹ کا بنیادی عضر تمبا کو ہے جسے کھانے سے جانور بھی اجتناب کرتے ہیں۔ لیکن بعض
لوگ سگریٹ کے ذریعے تمبا کونوشی کرتے ہیں اور یوں زہر پھانکتے ہیں۔ اس سے بے شار
امراض پیدا ہوتے ہیں۔ یہ تمبا کونوشی کرنے والوں کے لئے ہی اذیت ناک اور نقصان دہ
نہیں بلکہ ان کے اردگر دوالوں کو بھی اذیت پہنچاتی ہے اور اللہ تعالی نے جمیس اس بات سے
منع کیا ہے کہ ہم اپنے مسلمان بھا یوں کو اذیت پہنچا کیں۔
ارشاد باری تعالی ہے کہ

﴿والـذين يـوذون الـمـو منين و المومنات بغيرما اكتسبوا فقد احتملوا بهتا ناوًا ثماً مبيناً ﴿ واحزاب : ٥٨/٣٣)

ترجمہ: اور جولوگ مومن مردوں اور مومن عور توں کو اذیت دیتے ہیں بغیراس کے کہ انہوں نے کچھ (خطا) کی ہوتو بیٹک انہوں نے بہتان اور کھلے گناہ کا بوجھ (ایپے سر) لے لیا۔

تمباکونوشی بذات خود مال کی بربادی و ضیاع اور نصول خرچی ہے اور اللہ تعالیٰ نصول خرچی کرنے والوں کو پہند نہیں فرماتا۔

امریکہ کے صحت عامہ کی شائع کردہ ایک رپوٹ کی روسے گذشتہ ۲۰ سال کے اندرشرح موت اور بیاری دونوں میں سگریٹ نوشی کی عادت کے سبب شرح اموات میں نو مختاہ اضافہ ہوا ہے۔ مرنے والوں میں ۵ فیصد سگریٹ نوش تھے۔ (اسلام صحت اور جدید سائنسی تحقیقات عمل ۱۳۳۱)

## تمبا كواورجسماني بياريال

ا ـ سرطان ۲ ـ کی خون سرکھانی سم. قوت مدافعت کی کمی ۵ ـ آنکھوں کی بینا کی ۲ ۔ تنگی تنفس ۔

امام غزائی نے لکھا ہے کہ تمبا کونوشی سے ستر بیاریاں بیدا ہوتی ہیں۔ موجودہ طبی تحقیقات نے امام غزائی کے قول کی سوفیصد تقد بی کی ہے کہ تمبا کو کا استعمال انسانی صحت کے لئے کسی پہلو ہے بھی مفیر نہیں بلکہ جسم کے تمام اعضاء کے لئے انتہائی مضراور تباہ کن ہے۔ (ابلام صحت اور جدید سائنسی تحقیقات میں ۲۲۹)

### خلاصهكلام

اگر ہم تاریخ کا مطالعہ کریں تو سب سے پہلے صحت کے بارے جو تحقیقات المتی ہیں وہ ہوتائی
تحقیق ہے۔ ہوتان ہیں اس ضمن بہت زبردست تحقیق وقد قیق ہوئی۔ ہمیں آج تک اس
پائے کی تحقیقات کہیں اور نہیں ماتیں۔ اس میں بڑی فصاحت و بلاغت سے ہمیں انسائی
صحت کے بارے معلومات المتی ہیں۔ اس میں انسائی زندگی کی تمام جزئیات کو بڑی تفصیل
سے بیان کیا گیا ہے۔ اس کے بعد بوئل بینا کی تہلکہ خیز کتاب 'القانون' جو ایلو پیتی کی
بنیاد بن ، کیونکہ یہ معرکۃ الآراتھنیف تقریباً ایک صدی تک یورپ کی یو نیورسٹیوں میں
بڑھائی جاتی رہی۔ اس میں زندگ کے ہر شعبہ کے بارے انتہائی مدل بحث کی گئی ہے۔
بڑھائی جاتی مورپیتی صرف علامات کا علاج کرتی ہے اور اس میں کوئی بھی جامع اصول صحت مرتب
نہیں کیا اور رہ گئی بات ایلو پیتی کی تو وہ ہر مرض کا قصور جراثیم کو گردانتی ہے اور یہ جرافیم آئی
تک اس سے ختم نہیں ہو سکے۔ اس میں بھی صحت کے قیام کے لئے وہ اصول وضوالیا نہیں
مطنے جوانسائی زندگی سے مماثلت رکھتے ہوں۔ اس میں صرف جراثیم کو مجرم جان کراس کے

تدارک کیلئے تک ودوی جاتی ہے۔اورانسان کو کیمیائی ادویات دے کر جراثیم سے مقابلہ کیا جاتا ہے۔جن میں مسکنات و مخدرات کا اندھا دھنداستعال ہے جو کسی بھی لحاظ سے انسانی صحت کے لئے نافع اور صحت منداثرات نہیں رکھتیں بلکہ ایک بیاری ختم اور کئی بیجیدہ امراض کا شکار ہوجاتا ہے۔

# حفظان صحت کے مقاصد

اسلام انسان کوصحت مند اور طاقتور دیمنا چاہتا ہے اس کے لئے اسلام نے بہترین اصول وضوابط عطا کے ہیں۔ تاکدان پر عمل کر کے انسان بہتر زندگی بسر کر سکے۔
ایک صحت مند انسان ہی زندگی کی مشکلات ، کشن مراحل اور جال سل لمحات میں سرخروہوسکی ہے۔ ایبا انسان جوقر آئی تعلیمات اور سدید نبوی کو سمجھتا ہے ، وہی ان تمام تقاضوں کو پورا کرسکتا ہے جوصحت اور تندرتی کے لئے جزولا یفک ہیں۔ انفرادیت سے اجتماعیت تک سب سے مقدم چیزصحت ہے آگر صحت ہے تو انسان ہر تتم کے حالات سے مقابلہ کرسکتا ہے۔ حفظان صحت کے مقاصد ہے ہیں کہ: ملک ، توم ، معاشرہ اور اس کے باس صحت مند، طاقت ور، بلند نگاہ ، پراستقلال ، صابرہ شاکر ، انفرض صحیح معنوں میں مجاہدانہ صحت مند، طاقت ور، بلند نگاہ ، پراستقلال ، صابرہ شاکر ، انفرض صحیح معنوں میں مجاہدانہ صفات کے حامل انسان ہوں تو مجروہ معاشرہ ، توم اور ملک بام عروج تک جا چہنچتے ہیں اور مفات کے حامل انسان ہوں تو مجروہ معاشرہ ، توم اور ملک بام عروج تک جا چہنچتے ہیں اور مفات کے حامل انسان ہوں تو مجروہ معاشرہ ، توم اور ملک بام عروج تک جا چہنچتے ہیں اور مفات کے حامل انسان ہوں تو مجروہ معاشرہ ، توم اور ملک بام عروج تک جا چہنچتے ہیں اور مفات کے حامل انسان ہوں تو محروہ معاشرہ ، توم اور ملک بام عروج تک جا چہنچتے ہیں اور مفات کے حامل انسان ہوں تو محمد مند مفات کے عامل مفاق مطلوب ہے۔

تاریخ محواہ ہے کہ کمزوراور برز دل تو میں ہمیشہ تصر ندنت کی ممرائیوں میں جا کرتی ہیں جہاں ان کا کوئی پرسان حال نہیں ہوتا۔ایسی تو میں ہمیشہ ذلیل وخوار ، تنہا ، زبوں حال الغرض ہر پہلو سے کم ماریہ وتی ہیں۔ بقول علامہ ڈاکٹر محمدا قبالؓ:

> کافرہےتوشمشیر پہکرتاہے بھروسہ مومن ہےتو ہے تیج مجی از تا ہے سپاہی

چونکہ اسلام ساری انسانیت اور ہرز مانے کے لئے ہے، اور ہر خطے ہیں اس کی تعلیمات کے مطابق ایک پرسکون معاشرے کی تشکیل عمل میں آسکتی ہے۔ اسلام انسان کی پانچ بنیادی ضرورتوں کا رکھوالا ہے۔ بلکہ یوں کہہ لیجئے کہ اسلام انسانیت کی نجات کا ضامن ہے، ان پانچ بنیادی ضرورتوں کا تحفظ جو تو میں کرتی ہیں، وہ ہر دور میں مہذب اور ترتی یا فتہ تو میں کہلاتی ہیں۔

کین ایک بات ذہن میں رہے کہ ان امور پڑکل درآ مدای وقت ہوسکتا ہے جب
وہ قوم یا ملک جسمانی و ذہنی اور اخلاقی لحاظ ہے مالا مال ہو۔ کیونکہ صحت، زندگی کی ہرشا ہراہ پر
کامیا بی سے جمکنار کرانے کیلئے سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہے۔ چونکہ اسلام ہر میدان عمل
میں بلندا قد اردیتا ہے جس پڑمل کرنے سے انسانی صلاحیتیں او بے کمال پر پہنچ جاتی ہیں۔
ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ لقد کان لکم فی رسول الله مَلْنِهِ اسوة حسنة ﴾ (الاحراب: ٢١/١٣) رجمه: به تلک تمبارے لئے الله علی کے الله کے رسول علی کی زندگی میں بہترین نمونہ ہے۔ بہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کے لئے ملی نمونہ نبی کریم علی کی داستواقد س ہے۔ تر آن علیم اور سعیت نبوی برعمل کرنے ہی ہے مندرجہ ذیل پانچ کلیات و مقاصد شریعت کا تحفظ ہو سکتا ہے۔

### ا-تحفظ دين

انسانی تو ی کی مضبوطی اور نہم وادراک ہی جن کی حقا ثبت کو پہچان سکتا ہے۔انسان جننا جسمانی طور پر طاقت ور ہوگا اتنا ہی وہ مقاصد کے حصول میں سرگرم رہے گا اور عقائد کو ایمان کے ذریعہ دلول میں پیوست کرسکتا ہے اور بید عقائد کوئی صرف ایمان کے ذریعہ دلول میں پیوست کرسکتا ہے اور بید عقائد کوئی صرف موروثی یا تقلیدی نہیں ہوتے بلکہ معقول اور منطق دلائل کا بھی اس میں وافر حصہ موجود ہے۔

قرآن علیم میں اللہ نے اپنی ذات کی موجودگی کی ایک کھلی نشانیاں بیان کی ہیں کہ برنہم وذکا
کا مالک فطری طور پر اللہ تعالیٰ کی ذات اقدس پر ابجان لے آنے پر مجبور ہوکر اس کے ابدی
قوانیمن کا پابند بن جاتا ہے۔ اس پابندی کے لئے اسلام اپنے بندے کیلئے عبادات کا ایسا
نصاب مہیا کرتا ہے جس کی بدولت اس کے ایمانی جذبہ میں استحکام پیدا ہوتا ہے اور ہر
دنیاوی مال و دولت اور جاہ وحشمت سے منہ موڑ کر اپنا تعلق اپنے خالق و مالک سے مضبوط
کرتا چلا جاتا ہے۔ اس کے بعداللہ و بندے کا ابدی رشتہ، بندے کو مکلف کر لیتا ہے کہ وہ
جس عقیدہ پر ایمان لاچکا ہے۔ اس کے مطابق اپنی زندگی بسر کرے اور دوسروں کو بھی
اندھیروں سے نکال کر روشن راہ پر لے آئے، اس طرح وہ مبلغ بن کردین کے تحفظ و
اشاعت کی شاہراہ پر نکل پڑتا ہے۔ اور یہی دینِ حق ہے جس کے بعد انسان و بن اسلام
اشاعت کی شاہراہ پر نکل پڑتا ہے۔ اور بہی دینِ حق ہے جس کے بعد انسان و بن اسلام

اگر چہ اسلام دنیا اور آخرت کی کامیا بی کے لئے اللہ تعالیٰ کا آخری نظامِ حیات ہے جو قیامت تک تمام بی نوع انسان کی بھلائی اور بہتری کے لئے ہے لیکن پھر بھی اس کو کسی پرزبردتی مسلط نہیں کیا جاسکتا۔ارشا دِر بانی ہے۔

﴿ لا اكراه في الدين ﴾ ( القره: ٢٥٢/٢)

ترجمه: وین میں کوئی زبردی نہیں۔

کیکن تحفظ دین کی خاطرالله تعالی نے مسلمانوں کو بیٹکم دیا کہ وہ غیرمسلموں کے معبودوں کو مُراَ بھلانہ کہیں ایسانہ ہوکہ وہ جہالت کی بناپرالله پر بہتان باندھیں۔الله تعالیٰ نے فر مایا۔

﴿ ولا تسبواالذين يدعون من دون الله فيسبوالله عد وابغير علم

€( الانعام : ۲/۸۰۱)

ترجمه: اور (ائےمسلمالو!)تم ان (جھوٹے معبودوں) کوگالی مت دوجنہیں بید (مشرک

لوگ)اللہ کے سوابو جتے ہیں پھروہ لوگ (بھی جولباً) جہالت کے باعث ظلم کرتے ہوئے اللہ کی شان میں د شنام طرازی کرنے لگیں گے۔

علاوہ ازیں مسلمانوں کے لئے یہ بھی پابندی لگادی کہ جوکوئی ایک باراسلام کے دائرے میں آجاتا ہے وہ اس سے بھر نہیں سکتا، کیونکہ اس سے معاشرہ میں انتثار پیدا ہوتا ہے اورفکری انتثار بھیلتا ہے۔

ارشادِ نبوی ہے۔

" من بدل دینه فاقتلوه ". (صمیع بخاری ۲۱۱/۱۰۰ )

ترجمه: جومرتد بوجائے اسے ل كردو۔

اسلام دین کے تحفظ اور اپنی اشاعت و تروت کی پر زور دیتا ہے۔ چونکہ یہ آفاقی اور فطری دین ہے جور کاوٹوں اور رخنہ اندازیوں کو پسند نہیں کرتا۔ بلکہ تمام ندا ہب کو تحفظ اور آزادی فراہم کرتا ہے۔ تاریخ محواہ ہے کہ تمام باعمل مسلمان حکمر انوں نے کسی بھی ند ہب پر کوئی پابندی عائد نہیں کی بلکہ ان کو اپنے اپنے ند ہب کے مطابق رہنے اور عبادت کرنے کی کمل آزادی دی

٢\_تحفظِ عثل

انكريزى مقوله ہے

A sound body has a sound mind.

ترجمه: ایک مضبوط جسم ایک توی د بن رکھتا ہے۔

یہ بات جانتا جائے ہے کہ ذہن جتنا زرخیز ہوگا انسان اتنا بی معاملہ فہم اور ذکی ہوگا۔ عقل وشعور کی بدولت انسان عقلند ہوتا ہے۔اسلام عقل وشعور سے کام لینے کی تا کید کرتا ہے اورعقل کی نشو ونما مادی اورمعنوی لحاظ ہے کرنے کی تلقین کرتا ہے۔اورعقل کی بہترین نشو ونما

ابترین اورصحت بخش خوراک کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ یعنی ایسی خوراک استعال کی جائے جس سے ذہن کی صلاحیتیں جلا پاسکیں اور پھل پھول سکیں۔ تاکہ انسان کی عقل بیدارر ہے اروہ کہیں بھی مات نہ کھائے۔ اس کے علاوہ عقل کی معنوی افزائش سے مرادیہ ہے کہ اس کی نظر احکام الہی پراتی پختہ و کامل ہو کہ وہ خرافات و تو ہمات ، کا ہنوں نجومیوں اور جوتشیوں کی اندھی تقلید ہے بچار ہے۔ علاوہ ازیں ہراس کام سے روک دیا گیا جو عقل کو ماؤف کرے اور اس میں خلل ڈال دالے۔ ارشا دِر بانی ہے۔

﴿ يَاايها الَّذِينَ آمَـنُو انْمَا الْحُمرُ وَ الْمِيسَرُ وَالْانْصَابُ وَ الْازْلَامُ

رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه ﴾ (المائده: ٩٠/٥)

ترجمہ: اے ایمان والو! بیٹک شراب اور جوا اور (عبادت کے لئے) نصب کئے گئے بت اور (قسمت معلوم کرنے کے لئے) فال کے تیر (سب) ناپاک شیطانی کام ہیں۔ سوتم ان سے پر ہیز کرو۔

اسلام ہراس کام ہے منع فرماتا ہے جس سے عقل ماؤف اور دبنی توانا ئیاں مضمحل ہوجا ئیں
کیونکہ ایسے انسان کسی بھی کام کوسرانجام دینے کے قابل نہیں ہوتے۔ یہ جاننا جا ہے کہ بیدار
عقل وشعور کے مالک ہی زندگی کے بلند مدارج تک چہنچنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ بہی وجہ
ہے کہ تحفظ عقل انسان کا قیمتی اٹا شہ ہے۔

# س نسل انسانی

کائنات کے عناصر طبعی اور انسانی تخلیق وارتقاءاور کے متعلق بتایا گیا ہے کہ ننج کو ورخت، قطرے کو گھر، خاک کے ذرے کو انسان بننے کے لئے کن تدریجی مراحل ہے گزرنا پڑتا ہے۔

الله تعالیٰ کے ان عظیم المرتبت شاہ کاروں میں ہے ایک سکیم انسان کی تخلیق ہے۔

ارشاور بانی ہے۔

﴿ و بداخلق الانسان من طین ﴾ (السجده: ۲۲) م تر:مه: اوراس نے انسانی تخلیق کی ابتداء کی (یعنی غیرنامی ماده) ہے گی۔ پھرمختلف مدارج کاذکرکرتے ہوئے فرمایا:

﴿ لقد خلقنا الانسان فی احسن تقویم ﴾ (النین: ۹۵) ترجمه بینک ہم نے انسان کوبہترین (اعتدال اورتوازن والی) ساخت میں پیدافر مایا ہے۔ فرمایا:

﴿ ثم سواہ و نفخ فیہ من روحه ﴾ (السحدہ: ۹/۳۲) ترجمہ: پھراس (میں اعضاء) کو درست کیا اور اس میں اپنی روح (حیات) پھونگی۔ نکاح کا اولین مقصد اولا دکی بیدائش اور نسل انسانی ہے۔

﴿ ياايهاالناس اتقواربكم الذى حلقكم من نفس واحدة و حلق منهاز وجهاوبث منهمار جالاكيثرا ونساء واتقوالله الذى تساء لون به والارحام ان الله كان عليكم رقيبا ﴾ (انساء: ١/١)
ترجمه: ال لوگوائي رب ئ روجس ن م كوايك جان سے پيدا كيااورائ جنس سے اس كا جوڑا بنايا اوران دونوں كے دريع بہت سارے مردوں اور ورتوں كو يھيلا ديا الله سے دُرو اور ركى رشتوں كا لحاظ ركھوجس كے واسطے تم آپس بيس ايك دوسرے سے اپ حقوق كا مطالبه كرتے ہو۔ ب شك الله تم پر تكبيان ہے۔
اس آیت كريم سے واضح ہوتا ہے كونكاح كا مقصد محض جذبات كي تسكين نبيس بلكه اولاد كا حصول بحی ہے۔ جس سے نسل انسانى كى مسلسل اور لگا تار بقاء كاسامان كيا جاسكے۔

رسول الله علي في ال مقصد كومزيد ثما يال فرمايا:

"عن معقل بن يسارر ضي الله تعالى عنه قال رسول الله مليكة تز

جو االودودالولودفاني مكاثر بكم ". (سَالِوولاد: ١٢٣/٢ ، سَ نَسَانَي: ٢٨٠/٢)

ترجمه: حضرت معقل بن بيار رضى الله تعالى عنه يدوايت هے كه رسول الله عليه في نے

فرمایا زیادہ محبت کرنے والی اور زیادہ افزائش نسل کرنے والی عورت سے شادی کرواس

کئے کہ میں تم لوگوں کے ذریعے (بروز قیامت) کثرت تعداد برفخر کروں گا۔

اس سے بات بوری طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ وہی انسان نسل انسانی کا وارث بن سكتا ہے جو بھر بورتوانا اور جوال مرد ہو۔ بعنی جو حفظان صحت كا بورى طرح جانے والا، اس کے مطابق زندگی بسر کرنے والا ہو۔اس عمن میں اللہ تعالیٰ نے اپنی بے بہار حمت بھی ر کھی کہاس نے میاں بیوی کوایک دوسرے کے لئے تسکین کا باعث بھی بنایا اور بیاس وقت وقوع پذیر ہوسکتا ہے۔ جب دونوں میں حرارت معیاری ہو یعنی نسل انسانی کی بقاوسالمیت ای میں ہے کہ حرارت دونوں طرف معتدل پیانے پر ہو۔اس کے علاوہ تسل انسانی میں اخلاقی اقدار کی بلندی کو یانے کے لئے اسلام نے زنا کوحرام قرار دیا کیونکہ بیمردوعورت میں خباشت پیدا کرتا ہے اور اخلاق حسنہ سے دور کردیتا ہے۔نسل انسانی کی قرآنی تعلیمات کے مطابق تربیت کا حکم بھی اس لئے دیا گیا۔ کیونکہ ایسی قوم ہمیشہ دنیا و آخرت میں سرخر و رہتی ہے جو قرآنی نظام کے سانچے میں ڈھلی ہوئی ہو۔اگر بنظرِ عمیق دیکھا جائے تو انسانی تک و تازحرارت برمبنی ہے اگر انسان میں حرارت معتدل ہوتو وہی اس رزمگاہ میں فوز و کامران روسکتا ہے۔اس سے بیٹا بت ہوا کہ تحفظ صحب خویش ہی دراصل مزیدا فزائش نسل کی نموکا سبب بن علی ہے۔ پنجرز مین جمعی بھی پھل نہیں دیے علی ، ای طرح نسل میں اضافه صحت مندانسان ہی ہے ممکن ہے اور صحت مندی ای وقت قائم ہو مکتی ہے جب انسان

63

🛊 حفظان محت کے قرآنی اصول کھ

کوسحت قائم ددائم رکھنے کے اصول دضرابط کاعلم ہواوروہ اس پڑمل پیرا بھی ہو۔ اس نفس انسانی

اللہ تعالیٰ نے جہاں اپی مخلوقات کو اپنی ریوبیت پر کواہ کے طور پر بیان کیا اورسلامتی کو بھی شامل فرمایا۔
کیا اوران کی شم کھائی ،اس بیس نفس انسانی کی استواری اورسلامتی کو بھی شامل فرمایا۔
ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿ وَ نَفْسَ وَمَا سُواهًا ﴾ (الشمس: ١٩/١)

ترجمہ: یعن جشم ہے نفس انسانی کی اوراس کواستوار کرنے والی ذات کی۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ انسان کانفس حقیقت میں ایک بے غبار آئینہ ہے۔ لیکن زندگی کے تقاضے اور اس کے مسائل جوان گنت، بے شار اور مختلف النوع ہیں۔ ان کی تکیل کی تک ودو انسان کو ہمہ وقت اس گردوغبار کے زیر اثر رکھتی ہے جواس آئینے کو گدلا کر دیتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان اپنی شعوری زندگی کے ہر لیے میں تین قتم کے حقوق اوا کرتے رہنے کا بابند ہے۔ یعی حقوق اوا کرتے رہنے کا بابند ہے۔ یعی حقوق اللہ جقوق العباد اور حقوق تی اس م

تحفظِ نفس کے لئے لازم ہے کہ انسان خبائث سے احتر ازکر ہے۔ شہوی وغنبی قول کوئسی بھی طور پر مشتعل نہ ہونے دے اوراس کے ساتھ ساتھ اسپنے قول وفعل اور حرکات وسکنات پر بھی نگاہ رکھے۔ ایسا کوئی کام نہ کرے، جواحکام البی کے خلاف ہواورا کر انجائے میں یا بلاارادہ کوئی ایسا فہیج نعل سرز د ہوجائے تو فوراً استغفار کرے اوراحکام خداوندی کے میں یا بلاارادہ کوئی ایسا فہیج نعل سرز د ہوجائے تو فوراً استغفار کرے اوراحکام خداوندی کے آئے جمک جائے۔

علامه مجلال الدين دواني لكعت بين:

و وفض اسینے لئے ایس سزا تجویز کرے جوز جرنفس کاباعث ہوتا کہ نفس اس کی

طرف متوجہ نہ ہو۔ یہ بھی لازم ہے کہ صغیرہ گناہوں کو حقیر نہ سمجھے۔اگر کوئی شخص کس کے عیوب اس پر آشکار کرے تو وہ اس کو بُرامنانے کی بجائے خندہ پیٹانی سے قبول کرے۔ بقول حضررت عمررضی اللہ عنہ :

"رحمه الله من اهدى الى عيوبى".

( هواني، جلال الدين، الإخلاق ، كراچي دفتر فرهنگ اسلامي ، ص ٩٥)

زجمہ: خداا*ں شخص پر دم کرے جو مجھے میرے عی*وب بتا تا ہے۔

هفلِنفس کے لئے لازم ہے کہ کہ قوئی (عقلی ونظری) کو خیر وفلاح کے لئے استعال کیا جائے کیونکہ مشق سے ہرا کیک ملکہ رائخ ہوتا ہے۔ هفلِ نفس کیلئے مزاح بعنی ہنسی خوشی ، فداق اور بذلہ بنی ہمی اعتدال کو لمحوظ خاطر رکھنا اشد ضروری ہے۔ کیونکہ بیالفت ومحبت کی استواری کا سبب ہے۔ تحفظ وصحب نفس کے لئے ضروری ہے کہ نیک لوگوں کی صحبت اختیار کی جائے اور تم ہے کہ فیک لوگوں کی صحبت اختیار کی جائے اور تم ہوگوں سے اجتناب کیا جائے کیونکہ اخلاق اور عادات و اطوار بفس کو بہت جلد متحرک ومتاثر کرتے ہیں۔

فت و فجور، زئل بازاری اطوار، اخلاق رذیلہ اور کری صحبت ہے بچنا ہمارا اولین فریضہ ہے۔ اچھی عادات، نیکوکاروں کی صحبت، اخلاقی فضیلہ وحنہ سے انسانی نفس نمو پاتا ہے اور ایخ پروردگارکا محبوب بندہ بن جاتا ہے۔ ایخ نفس پرقابو پائے رکھنا سب سے بڑی اور افضل عباوت ہے۔ امام غزائی لکھتے ہیں۔ جب تم نفس کو مہذب بنانے کا پوراارادہ کرلوتو اسے ایسے تاذیانے لگاؤجن سے اس کو تخت تکلیف پنچے (تختی سے خواہشات کو ترک کردو) اور تواضح کے ساتھ اس کے تکبر کو نکال دواور امتحان کی آگ براس کو خوب جوش کرو، علم کو اس کا دوست اور عمل صالح کو اس کارفیق بناؤ اور اخلاقی حنہ کی تعلیم دے کر اعمال مسالح کی مشق کراؤ اور لطا کف وظر اکف اور عقل سے اس کو آر استہ کرو۔

( خزال الوحامه سرالعالمين وكشف في الدارين كراجي ، مكتبه اسلامي م ٨٥٠)

# ﴿ حفظان صحت \_ كِقر آني اصول ﴾

۵۔ال

ملکیت سے انسان کو فطری طور پر محبت ہوتی ہے اور اسلام انسان کے اس فطری جذبے کی قدر بھی کرتا ہے اور اسلام نے پاک اور حلال مال کمانے کو عیادت قرار دیا ہے۔

اکتسابِ رزق کے لئے اوجھے اور حرام ہتھکنڈ ہے استعال کرنے سے روکا ہے۔ اپنے مال و دولت کی حفاظت کرتے ہوئے مرجانے والے کے متعلق نبی کریم علیا ہے نے ارشاوفر مایا۔

"من قتل دون ماللہ فھو شھید" (سن نومذی ۱۲۱۵)

"من قتل دون ماللہ فھو شھید" (سن نومذی ۱۲۱۵)

ترجمہ: جواپنے مال کی حفاظت کرتے ہوئے آل کر دیا جائے وہ شہید ہے۔

مال کو ضول کا موں ، رسموں اور رواجوں میں خرچ کرنے والوں کے بارے میں ارشاور بانی اسے۔

﴿ ولا تبذرتبذير اان المبذرين كانوااخوان الشياطين ﴾ (بني اسرائيل :١٤/ ٢١/)

ترجمہ: اور (اپنامال) فضول خرجی ہے مت اڑاؤ۔ بیٹک فضول خرجی کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں۔

اللہ تعالی خون پینے کی کمائی کوفضول خرج کرنے ہے دو کتا ہے۔ اس ہے معاشرہ میں بگاڑ اور فساد پیدا ہوتا ہے، اور معاشرہ میں افراد کے درمیان توازن گڑ جاتا ہے۔ تحفظِ مال کا تھم دیا گیا کہ اپنے ہر معاطے میں میانہ روی افتیار کرو۔ اس سے انسان معاشرہ میں باعزت زندگی گزار نے کے قابل ہوجاتا ہے، اور دوسروں کامخاج نہیں ہوتا۔
اگر حقیقت پیندی ہے دیکھا جائے تو اسلام آیا ہی اسی لئے تھا کہ کوئی کی کامخاج نہر کہ کہ میں سان آزادانہ اور عزت کی زندگی ہر کر سکیں ۔ انسان چونکہ اشرف المخلوقات نہرے، تمام انسان آزادانہ اور عزت کی زندگی ہر کر سکیں ۔ انسان چونکہ اشرف المخلوقات ہے۔ اس لئے اس کا احترام ایک جیسا ، اور سب کے لئے ہے۔

ارشادِر بانی ہے۔

﴿ ولقد كرمنا بنى آدم ﴾ (بنى اسرائيل ـ:∠١/٠٠)

رجمہ: اورہم نے بن آدم کوفضیلت دی۔

صحبتِ عامه قرآن کی روشنی میں

حلال وطيب

قرآن عیم نے انسانی جسم کی مضبوطی وصحت کو برقر ارر کھنے کے لئے خوراک کو بڑی اہمیت دی ہے اور بڑی وضاحت ہے اس کا ذکر کیا ہے۔ کیونکہ صحت کے قیام کے لئے بدل ما پتخلل کی جوضر ورت ہوتی ہے وہ ایک مسلمہ امر ہے۔ اور بدل ما پتخلل ہمیشہ اغذیہ و اشربہ اشربہ سے حاصل ہوتا ہے۔ اس لئے حفظانِ صحت کے لئے سب سے اول چیز اغذیہ واشر بہ بی بیں کہ ان کو اپنی ضرورت کے مطابق سمجے اصولوں پر استعمال کیا جائے تا کہ ان سے بدل ماسی ما پتحلل حاصل ہو۔

ارشادِر بانی ہے۔

﴿ يايها الناس كلو مما فى الارض حلاطيباً ﴾ (البقرة: ١٦٨/٢) ترجمه: المولوازين كريد المراد المرد ا

الذين امنو كلومن طيب ما رزقنكم ﴾ (البقرة: ١٨٢/٢) ترجمه: مومنو! پاك چيزوں ميں سے جوہم نے تم كودى ہيں كھاؤ۔ ايك اور جگداللہ تعالی كاارشاد کھے يوں ہے

﴿ فكلوامما رزقكم الله حلاً طيبا ﴾ (النعل: ١١٣/١١)

ترجمہ: پس جوطلال اور پاکیزہ رزق تمہیں اللہ تعالیٰ نے بخشاہے ہتم اس میں ہے کھایا کرو۔

آپ قرآن کریم کا مطالعہ کریں۔اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر دو چیزوں کی پابندی لگائی ہے اپ قرآن کریم کا مطالعہ کریں۔اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر دو چیزوں کی پابندی لگائی ہے کہ جورز ق بھی کھا وَاس میں بیشرط لا زمی ہو کہ وہ حلال بھی ہواور پاک بھی ۔ اور پاک چیزوں میں سے جو جا ہو کھا ؤ۔کوئی ممانعت نہیں ہے۔

علاوہ ازیں ارشادِ خداد ندی ہے۔

﴿ اليوم احمل لكم البطيب وطعام النذين اوتو الكتب حل لكم و طعامكم حل لهم ﴾ (المائده: ٥/٥)

اس سے مرادیہ ہے کہ ہم اہل کتاب کے ساتھ بیٹھ کر اور وہ ہمارے ساتھ بیٹھ کر
ایک ہی برتن میں کھا سکتے ہیں۔اس میں پھھی قباحت نہیں ہے۔لہذا ہمیں ان سے نفرت

کرنے کی بجائے آپس میں ل بیٹھ کراشیائے خور دونوش کو استعال کر لینا جا ہے اس میں پچھے
مضا کقہ نہیں ہے۔ (اہل کتاب سے مرادوہ اہل کتاب ہیں جوعقیدہ تلیث یا جو یت کے قاکل نہوں)
اس کے بعدار شادِ خداوندی ہے کہ

﴿ و کلو ممارزقکم الله حلاً طیباً ﴾ (المانده: ۸۸۱۸)
ترجمه: اورجوطال اور پاکیزه رزق الله نظمین عطافر مایا ہے اس میں سے کھایا کرو۔
سورة انفال کی آیت نمبر ۲۹:۸ میں اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔
﴿ فکلو امما غنمتم حللاً طیباً ﴾ (الانفال: ۲۹۱۸)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

68

﴿ حظانِ محت كقر آني اصول ﴾

ترجمہ: سوتم اس میں ہے کھا وجو حلال ، پاکیزہ مال غنیمت تم نے پایا ہے۔ علاوہ ازیں رسولوں کے بارے میں بھی اللہ بزرگ و برتر کا واضح اعلان ہے۔

﴿ يا يما الرسل كلومن الطبيات واعملوا صالحا ﴾ (المومنون ٥١/٢٢)

ترجمہ: اےرسل(عظام!)تم پاکیزہ چیزوں میں سے کھایا کرو (جیسا کہتمہارامعمول ہے)اور نیک عمل کرتے رہو۔

قرآن عیم میں خوراک پراتی توجددیے کی بالآخرکیا وجہ ہے؟۔خدائے خوراک کے انتخاب کواتی اہمیت کیوں دی ہے؟ خوراک کا طلال اور پاک ہونا ہمارے لئے کیوں ضروری ہے؟ پیتمام امور ہمارے لئے قابلی غوراور وضاحت طلب ہیں۔ان کا سجھنا نہایت ضروری ہیں۔ کیونکہ ای پرانسان کی تمام زندگی کا دار و مدار ہے اور بہی زندگی کی اساس بھی ضروری ہیں۔ کیونکہ ای پرانسان کی تمام زندگی کا دار و مدار ہے اور بہی زندگی کی اساس بھی ہے۔غذا ہے جسم وصحت ، اخلاق اور کر دار تھکیل پاتے ہیں۔غذا ہے عقل وفہم وشعور ، ادراک اور جسمانی حرارت پیدا ہوتی ہے۔غذا ہے بیاریوں کے خلاف قوت مدافعت اور قوت مدیمہ میں بھانی حرارت پیدا ہوتی ہے۔غذا ہی سے انسان جسمانی ، روحانی شعوری ، قوت مدیمہ کی معاونت ہوتی ہے۔غذا ہی سے انسان جسمانی ، روحانی شعوری ، جذباتی اور اخلاقی نشو ونما پاکر قوت اور صحت مند جوانی اور بڑھا ہے تک پنچتا ہے۔طال خوراک سے ہماری اس زندگی اور اخروی زندگی میں بھی بھلائی آتی ہے۔اللہ تعالی اپنے خوراک سے ہماری اس زندگی اور اخروی زندگی میں بھی بھلائی آتی ہے۔اللہ تعالی اپنے بندے سے خوش ہوتا ہے۔

### بتولات اورسبريال

و واذقلتم يموسى لن نصبر على طعام واحدفاد ع لنا ربك يخرج لنا مما تنبت الارض من يقلها و قثائها و فومها و عدسها و بصلها ﴾

( البقرة: ۲۱/۲)

ترجمہ: اور جبتم نے کہاا ہے مویٰ! ہم فقط ایک کھانے (لیعنی من وسلویٰ) پر ہرگز صبر

میں کر سکتے تو آپ اپ رب سے (ہمارے تق میں) دعا سیجئے کہ وہ ہمارے لئے زمین اسے اسٹے والی چیز وں میں سے ساگ، کلڑی، گہوں، مسور اور بیاز بیدا کرد ہے۔

چونکہ انسان کی بیدائش مٹی سے ہوئی ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے انسان کواس کی فطرت کے مطابق خوراک بھی عطاکی ۔ اور اس کی خوراک بھی مٹی سے بیدا کی تاکہ اس کے مزاج کے مطابق اس کوغذا ملے اور اس کی افزائش ہو سکے نیز ان تمام خوراکوں میں کوئی بھی المیں چیز منبیں ہے جو انسان کیلئے مضر صحت ہو۔ ان تمام خوراکوں میں انسان کے لئے نفع ہی نفع، منبیں ہے جو انسان کیلئے مضر صحت بھی ہے۔ جب بھی انسان فطرت سے دور ہوتا ہے تو اس کو مختلف اقسام کی بیاریاں گھیر لیتی ہے لیکن بھی انسان فطرت کے قریب رہتا ہے تو اس کی کے لئے صحت ہو تی ہو گئی ہی انسان فطرت کے قریب رہتا ہے تو اس کی محت ہوتی ہے۔ نیز اگر ان سبز یوں کے خواص کود یکھا جائے تو بیانسان کو مختلف بیاریوں کے خلاف تو تو مدافعت بھی عطاکرتی ہیں۔

سبزیاں ہماری خوارک کالازی اور اہم حصہ ہیں کیونکہ ہمارے جم کو پروٹین اور
کاربو ہائیڈریٹس کے علاوہ مختلف قتم کے نمکیات کی بھی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ سبزیوں اور
سپولوں میں معدنی نمکیات کافی مقدار میں پائے جاتے ہیں جو ہمیں قبض جیسی امراض اور
فضلہ کے اخراج میں مددگار ثابت ہوتے ہیں۔ سبزیوں اور پچلوں کا مناسب استعمال آئتوں
کی صفائی میں مدد یتا ہے۔ اللہ تعمالی نے موسم کے لحاظ سے انسانی فطرت کے نقاضوں کو
پورا کرنے کے لئے سبزیوں اور پچلوں کو پیدا کیا ہے تاکہ بنی نوع انسان مختلف امراض و
پورا کرنے کے لئے سبزیوں اور پچلوں کو پیدا کیا ہے تاکہ بنی نوع انسان مختلف امراض و

معجور

الشرتعالي نے فرمایا:

ومن ثمرات النحيل والاعناب تتخدون منه سكراً و رزقاحسنا ﴾

70

( النحل: ۲۵/۱۲)

ترجمہ: اور مجوراورائگور کے بچلوں سے تم شکراور (دیگر) عمدہ غذا کیں بناتے ہو۔ مختلف زبانوں میں اس کے نام بھی مختلف ہیں۔ عربی میں رطب، ہندی میں نخل، فاری میں خرمائے ہندی ،سندھی میں کتل ،اردو میں تھجوراورا گریزی میں (Date) کہا جاتا ہے۔

### تعارف

مشہورِ عام ہے اور عام کھایا جانے والا کھل ہے۔ عراق میں بیداہونے والی کھجورکو بہترین مانا جاتا ہے۔ عرب ملکوں میں سے آنے والی بعض تھجوروں میں شخصی تہیں یائی جاتے والی تعض تھجوروں میں شخصی تہیں یائی جانے والی تھجور چھوٹی اور قدر سے سیائی مائل ہوتی ہے۔۔ (محریبین بھیم بخوام المفردات، دنیا ہور بلین کتب خانہ میں ہے)

# بييائش

ہندویا کستان، ایران، عراق اور ترکی میں تھجور کی پیدادار تقریباً تبن لا کھٹن سالاندہوتی ہے۔

### خواص

مسمن بدن محرک مجرک مقوی د ماغ مفرح قلب اور دافع سل و دق ہے ، اسے حسب منشا کھایا جاتا ہے ، رجم میں حرارت غریزی بیدا کرتی ہے۔

### فوائد

قرآن علیم میں مجود کے متعلق سورۃ الرحمٰن میں اس کاذکراس طرح کیا گیا ہے۔ ﴿ فیصما فاکھۃ و نعل و رمان ﴾ ﴿ الرحمن ١٨/٥٠) زجمہ: ان دونوں میں (بھی) پھل اور مجودیں اورانار ہیں۔ ﴿ والارض وضعهاللانام فيها فاكه، والنخل ذات الاكمام ﴾

(الرحمن: ١٥٥/ ١٠١٠)

ترجمہ: زمین کواس نے مخلوق کے لئے بچھادیا۔ س میں میوے ہیں اور خوشوں والی کے حجود یا۔ س میں میوے ہیں اور خوشوں والی کھجوریں ہیں۔

رسول التعليظية نے ارشادفر ماي م

"عامربن سعید رضی الله تعالیٰ عنه عن ابیه قال قال رسول الله مناسله من الله عنه عن ابیه قال فال رسول الله مناسب کل یوم سبع لمرات عجوة لم یضره فی ذلک الیوم سم ولا سحر " (محیح بخاری :ج ۳/۳۰۳)

ترجمہ: عامر بن سعید رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں انہوں نے بیان کیا کہ دسول اللہ علیہ اللہ عنہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں انہوں نے بیان کیا کہ رسول اللہ علیہ فیصلے فر مایا جو محص ہر سبح کوسات مجود میں کھا لیے تو اس دن نہ کوئی زہراور نہ ہی کوئی جا دونقصان بہجا سکتا ہے۔

یہ یادر کھنا چاہیے کہ مجور ہیں اللہ تی ٹی کی ایک نعمت ہے جس کی اہمیت سے انگار
ہو بی نہیں سکا۔ اس میں بے انتہا طاقت وقوت پائی جاتی ہے۔ تاریخ اسلام کامطالعہ
کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ مجاہدین اسلام نے مجودوں کے چند دانے کھا کر کی گئی دن
کفار سے جنگیں لڑیں اور ان کے پائے استقلال میں لفزش ندآئی۔ چونکہ مجود ایک پھل اور
میوہ بھی ہے لہذا اس میں بے صدقوت اور طاقت پائی جاتی میں جزو بدن ہونے کی
بے صدصلاحیت واستعداد پائی جاتی ہے اور جران کن بات ہے کہ اس کا فضلہ برائے نام
بہتر ہے۔ ای لئے اس کے استعال ہے جس میں چربی کی مقدار بڑھ جاتی ہے جس سے
بہتر ہے۔ ای لئے اس کے استعال ہے جس میں جربی کی مقدار بڑھ جاتی ہے جس سے
انسان کا جسم مضبوط اور تو ہی ہونے کے ساتھ ساتھ صحت قابلی دشک بن جاتی ہے۔ دبلے پکے
انسان کا جسم مضبوط اور تو ہی ہونے کے ساتھ ساتھ صحت قابلی دشک بن جاتی ہے۔ دبلے پکے
انسان کا جسم مضبوط اور تو ہی ہونے کے ساتھ ساتھ صحت قابلی دشک بن جاتی ہے۔ دبلے پکے
انسان کا جسم مضبوط اور تو ہی ہونے کے ساتھ ساتھ صحت قابلی دشک بن جاتی ہے۔ دبلے پکے

## 🗞 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🗞

افرادکومونا بھی کرتی ہے اسے دودھ کے ساتھ استعال کرنے سے بدن نربہ ہوجاتا ہے اور
سل دق کے مریضوں کیلئے آب حیات سے کم نہیں ہے۔ فالج اسفل کے مریضوں کے لئے
مجھی امفید ہے۔ محرک اعصاب ہونے کی وجہ سے قلب کے لئے بھی مزید ہے۔ مزے ک
بات بیہ ہے کہ بیددوس ہے میوہ جات سے ستی بھی ہے جس کی وجہ سے ہرخاص و عام اسے
آسانی سے استعال کرسکتا ہے۔

تھجور میں بہت سے ایسے اجزاء پائے جانتے ہیں جوانسانی صحت کے لئے بہت فائدہ مند ہیں۔مثلا۔

ﷺ اجزاء کے معدی کے معدی ایک ایس میں کھیات ایف میں ہے معدنی اجزاء الے فیصداوروٹامن بی سی وغیرہ یائے جاتے ہیں۔ (خواس المفردات سسنہ)

> بنر <u>بر</u>

عربی عسل، فاری \_انگیین، انگریزی \_Honey

ارشادخداوندی ہے۔

﴿ يخرج من بطونها شراب مختلف الوانه فيه شفاء للناس ﴾

( النحل: ۲۹/۱۲)

ترجمہ: ان کے شکموں ت ایب پینے کی چیز (شہد) نکلتی ہے (وہ شہدہے) جس کے رنگ جدا گانہ ہوتے ہیں ،اس میں لوگوں کے لئے شفاہے۔

نی کریم الله نے ارشادفر مایا ہے۔

"عن عائشه رضى الله عنهاقالت كان النبى مَلَيْتِ المحلواء و العسل" (منن الاوادد : جسم ١٥٥٥) مكود المعالغ : جسم ١٠٥٥) مكود المعالغ : جسم ١٠٥٥) مكود المعالغ : جسم ١٠٥٥)

ترجمه حضرت عائشد ضی الله تعالی عنها فرماتی بین که بی کریم علیاتی مبنی چیز اور شهد کو بهت پیند فرماتے تنصے۔

## شهدكي تاريخ

شہد کی خوبیوں سے انسان کس زمانے میں آشناہوا، یہ بتانا ذرامشکل ہے۔

سبین کے شہرویلنشیا کے قریب ایک جگہ ہے جیے '' کڑی کا غار'' کہاجا تا ہے، ان غاروں کی دریافت ۱۹۱۹ء میں ہوئی۔ ان غاروں کی دیواروں پر پچھشش ونگار کندہ ہیں۔ ماہرین کا کہنا ہے کہ یہ تصاویر کم از کم ۲۰۰۰ ابرس پرانی ہیں۔ ان میں سے ایک تصویر سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ تصاویر کم انسان شہد کی کھیاں پالاکرتا تھا۔ کیونکہ اس تصویر میں ایک شخص ایک چھتے کہ اس دور میں بھی انسان شہد کی کھیاں پالاکرتا تھا۔ کیونکہ اس تصویر میں ایک شخص ایک چھتے سے شہد حاصل کرتا نظر آتا ہے۔ پچھ کھیاں اس شخص کوکائتی بھی نظر آتی ہیں۔ گویا قدیم دور میں بھی انسان شہد کی اہمیت کو جانتا تھا اور اس کے حصول کے لئے تکلیف برداشت کرنے کو ہیں تیار رہتا تھا۔

(طاہر محود ، بھیم بشد کا انسان شہد کی اہمیت کو جانتا تھا اور اس کے حصول کے لئے تکلیف برداشت کرنے کو بھی تیار رہتا تھا۔

(طاہر محود ، بھیم بشد کا انسانیکو پیڈیا: لا ہور ، اسلم پر عزز ہیں 21

قدیم کتب جو حکمت یا جڑی ہوٹیوں کے خواص پر بنی ہوں اٹھا کر دی کے لیں اس میں شہد کا ذکر ضرور ملے گا اور اس کے متعلق وافر معلومات ملیں گرے زندگی کا شاید کوئی ایسا باب ہوجس کے بارے شہد کی افادیت فلا ہر نہ ہوتی ہو۔ یہاں تک کہ بنچ کی پیدائش کے سلسلہ میں گھٹی جو دی جاتی ہے اس میں شہد سر فہرست ہے۔ اس سے فلا ہر ہوتا ہے کہ شہد کا استعال انسان کی پیدائش سے جڑا ہوا ہے اور وہ اسے موت تک مختلف طریقوں سے استعال انسان کی پیدائش سے جڑا ہوا ہے اور وہ اسے موت تک مختلف طریقوں سے استعال کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ یہاں تک کہ صنچ پن کا علاج بھی سر پر شہد کی مالش کر کے استعال کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ یہاں تک کہ صنچ پن کا علاج بھی سر پر شہد کی مالش کر کے کہ مفرلی دنیا میں شہد بھلوں ، سبز ہوں اور گوشت وغیرہ کو مخفوظ رکھنے کے لئے استعال مفرلی دنیا میں شہد بھلوں ، سبز ہوں اور گوشت وغیرہ کو مخفوظ رکھنے کے لئے استعال موتار ہا ہے اور اب ہی ہورہا ہے۔ دنیا کی کوئی ایسی جگرنہیں ہے جہاں از مندقد بھر سے لے

کرموجودہ زمانے تک شہد کا استعال مختلف طریقوں سے نہ ہوا ہو۔ اس جہانِ فانی میں جتنی بھی نسل انسانی آ چکی ہے ان سب نے کسی نہ کسی طرح ہے اس کوا پنی زندگی میں شامل رکھا، خواہ اس کی نوعیت کیسی ہی کیوں نہ رہی ہو۔ المخقر انسانی زندگی اس کے بغیر نہ رہ کی اور اس کو استعال کرتی رہی۔ مزے دار اشیائے خوردونوش ہو، علاج معالجہ ہو، انفر ادی ہویا اجتماعی زندگی ہوانسان ہر لحاظ ہے اس کی غذائیت اور مضاس سے لطف اندوز ہوتا چلا آیا ہے اور ہوتا رہے گا۔ قند یم تحریوں میں شہد کی کھی کا ذکر جب بھی اور جہاں بھی آیا ہے تعریفی اور توصفی انداز ہی میں آیا ہے۔ ہندومت میں محبت کے دیوتا اور بوتانی دیو مالا میں زیوس کے ساتھ بھی شہد کو دابستہ کیا جا تا ہے۔ ہندومت میں محبت کے دیوتا اور یونانی دیو مالا میں زیوس کے ساتھ بھی شہد کو دابستہ کیا جا تا ہے۔ سکاٹ لینڈ میں بھی صدیوں سے بعض بیاریوں کا علاج شہد کے مرکبات کے ذریعے کیا جا رہا ہے۔ (شہدکان انٹیکو پیڈیا میں)

## شهدجد يدخفن كى روشى من

شہدکوانسانی زندگی میں ہمیشہ آب حیات کا درجہ حاصل رہا ہے۔ یہ ایک خوراک ہے جودوا کے طور پر بھی استعال میں رہی۔اوراس کے متعلق قرآن علیم میں بھی ذکرآیا ہے اور شہدایک بہترین خوراک اور دواری ہے۔اس میں سوائے موت کے ہرمرض کا علاج پوشیدہ ہے۔ پاکستان کے علاوہ ان تمام ترتی یافتہ اور ترتی پذید ممالک میں شہد کا استعال بڑھ گیا ہے جواس کی افادیت ہے بخو بی آگاہ ہیں۔عالمی ادارہ (W.H.O) صحت نے بھی اب شہد کوروز مرہ خوراک کا حصہ بنانے کی ہدایت کی ہے۔ جرمنی دنیا کا واحد ملک ہے جہاں شہد ایک سو (۱۰۰) سے زائد امراض کے لئے استعال کیا جاتا ہے اور خاص طور پر شہد کو بچوں کی نشو ونما اور صحت بیش دواوغذا ہے جوعام ستعمل ہے۔شہد ایک افروحت بیش دواوغذا ہے جوعام ستعمل ہے۔

#### ﴿ حفظان صحت كقرآني اصول ﴾

## شهدكي أبميت جديد تحقيقات كي روشي ميس

#### تنهداور مضبوط دل

جدید تحقیقات ابھی شہد کی اہمیت اور افا: یت کی تقمدیق کرتی ہیں کہ ہمارے دل
کوبھی اتن ہی آسیجن اور توانائی کی ضرورت ہوتی ہے جتنی دیگر عضلات کو لیکن دل کا
معاملہ یہ ہے کہ اس کا دھڑ کنارک نہیں سکتا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ اگر ہمارے ہاتھ پاؤں
تھک جا کیں تو ہم جا کرسکون سے لیٹ سکتے ہیں جس سے ہمارے جسم کو آرام وسکون ملتا
ہے اور تھکا وٹ دور ہوجاتی ہے۔ لیکن دل کومسلسل کام کرنا پڑتا ہے۔ شدید تھکن کے باوجود
اس کا دھڑ کنا برنہیں ہوسکتا۔ کونکہ ایسا ہوتواس کا نتیجہ فوری موت ہوسکتا ہے۔

یوں تو شہد ہمارے جملہ اعضاء کے لئے باعث تقویت ہوتا ہے لیکن دل پر بھی شہد کے اثرات بہت خوشکوار اور صحت بخش ہوتے ہیں۔ یورپ کے مشہور ڈاکٹر آرنلڈ رولینڈ اپنی کتاب (Old age deffered) میں لکھتے ہیں۔" مشاس جسم کو تو اٹائی فراہم کرنے اور عضلات کی حکمن دور کرنے کا سبب بنتی ہے۔ ہمارے جسم کے سب سے اہم عضویعن قلب پر بھی اس کے اثر ات اچھے ہوتے ہیں۔ ول جیسے اہم ترین عضو انسانی کوغذا کے بغیرر کھنا قطعاً مناسب نہیں۔ خصوصاً ساری رات ۔ لبذا میں مریضوں کو ہوایت کرتا ہوں کے دور رات کو درات کو سونے سے بی بی کے دور رات کو برائے کرتا ہوں کے دور رات کو برائے کرتا ہوں کے دور رات کو سونے سے بی بی میں شہداور لیموں ڈال کر بیا کریں۔

## جسماني محنت وغذااور شهد

سخت جسمانی مشقت و محنت سے پہلے اور بعد میں شہد کا استعال وافر مقدار میں ہوتا چاہیے۔کوئی بھی شخص اپنے محمور وں کوتو بغیر خوراک دیئے محمنوں دوڑانے کی جمافت نہیں کر سے گھنٹوں دوڑانے کی جمافت نہیں کرے گئیں انسان خودا ہے جن میں بھی کرتا ہے۔صرف بھی سبب ہے کہ بہت سے

کھلاڑی قلب کی کمزوری کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ ذہن ہیں بھی رکھنا لازی ہے کہ چینی، شہد کالغم البدل نہیں ہوسکتی۔ چینی کی اتن ہی مقدار معدہ کے لئے ضرر رسال ہوسکتی ہے جتنی مقدار میں شہد انسان کیلئے فائدہ مند ہوتا ہے۔ بسخت مند زندگی گزار نے کافن سکھنے، ہمیشہ متوازن غذائیں کھائیں، وہ بھی مناسب و قفے کے بعد۔ شہد گرار نے کافن سکھنے، ہمیشہ متوازن غذائیں کھا کیں، وہ بھی درست رویہ بیں ہے۔ بلکہ شہد کی کے بے پناہ فوائد ہیں کیا ہے ہر مرض کی دوا سمجھ لین بھی درست رویہ بیں ہے۔ بلکہ شہد کی بات نہیں دنیا میں کوئی بھی ایسی خوراک نہیں جواکیلی آپ کی تمام جسمانی ضروریات بوری بات نہیں دنیا میں کوئی بھی ایسی خوراک نہیں جواکیلی آپ کی تمام جسمانی ضروریات بوری کرسکے یا ہم بیاری کا علاج کرسکے۔ اس لئے شہد کے استعمال کے ساتھ ساتھ متوازن غذا کا استعمال انتہائی ضروری ہے۔

## خالص شهد کی پیجان

دور حاضر ملاوٹ کا دور ہے۔ کسی بھی چیز کا خالص ملنا مشکل ہو چکا ہے۔ یہاں تک کہ غذائی اجناس کو بھی ملاوٹ کے ذیل میں لے لیا گیا ہے۔ اس طرح شہر بھی اس معاشرتی وباء ہے ہی شہیں سکا۔ جس کا نتیجہ یہ ہے کہ جب کوئی ضرورت مندا ہے خالص بچھ کرخرید تا ہے اورا ہے مطلوبہ فائدہ نہیں ہوتا تو وہ جیران ہوتا ہے نقلی شہد بھی ایسی خوبصورتی ہے تیار کیا جال رنگت میں کوئی فرق ہو۔ جولوگ شہد خالص کا استعمال کرتے رہتے ہیں۔ وہ اس کی پہچان جلد کر لیتے ہیں تا ہم شہد کی خالص کیا استعمال کرتے رہتے ہیں۔ وہ اس کی پہچان جلد کر لیتے ہیں تا ہم شہد کی خالص کی جیان حدرت ذیل دیئے جارہے ہیں۔ شہد کارنگ گائے کے تھی کی طرح ہوتا ہے۔ ہی شہد میں بھین بھینی خوشبوہوتی ہے۔

کی طرح ہوتا ہے۔ ہی شہد میں بھینی بھینی خوشبوہوتی ہے۔

ہی روثی کے ایک کارے کو شہد میں ترکر کے آگ لگا کیں شہد کے اصلی ہونے کی صورت میں افوری آگ لگ جائے گی۔ اگر جلنے میں ترثر کی آواز پیدا ہوتو شہد تاقص ہوگا۔

ہی شہد میں اگر بھول ڈالا جائے تو کافی عرصہ تک خراب نہیں ہوتا۔

#### ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

المرائع کے پرول میں ڈبوئیں اگر میکھی شہد میں سے اڑجائے تو بیشہد خالص ہے۔ اگر کھی کے پرول میں شہد بھرجائے جس کی وجہ سے اڑنہ سکے تو شہد ناقص ہے۔

الم میں شہد بھرجائے جس کی وجہ سے اڑنہ سکے تو شہد ناقص ہے۔

الم شہد کے چند قطرے پانی کے گلاس میں ٹیکا کیں۔ اگر وہ قورے ای حالت میں پڑے رہیں تو سمجھ لیں شہد خالص ہے۔

رہیں تو سمجھ لیں شہد خالص ہے۔

ہے روٹی پر شہد لگائیں اور کتے کے آگے ڈال دیں۔اگر شہد خالص ہوگا تو کتا اسے نہیں کھائے گا۔

ا المهم تجربه من آیا ہے کہ جو بھوڑ ایا بھنسی جلد ٹھیک نہ ہور ہا ہوا گرشہدان پرلگایا جائے تو چندروز میں ہی آرام آجا تا ہے۔ (شہدکان ایکو پذیا میں او

## خالص شهدكي بهجان كيلئة كيميائي ثميث

پوٹاشیم ۳ قطرے، آئیوڈین ایک قطرہ، پانی دس قطرے۔ تینوں اشیاء کوباہم ملا کرمرکب تیار کرلیس۔ شہد میں تھوڑا ساپانی ملا کر پتلا کرلیس۔امتحانی تلی میں پانی ملاشہد ڈالیس اور اوپر بنائے گئے مرکب کے چند قطرے ڈال کرخوب ہلا ئیں اگر شہد کارنگ وہی رہے تو شہد خالص ہے،اگر ملاوٹ ہوگی تو شہد کی رنگت لال،عنائی یا جامنی ہوجائے گ۔ (شہد کا ن ایکاویڈیا: میں وہ

## <u> شہد کی کھیوں کی اقسام</u>

شہد کی تھیوں کی بہت ہی اقسام ہیں لیکن ہمارے ہاں عموماً تین قسم کی کھیاں پائی جاتی ہیں۔

## ا\_چھوٹی تکھی

اس كاچھتا چيوناسا موتا ہے۔اس كاؤ تك بھي اتناز ہريلائيس موتا۔موسم سرمايس

چھتا بناتی ہیں۔اس طرح شہد کی مقدار بھی کم ہوتی ہے۔لہذاا ہے بطور صنعت کے ہیں پالا ماتا

## ۲\_ بردی مکھی

بڑی کھی کوڈ و منے کی کھی بھی کہاجا تا ہے۔اس کے بڑے بڑے چھتے بھی ہوتے میں۔اور عمو مااو نچے او نچے درختوں پر ہوتے ہیں۔ کافی شہد ہوتا ہے۔ یہ کھی بڑی ظالم ہوتی ہے اگر جنگ کرنے پر آجائے تو ہلاک بھی کردیتی ہے۔

## ۳\_ پہاڑی کھی

بڑی نازک مزاج ہوتی ہے۔ درختوں کی شاخوں غاروں اور کھو کھلے درختوں کے تنوں میں چھتے بناتی ہے۔ ان سے کافی مقدار میں شہد حاصل ہوتا ہے۔ بیراتن ظالم نہیں ہوتی ۔عمو مانہیں گھروں میں پال لیاجا تا ہے۔

## شہد کے اجزائے ترکیبی

حقیقت یہ ہے کہ شہدا یک بہت بیچیدہ شم کامر کب ہے۔ مختلف شم کے پھولوں، مختلف شم کی زمینوں سے حاصل ہونے والے شہد ترکیب میں ایک دوسرے مختلف ملکوں یا مختلف من زمینوں سے حاصل ہونے والے شہد ترکیب میں ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر آسٹریلیا کا شہد یا کتان کے شہد سے ذاکتے اور دیگر خصوصیات سے مختلف ہوسکتا ہے۔

بنیادی بات یہ ہے کہ شہد کی تھیوں کے علاقے میں کون سے پھول موجود ہیں۔
کیونکہ ان پھولوں کے رس سے ہی شہد بنتا ہوتا ہے۔ پھریہ کہ بعض پھولوں کی خوشبواوران
کے رس کا ذاکقہ بہت تیزشم کا ہوتا ہے لہذاوہ شہد کے ذاکقے پرزیادہ اثر انداز ہوتے ہیں۔
معوماً پھولوں کے درمیان وہ جگہ ہوتی ہے جہاں سے شہد کی تھی رس حاصل کرتی ہے۔ یہ

﴿ حفظان صحت كے قرآنی اصول ﴾

رس (نیکٹر ) زیادہ ترشکری مادوں پر مشمل ہوتا ہے۔ بیدس گاڑھانہیں ہوتا۔ بیدس شہد کی کھیوں کے علاوہ دیگر حشرات الارض اور پتنگوں وغیرہ کو بھی راغب کرنے کا سبب بنمآ ہے۔ اور یوں ان پودوں کی پوئینیٹن میں مدد ملتی ہے۔ اس رس یعنی نیکٹر کے اجزائے ترکیبی ہر پھول میں مختلف ہوتے ہیں۔ کسی میں پانی زیادہ تو کسی میں مشماس زیادہ ہوتی ہے۔ شہد کی مکھی کو بیدخوب اندازہ ہوتا ہے کہ کس پھول میں کس قسم کارس پایا جاتا ہے۔ لہذاوہ بالعموم انبی پھولوں کی طرف جاتی ہے جن کے رس میں مشماس کا تناسب نسبتازیادہ ہوتا ہے۔ اس طرح شہد کی کیمیائی ترکیب بھی ایک جیسی نہیں رہتی۔ (شدکان ایکو پیڈیا س) ان

اگر تیار شدہ شہد کا کسی انچھی تجربہ گاہ میں تفصیلی کیمیائی تجزید کیا جائے تو ہمیں معلوم ہوگا کہ شہد میں حیرت انگیز طور پر بہت زیادہ مقدار میں اجزاء موجود ہوتے ہیں۔اور ان بہت سے اجزاء کا انتہائی پیچیدہ مرکب کا نام شہد کہا تا ہے۔

## شهد کااستعال روز مره زندگی میں

شہد قدرت کی عطاکردہ توانائی بخش غذاؤں میں سرفہرست ہے۔ ہمارے ہاں اس کو بطور تھٹی سب سے پہلے بچے کو چٹایا جاتا ہے۔ پھر ماں کادودھ دیا جاتا ہے۔ بچوں اور بوڑھوں کی صحت کے لئے شہد کو ہمیشہ سے اولیت رہی ہے۔ بہت سے لوگ اس کو دودھ میں ڈال کر بطور مقوی غذا کے لئے استعال کرتے ہیں، نیز روٹی کے ساتھ بھی اکثر استعال کیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ جن بچوں کی خوراک میں شہد کا استعال زیادہ ہو، ان کی صحت بہت المجھی رہتی ہے۔

یار اور لاغربچوں کو اگر شہد کا استعمال کرایا جائے تو ایکے لئے شہد بہت نافع چیز ہے۔ شہد جراشیم مش بھی ہے، اس سے جسم میں غذائی قلت پیدائبیں ہوتی۔ بچوں میں اگر اس کو زیادہ استعمال کرایا جائے تو ان میں نزلہ زکام، کھانسی، پیٹ کے کیڑے،خون کی کمی، دست، ٹائیفائیڈ وغیرہ امراض بالکل نہیں ہوتے۔ شہدسے بچوں کا قد کا ٹھ اور ذہن پر بھی مثبت اثر ہوتا ہے۔ شہد ہر دور میں انسانوں کی خوراک کا جز واعظم رہا ہے۔ اس کو بچوں سے لے کر بوڑھے بھی شوق سے استعال کرتے ہیں۔ یہ بے ضرر اور اعلیٰ ترین خوراک ہے جو ہر لحاظ سے سب کے لئے بکیاں مفید اور نافع ہے۔ اس کو تندری سے لے کر بیاری تک بھی حالتوں میں استعال کیا جا سکتا ہے۔ اس میں انسان کے لئے نفع ہی نفع ہے۔ یعنی شہدا یک مالی استعال کیا جا سکتا ہے۔ اس میں انسان کے لئے نفع ہی نفع ہے۔ یعنی شہدا یک الی اکسیرہے جو ہرذی روح کے لئے سرایا فوائد ہے۔

شہد کے جبی خواص

یوں تو شہد کے فوا کدوخواص اور فضائل استے زیادہ ہیں کہ اس پرایک مفصل کتاب کھی جاسکتی ہے۔ان میں سے پچھخواص درج ذیل ہیں۔ ماں معمد بھے مردد میں ا

## السرين شهدكا استعال

حال ہی میں ڈاکٹر مولین اوران کے ساتھوں نے شہد میں ایک اور

کیمیائی مادہ دریافت کیا ہے بینان پرآ کسائیڈ کیمیکل ہے۔ جونہایت نقصان دہ بیکٹیر یا مثلاً

سٹے فائی لوکوکس اوٹر یس ہلیے کو بیکٹر پائی لوری کے لئے انتہائی کارگر ہے۔ یہ وہ بخت جان

جراثیم ہیں جودرجہ حرارت کی زیادتی اورجسم انسانی میں پائے جانے والے کیٹ لینز انزائم

سے بھی جلدی نہیں مرتے لیکن ساتھ ہی ساتھ یہ جیران کن ہے کہ شہد میں پائے جانے

والے بیانزائم انسانی جسم کے مفید جراثیوں کیلئے قطعاً نقصان دہ نہیں ہیں۔

میلے کو بیکٹر یا پائی لوری معدے کے السرکی بہت بڑی وجہ ہے۔ بطور علاج کھانا کھانے سے

ایک محند پہلے اور سونے سے پیشتر ڈیل روٹی کے سلائس پرایک دو کھانے کے چیج شہدلگا کر

ایک محند میں معدہ کے السرکے مریضوں کا کافی فائدہ ہوتا ہے۔

کھانے سے معدہ کے السرکے مریضوں کا کافی فائدہ ہوتا ہے۔

## 🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🏖

## اشبداورجلدی بیاریاں

یہ بات اب تقدیق شدہ ہے کہ بیرونی طور پر شہد کا استعال جلتے زخموں، پھوڑے پھنسیوں اور ایگزیما وغیرہ کے تد ارک کیلئے نہایت فائدہ مند ہے۔ زخموں سے جوسیرم خارج ہوتا ہے شہداس کے خلاف رطوبت کی ایک بار یک تہدزخموں کی سطح پر قائم كرديتا ہے۔اس دوران شهد كے جراثيم كش انزائم اينے اثرات دكھاتے ہيں، خطيوں كى بیداوار ہوتی ہےاور بٹیاں با آسانی اتر جاتی ہیں جن نے زم ونازک نی نازک جلنے والی جلد نقصان سے نے جاتی ہے اور زخم بھرنے کے بعدداغ بھی کم سے کم پڑتے ہیں۔

## مكلے كے امراض ميں شہد كا استعال

گلے کے امراض میں ایک جائے کا چیج شہداستعال کریں اور دن بمر وقفے وقفے سے بیمل جاری رکھیں۔ شہد کے استعال کے فوری بعد یانی نہیں۔ شہد کے استعال ہے گلے کی تکلیف میں نمایاں کمی واقع ہوتی ہے۔خناق، گلے کی بلغم ،سوزش وغیرہ میں شہدا نہائی بہترین چیز ہے۔

#### انظام انهظام اورشهد

جدید تحقیق سے نہ بات بھی ٹابت ہو چکی ہے کہ شہد کا استعال دستول، في اورمعد في خرابيول كودوركرتاب اوراس كاستعال في مريض كي صحت بحال اوروہ تندرست وتو انا ہوجاتا ہے۔اس ہے کھائی ہوئی خوراک جلد ہضم ہوجاتی ہے۔

#### متهدا ورطب

دورِحاصر میں طب نے شہد کا استعال اتنے وسیع اور جامع انداز میں کیا ہے كهاس كے مقالبے میں كى اور چيز كوبطور دوااستعال نبيس كيا كيا ہے۔ شايد كوئى ايها مرض 82

﴿ حفظان محت كقر آني اصول ﴾

ہوجس میں شہد کا استعال نہ ہوا ہو۔ زندگی کی ہرمرض کا احاطہ شہد کئے ہوئے ہے۔ مردوز ن میں میں میں میں نفعہ

دونوں کے لئے اس میں کثیر تفع ہے۔

قرآن عيم من ارشازر باني ہے۔

﴿ فيه شفاء للناس﴾ (النحل ٢ ١/٩٣)

ترجمہ: لوگوں کیلئے اس میں نفع ہے۔

اس کی روشی میں اگر دیکھا جائے تو شہدایک ایسی خوراک وغذا ہے جو ہماری زندگی میں ریڑھ کی ہٹری کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کے بغیر ہرخوراک ادھوری ہے۔ صحت ہویا بیماری ، ہرحالت میں انسانی صحت کے لئے کیسال مفید اور نافع ہے۔ اس سے ہٹ کر طب میں مستعمل تمام دوسری ادویات کے سلسلہ میں انتہائی زیادہ ہے جو کہ مندرجہ بالا آیت کی وسعت واہمیت اور درست ہونے کی غماض ہے۔ طب میں اگر اس کا استعمال دیکھا جائے تو اس کا احاطہ کرنا بقیناً مشکل ہے لیکن چندا کی اہم چیز وں کے حوالے سے اس کی اہمیت اما گرکرنے کی کوشش کرتا ہوں۔

## حسن وخوبصورتي

شہد نعمتِ خداوندی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس میں بڑے فائدے مرکھے ہیں شہد کے جہاں اور بہت بڑے فائدے ہیں وہاں اس کو کاسمیلک تقرانی میں بھی ممایاں حیثیت حاصل ہے۔

مل شہدانسانی جلد کیلئے بہترین غذا ہے۔ چہرے پرشگفتگی بیدا کرنے کیلئے شہد کے ماسک اپناجواب بیس رکھتے، جوانتہائی اسیرو نے نظیر ہیں۔ چہرے کی رنگت کھارنے اورجلد میں چہک پیدا کرنے کیلئے درج ذیل ماسک بہت عمدہ ہے۔ اس کورات کو سونے سے پہلے نگا لیں اور میج دھولیں۔

لیں اور میج دھولیں۔

#### ﴿ حفظان صحت يحقر آني اصول ﴾

المركبيون كاعرق دوقطرے، شہد جائے كا چچے نصف، گلاب عرق كے اقطرے ـان سب كو ملاكر بيبيث بناليں ـ

الم الله کے علاوہ عار نمہ چشم کے لئے تین گرام کالی مرچ پیس کر شہد میں ملا کر میج وشام کھانے سے بیمرض دور ہوجا تا ہے۔

المين اگردانت ملتے ہوں تو شهد کوسر که میں حل کر کے شیام کلیاں کی جا کیں تو چند دنوں میں دانت مطبوط ہوجا کی گا۔ دانتوں کا میل دانت مضبوط ہوجا کی گا۔ دانتوں کا میل دانت مضبوط ہوجا کی گا۔ دانتوں کا میل کیجیل بھی صاف ہوجائے گا۔

المن المرخون میں تیز ابیت اور خرابی ہوتو شہداس کے لئے ایک لا جواب و بے نظیر معنی خون دوا ہے۔ گرم دودھ میں دوجی خالص شہدا تھی طرح ملا کررات کوسوتے وقت بی لیں۔

المن کی اس کھنے کے لئے بیاز کا پانی ایک حصہ، خالص شہدا یک حصہ اور عرق گلاب دوصہ میں ملاکراس میں سے ایک ایک قطرہ رات کوسوتے وقت دونوں آنکھوں میں ڈال لیا کریں اور آب اپنی آنکھوں کو آرام پائیں گے۔ نوٹ: اس دوا کوشندی جگہ پر میں اور روز اندتازہ بنا کر استعمال کریں۔ ( عیم عبدالحان عرق بزار نعت ہیں ہورہ وائمنڈ کی سنر جی ایک ایک تاب در کار ہے۔ طوالت ایوں تو شہد کے حامل استے نسخہ جات ہیں جن کے لئے ایک الگ کتاب در کار ہے۔ طوالت کے خوف سے اس یر بی اکتفا کیا جاتا ہے۔

## روغن زيتون

#### شناخت

زینون کا درخت تمن میٹر کے قریب او نیجا ہوتا ہے۔ چیک دار پینوں کے علاوہ اس میں بیر کی شکل کا ایک پھل لگتا ہے۔جس کا رنگ اود حیا اور جامنی ذا اُفقہ بظاہر کسیلا اور

## ﴿ حظان محت كقر آني اصول ﴾

چک دار ہوتا ہے۔

## مقام پی*دائش*

بنیاوی طور پر بید ورخنت ایشیائے کو چک، فلسطین، بحیرہ روم کے خطہ، یونان، پرتگال، پین، ترکی، اٹلی، شالی افریقہ، الجزائر، تیونس، امریکہ میں کیلی فور نیا، سیکسیکو، پیرواور آسٹر بلیا کے جنوفی علاقوں میں پایا جاتا ہے۔ (مانی بحیم ذاکر بری چدہتائ احتاقیر، لاہور: ملک بک ڈپیس ۳۵۷)

## مزاج: گرم ورتے۔

مغسرین کی تحقیقات کے مطابق زینون کا درخت تاریخ کاایک قدیم ترین پرداہے۔طوفانِنوح کے اختقام پر پانی اتر نے کے بعدز مین پر جوسب سے پہلی چیز نمایاں ہوئی وہ زیتون کا درخت تھا۔اس پس منظر کی بدولت زیتون کا درخت سیاست میں،امن اورسلامتی کا نشان بن گیا۔فلسطینی رہنما محمرعبدالرؤف یا سرعرفات نے جب اقوام متحدہ کے اجلاس سے خطاب کیا توسب سے پہلی بات ہے ہیں۔

"من آپ کے پاس زینون کی ڈالی لے کر آیا ہوں''

اس مفہوم برلیا گیا کہ وہ اقوام متحدہ میں امن اور سلامتی کا پیغام لے کرآئے
ہیں۔ معرفد بم میں بھی زینون کا تیل کھانے ، پکانے بلکہ اشیاء کو محفوظ کرنے ، جسم پرلگانے
اور علاج میں استعمال ہوتا تھا۔ مصری مقاہر سے برآ مہونے والی اشیاء میں زینون کے تیل
سے بھرے ہوئے برتن بھی شامل تھے۔ توریت میں تیل طنے کا ذکر ملتا ہے۔

زیتون کا تیل غذائیت ہے بھر پور ہے۔ گراپے ذا کفنہ کی وجہ ہے پھل کی صورت میں زیادہ مقبول نہیں۔ سعودی عرب کے پہلے فر مانر واشاہ عبدالعزیز ابن سعود کا ناشتہ تھجور، اونٹنی کا پنیر، تازہ زینون اوراونٹنی کے دودھ پر شتمل ہوتا تھا۔ اس لئے جب تک زندہ رہے، ا پی توانائی میں ضرب المثل تھے۔قرآنِ عکیم نے زیتون اور اس کے تیل کا بار بارؤ کر کرکے ایسے شہرت دوام بخش دی ہے۔

﴿ والنِحل والزرحُ مختلفا اكله والزيتون والرمان متشابها و

غيرمتشابها، كلوامن ثمره اذااثمر ﴾ (الانعام:١/١/١)

ترجمہ: اور کھجور (کے درخت ) اور زاعت جمی کے پھل گوٹا گون میں اور زیتون اور

انار (جوشكل ميں )ايك دوسرے سے ملتے جلتے ہيں اور (ذا كفته ميں ) ميں جدا كانه ہيں

( بھی) بیدا کئے۔جب (بندرخت) کھل لائیں توتم ان کے کھل کھایا ( بھی) کرو۔

ایک اور جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿ و جنات من اعناب والزيتون والرمان متشبها و غير متشابه، انظروالي

ثمر اذا ثمروينعه ان في ذلكم الايت لقوم يؤمنون ﴿ (الانعام: ١٩/١)

ترجمہ: اورانگوروں کے باغات اور زینون اور ( انار بھی پیدا کیے جو کئی اعتبارات ہے )

آپس میں ایک جیسے (کلتے) ہیں اور (پھل، ذاکنے اور تا ثیرت) جدا گانہ ہیں۔تم درخت

کے پیل کی طرف دیکھو جب وہ پھل لائے اوراس کے پینے کو (بھی دیکھو)، بیٹک ان میں

ایمان رکھنے والے لوگوں کے لئے نشانیاں ہیں۔

ان کھلوں میں دل چھی کی بات ہے کہ ظاہری ہیت ایک دوسرے سے مشابہت رکھتے ہیں اور نہیں بھی رکھتے ہیں۔ پھر کھلوں کی طرف دیکھو کہ وہ جب پھول کی کونیل سے پھل بنے تک کس طرح کی جاتے ہیں۔ عالم نباتات کے ان اعمال میں اللہ تعمالی نے ان لوگوں کے لئے جواس کی قدرت پرایمان رکھتے ہیں بردی اہمیت والی نشانیاں رکھدی ہیں۔ ارشاد باری تعمالی ہے

﴿ فَانْشَانَابِكُم بِهُ جَنْتُ مِنْ نَحْيِلُ وَاعْنَابِ لَكُمْ فِيهِمَا فَاكِهَةَ كَثِيرَةً وَ مِنْهَا

#### ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

تاكلون و شجرة تخرج من طورسينآء تنبت بالدهن و صبغ للاكلين ﴾ (المومنون: ٢٠/٢٣)

ترجمہ: پھرہم نے تمہارے لئے اس سے (درجہ بدرجہ یعنی پہلے ابتدائی نباتات پھربڑے

پودے پھر درخت وجود ہیں لاتے ہوئے) کھجورا درانگور کے باغات بنادیئے (مزید برآل)

تمہارے لئے زمین میں (اور بھی) بہت سے پھل اور میوے (پیدا کئے) اور (اب) تم ان

میں کھاتے ہو۔ اور یہ درخت (زیتون بھی ہم نے پیدا کیا ہے) جوطور بینا سے نکلتا ہے

( اور ) تیل اور کھانے والوں کے لئے سالن لے کر اگتا ہے۔

مزید ہے کہ۔

﴿ والتين والزيتون وطور سينين و هذا البلد الأمين ﴾ ( النين: ١/٩٥ تا٣) ترجمه: فتم هانجير كي اورتتم هيزيتون كي اورتتم هي (پيهاڙ) طورسينا كي اورتتم هاس امن والي ( كمه) شهر كي د

ان تمام آیات ہے مترشح ہوتا ہے کرنیون کا درخت وتیل ہرز مانے میں مبارک یعنی برکت والا درخت قرار دیا ہے۔ اس کے پھل کو اہمیت عطا فر مائی۔ پھر لوگول کو متوجہ کیا کہ زینون ، مجور، اٹار اور انگور میں فوا کہ کے خزانے بھرے پڑے ہیں۔ بشرطیکہ تم ان کو سیحنے کی صلاحیت بیدا کرو۔ سور ۃ الانعام کی آیات خور وفکر کیلئے تازیانہ کی حیثیت رکھتی ہیں۔ بات اس سے شروع ہوئی کہ آسان سے پانی برستا ہے جس میں پینے کے ساتھ ساتھ ہیں۔ بات اس سے شروع ہوئی کہ آسان سے پانی برستا ہے جس میں پینے کے ساتھ ساتھ جانوروں اور زراعت کے لئے اہمیت ہے اور اہمیت کے ای تسلسل میں زینون کا ذکر آیا اور اس کے ساتھ بی دوسرے پھل بھی نہ کور ہوئے۔ مجبور، انگور اور انار لذیذ میوے ہیں۔ اگر کوئی ان کی جانب متوجہ نہ بھی کروائے تو بھی لوگ ان کوخوشی خوشی کھاتے ہیں۔ گرزیون کا فرائی جانب متوجہ نہ ہی کروائے تو بھی لوگ ان کوخوشی خوشی کھاتے ہیں۔ گرزیون کا فرائیدا بیانہ میں کہوئی اس سے رغبت محسوس کرے۔ تو ظاہر ہے کہ اس کی جانب بار بار متوجہ فرائی تھا ایس کی جانب بار بار متوجہ

کروانے کی ضرورت اور اس کے فوائد کے بارے میں روشن دکھانے کامقصدیہ ہے کہ یہ پھل ذاکقتہ کیلئے نہیں فوائد کیلئے ہے۔

اس بارے میں نی کریم علیہ کے نے فرمایا۔

"عن ابو هريره ر ضى الله تعالى عنه ان رسول الله عَلَيْسِهُ قال كلو

الذيت و ادهنو ابه فانه مبارك " ( سنن ابن اج ۳۱۵/۲ ، جامع ترنی (۲۲۹/۲)

ترجمه حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا

زتیون کا تیل کھاؤاوراہے لگاؤ کیونکہ بیمبارک ہے۔

#### حكمتِ زييُون

قرآنِ علیم میں زینون کومبارک درخت قرار دیا گیا ہے۔ اس کے بابرکت ہونے کی وجہ سے ابتدائے آفر بنش خداوند کریم کی بارگاہ میں جوقر بانیاں پیش کی جاتی تھیں ان پر زینون کا تیل لگانا ضروری تھا۔ اس کے مختلف نعمائے خداوندی کے ذکر ہے معمور قوموں میں سے بنی اسرائیل کا ذکر کرتے ہوئے ، ان کودی گئ نعمتوں کا ذکر ہوا تو ان میں خصوصی ذکر زینون اورائگور کا تھا۔

وہ ایسا ملک ہے جہاں گندم اور جواور انگور اور انجیر کے درخت اور انار ہوتے ہیں۔ وہ ایسا ملک ہے جہاں روغن دار زینون اور شہد بھی ہے۔ اس ملک میں روٹی تجھ کو با فراط ملے گی اور بچھ کوکسی چیز کی کمی نہ ہوگی۔

ابن القیم کہتے ہیں کہ بیطبیعت کو بحال کرتا ہے، چہرے کو نکھارتا ہے، ذہروں کے خلاف تحفظ دیتا ہے، پیٹ کے فعل کو اعتدال پر لا تاہے، پیٹ سے کیڑے نکالتا ہے، بالوں کو حفظ دیتا ہے، پیٹ سے کیڑے نکالتا ہے، بالوں کو حجیکا تا اور بڑھا ہے کی تکالیف اور اثر ات کو کم کرتا ہے، زیتون کے تیل میں نمک ملاکر مسوڑھوں پر ملاجائے تو بیان کو تقویت دیتا ہے، بہن تمکین مرکب آگے سے جلے ہوئے کیلئے

88

﴿ حفظان محت كقرآني اصول ﴾

مفید ہے، تیل یازیتون کے پتوں کا پانی لگانے سے سرخ پھنسیوں، اور خارش میں مفید ہوتا ہے، وہ پھوڑ ہے جن سے بد ہوآتی ہو یا پرانی سوزش کی وجہ سے ٹھیک ہونے میں نہآتے ہوں زیتون کے تیل سے ٹھیک ہوجاتے ہیں۔ ہوں زیتون کے تیل سے ٹھیک ہوجاتے ہیں۔

( تحکیم، طارق محمود: نباتات قرآنی اورجد بدسانئس ، کراچی ، داراالا شاعت ، م ۳۲۳)

سے بات تو یہ ہے کہ زیتون کا تیل غرباء کے لئے بہترین ٹانک ہے گرزیون کا تیل جوسبز اور سنہری ہووہ ی مفید ہے۔ سیاہی مائل رنگ کا تیل ہے کار اور مفرصحت ہے۔ یہ تیل تقریباً تمام امراض کیلئے استعال کیا جاتا رہا ہے۔ سرکے امراض ، داد ، بھوی ہضعف باہ ، مرگ ، وجع المفاصل ، عرق النساء ، ناسور قبض ، پھوڑ ہے بھنسیاں ، تینج ، داءالتعلب ، مسوڑھوں کی خرابی ، استہقاء ، قلوی زہر ، آنتوں کے زخم ، مرارہ کی بچھری ، پتہ کی سوزش ، پھوں اور جوڑوں کے در دو غیرہ میں بہت زیادہ مستعمل ہے۔

قصہ مختمرزیون کا تیل نعمتِ خداوندی میں ہے ایک الیی نعمت ہے جوانسان کی تمام بنیادی ضروریات کے لئے ازبس ضروری ہے۔ صحت کی بحالی اور صحت کے حصول کے لئے ریا کہ ایسی چیز ہے جس کا استعمال ہرا کہ کی صحت کے لئے ایک جزولا نفک ہے۔

**#**255

نام مختلف زبانوں میں، فارس میر ، پنجابی ۔ دود ، عربی کبن اورا تھریزی میں (Milk) ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿ وان لكم في الانعام لعبرة نسقيكم ممافي بطونه من بين فرث ودم

لبناحالصامائغاللشربين (انحل: ١٦/١٢)

ترجمہ: بینک تمہارے لئے مویشیوں میں (بھی)مقام غور ہے،ہم ان کے جسموں کے اندر کی اس چیز ہے جوآنتوں کے (بعض)مشمولات اورخون کے ختلاط سے (وجود میں آتی

#### ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

ے) خالص دودھ نکال کرتمہیں پلاتے ہیں (جو) پینے والوں کے لئے فرخت بخش ہوتا

نی کریم علی نے فرمایا۔

"عن ابن عبا س ر ضى الله تعالى عنه قال قال النبى غَلَيْتُهُ لِيس شئى يبحزى من الطعام والنشراب الااللبن " ( سنن ابوداؤد : ۱۳۳/۳)

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی ہے نے فرمایا کہ اللہ علی ہے نے فرمایا کہ ایسی کوئی چیز نہیں جو کھانے اور پینے وونوں کے لئے کفایت کرے سوائے وودھ کے۔
کے۔

﴿ فبای الا ربکماتکذبن ﴾ (الرحس: ۱۳/۵۵)

ترجمہ پس (اے گروہ جن وانسان) تم دونوں اپنے رب کی کن کن تعمق کو جھٹلائی نہیں اسکتا۔ اس کر سوچا اور پر کھاجائے تو انسان اللہ تعالیٰ کی کسی بھی نعمت کو جھٹلائی نہیں سکتا۔ اس کی بے پایاں نعمقوں کا حساب ہی نہیں۔ اس کی لامحدود تعمین انسانی اوراک کی وسعقوں ہے بھی ماور اہیں۔ انہیں نعمقوں ہیں سے ایک نعمت دود ھے بھی ہے۔ تنصیل میں جانے سے پہلے ایک بات جاننا انتہائی ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہرخوردونوش کی چیز انسان کے نفع کے لئے پیدا کی ہے کیکن بیانسان بی ہے جواپنے آپ کو ہلاکت میں خود ڈال لیتا ہے۔ اس چیز کی گوای خود اللہ تعالیٰ نے دی ہے۔

﴿ والعصر أن الانسبان لفي خسر الالذين آمنو و عمل الصلحات

90

﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

والتوصو بالحق والتواصو بالصبر ﴾ (العصر: ۱۰۳۱) رائدی والتوصو بالحق والتواصو بالصبر ﴾ (العصر: ۲۰۱۱) ربیتک انسان خسارے کرجہ: زمانے کی قسم (جس کی گردش انسانی حالات پر گواہ ہے)۔ بیتک انسان خسارے میں ہے (کہوہ عمر عزیز گنوار ہاہے)۔ سوائے ان لوگوں کے جوائیان لے آئے اور نیک عمل کرتے رہے اور (تبلیغ حق کے تقیین کرتے رہے اور (تبلیغ حق کے تقیین کرتے رہے اور (تبلیغ حق کے تقیین آمدہ مصائب وآلام میں ) باہم صبر کی تاکید کرتے رہے۔

ایک شیر خوار کیلئے ماں کے دودھ کے بعد سب سے بہترین دودھ گائے کا ہے، ای نسبت سے ہندوگائے کومقد میں مانے ہیں اور اس کو ''گاؤما تا'' کے نام سے پکارتے ہیں۔ ہمارے علاقے میں گائے سے جمینس کے دودھ کے مقابلہ علاقے میں گائے سے جمینس کے دودھ کے مقابلہ علی گائے کا دودھ زیادہ مفید ہوتا ہے۔

#### خواص دفوائد

کثیرالغذ ا، زود بھنم ، مولد و مغلظ منی ، مقوی د ماغ ، مفر آ اور مسمن بدن ۔ کیمیائی
طور پرجسم میں رطوبتِ غریزی کی پیدائش کو بڑھا تا ہے۔ دودھ ایک الیی غذا ہے جسے ہرکوئی
خوش ہوکر پنتا ہے۔ بیجے سے لے کر بوڑھوں تک سب عمر کے لوگ بڑی رغبت سے اسے
پیتے ہیں۔ دودھ کے استعال سے وافر مقدار میں چربی پیدا ہوتی ہے جس سے جسم موٹا
ہوجا تا ہے۔ اس سے خفقانِ قلب ، سل دق اور پھیپیروں کے زخم مندمل ہوجاتے ہیں۔ نیم
گرم دودھ کا استعال مقوی ومحرک د ماغ اور مرطب بھی ہے۔ اگر دودھ کو مغز اخروٹ کے
ساتھ مسلسل دویا تین ماہ کھایا جائے تو جسم فر بدادر مضبوط ہوجا تا ہے۔
ساتھ مسلسل دویا تین ماہ کھایا جائے تو جسم فر بدادر مضبوط ہوجا تا ہے۔
(عبداللہ ، مولوی ، عیم خوامی دودھ ، ہتان ، کتے ملیان ، جانیاں ، م

اس کے علاوہ دودھ ایک متوازن خوراک بھی ہے اور بچوں کی بنیادی خوراک مجنی ۔اس سے ہڈیاں مضبوط اور طاقتور ہوجا تیس ہیں ۔ بچوں کی نشو ونما کیلئے ان کی خوراک کالازمی جزو ہے۔ پنجاب میں دودھ کوالٹد تعالیٰ کا نور بھی کہاجاتا ہے بینی اس کی افادیت و اہمیت کواجا گر کیا گیاہے۔

﴿ و ان لكم في الانعام لعبرة نسقيكم مما في بطونها و لكم فيها منافع كثيرة و منهاتاكلون ﴾ (المومنون: ٢١/٢٣)

ترجمہ: اور بیٹک تمہارے لئے چو پایوں میں (بھی) غورطلب پہلو ہیں، جو پچھان کے شکموں میں ہوتا ہے ہم تمہیں اس میں سے (بعض اجزاء کو دودھ بنا کر ) پلاتے ہیں اور تشکموں میں ہوتا ہے ہم تمہیں اس میں سے (بعض اجزاء کو دودھ بنا کر ) پلاتے ہیں اور تمہارے لئے ان میں (اور بھی ) بہت سے قوائد ہیں اور تم ان میں سے (بعض کو ) کھاتے (بھی ) ہو۔

ان تمام آیات خداوندی سے ظاہر ہوتا ہے اللہ تعالیٰ نے انسان کوایک پاکیزہ اور صاف تھری زندگی گرار نے کے لئے کیسی کیسی خورا کیس عطا کیس تا کہ انسان ان کواپی طبع اور میلان کے مطابق (حلال وطیب) استعال کر کے اپنی زندگی کی نمو وار تقاء کر سکے۔ ان تمام اشیائے خور دونوش کے استعال سے انسانی ذات کی نموجی سطور پر ہوتی ہے اور وہ صراط مستقیم کی طرف گامزن رہتا ہے۔ وہ زندگی کی کشتا ئیوں سے کامیابی سے گزرتا چلاجا تا ہے۔ اس کے کردار میں مضوطی، پختگی اور بلندی پیدا ہوجاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی فرات پرشا کر، صابر اور قانع رہنے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے۔ اس لئے اپنے رسولوں کو فرات پرشا کر، صابر اور قانع رہنے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے۔ اس لئے اپنے رسولوں کو بھی اللہ تعالیٰ کی سمالہ تعالیٰ کی سمالہ نے حلال و پاک چیزوں کے استعال کی تھیجت فرمائی۔

علال وحرام کاتصور بھی اللہ تعالیٰ نے ای لئے دیا کہ حرام سے انسانی ذات کی نشو ونمارک جاتی ہے اور وہ جانوروں کی سی زعدگی گزارتا ہے۔ حلال غذامیں برکت وعظمت بھی ہے اور قرب البی کاسب بھی ہے۔ کیونکہ پاک وصاف محنت سے کمائی ہوئی خوراک اللہ تعالیٰ کو بہت پہند ہے اور انسانی اخلاق کی یاسدار بھی ہے۔

## ﴿ حفظان صحت كقر آني اصول ﴾

## مم خورى اور متوازن غذا

طبی تحقیق نے ثابت کر دیا ہے کہ دل کی زیادہ تربیاریاں معدہ سے جنم لیتی ہیں۔کوئی شخص جتنی زیادہ غذا کھا تا ہے اتنی ہی زیادہ بیار بوں کومول لیتا ہے جبکہ زا کد کھانے سے اجتناب دل کے امراض ہے بچاؤمیں بہت ممد ٹابت ہوتا ہے۔ زیادہ خوراک کھانے کی عادت انسانی صحت پر بری طرح اثر انداز ہوتی ہے۔ اس کئے اسلام نے ہمیشہ بھوک رکھ کر کھانے اور متوازن غذا کھانے کے متعلق سختی سے احکامات صاور فرمائے بیں\_ایک وفت میں خوراک کی زیاد ہ مقدار کھاجاتا ، ہرروز بھاری ناشتہ کرنایاروزانہ دو پہر کا بجربورکھانا،شام کا بجربور کھانا، اچھی صحت کے لئے ضرورت سے کافی زیادہ ہے۔ روزانہ دن میں تبن وفت کا بھر بور کھانا، خاص طور پر زیادہ کیلور بز پرمشمل خوراک اور سیر شدہ کینائیاں نہ صرف صحت کے لئے سخت نقصان دہ ہیں بلکہ امراضِ قلب اور دوسری بہت سی خطرتاک بیار یوں مثلاً ہائی بلڈ پریشراور شوگروغیرہ کاسبب بھی بنتاہے۔ قرآن حکیم نے متوازن غذا کی تختی ہے لقین کی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔ ﴿ كلوا واشربوا ولا تسرفوا ان الله لا يحب المسرفين ﴾ ( الاعراف: ۱۳/۷)

( الاعواف: ۱۳/۷) کھاؤپیواور منسائع مت کرواورالٹداسراف کرنے والوں کو پسندنہیں کرتا۔

﴿ أَنَ اللَّهُ يَبِغُضُ الْأَكُلُ فُوقَ شَبِعِهِ ﴾ ﴿ كَرَالُعِمَالَ: ٩٢:٣٣)

جمہ: اللہ تعالیٰ بعوک سے زیادہ کھانے والے کونفرت کی نگاہ ہے دیکھا ہے۔

ایک اور حدیث میں بسیارخوری کواللہ تعالیٰ کی تابیند بدگی قراردیتے ہوئے فرمایا۔

مجهلي

مچلی انسانی صحت کے لئے بہت اہم غذا ہے اس میں بعض ایسے اجزاء ہوتے

#### ﴿ حفظان صحت كقرآني اصول ﴾

بیں جو کسی اور گوشت میں نہیں یائے جاتے۔اس کا گوشت زود بھنم اور مقوی ہوتا ہے۔ قرآن حکیم میں ہے کہ:

﴿ وهو الذى سخر البحر لتا كلومنه لعما طريا ﴾ (النحل: ١٣/١١) ترجمه: اورونى ہے جس نے دریا کوقا ہو کیا تا كهم اس سے تازه گوشت (مچھلى) کھاؤ۔ مزید ارشاد ھے. ﴿ و من كل تا كلون لحماً طریا ﴾ (خاطر ١٢:٣٥) ترجمہ: اورتم برایک سے تازه گوشت کھاتے ہو۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے مچھلی کے گوشت کو ہمارے لئے پہند فرمایا ہے اوراس
کو کھانے کا تھم بھی ہے۔ بیاس لئے کہ مچھلی انسانی گوشت کے لئے انتہائی نافع اور صحت

بخش ہے اس سے انسانی جسم میں طاقت اور ہمت پیدا ہوتی ہے۔ اس سے انسانی وجود میں
گوشت پیدا ہوتا ہے اور جسم بھر جاتا ہے۔ نیز اس میں یہ بھی لا زمی ہے کہ مچھلی تازہ ہو۔ باس
اور بد بودار نہ ہو۔ کیونکہ ایسا گوشت بیاری سے بھر پور ہوتا ہے اور اس سے مہلک امراض
لاحق ہونے کا خطرہ بھی ہوتا ہے۔ ای لئے مچھلی تازہ ہواور بد بودار بھی نہیں ہونی جا ہے۔

حال میں بی ایک مطالعے کی رپوٹ کے مطابق امریکن میڈیکل ایسوی ایشن
کے جزیدے میں شائع ہوئی ہے جس میں ایسی بچاس ہزارخوا تمین کوشامل کیا گیا جنہیں ابتدا
میں قلب کا کوئی مرض تھا۔ سولہ سال تک ان کے کوائف کا مشاہدہ کر فینے کے بعد نتیجہ بید نکالا
گیا کہ جن خوا تمین نے ہفتے میں کم از کم ایک مرتبہ مجھلی کھائی ،ان میں مرض قلب کاشکار
ہونے کا امکان ان خوا تمین کی نبست تمیں فیصد کم ہوگیا جوایک مہینے سے بھی زیادہ عرصے میں
ایک بارمچھلی کھاتی رہی تھیں۔

( و اکثر، جادیدا قبال قران وسنت کے احکام اور انسانی محت ولا بور ضیا والقرآن پبلیکیشنز مس ۹ سا)

## 🛊 حفظان محت کے قرآنی اصول 🦫

یا کیزگی

﴿ ان الله يحب التوابين و يحب المعتطه ين ﴾ (القره: ٢٢٢/٢) ترجمه: بيتك الله تعالى بهت توبه كرنے والول سے محبت فرما تا ہے اور خوب بإكيزگ اختيار كرنے والول سے محبت فرما تا ہے۔

چونکہ اللہ تعالیٰ کی ذاتِ اقدس خود ایک مقدس و پاک ذات ہے۔ ہرعیب و خباشت سے مبراء ہے۔ اس میں کوئی نقص نہیں ہے نہ ہی اس میں کوئی بھی ہے، نہ نقطی ہے، نہ تا اس میں کوئی بھی کی ہے کہ ان ہے۔ اس لئے وہ اپنی غلطی پر نادم ہونے والوں کو بھی اپنا بنالیت ہے۔ چونکہ انسان غلطی کا پُٹلا ہے، اس لئے اگر بلاارادہ یا بے اختیار اس سے غلطی و کوتائی ہوجائے۔ اور انسان اپنی غلطی پر پچھتائے اور اللہ سے آئدہ ایسا گناہ نہ کرنے کی معافی موجائے۔ اور انسان اپنی غلطی پر پچھتائے اور اللہ سے آئدہ ایسا گناہ نہ کرنے کی معافی محاف کی دورتا ہے اور اس کے تمام گناہ محاف کردیتا ہے اور اس کے تمام گناہ محاف کردیتا ہے اور اس کی تمام گناہ محاف کردیتا ہے اور اس کو بادوراس کے تمام گناہ محاف

ای طرح الله تعالیٰ کی ذات پاک وصاف ہے اور وہ اپنے بندوں کو پاک صاف د کھنا جا ہتا ہے۔ایسے اوگ جوصاف ستمرے رہتے ہیں۔

نجاست اور گندگی سے دور رہتے ہیں۔ اعلیٰ اخلاق کے مالک ہوتے ہیں۔
پاکیزہ زندگی بسر کرتے ہیں تو اللہ ایسے لوگوں کو بھی اپنے دوست بجھتا ہے۔ اس لئے ہم سب
کوالی زندگی بسر کرنی چاہیے جو اللہ تعالیٰ کو پہند ہوا در ہراس کام سے بچنا چاہیے جو اس کو
ناپہند ہو۔ اس میں ہاری بہتری ، فلاح اور نجات ہے۔

<u>شقا</u> فرمان البی ہے ﴿ واذامرضت فهو يشفين ﴾ والشعراء: ١٠/٢١)

رَجمه: اور جب میں بیار ہوتا ہوں تو وہی مجھے شفا بخشا ہے۔

انسان اپن بد پر بیزی، ہے احتیاطی، کوتا ہیوں اور غلطیوں ہے بہار پڑجاتا ہے۔ اس طرح وہ اپنی حدت کو بیاری میں بدل لیتا ہے۔ اور جس کے جواب میں وہ معمول کی سرگرمیوں میں حصہ لینے کے قابل بھی نہیں رہتا تو ایسے میں صرف اللہ ہی کی ذات ہے جوانسان کو صحت عطا کرتی ہے اور مرض کو دور فرما دیتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے ای جانب توجہ مبذول کرائی ہے کہ ہر کہ اکی اور شرانسان کے ہاتھوں وقوع پذیر ہوتا ہے اور ہرشم کا خیر اور بہتری اللہ تعالیٰ کی جانب سے انسان کوعطا ہوتی ہے۔ چونکہ شرصرف انسان کے اپنے ہاتھ سے وقوع پذیر ہوتا ہے اور رحمت و رافت صرف اللہ کی ذات پاک سے وابستہ ہے۔ پس اس کی رحمت ہوتا ہے اور رحمت و رافت صرف اللہ کی ذات پاک سے وابستہ ہے۔ پس اس کی رحمت کو پکارنا ہرانسان پر فرض ہے۔ ای طرح ہرشم کے مرض سے چھٹکارا پانے کے لئے اللہ سے دعا کرنا بھی ہرانسان کیلئے فرض ہے۔ خلوصِ نیت سے مانگی گئی دعا اللہ قبول فرما تا ہے۔ اس لئے انسان جب بیار ہوتا ہے قوشفا منجانب اللہ بی ہوتی ہے۔

## امراض روحانی

﴿ فَى قَلُوبِهِم مَرْضٌ فَزِادُهُم لَلَّهُ مَرْضاً ﴾ ( البقرة: ١٠/٢)

ترجمہ: ان کے دلوں میں بھاری ہے پس اللہ نے ان کی بھاری کواور بروهاویا۔

یعنی جوبھی بیاری انسانی وجود میں وارد ہوتی ہے اس کا اثر دل پر پہلے وارد
ہوتا ہے اور اس طرح دل میں کجی وارد ہوجاتی ہے۔ چونکہ انسانی وجود میں خون کا دورہ ول
بی کے ذریعے ہوتا ہے اور انسانی جسم کے ریشے ریشے میں خون دل بی پہنچا تا ہے، اس لئے
مرض کا پہلا حملہ دل پر بی ہوتا ہے۔ اس کے بعد باتی جسم مرض کی زومیں آجا تا ہے۔ سارا
جسم مرض کی لپیٹ میں آجا تا ہے اس طرح اللہ ایسے لوگوں کی بیاری کو بردھا دیتا ہے اور سے

﴿ عظان صحت كقر آني اصول ﴾

مرض پھرکم ہونے کی بجائے بردھتاہی چلا جاتا ہے۔ ایسے لوگوں میں تمام کی تمام خباشت بردھ جاتی ہے اور ان میں ہر طرح کی بیاریاں (جسمانی وا خلاقی) گھر کرلیتی ہیں۔
لہذا ہمیں اس مرض سے نجات پانے کہ لئے اپ آپ میں تطہیر کے عمل کو فروغ دینا چاہے تا کہ ہم اس مرض سے دور رہیں۔ اس کے علاوہ تسکین قلب کیلئے ذکر الہی میں مشغول رہنا چاہیے اور اپنارہ ن ہمن، چال چلن اور کر دار کو قرآن کیم کی تعلیمات کے مطابق بنانے کی کوشش میں گے رہنا چاہیے۔ اپ قلب کو تمام اخلاقی رذیلہ سے پاک و صاف رکھنا چاہیے۔ صرافی مشقیم پر چلنے کی کوشش ہمارانصب العین ہونا چاہیے۔ رضائے الہی کے سامنے سرشلیم خم رہنا چاہیے۔ صرف اور صرف اللہ کی خوشنو دی کی خاطر زندہ رہنا اور اطمینانِ قلب کے لئے اس کی مخلوق سے پیار کرنا ہمارا شعار ہونا چاہیے۔ ایسا کوئی قدم نہ اظمینانِ قلب کے لئے اس کی مخلوق سے پیار کرنا ہمارا شعار ہونا چاہیے۔ ایسا کوئی قدم نہ اظمایا جائے جس سے اللہ کی ناراضگی کا کوئی پہلونکاتا ہو۔ کیونکہ دل کی بیار کی اس وقت انسان

شفائے روحانی

﴿ ویخزهم وینصر کم علیهم ویشف صدور قوم مومنین ﴾ (النوبه: ۱۳/۹) ترجمه: اورانیس رسوا کرے گا اور ان (کے مقابلہ) پرتمہاری مدوفر مائے گا اور ایمان والوں کے مینوں کوشفا بخشے گا۔

میں تی ہے جب وہ راوی سے ہٹ جاتا ہے اور اپنی ذاتی خواہشات کاغلام بن جاتا ہے اور

مچرانبی خواہشات کے مطابق اندھیروں میں بھٹکتار ہتا ہے اورا بنی راہ کم کر بیٹھتا ہے۔

یعنی اللہ تعالی صراط متنقیم پر چلنے والوں کواپی نوازشوں سے نواز تاہے اور منافقوں کورسوا کردیتا ہے۔ وہ لوگ جواللہ کے بتائے ہوئے راستوں پر چلتے ہیں اور حقائق پراپی نظرر کھتے ہیں۔ حق وباطل میں تمیزر کھتے ہیں اور کسی بھی حالت میں صراط متنقیم کوئیس چھوڑتے۔ اللہ تعالی ایسے لوگوں کے مراتب کو بڑھاتے ہیں اور ان کے درجات کو بلند

## 🛊 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🍇

کرتے ہیں۔وہ لوگ جوسید ھے راستے کو چھوڑ کر شرک اور منافقت کی راہ اپناتے ہیں اللہ ان کورسوا کر کے ان کے دلوں کو بیار یوں کی آ ماجگاہ بٹاریا ہے۔

لالله تعالی فرما تاہے:

ا. ﴿ فَي قَلُوبِهُم مَرَضَ فَزَادُهُمُ اللَّهُ مَرْضًا ﴾ (البقرة:١٠/١)

ترجمہ: ان کے دلوں میں بیاری ہے تو اللہ نے ان کی بیاری اور برد حادی۔

٢. ﴿ و ننزل من القران ماهوشفآء ورحمة للمومنين ﴾ (بني اسرائيل: ١٠/١٥)

ترجمہ: اورہم قرآن میں وہ چیز نازل فرمارہے ہیں جوایمان والوں کے لئے شفاء

اوررحمت ہے۔

۳. ﴿ قُلْ هُولُلَّذِينَ الْمَنُوهِ لِذِي وَ شَفَآءً ﴾ (طَمَّ السجدة: ۱۳/۱۳) ترجمہ: فرماد یجے: وہ (قرآن) ایمان والوں کے لئے ہدایت (بھی) ہے اور شفا (بھی)

-4

لین ایک مسلمان کے لئے قرآن تھیم ہدایت بھی ہے شفاء بھی ہے۔ لین ایک بہترین زندگی جس میں جسمانی لواز مات اور ندہبی ضروریات کے تمام پہلوشال ہیں ، قرآن تھیم میں تصریحاً بیان کردیا ہے۔ جن پڑمل کر کے انسان دونوں جہانوں میں کامیاب و کامران اور سرخرو ہوجا تا ہے۔قرآن ایسا آفاب ہے جس کی روشنی ساری انسافیت کے لئے مشعل راہ ہے جوانسان کو تنہا اور اکیلائیس چھوڑتا۔

جواني

انسان کی پیدائش اغراص واموات کاسلسلهاس و نیامیں جاری وساری ہے اور بیہ سلسلہ نظام خداوندی کے تحت چل رہاہے اور تا قیامت چاتار ہے گا۔ 98

﴿ حظان محت كقرآني اصول ﴾

قرآن علیم میں انسان کی پیدائش کے تمام مراحل کو بردی شرح وسط سے بیان فر مایا گیا ہے کہ مقلی انسانی دنگ رہ جاتی ہے ان مراحل میں سے ایک پچھال طرح ہے کہ۔

(الله الذی خلقکم من ضعف ٹم جعل من بعد ضعف قوة ﴾

(الروم: ۵۳/۳۰)

ترجمہ: اللہ بی ہے جس نے تمہیں کمزور چیز ( تعنی نطفہ ) سے پیدافر مایا پھراس نے کمزوری کے بعد قوت (شاب) پیدا کی۔

اللہ تعالی مداری تخلیق کے بعد فرما تا ہے کہ جب تم پیدا ہوئے تو انہائی کمزور تھے خودا کھ بھی نہیں سکتے تھے، بات چیت بھی نہیں کر سکتے تھے تھے کی کہ اپنا پہلو بھی نہیں بدل سکتے تھے، بعرار تقائی مراحل ونظام کے تحت تم میں آ ہستہ آ ہستہ طاقت وقوت عطاکی ۔ یہاں تک کہتم طاقتور ہو مجے اور خوب بھا گئے دوڑ نے لگے۔ تو یہ خالق کا کنات کی ربوبیت کا نتیجہ و مظہر ہے کہ یہتمام مراحل اللہ تعالی نے بلام دوری ومعاوضہ میں عطا کئے ہیں۔

تحميل كوداور مواخوري

انسانی صحت کوقائم رکھنے اور اس کو بحال رکھنے کے لئے اللہ تعالی نے بھی تھم دیا ہے۔ ارشادالی ہے کہ:

﴿ ارسله معنا غدًا يوتع و يلعب و انا له لحفظون ﴾ ( يوسف: ١٢/١٢)
ترجمه: است بمارے ماتھ بھیج دیجئے وہ خوب کھائے اور کھیلے اور بے شک ہم اس کے کافظ ہیں۔

اس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ صحت کے لئے اچھا کھانا اور اس کے ساتھ کھیلنا کو دنا انتہائی ضروری ہے اس سے کھائی ہوئی غذا خوب ہضم ہوجاتی ہے اور جزوبدن بن جاتی ہے ۔جس سے جسم طاقت ور اور مضبوط ہوجاتا ہے۔ جدید سائنس بھی کھیل کو داور ورزش کے

#### 😝 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🦫

نوائد کوتسلیم کرتی ہے کہ جم کوصحت مندر کھنے کے لئے ورزش لازمی ہے۔ اس سے ستی و کا ہلی ختم ہوجاتی ہے۔ انسانی قوئی خوب کام کرنے لگتے ہیں اور جسم مضبوط ہونا شروع ہوجاتا ہے۔ اس سے انسان صحت مند ، تو انا اور ترو تازہ رہتا ہے۔ اس سے علاوہ صبح کی سیر کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ ارشادِ بادی تعالی ہے۔ ارشادِ بادی تعالی ہے۔

﴿ ولسلیمن الربح غدوها شهرورواحها شهر ﴿ وسا: ۱۲/۳۳)
ترجمه: اورسلیمان کے لئے ہم نے ہواکو سخر کیا میں کی ایک مہینے کی راہ اور شام
کی ایک مہینے کی راہ۔

صبح کی سیر انسان کی صحت کے لئے ایندھن کا کام کرتی ہے۔ یعنی انسان میں ایک نئی روح ، تازگی اور جذبہ بیدا کردیتی ہے۔ کیونکہ مج تازہ ہوا جس میں آئسیجن کی کافی زیادہ مقدار ہوتی ہے انسان کے لئے نہایت مفید اور اعلی ہوتی ہے اس سے دورانِ خون کوایک نئی تازگی اور زندگی ملتی ہے۔

اس مل سے خون میں فاسد مواد بھی جلد تحلیل ہوکر خارج ازبدن ہوجا تاہے جس
سے خون میں سرخ جسیے طاقتور ہوجاتے ہیں۔ چونکہ انسانی زندگی کیلئے آسیجن لازم وطزوم
ہے، اس کے بغیر زندگی قائم رہ بی نہیں سکتی اور شبح میں آسیجن فضا میں زیادہ اور وافر مقدار
میں ملتی ہے جس سے انسانی عمر بھی بڑھ جاتی ہے۔ اس سے انسان سارا ون چست اور
ہوشیار رہتا ہے اور اسے سستی ، اکتاب اور تھکا و نہیں ہوتی ، انسان اپنے کاموں میں
مجر پور دلو لے ، جذ بے اور امنگ سے شامل ہوتا ہے۔
ایک مشہور مصنف کا قول ہے کہ
ایک مشہور مصنف کا قول ہے کہ

" الرمين روزانه چندساعتين كھيتوں، بہاڑوں اور درختوں كے جمنڈ بين برسم كى فكروتشويش

## ﴿ عظان محت كقر آني اصول ﴾

ے آزاد ہوکرنہ گزارلوں تو میں اپنی تندری اورامنگ کو برقر اربیس رکھ شکول گا'' ( معادیہ جمہ ہارون، سنت نبوی علی اورجدید علم نفسیات، کراچی : دارالا شاعت اردو بازار ،ص۳۵۵)

#### خلاصه كلام

اس تمام تربحث ہے معلوم ہوا کہ قرآن کریم نے ہمیں حفظان صحت کے اعلیٰ اصول عطا کئے ہیں اور ایسی غذاؤں کی طرف راہنمائی کی ہے جوہمیں جسمانی وروحانی طور پرمضبوط بناتی میں اور حرام غذاؤں ہے منع کیا جوانسانی جسم اور روحانیت کے لیے زہر قاتل ہیں۔اس لیے ہمیں اپنی صحت کی اصلاح کے لیے قر آن کریم کے احکامات اور تو ایداصول کو ملخو ظ خاطر رکھ کرزندگی گزار نی جاہیے نیزیہ بھی معلوم ہوا کہ قرآن کریم نہ صرف اخروی کتاب ہے بلکہ ایک ممل اور کامل زندگی کے اصول فراہم کرتا ہے۔ نبی کریم علی نے زندگی کے وہ اصول متعین کئے جن کوآج جدید سائنس ایک ایک کر کے تسلیم کررہی ہے کہ واقعی سیاصول وضوابط سو فی صد درست اور سیح میں۔طب نبوی میں زندگی کے ہر پہلوکو مدنظرر کھ کر اصول متعین کئے گئے ہیں جوصحت کے ضامن ہیں۔اس طرح ہمارے پاس ایک ایسا خزانہ صحت ہے جس برعمل پیرا ہوکر ہم اپنی صحت کو بقینی بنا سکتے ہیں۔ کیونکہ اس میں ہمارا ماڈل (نمونہ) نبی کریم علی و آتی حیات طیبہ ہے۔جس کا ہرپہلو ہمارے سامنے آئینہ کی طرح اجلااور صاف ستحرا ہے اور زندگی گزار نے کے لئے مشعل راہ ہے جس پر چل کر نہ صرف ہم اس زندگی کو بہترین بنا سکتے ہیں بلکہ آخروی زندگی میں بھی سرخرد ہو سکتے ہیں۔سیرت ِطیب علی کے بارے ہمیں ہزار ہا تصانف ل جاتی ہیں جن پر تاجدار حرم کی زندگی کا ورق ورق ہمیں روشن و تابندہ دکھائی دیتا ہے۔جن برعمل پیرا ہوکر ہم این صحت کونہ صرف برقر اربلکہ نورانی ہالے میں و حال سکتے ہیں مختربہ کہ ہی یاک علیہ کی سیرت طیبہ ایک طرف ہماری زندگی کو بیار یوں ہے بھی بیاک وصاف رکھتی تو دوسری طرف ہماری زندگی کومعطر بھی

101

ان محت کے قرآنی اصول کے متابقہ متابقہ متابقہ متابقہ متابقہ میں متابقہ متابقہ متابقہ متابقہ متابقہ متابقہ متابقہ

بنا دین ہے۔ کیونکہ نبی کریم علی صرف پیغیبریا نبی بی نہ ہتے بلکہ ایک بہترین حکیم بھی سے ۔ چنہوں نے انسانی زندگی کو ہررخ سے پاکیز ہبنا دیا اور صحت سے بھر پورمعاشرہ اور توم کی تفکیل کی۔ اب بیہ ہم پر ہے کہ ہم آپ کے اسوہ کسنہ پڑمل کر یتے ہوئے اپنی زندگی و صحت کو بہترین نقوش پرگامزن کرلیں۔

## ﴿ حفظان محت كقر آني اصول ﴾

#### مضادر ومراجع

🖈 قرآن مجيد

#### ﴿ كتب مديث وعلوم مديث ﴾

- (۱) ابن ماجه، السنن ، ابوعبدالله محمد بن يزيد قزو بي (۲۰۹ ـ ۲۲۵ هـ): السنن ، بيروت ، لبنان ، واراالعلميه ۱۹۹۸ء ـ
  - (r) ابوداؤد ،سليمان بن الاهعت البحتاني: السنن ، داراً لكتاب العربي، بيروت -
- (۳) اليشيبه ابو بمرعبد الله بن محر بن الي شيبه العبسي (۱۵۹-۲۳۵): المصنف ، ناشر دار القبله ، بيروت-
- (۳) احمد بن عنبل، ايوعبدالله بن محمد (۱۲۳ه ۱۲۳ هـ): المستند، بيروت، لبنان، المكتب الاسلام، ۱۲۳ مـ ۱۹۵۸ مـ ۱۹۸۸ مـ ۱۹۸
- (۵) بخاری، ابوعبدالله محمد بن اساعیل بن ابر بیم بن مغیره (۱۹۴ ۲۵۱ه): البحامع المصحبح ، الریاض، مکتبه دارالسلام، ۲۰۰۸ء۔
  - (١) البيم ، احد بن حسين بن على نشعب الايمان تاشر كمتبدالرشد ،٢٠٠٠ و.
- (2) ترقدي، ابوليسي محمد بن ميسي بن سوره بن موسي (٢١٠هـ ١٢٥هـ): المجامع المصحيح ، بيروت، لبنان ، داراالعلميه ١٩٩٠ هـ
  - (A) علاة الدين على تقى بن حسام الدين بندى: تكنو العمال مناشردار الاشاعت مراجى -
  - (۹) ما لك، ابن السرين ما لك بن الي عامر (۹۳ ـ ۹ عداه) العوط الهيروت البنان اداراحياء التراث العربي ۱۹۸۵ مه
    - (۱۰) مسلم، ابوالحسین ابن المحاج بن مسلم بن در دقشری نمیثا بوری (۲۰۹-۱۲۱ه): الصحیح، بیروت، لبنان ، داراحیا والتراث العربی ، (بدون الناریخ الطبع)
- (١١) نسائي، احمد بن شعيب الوعبد الرحمن السائي: المسنن، كمتب المطبوعات الاسلاميد، حلب، ١٩٨٦ء ـ
  - (۱۲) نیتاپوری،امام ماکم: المستدرک علی الصحیحن ،بروت،واراالکتبالعربی-
- (۱۳) مندى على تقى بن حمام ، علامه (م عده عن كنز العمال ، بيروت ، موسسة الرسالة ، (بدون

## 🗞 حفظان صحت کے قرآنی اصول 🍇

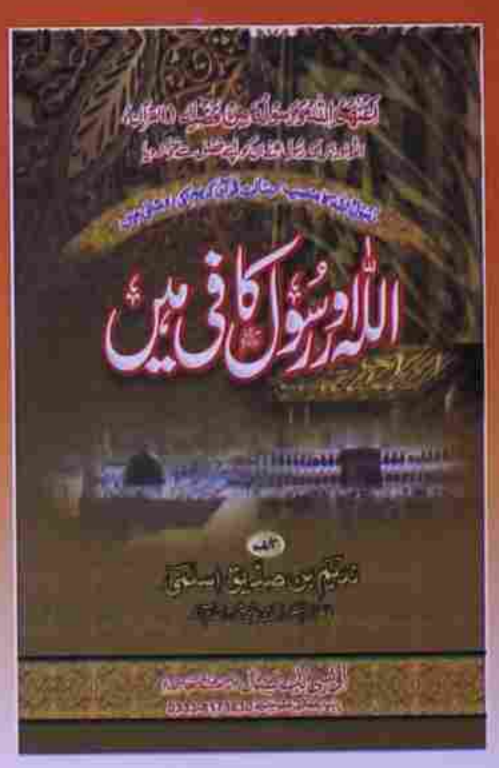
انتاریخ الطبع)\_

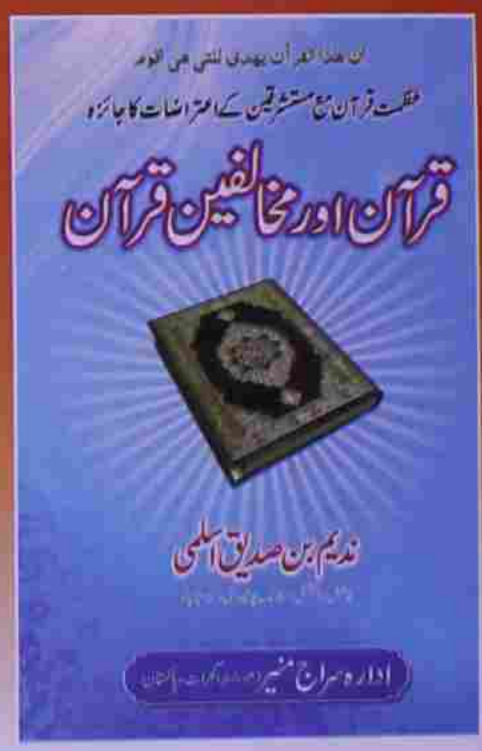
#### ﴿ كتب لمب ﴾

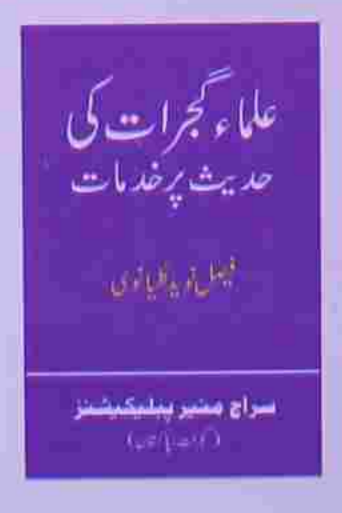
- (۱) آر۔اے اتمیاز، ڈاکٹر: اسلام اور جدیدسائنس ،لاہور، بادی دیلفئر بہلی کیشنز 611 نظام بلاک علامہ اقبال ٹاون۔
  - (٢) اظهر على ، و اكثر : مسلم نفسيات ، لا بور ، اداره نقافت اسلامية كلب رود .
  - (۳) الغزالى الم ابوحاء: مجوبات امام غزالى "،لا بور،الغيصل ناشران و تاجران كتبغزني مشريث اردوبازار...
    - (۳) بشيراحم ظفر حفظان صحت الاجور اعمان بليكيشز جلال دين سيتال اردوبازار
    - (۵) جادیدا قبال، ڈاکٹر: قرآن و منت کے احکام اور انسانی صحت ،لاہور، ضیاء القرآن پہلیکیشنز دا تا در باررور ڈ۔
  - (۲) چغنائی، تکیم محمطارق سنت نبوی ملائظ اور جدید مساننس بهاولپور، دارالطالعه بالقابل جامع مبعد بازار دالی عاصل پورشهر شلع ر
    - (4) سيوطى المام جلال الدين : مجربات ميوطى الايوريشير يرادرز
    - (٨) منتس الدين ابن قيم: طب نبوى طَلَبُ ، لا بور، كمترة اسم العلوم \_
    - (٩) صابر ملتاني مكيم : تحقيقات علاج بالغذ ا، لا بور، نوري قاؤير يثن پاكتان ر
    - (١٠) مابرماني عليم تعقيقات الامواض و العلامات ، لا مور ، نوري فا وَعْريش بإكتان \_
      - (۱۱) مايرملتاني مكيم: مباديات طب ، لا مور ، نوري فاؤعر يش ياكتان ـ
  - (۱۲) مدلی شفیع حیدر: فرآن اور ماحولیات ،کراچی،دارالاشاعت اردوبازارایم اے جناح روؤ۔
    - (۱۳) مدلق شفع حيدر: قوآن اور معدنيات ،كراچى،دارالاشاعت اردوبازارايما يعتاح روول
      - (۱۴) طاهر جاويد، دُ اكثر: حفظان صبحت ، لا هور، كمتبه دانيال غزني مثريث اردويازار
        - (١٥) طام محمود عكيم: شهد كانسائيكوييذيا ، لا مور ، المعمت برنزز
        - (۱۲) ماره يوسف، دُاكْرُ: جديدنفسيات، لا بور، مركزي كتب ماند، اردوبازار
      - (۱۲) فرخ بین الرمن دعا، دو ۱ اور دم سے نبوی منافظه طریقه علاج ، نا مور، حدی اکیڈی کی فریب کالونی من آباد۔

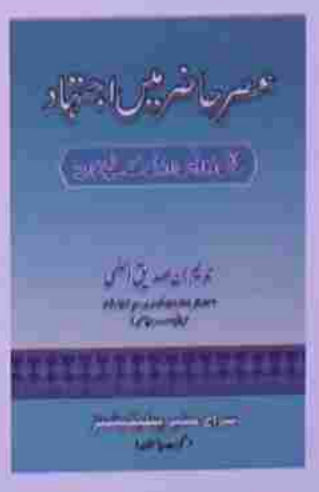
104 ﴿ حفظانِ صحت کے قرآنی اصول ﴾ قادری چکیم محمد اسلم: فیصنان طب نبوی الا بور ،نورید رضویه بلیکیشنز من بخش روؤ ر (M) گوہر، محد سین: تکامیاب زندگی گؤارنے کے راھنما اصول ماہور، 115 بی کپورتھلہ (19) باؤس،لیک روۋیرانی انارکلی۔ محراسلم بحكيم: عبادات اور جديد سائنس الابور بنورييرضوية بليكيشنز عن بخش روق (\*\*) محرانور: اسلام صبحت اور جدید ساننسی تحقیقات مراچی،اداره:شاعت اسلام. (ri) i محرسعيد، عكيم: طب اور سائنس جند فكرى جهات الابور، بمدرد فا وَندُيشَ بِأَلْتَاانَ -(rr)| محمط ابر القادري، دُاكتر: السلام اور جديد ساننس ، لا بور: منها ج القرآن بلكييشنز ماذ أ (rr) ملتانی مکیم ڈاکٹر ہری چند: تاج العقافیر ،لا ہور، ملک بک ڈیو (rr) محمه بارون معاوية اسنت نبوى منتشبة اور جديد علم نفسيات مراجى ، دار الاشاعت اردو (ra) بإزارائم اے جنات روڈ۔ محمر بارون معاويية جاليس باطني امواض اور انكاعلاج ،كراچي ،دارالاشاعت اردو **(۲**4) بإزارائيماے جناح روۋ۔ ملياني، بري چند، ۋاكٹر وكيم: تاج الحكمت ، لا بور، ملك بك ۋيو-(14) میاں محبوب: <del>حفظان صبحت</del> ، نا ہور ممو ہر پبلیکیشنز چیز جی روڈ ارد و بازار۔ (M) ﴿ انسأنكلوبيدُ يا ﴾ قاسم محمود، سيد: اسلامي انسائيكلو بيذيا ، لا بور، الفيصل ناشران وتاجران كتب-(t)ويب سائنس وسافث وئير ﴾ (1)wikipeia www.muhammadsop.com **(r) (r)** مكتبه شامله.

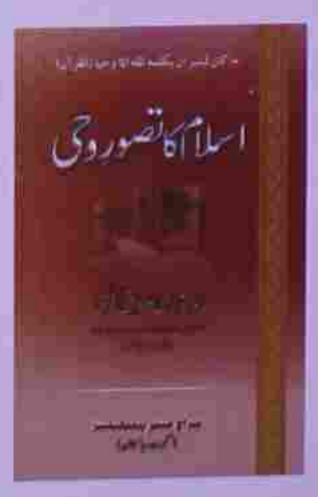
#### www.iqbalkalmati.blogspot.com











# عوامی انقلالی دواخانه

www.iqbalkalmati.blogspot.com : مرید کتب پڑھنے کے لئے آن بی وزٹ کریں