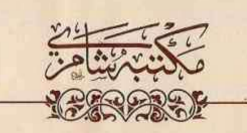
www.iqbalkalmati.blogspot.com عفيرة المحاري احادثيث كى روشنى بى تالیف مصروًا کنرمتی نظام الدین شامزی شهیگ م



www.iqbalkalmati.blogspot.com





مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی دزے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

### ر في يند

پیش نظر کتاب والدصاحب حضرت ڈاکٹر مفتی نظام الدین شامزی شہید ہے او چیس کے اسے کو چیس سال قبل ۱۴۰۲ ہیں تحریر فرمائی تھی ، کتاب لکھنے کا باعث کیا تھا؟ حضرت والدصاحب ہے او بارے میں تفصیل سے کتاب کی ابتدا میں تحریر فرمادیا ہے ،اس کتاب کوعوام اور علما ، دونوں میں بارے میں تفصیل سے کتاب کی ابتدا میں تحریر فرمادیا ہے ،اس کتاب کوعوام اور علما ، دونوں میں مقبولیت حاصل ہوئی ،موضوع اور مواد کے لیا ظ سے بیار دو کی اولین کتابوں میں سے ہے ، چنانچہا میں کتاب کے متعلق جسٹس (ر) مفتی محریق عثانی صاحب مدظلہ لکھتے ہیں :

'' فالباان کی سب سے پہلی کتاب مہدی منتظر کے بار سے بیس تقی جس میں انہوں نے ان تمام احادیث کی شخصی کی تحقیق کی تقی جن میں امام مہدی کی تشریف آوری کی خبروی گئی ہے ، اس موضوع پر اب تک جنتی کتا ہیں یا مقالے میری نظر سے گذر ہے ہیں ، ان کی بیتالیف ان سب کے مقابلے میں کہیں زیادہ محققانہ اور مفصل تقی اور میں نے اس سے برااستفادہ کیا''۔

حفقاندا ورسس کی اوریس ہے اس سے بڑا استفادہ کیا ''۔ اس کتاب کے بیبیوں ایڈیشن آپ کی زندگی میں شائع ہوئے ، آپ کی شہادت کے بعد ، کتاب از سرنو کمپیوٹر کتابت کرا کے شائع کی جارہ ہی ہے ، ہماراارادہ ہے کہ مفتی صاحب کی تمام علمی او قلمی کا وشوں کو بتدرت کے منظر عام پر لاتے رہیں ، دعا ہے کہ اللہ تعالی ہماری ان کوششوں کو قبول فر یا کمبر اور دین کو غلبہ اور سر بلندی عطافر ما کمیں ، آمین ، محرمة سیدالرسلین ۔

تقی الدین شامزی جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ثاؤن کراپی جمله حقوق بحق ناشر محفوظ إيس

10°54 2007

منگنیک مری زوجامدعلوم اسلامی علامه گهر پوست یوری تا کان کراچی 0300-9235105 عقيدة ظهور مهدى احاديث كاروشي مي

### فهرست مضامیری

| صخفير | مضمون                                                               |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 5     | ﴿ گذارشات                                                           |
| 7     | 🕁 الامام المهدى                                                     |
| 7     | 🖈 حضرت امام مهدى كانام اورنسب اوران كاحليه شريف                     |
|       | ا پ كفهور يقل سفيانى كاخروج شاه روم اور مسلمانون مين جنگ            |
| 8     | اور شطنطنيه كافتح مونا                                              |
| 9     | امام مهدى كى تلاش اوران سے بیعت كرنا                                |
|       | الله خراسانی سردار کاامام مهدی کی اعانت کے فوج رواند کرنا           |
| 10    | اورسفياني نظر كوبلاك وتباه كرنا                                     |
|       | الله مقابلہ کے لئے اجماع اور امام مہدی کے ساتھ خوزیز جگ             |
| 11    | اور آخریس امام مهدی کی فتح سین                                      |
|       | الله ستر بزارفوج كے ساتھ امام مهدى كى فتح تسطنطنيد كے لئے روا كى    |
| 12    | اورایک نعره کبیرے شرکا لتح موجانا                                   |
|       | المام مبدى كا دجال كي تحقيق كے لئے ايك مختفرد سے كاروان فرمانا      |
| 13    | اوران كى افضليت كاحال                                               |
| 14    | معرت عینی کااتر تا اوراس وقت کی فمازامام مبدی کی امامت بیس اوا کرتا |
| 14    | الم مبدى كعبيد هلافت كي خوشحالي واس كي مرت اوران كي وفات            |





www.iqbalkalmati.blogspot.com

(عقيدة ظهرورمبدى احاديث كاروشي ش

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ ط

## گذارشات

آئندہ اوراق میں جومضمون آپ کے سامنے پیش کیا جار ہاہے، اس کا تعلق عقیدۂ ظہور مہدی ہے ہے۔اس مضمون میں، میں نے پیکوشش کی ہے کہ سچ احادیث محدثین اورمتکلمین کے اقوال کی روشنی میں امت کا چودہ سوسالہ برانا عقیدہ جس کاتعلق امام مہدی کے ظہورے ہے پیش کروں۔اوراس مسئلے کے متعلق حتی الا مکان جتنا بھی منتشر مواد ہے،اس کوجمع کردوں،اپنی اس کوشش میں میں کہاں تک کامیاب رہااس کا فیصلہ تو پڑھنے والے کریں گے۔ میں نے این طور پر یوری کوشش کی ہے کہ اس مسئلے کا کوئی بھی پہلوتشنہ ندر ہے۔ ۲۔ اس مضمون کا شان ورود کچھ یول ہے کہ جنوری ا<u>۹۹۱ء</u> کے "اردو ڈائجسٹ" میں اختر کا تثمیری صاحب کا ایک مضمون آیا تھاجس کے متعلق اس وقت حامعہ فاروقیہ کے دارالافتاء میں متعدد سوالات آئے جن کے مختصر جوابات دیئے گئے لیکن اپنے طور پراس مسئلے کی تحقیق صحیح احادیث کی روشنی میں شروع کی کہ اس مسئلے کی پوری حقیقت واضح ہوجائے۔ چنا نچہ متعددا حادیث جن کی صحت پرمحدثین کا اتفاق ہے، مل گئیں جن کو میں نے ایک مضمون کی شکل میں جمع کرنا شروع کیا، کچھ کام کرنے کے بعد مضمون

| 4)       | (عقید پاظهورمهدی امادیث کی روشی میں )<br>مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفختبر   | مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 17       | الله علم اصول حديث كي بعض اصطلاحيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          | اب اول 🖈 پاب اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22       | عقيدة ظهورمهدى احاديث كى روشنى ميس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          | البابالثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 78       | عقيدة تظهورمهدي محدثين كانظريس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 79       | الم روي الم المروي الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 80       | الم البرالداقة الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 81       | الم الم المن المرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 82       | امام عبدالرزاق بن مام بن نافع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 83       | الامام الحافظ الوعيد الشدالحاكم النيسا بورئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 84       | يك امام يوطئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 85       | 🖈 حافظ تورالدين على بن افي بحرابيش 🛣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 100      | ☆ البابان ك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 107      | عقيدة ظهورمبدي يخطمين كي نظريس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| W. Salah | لا الإبالال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 115      | منکرین ظهور مبدی کے دلائل پرتیفرہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 115      | ابن خلدون كا تعارف المستعلم ال |
| 116      | ۵ تام ولب ۵ تام ولب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 133      | 🖈 جناب اختر کانمیری کا ایک منفردا شکال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ط

## الامام المهدئ

حضرت امام مہدی ہے متعلق احادیث مطالعہ فر مانے سے قبل ان کامخضر تذکرہ ضروری معلوم ہوتا ہے۔

شاہ رفع الدین صاحب محدث دہلوئ فرماتے ہیں:-

حضرت امام مهدى كانام اورنسب اوران كاحليه شريف

کی ایک قبط قومی ڈائجسٹ ہی میں اشاعت کیلئے بھیجی گئی لیکن شائع نہیں موسکی۔اس کے بعد پچیم مہر بان دوستوں کی طرف سے ایسے واقعات پیش آئے جن کی وجہ سے مضمون کی بحیل کا ارا دو بھی ملتوی کر دیا گیا۔اب اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل وکرم سے اس کی بحیل کی توفیق بخشی۔والعجمد الله علی ذالک اپنے فضل وکرم سے اس کی بحیل کی توفیق بخشی۔والعجمد الله علی ذالک میں زبان و بیان کی بہت می غلطیاں آپ کی نظر سے گذریں گ ، اسکان امید ہے کہ آپ اس فتم کی غلطیوں سے درگز را ورصر ف نظر کریں گے، کیوں کہ میری ما دری زبان ار دونییں ہے۔

الفاظ کے چیوں میں الجھتے نہیں دانا غواص کومطلوب ہے صدف سے کہ گہرے

والسلام نظام الدين شامزي عقيدة ظبورميدى احاديث كاروشي مي

جنگی شروع ہوجائے گی۔

بادشاہ اسلام شہید ہوجائے گا،عیسائی ملک شام پر فبضه کرلیں گےاورآپس میں ان دونوں عیسائی قوموں کی صلح ہوجائے گی، باقی مسلمان مدینه منورہ چلے آئیں گے، عیسائیوں کی حکومت خیبر (جو مدینه منورہ ہے قریب) تک پھیل جائے گی اس وقت ملمان اس فکرمیں ہوں گے، کہ امام مہدی کو تلاش کرنا چاہتے تا کہ ان کے ذریعے ہے مصبتیں دور ہوں اور دشمن کے پنجدے نجات مل جائے۔

امام مہدی کی تلاش اوران سے بیعت کرنا

امام مہدی اس وقت مدینه منورہ میں تشریف فرما ہوں گے مگر اس ڈرے کہ مبادا اوگ مجھ جیسےضعیف کواس عظیم الشان کام کی انجام دہی کی تکلیف ویں، مکہ معظمہ چلے جائیں گے۔اس زمانہ کے اولیاء کرام اور ابدالِ عظام آپ کو تلاش کریں گے ، بعض آ دی مبدی ہونے کے جھوٹے وعوے بھی کریں گے، حضرت مبدی رکن اور مقام ابراہیم کے درمیان خانہ کعبہ کاطواف کرتے ہوں گے کہ سلمانوں کی ایک جماعت آپ کو پہان لے گی۔اورآپ کومجور کرے آپ سے بیعت کر لے گی۔

اس واقعد کی علامت سے ہے کداس ہے قبل گزشتہ ماہ رمضان میں جا نداورسورج كوكر بن لك يكيكا، اوربيت كوفت آسان بيرة وازآئ كى: "هدا خليفة الله السمهدى فياست معوله واطيعوا. "اسآ وازكواس جگد كتمام عام وخاص من ليس گے، بیت کے وقت آپ کی عمر جالیس سال ہوگی ۔خلافت کے مشہور ہونے پر مدیند کی فوجیں آپ کے پاس مکہ معظمہ چلی آئیں گی ، تمام عراق اور یمن کے اولیاء کرام وابدال

آپ کے ظہور سے قبل سفیانی کا خروج شاہ روم اور مسلمانوں میں جنگ اور قسطنطنیہ کا فتح ہونا

(عقيدة تطبورمبدى احاديث كاروشن بس

آپ کے ظہور سے قبل ملک عرب اور شام میں ابوسفیان کی اولا دمیں سے ایک شخص پیدا ہوگا جوسادات کولل کرے گا۔اس کا حکم ملک شام ومصر کے اطراف میں چلے گا،اس درمیان میں بادشاہ روم کی عیسائیوں کے ایک فرقہ سے جنگ اور دوسرے فرقه ہے صلح ہوگی الڑنے والا فریق قسطنطنیہ پر قبضہ کرے گا۔ بادشاہ روم دارالخلاف کو چھوڑ کر ملک شام میں پہنچ جائے گا اور عیسائیوں کے دوسرے فریق کی اعانت ہے اسلامی فوج ایک خوز یز جنگ کے بعد فریق مخالف پر فتح پائے گ۔

وشن كى كلست كے بعدموافق فريق ميں سے ايك شخص نعره لگائے گا كەصلىب غالب ہوگئ اوراس کے نام سے بیر فتح ہوئی ، بین کر اسلامی شکر میں سے ایک محض اس ے مارپیٹ کرے گا،اور کے گا کہ نہیں دین اسلام غالب ہوااوراس کی وجہ ہے بیہ فتح نصیب ہوئی، بید دونوں اپنی اپنی تو م کومد د کیلئے پکاریں گے،جس کی وجہ سے فوج میں خانہ

لے حسب بیان سید برزغی ا خالد بن بزید بن الی سفیان کی نسل ہے ہوگا۔ امام قرطبی نے اپنے تذکرہ میں اس کا نام عروہ تحریر فر مایا ہے۔ سید برز تھی نے اپنے رسالہ الاشاعت میں اس کا حلیداور اس کے دور کی بوری تاریخ تحریر فر مائی ہے مگر اس كاكثر حدم وقوف روايات ، ماخوذ ب-ال لئع بم في شاه صاحب كے رسالدے ال كامختر تذكر و لقل كيا ہے۔ ا م قرطبی نے بھی امام مہدی کے دور کی پوری تاریخ نقل فر مائی ہے۔ تذکر وقرطبی کواس وقت وستیاب نہیں ، تکراس کا مختصر مؤلفه امام شعرانی عام طور پر ماتا ہے۔ قابل ما حظ ہے، سید برزقی کے رسالہ میں امام مہدی کے زباندی مفصل اور مرتب تاریخ کے ملاوواس باب کی مختصر مدیثوں میں جمع وتعلیق کی پوری کوشش کی گئی ہے۔لیکن چونکساس باب کی اکثر روایات ضعیف تھیں واس لئے ہم نے ان کی تطبیق تقل کرنے کی چنداں ایمیت محسوں تیں گا۔

عظام آپ کی محبت میں اور ملک عرب کے تمام لوگ آپ کے لشکر میں داخل ہوجا کیں گے اور اس خزانہ کو جو کعبہ میں مدفون یا (جس کورتاج الکعبہ) کہتے ہیں نکال کرمسلمانوں

وتقيدة تظهور مبدى احاديث كى روشى يس

خراسانی سردار کا امام مہدی کی اعانت کے لئے فوج روانہ کرنا اورسفياني كشكركو ہلاك وتباہ كرنا

جب به خبراسلامی دنیامیس تھیلے گی تو خراسان کا ایک محض ایک بہت بزی فوج لے کرآپ کی مدد کے لئے روانہ ہوگا جوراستہ میں بہت سے عیسائیوں اور بددینوں کا صفایا کردے گا۔اس لشکر کے مقدمہ انجیش کی کمان منصور نامی ایک مخص کے ہاتھ میں ہوگی۔وہ سفیانی (جس کا ذکراو پرگزر چکا ہے ) اہل بیت کا دشمن ہوگا،اس کی ننھیال قوم بنوكلب ہوگی ۔حضرت امام مهدى كے مقابلے كے واسطے اپني فوج بھيج گا۔

جب بدفوج مکہ و مدینہ کے درمیان ایک میدان میں پہاڑ کے دامن میں مقیم ہوگی ، توای جگہاں فوج کے نیک و بدسب کے سب دھنس جائیں گے اور قیامت کے دن ہرایک کا حشر اس کے عقیدے اور عمل کے مطابق ہوگا۔ ان میں سے صرف دوآ دی بچیں گے ، ایک حضرت امام مہدی کواس واقعہ کی اطلاع دے گا، اور دوسرا سفیانی کو عرب کی فوجوں کے اجتماع کا حال من کرعیسائی بھی حیاروں طرف سے فوجوں کو جمع کرنے کی کوشش میں لگ جائیں گے اور اپنے اور روم کے ممالک سے فوج کثیر لے کر امام مبدئ كے مقابلے كے لئے شام ميں جمع ہوجا كيں گے۔

مقابلہ کیلئے اجتماع اور امام مہدی کے ساتھ خوزیز جنگ اور آخر میں امام مہدی کی فتح مبین

ان کی فوج کے اس وقت ستر جھنڈے ہول گے اور ہر جھنڈے کے بنچے بارہ بارہ ہزار سیاہ ہوگی،جس کی تعداد (۸۴۰۰۰۰) ہوگی۔حضرت امام مہدی مکہ مکرمہ سے روانہ ہوکر مدینہ منورہ پہنچیں گے اور پیغیبر خداصلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ کی زیارت سے مشرف ہوکرشام کی جانب روانہ ہوں گے۔دمشق کے پاس آ کرعیسائیوں کی فوج سے

اس وفت امام مہدی کی فوج کے تین گروہ ہوجا ئیں گے، ایک گروہ نصاری کے خوف سے بھاگ جائے گا،خداوند کریم ان کی توبہ ہر گز قبول نہ فرمائے گا۔ باتی فوج میں سے پچھاتو شہید ہوکر بدر اور احد کے شہداء کے مراتب کو پینچیں گے اور پچھ ہتو فیق ایز دی فتیاب ہوکر ہمیشہ کے لئے گمراہی اور انجام بدے چھٹکارا یا کیں گے۔حضرت امام مہدی دوسرے روز پھرنصاری کے مقابلے کیلئے تکلیں گے،اس روزمسلمانوں کی ایک جماعت بیعبد کرنے نکلے گی:" یا میدان جنگ فتح کریں گے یا مرجائیں گے۔" بید ہماعت سب کی سب شہید ہوجائے گی۔

حضرت امام مہدی باقی ماندہ قلیل جماعت کے ساتھ لشکر میں واپس آئیں گے، دوسرے دن چرایک بوی جماعت میں عہد کرے گی کہ فتح کے بغیر میدان جنگ ہے والپر نہیں آئیں گے، یا پھر مرجا کیں گے۔اور حضرت امام مہدی کے ہمراہ بردی بہا دری (عقيدة ظهورمبدي احاديث كياروشي بين

جب بیفسیل شہر کے قریب پانچ کر نعرہ تکبیر بلند کریں گے تو اس کی فصیل خدا کے نام کی برکت سے بیکا کی مسلمان ہلا کر کے شہر میں داخل ہوجا کیں گے۔شورشوں کو ختم کر کے ملک کا انتظام نہایت عدل وانصاف کے ساتھ کریں گے۔ ابتدائی بیعت سے اس وقت تک چھسمات سال کا عرصہ گزرےگا، امام مہدی ملک کے بندو بست ہی مصروف ہوں گے کہ افواہ اڑے گی کہ د جال نکل آیا۔

امام مہدی کا دجال کی تحقیق کے لئے ایک مختصر دستے کا روانہ فرمانااوران کی افضلیت کا حال

اس خبر کے سنتے ہی حضرت امام مہدی ملک شام کی طرف واپس ہوں گے اور اس خبر کی شخیق کیلئے پانچ یا نوسوار جن کے حق میں حضور کے فرمایا ہے کہ: ''میں ان کے مال باپ، قبائل کے نام اور ان کے گھوڑ وں کا رنگ جانتا ہوں اور اس زمانے کے دوئے زمین کے آمروں سے بہتر ہوں گے۔''لشکر کے آگے بطور طلیعہ روانہ ہو کر معلوم کریں گے کہ بیا فواہ غلط ہے۔ پس امام مہدی عجلت کو چھوڑ کر ملک کی خبر گیری کی غرض سے آئی اختیار فرما کیں گے۔

اس میں پچھ عرصہ نہ گزرے گا کہ دجال ظاہر ہوجائے گا اور قبل اس کے کہ وہ دمشق پہنچ حضرت امام مہدی دمشق آ چکے ہوں گے اور جنگ کی پوری تیاری وتر تیب فوج کر چکے ہوں گے اور اسباب حرب وضرب تقسیم کرتے ہوں گے کہ مؤذن عصر کی اذان دے گا، لوگ نماز کے لئے تیاری میں مصروف ہوں گے کہ حضرت عیسلی علیہ السلام دو

کے ساتھ جنگ کریں گے، اور آخریس ہے بھی جام شہادت نوش کریں گے۔ شام کے وقت امام مہدی تھوڑی کی جماعت کے ساتھ واپس اپنی قیام گاہ پرواپس تشریف لے وقت امام مہدی تھوڑی کی جماعت کے ساتھ واپس اپنی قیام گاہ پرواپس تشریف لے آئیں گے۔ چو تھے روز حضرت امام مہدی رسدگاہ کی محافظ جماعت کو لے کر دشن سے پھر نبرد آز ماہوں گے۔ یہ جماعت تعداد میں بہت کم ہوگی مگر خداوند کریم ان کو فتح مبین عطافر مائے گا،عیسائی اس قدر قبل ہوں گے کہ باقیوں کے دماغ سے حکومت کی ہونکل جائے گی اور بے سروسامان ہوکر نہایت ذلت ورسوائی کے ساتھ بھاگ جائیں گے۔ جدرامام مسلمان ان کا تعاقب کر کے بہتوں کو جہنم رسید کردیں گے، اس کے بعدامام مسلمان ان کا تعاقب کر کے بہتوں کو جہنم رسید کردیں گے، اس کے بعدامام

مہدی ہے انتہا انعام واکرام اس میدان کے جانبازوں پرتقیم فرما کیں گے گراس مال

ہدی ہے انتہا انعام واکرام اس میدان کے جانبازوں پرتقیم فرما کیں گے گراس مال

ہول گے جس میں فیصد صرف ایک آ دمی ہی بچا ہوگا۔ اس کے بعد امام مہدی بلا دِ اسلام

کے نظم ونتی اور فرائض اور حقوق العباد کی انجام دہی میں مصروف ہوں گے۔ چاروں

طرف اپنی فوجیس پھیلا دیں گے اور ان مہمات سے فارغ ہوکر فتح قسطنطنیہ کے لئے

روانہ ہو جا کیں گے۔

ستر ہزار فوج کے ساتھ امام مہدی کی فتح قسطنطنیہ کیلئے روائگی اورایک نعرہ تکبیر سے شہر کافتح ہوجانا

بھیرہ روم کے کنارہ پر پہنچ کر قبیلہ بنواسحاق کے ستر ہزار بہادروں کو کشتیوں پر سوار کرکے اس شہر کی خلاصی کیلئے جس کوآج کل استنبول کہتے ہیں،مقرر فر ما کیس گے۔ (مقيدة تغيورمهدى احاديث كاروشن ش

کے مشغول ہوں گے آپ کی خلافت کی میعادسات یا آٹھ یا نوسال ہوگا۔ واضح رہے
کہ سات سال عیسائیوں کے فتنے اور ملک کے انتظام میں آٹھواں سال دجال کے
ساتھ جنگ وجدال میں اورنواں سال حضرت عیسی کی معیت میں گزرے گا۔اس حساب
سے آپ کی عمر ۴ سمال کی ہوگی، بعدازاں امام مہدی کی وفات ہوجائے گی۔ حضرت
عیسیٰ آپ کے جنازہ کی نماز پڑھا کر فن فرما کیں گے، اس کے بعد تمام چھوٹے اور
بڑے انتظامات حضرت عیسی کے ہاتھ میں آجا کیں گے۔ا

ل اس موقع بريد بات يادر كمنا ضرورى ب كدشاه صاحب في كوتمام يرمركزشت حديثول كى روشى على مرتب فرمائى ب، جيها كما حاويث محمطالعد س واضح ب، محروا تعات كى ترتيب اور بعض جكدان كالعين ميدونوں باتمي خود حضرت موصوف بی کی جانب سے ہیں، حقیقت سیے کر حدیث وقرآن میں جو تصص دواقعات بیان کے مجے ہیں خواود و گزشتہ ز مانے سے متعلق ہوں یا آئندہ سے ان کا اسلوب بیان تاریخی کمایوں کا سائیس، بلکہ بسبب مناسبت مقام ان کا ایک ا یک گلامتفرق طور پر ذکر میں آھیا ہے۔ پھر جب ان سب گلووں کو جوڑا جاتا ہے تو بعض مقامات پر بھی ان کی درمیانی كڑى تين كمتى اكبين ان كى ترتيب بين شك وشبەرە جاتا ہے، ان وجوبات كى بنار بعض خام طبائع توامس واقعہ كے ثبوت ا سے وستروار ہوجاتی ہے، حال تک فور بیکرنا جا ہے کہ جب قرآن وحدیث کا اسلوب میان ای وہ فیس جوآج ہماری تسانف كا بياته بحرحد يثول بس إس كوتلاش على كيول كيا جائد بيز جب ان متقرق كلزول كى ترتيب خود صاحب شريعت نے بیان بی نیس قر مائی تو اس کوصاحب شریعت مے سر کیوں رکھ دیا جائے۔ البذا اگرا ٹی جانب سے کوئی ترتیب قائم کر لی منى براس يرجزم كيول كياجائ ، موسكا بجورتيب بم في اسين ذبن من بنار كى بحقيقت اس كے خلاف ب، اس مع كاور يحى بهت عامور بين جوقر أن اور حد في تصف بين تشف نظرات بين اس لئ يهال جوقدم إلى رائ ے افعالیا جائے اس کو کتاب وسنت کے سرد کا دینا ایک خطرناک اقدام ہے اوراس ابہام کی وجہ سے اصل واقعہ کا بی انکار کردینامیاس ہے مجی زیادہ خطرناک ہے، یہ می یادر کھنا جا ہے کہ واقعات کی پوری تفصیل اوراس کے اجزام کی بوری بوری ترتيب بيان كرنى رمول كاونكيف بين بيرايك مورخ كاونكيف ب، رمول آئنده واقعات كي مرف بقر رمرورت اطلاح دیتاہے، پھر جب ان کے ظہور کا وقت آتا ہے تو وہ خووا ٹی تفصیل کے ساتھ آتھوں کے سامنے آجاتے ہیں اوراس وقت سے ا کی کرشمہ معلوم ہوتا ہے کہ استنے بڑے واقعات کے لئے بھٹنی اطلاع مدیثوں میں آ چکی ہے وہ بہت کافی تھی اور قبل از وقت اس سے زیادہ تنصیلات دمافوں کے لئے غیر ضروری بلکہ شاید اور زیادہ الجھا کا موجب تھیں۔علاوہ ازیں جس کو

فرشتوں کے کاندھوں پر تکبیدلگائے ہوئے آسان سے دمشق کی جامع مجد کے مشرقی منارہ پرجلوہ افروز ہوکرآ واز دیں گے کہ سیڑھی لاؤ ہسیڑھی حاضر کردی جائے گی۔

حضرت عیسلی کا اتر نا اوراس وقت کی نماز امام مهدی کی امامت میں ادا کرنا

آپ اس سیرهی کے ذریعہ سے نازل ہوکرامام مہدی سے ملاقات فرما کیں گے،امام مہدی نہایت تواضع وخوش خلق سے آپ کے ساتھ پیش آ کیں گے اور فرما کیں گئے کہ: یا نبی اللہ!امامت کیجئے۔حضرت عیلی النیکی ارشاد فرما کیں گے کہ: یا نبی اللہ!امامت کیجئے۔حضرت عیلی النیکی ارشاد فرما کیں گے کہ: امامت تم ہی کروکیونکہ تمہار نے بعض کیلئے امام ہیں اور میمز شام است کو فعدانے دی ہے۔

پس امام مہدی نماز پڑھا کیں گے اور حضرت عیلی اقتداء کریں گے، نماز سے فارغ ہوکرامام مہدی پھر حضرت عیلی ہی اللہ!اب لشکر کا انتظام آپ فارغ ہوکرامام مہدی پھر حضرت عیلی ہے کہیں گے کہ: یا نبی اللہ!اب لشکر کا انتظام آپ کے پر دہے، جس طرح چاہیں انجام دیں۔وہ فرما کیں گے بہیں یہ کام بدستور آپ کے خت رہے گا، میں تو صرف قبل دجال کے واسط آیا ہوں، جس کا میرے ہی ہاتھ سے مارا جانامقدر ہے۔

امام مہدی کے عہد خلافت کی خوشحالی ، اس کی مدت اور ان کی وفات

تمام زمین امام مبدی کے عدل وانصاف ہے (کھرجائے گی) منور اور روشن ہوجائے گی ظلم وانصاف کی بیخ کتی ہوگی ،تمام لوگ عبادات واطاعت الہی میں سرگری

## علم اصولِ حديث كى بعض اصطلاحيس

اصول حدیث کی تعریف علم اصول حدیث وہ علم ہے جس کے ذریعے حدیث کے احوال معلوم کئے

اصول حدیث کی غایت

علم اصول حدیث کی غایت میر ہے کہ حدیث کے احوال معلوم کر کے مقبول پر عمل کیاجائے اور غیر مقبول سے بچاجائے۔

اصول حديث كاموضوع

علم اصول حدیث کاموضوع حدیث ہے۔

حديث كي تعريف

حضرت رسول خداصلی الله علیه وسلم ، صحابه کرام که و تا بعین کے قول و فعل و تقریب کوحدیث کہتے ہیں،اور بھی اس کوخبروا ٹر بھی کہتے ہیں۔

ا تقرير رسول اللهيد ب كركسى مسلمان في رسول اكرم سلى الشرطيد وسلم كرما من كوئى كام كيايا كونى بات كي آب في جانے کے باوجود اے مع ندفر مایا بلکہ خاموثی افتیار فرماکراہے برقرار رکھا اور اس طرح اس کی تصویب و عثبیت فرماني - ( كذاني مقدمه في المليم ص ١٠٤) ازل سے ابدتک کاعلم ہے وہ بیخوب جانتا تھا کہ کم وقت میں دین روایت اور اسانید کے ذریعے پھیلے گا اور اس تقدیری راويول كے اختلافات بروايتول كا اختلاف بھى لازم ہوگا ، پس اگر غير ضرورى تنصيلات كوميان كرديا جا تا تو يقيمناً ان میں بھی اختلاف پیدا ہونے کا امکان تھا ادر ہوسکتا تھا کہ امت اس اجهالی خبر سے جتنا فائد واشا سکتی تھی اتعبیلات بیان كرنے سے وہ مجى فوت ہوجا تا۔ لبداامام مبدى كى حديثوں كے سلسلے ميں ندتو ہر كوشكى يورى تاريخ معلوم كرنى كى سى كرنى مي اورند محت كرماته منقول شده منتشر كارول من جزم كرماته ترتيب وين مح اورنداس وجد امل پیشین کوئی می تردید پیدا کرناهم کی بات ب، یهال جمله پیشین کوئیول میں مجی راه مرف ایک بود بد کرجتنی بات حدیثوں میں صحت کے ساتھ آ چکل ہے اس کو ای حد تک تسلیم کرلیا جائے اور زیادہ تنصیلات کے در پے ندہ دا جائے اور اگر مخلف مديثول مين كوئى ترتيب اين وين سے قائم كرلى كى بولواس كومديثى بيان كى حيثيت برگز نددى جائے ، يېمى ظاہرے کہ اس سلسلہ کی حدیثیں مختلف اوقات میں مختلف کاظ سے روایت ہوئی ہیں اور برجلس میں آپ نے اس وقت ك مناسب اورحسب ضرورت تغييلات بيان فرمائي بين - يهال ميام بحي يقيق فين كدان تغييلات كم براه راست سف والول کوان سب کاعلم حاصل ہو۔ بہت ممکن ہے کہ جس محالی نے امام مبدی کی پیشین کوئی کا ایک حصدایک مجلس میں سناہو اس کواس کے دومرے مصے سننے کی فویت عی ندائی ہوجو دومرے صحافی نے دومری مجلس میں سنا ہے اور اس لئے بیہ بالكل ممكن ب كروه واقعد كالفاظ ميان كرت عن ال تفييلات كى كوكى رعايت ندكرت جودومر معالى ك ميان عن موجود میں۔ یہاں بعد کی آئے والی امت کے سامنے چونک سے ہردو میانات موجود میں اس لئے پیڈرش اس کا ہے کہ اگروہ ان تفسيلات مي كو في تفظى بارتباطي ديمتي بالواتي جانب يكو في تطبيق كي راه تكال له اس بسااوقات ايساجي موجاتا ہے کہ بیاتوجیہات راوبوں کے بیانات پر بوری بوری رائی بیس آتی ،اب راوبوں کے الفاظ کی بیاکش اور تاویلات کی ناسازگاری کابیرنگ د کی کربعش دماغ اس طرف مطع جاتے بیں کدان تمام دشوار بول سے تسلیم کرنے کی بجائے اصل واقعد كا بى الكاركردينا آسان ب\_ اكركاش وواس يوجى تظركر لين كديد تاويلات خودصاحب شريعت كى جانب سے نیس بلک واقعہ کے خودراویوں کی جانب ہے مجی نیس میرف ان دماخوں کی کاوش ہے جن کے سامنے اصل والقدے وہ سب متفرق کلاے جع موکر آمجے ہیں ،جن کو تلف محاب نے مخلف زمانوں میں روایت کیا ہے، اوراس لئے ہر ایک نے استے الفاظ میں ووسرے کی تعبیر کی کوئی رعایت فیس کی اور ندوہ کرسکتا ہے تو پھر ندان راویوں کے الفاظ کی اس بدارتاطي كاكونى اثرية تا اورة أيك ابت شده واقد كا الكار مرف أتنى بات يران كوآسان نظرة تا-

(مقيدة ظهورمهدى احاديث كاروشي شي

مشہور: وه حدیث ہے جس کے راوی ہرز مانے میں تین سے کم کہیں نہوں۔ عزیز: وه حدیث بجس کےراوی برزمانے میں دوسے م کہیں ند بول۔ غريب: وه حديث بجس كاراوى كهين ندكيس ايك ندمو-

خبر واحدكي تيسري تقسيم

محیر واحداینے راویوں کی صفات کے اعتبار سے سولٹتم پر ہے: (۱) سیجے لذاہتہ (٢) حن لذابة (٣) ضعيف (٣) صحيح لغيره (٥) حن لغيره (٢) موضوع (۷) متروک (۸) شاذ (۹) محفوظ (۱۰) منگر (۱۱) معروف (۱۲) معلّل (۱۳) مضطرب (۱۲) مقلوب (۱۵) مُصحّف (۱۲) مُدرّج-

وہ حدیث ہے جس کے کل راوی عادل کامل الضبط ہوں اور اس کی سند صيح لذانة : متصل ہو۔معلل وشاذ ہونے سے محفوظ ہو۔

وہ حدیث ہے جس کے راوی میں صرف صبط ناقص ہو باتی سب شرائط حن لذانة: صحیح لذانہ کے اس میں موجود ہوں۔

وہ حدیث جس کے راوی میں حدیث صحح وحسن کی شرائط نہ یائی ضعف:

صحيح لغير و: اس حدیث حسن لذاته کوکها جاتا ہے جس کی سندیں متعدد ہوں۔

اس حديث ضعيف كوكها جاتا ہے جس كى سنديں متعدد مول -حن لغير و:

وہ حدیث ہے جس کے راوی پر حدیث نبوی میں جھوٹ بولنے کاطعن موضوع:

عقيدة ظهورمهدى احاديث كي روشني ثيل

حديث كي تقسيم

حدیث دوشم پرہے۔(۱) خیرِ متواتر۔(۲) خیرِ واحد۔

(۱) خبر متواز

وہ حدیث ہے جس کے روایت کرنے والے ہرزمانے میں اس قدر کثیر ہوں كدان سب كے جھوٹ پراتفاق كرلينے كوعقلِ سليم محال سمجھ۔

(٢) خبر واحد

وه حدیث ہے جس کے راوی اس قدر کثیر نہ ہوں، پھر خبر واحد مختلف اعتبار وں ے تی تم پہے۔

خبر واحدكي يهلأنقسيم

خبر واحداب منتهی کے اعتبارے تین قتم پرہے۔مرفوع ،موقوف،مقطوع۔ مرفوع وه حدیث ہے جس میں حضرت رسول خداصلی الله علیہ وسلم کے قول یافعل یا تقریر کا ذکر ہواور موقوف وہ حدیث ہے جس میں صحابی کے قول یا فعل یا تقریر کا ذکر ہو۔ اور مقطوع وه حدیث ہے جس میں تابعی کے قول یافعل یا تقریر کا ذکر ہو۔

خبر واحد کی دوسری تقسیم

خبر واحدعد دِ رُواة كے اعتبار ہے بھی تين قتم پر ہے(۱)مشہور (۲)عزيز (٣)غريب

عقيدة ظهورمبدى احاديث كىروشى ميس

خبر واحدكي چوهي نقشيم

خیرِ واحد سقوط وعدم سقوطِ راوی کے اعتبارے سات قتم پر ہے (۱)متصل (۲)مند (۳)منقطع (۴)معلّق (۵)معصل (۲)مرسل (۷) رئس \_ متصل: وه حديث ب كداس كاستديس راوي يور عد كور مول \_ مند: وه حديث إكاس كاسندرسول الشعلى الشعليه وسلم تكمتصل مور منقطع: وه حدیث ہے کہ اس کی سند متصل نہ ہو بلکہ کہیں نہ کہیں ہے راوی گرا ہوا ہو۔ معلّق: وه حدیث ہے جس کی سند کے شروع میں ایک راوی یا کیر گرے ہوئے ہول۔ معصل: وہ حدیث ہے جس کی سند کے درمیان میں سے کوئی راوی گراہوا ہو یا اس کی سنديس ايك سے زائدراوى بے بديے كرے ہوئے ہول۔ مرسل: وه حدیث ہے جس کی سند کے آخر سے کوئی راوی گراہوا ہو۔ مرك: وه حديث بجس كراوي كى بيعادت موكدوه اين شخ يا شخ ك شخ كانام

خبر واحدكى يانجوين تقسيم

خبروا حدصِيَّغُ كے اعتبارے دونتم پر ہے(۱) مُعَنُعُنُ (۲) مسلسل۔ مُعَنَّعُنُ : وه حديث بجس كى سنديس لفظ عن جواوراس كوعَنُ عَن مجمى كهاجاتاب-سلسل: وه حديث ب جس كى سند مين صيغ اداك ماراويوں كے صفات ما حالات ايك ای طرح کے ہوں۔

(عقيد ۽ ظهور مهدي احاديث کي روشني ش

دیٹ کاروٹن میں ( 20 <u>)</u> وہ حدیث ہے جس کاراوی مُنتِّم بالکذب ہو یا وہ راویت قواعد معلومہ فی متروك: الدين كے مخالف ہو۔

وہ حدیث ہے جس کا راوی خود ثقنہ ہو مگر ایک ایسی جماعت کثیر کی شاذ: مخالفت كرتا موجواس سے زيادہ ثقتہ ہيں۔

وه حدیث ہے جوشاذ کے مقابل ہو۔ محفوظ:

: 5% وہ حدیث ہے جس کا راوی باوجود ضعیف ہونے کے جماعت ثقات کے مخالف روایت کرے۔

> معروف: وہ حدیث ہے جو منکر کے مقابل ہو۔

> > مضطرب:

مقلوب:

معلل: وہ حدیث ہے جس میں کوئی ایس علت خفیہ ہو جو صحت حدیث میں نقصان دیتی ہے اس کومعلوم کرناما ہرفن ہی کا کام ہے ہر مخص کانہیں۔

وہ حدیث ہے جس کی سندیامتن میں ایسااختلاف واقع ہو کہ اس

ميں ترجع ياتطيق ندمو سکے۔

وہ حدیث ہے جس میں بھول ہے متن یا سند کے اندر تقذیم و تاخیر واقع موكى موليعنى لفظ مقدم كومؤخرا ورمؤخر كومقدم ركها كياموه ما مجمول

کرایک راوی کی جگدد وسراراوی رکھا گیا ہو۔

وہ حدیث ہے جس میں باوجودصورت خطی باتی رہنے کے لفظوں مصحف حركتول وسكونول كے تغير كى وجہ سے تلفظ ميں غلطى واقع ہوجائے۔

وہ حدیث ہے جس میں کی جگدراوی اپنا کلام درج کردے۔ مدرج:

لِ بعض اوقات مُصحّف كُوُم ف يمي كمّة بين \_ (مقدمه في الملهم ص١٣٢)

(عقيدة ظهورمهدى احاديث كى روشى شي

ای طرح حدیث کی دوسری کتابوں میں بھی پیمضمون مختلف الفاظ ہے مردی ہے۔
جنوری الم 19 ہے تو می ڈائجسٹ میں جناب اختر کاشمیری صاحب کا ایک مضمون خروج مہدی کے متعلق چھپا تھا، جس میں انہوں نے تحقیقی اور سجیدہ طریقے پر ظہور مہدی کے مسئلے پر کلام فر مایا ہے انہوں نے اس پر زور دیا ہے کہ ظہور مہدی کے مسئلے پر کلام فر مایا ہے انہوں نے اس پر زور دیا ہے کہ ظہور مہدی کے متعلق جتنی احادیث مردی ہیں وہ قابل اعتبار نہیں ہیں اور شوت کے درج تک نہیں پہنچتی ہیں، جس کالازمی نتیجہ بید لگاتا ہے کہ ظہور مہدی کا عقیدہ جو مسلمانوں میں چودہ سو سال سے متقل ہوتا آیا ہے، بے بنیا دہے، چونکہ خودصا حب مضمون نے اس کی فرمائش کی سال سے مسئلہ ثابت ہے کہ دوسرے علماء اس موضوع پر قلم اٹھا ئیں، اور بیر کہا گرضیح احادیث سے مسئلہ ثابت ہے جو جو احادیث سے مسئلہ ثابت ہے کہ دوسرے علماء اس موضوع پر قلم اٹھا ئیں، اور بیر کہا گرضیح احادیث سے مسئلہ ثابت ہے۔

ای طرح رسالہ کی مجلسِ ادارت کی طرف ہے بھی اس موضوع پر لکھنے کی دوست دی گئی تھی اس موضوع پر لکھنے کی دوست دی گئی تھی اور ساتھ ساتھ میہ خطرہ تھا کہ اگر سکوت اختیار کیا جائے تو عام مسلمان شکوک وشبہات میں جتال ہوں گے۔ نیز اس سے میکی لازم آئے گا کہ سلف صالحین کے متعلق بدگانی پیدا ہوگی کہ انہوں نے ایک ایسے مسئلے کواپٹی کتابوں میں ذکر کیا ہے جس کی

بِشَمِ اللَّهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ ط

باباول

# عقیدهٔ ظهورمهدی احادیث کی روشنی میں

الحمدالله و کفی و الصلواة و السلام علی محمدن المصطفی و علی آله و اصحابه الاتقیاء . اما بعد فقد قال الله تبارک و تعالی فان تنازعتم فی شی ی فَرُدُوهُ فقد قال الله تبارک و تعالی فان تنازعتم فی شی ی فَرُدُوهُ الی الله و الرسول . (الآبه)

الی الله و الرسول . (الآبه)

الله تبارک و تعالی کاارشاد ہے کہ اگر کی مسئلے کے متعلق اختلاف رائے ہوتو خدا کی کتاب اور نی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کی طرف اس کولوٹاؤ کے بینی اس کا تعم کتاب اللہ اور مسئلے میں سلمانوں سنت رسول اللہ بھی میں تلاش کرو۔ اس قاعدے کے مطابق جس مسئلے میں سلمانوں میں اختلاف رائے ہوتو بجائے اس کے کہ اپنی رائے پر ذور دیا جائے اور اے حتی و میں اختلاف رائے ہوتو بجائے اس کے کہ اپنی رائے پر ذور دیا جائے اور اے حتی و میں اختلاف رائے ، چا ہے کہ اس کواللہ کی کتاب اور حضور بھی کی سنت میں تلاش کیا جائے۔ کیونکہ دین کے بیاے سراب

"فاعقلوا ایها الناس قولی فانی اے لوگو! میری بات کو مجھو میں نے

بوكة بين- يسي كدرسول الله الله الله

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزے کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

الملاح واشراط الساعة مين بيحديث نقل كى ب: "ابن مسعود رفعه لو لم يبق من عبدالله بن مسعود را کی مرفوع روایت ہے الدنيا الايوم واحد لطوّل الله كداكر ونيا كا صرف أيك بى دن باقى ره ذالك اليوم حتى يبعث الله فيه جائے تو بھی اللہ تعالی اس دن کو طویل كردي كے يہاں تك كداللہ تعالى اس ميں يواطئي اسمه اسمى و اسم ابيه ایک آ دی مبعوث فرمائیں گے جو میرے الل بيت ميں سے موگا، اس كانام ميرے نام پر ہوگااس کے باپ کا نام میرے باپ

جیے کہ وہ ظلم وزیادتی ہے بھر چکی ہوگی۔ حضرت امسلمة فرماتي بين كدرسول الله 題 \_ فرمایا کهمهدی میری آل ے ہوگا، یعنی فاطمہ کی اولا دے ہوگا۔ ابوسعیدخدری الفی فقل فرماتے ہیں کہ رسول الله على فرمايا كدمهدى مجه ہے ہوگا تھلی پیشانی والا اور طویل و باريك ناك والاءوه زمين كوانصاف و عدل سے بحردے گا جیسے کہ وہ ظلم و زیادتی ہے بھر چکی ہوگی ،سات سال تک اس کی حکومت ہوگی۔ حفرت على ﷺ نے اپنے بیٹے حضرت حسن ﷺ، کی طرف دیکھااور فرمایا که میرا الحسن فقال ان ابني هذا سيد يد بيا مردار ہوگا جيے كدرسول الله الله كـمــا سـمــاه رسول الله 🕮 نے فرمایا اور ان کی پشت سے ایک آ دمی وسيخرج من صلبه رجل يسمّى پیدا ہوگا جن کا نام تمہارے نبی کے نام پر باسم نبيكم يشبه في الخُلق ولا مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

كے نام ير ہوگا (ليعن محمد بن عبداللہ) وہ

زمین کوانصاف اورعدل سے بھردے گا

عقيدة ظهور مهدى احاديث كاروشي مي كونى سيح بنيادموجود نبيس، يهي وه محركات تقط كه بنده كواس پرقلم اللهانے كى جرأت ہوئى اميد ب كددوسر علاء حضرات بهى اسموضوع برايخ كرال قدر خيالات اورتحقيقات کا ظہار فرمائیں گے جس سے عام مسلمان مستفید ہوں گے۔ اس طویل تمهید کے بعد میں اصل مدعا پر آتا ہوں۔ ظہور مہدی کا عقیدہ سیح احادیث سے ثابت ہے اور چودہ سوسال سے مسلمانوں میں مسلم اور مشہور ہے۔اب میں تفصیل سےان احادیث کومع حوالہ درج کرتا مول كدجن پراس عقيده كى بنياد ب-وماتوفيقى الا بالله عليه توكلت و اليه

(۱) جع الفوائد مين محمد بن محمد بن سليمان الفاس المغربي التوفي ١٩٠١مه المعادية

رجلاً مسنسي او من اهل بيتي

اسم ابى يسملاً الارض قسطاً

وعدلا كماملست ظلمأ

(لا في داؤد وتع الفوائد ص ٥١٣) حديث تبر ٩٩١٧

يشبه في الخَلق."

(مقيدة ظهورمهدى احاديث كى روشى ش

اہل بیت سے پیدا فرمائیں گے جوز مین عن ابي الطفيل عن على عن النبي کوعدل وانصاف ہے بھردے گا جیسے کہ ﷺ قال لو لم يبق من الدهو الأ وہ ظلم سے بھر چکی ہوگی۔ يـوم لبعث الله رجلا من اهل بيتي يملأها عدلا كما ملنت جورا."

(ايوداؤدس ٢٣٢ج م كماب المهدى)

اس روایت برامام ابوداؤڈ نے سکوت کیا ہے اور محدثین کے ہاں وہ روایت جس برامام ابودا وُدِّ نے سکوت کیا ہو کم از کم درجہ حسن کی ہوتی ہے، جیسے مولا نامحر تقی عثانی کی املائی تقریر درس ترندی میں ہے کہ ان کی کتاب (ابو داؤد) میں حسن اور ضعیف احادیث بھی آ گئی ہیں۔البتہ وہ ضعیف اور مضطرب احادیث پر کلام کرنے کے بھی عادی ہیں بشرطیکہ ضعف زیادہ ہو، چنانچہ جس حدیث پروہ سکوت کریں تواس کا مطلب ہیہے کہ وہ حدیث ان کے نز دیک قابل استدلال ہے۔البنہ بعض مرتبدا گرضعف ضعیف ہوتو وہ اے نظرانداز کردیتے ہیں اوراس پر کلام نہیں کرتے۔(دری زندی س١٣١٠٥)

اورخودامام ابودا وُرُكا قول بھی كتابوں ميں منقول ہے جيسے كہ حافظ ابن صلاح كا قول شيخ الاسلام علامه شبيرا حمد عثاني في مقدمه فتح الملهم من نقل كياب:

امام ابو واو ورار فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی "ومن منظانه سنن ابي داؤد فقد کتاب میں سیح اور اس کے مشابہ اور سیح روينا انه قال ذكرت فيه الصحيح کے قریب روایتی نقل کی ہیں اور حافظ وما يشبهه وما يقاربه وروينا عنه ابن صلاحٌ فرماتے ہیں کہ ہم نے ابوداؤد ايسضاً ما معناه انه يذكر في كل

ہوگا وہ نی کے ساتھ اخلاق میں مشابہ

ہوگااورجىم بيںمشابنييں ہوگا۔

جمع الفوائد كي بيرحديثين جو كه يحج ياحسن درجه كي بين خروج مهدي پرصراحة

دلالت كرتى بين بجمع الفوائد كمصنف في اين كتاب كم مقدمه مين لكها بكه: "وان لم اذكر شيئاً بعد عزو

يعنى اگرىسى حديث كومين لقل كروں اور حديث غيسر الجامع فذالك اس کے بعداس پرضعف وغیرہ کا کوئی

الحديث مقبول حسن او صحيح حكم نه لگاؤں تو وہ حدیث قابل قبول برجال الصحيح اوغيرهم." ھن یا سیج ہوگی۔

نوات: حدیث سیح اور حن وغیره کی تعریفات ہم نے اس لئے نہیں لکھیں کہ ان کی اصطلاحات کی پوری تفصیل جناب اختر کاشمیری صاحب کے مضمون میں موجود ہے۔

مصنف کی اس صراحت کے بعداب اس کی ضرورت نہیں رہی کہ ان احادیث كراويول يرجم فردأ فردأ كلام كريل-

(a) اب دوسرى كتابول ساحاديث ملاحظه و-

حدثنا فطرعن القاسم بن ابي بزة

ابوداؤدميں حضرت على الله الله اور روايت ان الفاظ سے مروى ہے:

"حدثنا عثمان بن ابي شيبة قال حضرت علی ﷺ نقل کرتے ہیں کہ پیغمبر حدثنا الفضل بن دكين قال

總 نے فرمایا کداگر زمانہ کا ایک دن بھی

باتى موكا تو الله تعالى أيك آدى ميرك

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزے کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

(عقيرة تلبورمهدى احاديث كاروشي ش

اجتمع الناس علیٰ تو که." ہے کہ جس کے ترک اور ضعف پر (مقدمابوداورس) محدثین کا اتفاق ہو۔

اورشاه عبدالعزيز محدث وبلويؓ نے بستان المحد ثين ميں فرمايا كه:

"دروے التزام نموده است كرحديث سح اس كتاب ميں اس كا التزام ہے كه باشديات "(ص ١٨٥) حديث سح مويات -

باتی شخفیق مقدمه ابودا و دمطبوعه ایج ایم سعید کمپنی ص ۵۰۴ ج ا، اورمقدمه فتح الملهم ص۲۹ ج ایس ملاحظه مور

اس پوری تفصیل سے بیہ بات معلوم ہوئی کدامام ابوداؤر جس حدیث پرسکوت کریں وہ عدیث کم از کم حسن کے درجہ کی ہوتی ہے۔ جیسے خروج مہدی کے ذرکورہ حدیث پرانہوں نے سکوت کیا ہے، لہذا بیرحدیث کم از کم حسن کے درجہ کی ہے۔

(۲) ابوداؤد نے حضرت امسلمہ رضی اللہ عنها کی وہ روایت جوہم نے نمبرا میں نقل کی ہے اس سند کے ساتھ لقل کی ہے اور اس پر سکوت فرمایا ہے، صرف علی بن نفیل کی تو شق کا قول ابوا کہلے نے نقل کیا ہے:

"حدثنا احمد بن ابراهيم قال حدثنى عبدالله بن جعفر الرقى قال حدثنا ابو المليح الحسن بن عمر عن زياد بن بيان عن على بن نفيل عن سعيد بن المسيب عن ام سلمة قالت سمعت رسول الله الله يقول المهدى من عترتى من ولد فاطمة."

(かいいいいいかりょう)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

باب اصح ما عرف فی ذالک سے بیالفاظ نقل کے بین کہ وہ ہر باب الباب و قال ما کان فی کتابی بیں اور فر مایا کہ میری کتاب میں اگر ایسی و ما لم اذکر فیہ شینا فہو صالح و روایت ہو کہ جس میں شدید متم کا ضعف ہو میں اصح من بعض " موتو میں اس کو بیان کر دیتا ہوں اور جس میں سکوت کروں تو وہ صالح ہوتی ہے۔ ( یعنی یا صحح کے متعلق میں سکوت کروں تو وہ صالح ہوتی ہے۔ ( یعنی یا صحح کے یاسن اور اگر ضعف ہو بھی تو اور کی وہ تا ہوتا ہے اگر ضعف ہو بھی تو اور نی در ہے کا ہوتا ہے اگر ضعف ہو بھی تو اور نی در ہے کا ہوتا ہے جس کا جبر مکن ہوتا ہے )

حافظ ابن صلاح فرماتے ہیں کہ امام ابوداؤڈ کے اس قول کی بنا پر اگر کوئی صدیث مطلقاً بعنی بغیر کی کلام کے منقول ہو جبکہ وہ روایت بخاری و مسلم میں موجود نہ ہو اور کسی محدث نے اس کی صحت وحسن پر حکم نگایا ہوتو وہ روایت امام ابوداؤد کے نزدیک درجہ حسن کی ضرور ہوتی ہے۔ اور امام ابوداؤد کا بیقول ان الفاظ کے ساتھ بھی منقول ہے درجہ حسن کی ضرور ہوتی ہے۔ اور امام ابوداؤدکا بیقول ان الفاظ کے ساتھ بھی منقول ہے کہ: "و ما سکت عنه فھو صالح. " (مقدمہ فتح الملہم ص ۲۹ج ۱) یعنی جس حدیث کے متعلق میں سکوت کروں تو وہ صالح بوتی ہے اور صالح حدیث بھی صبح ہو سکتی ہو اور حدیث بھی صبح ہو سکتی ہو اور حدیث بھی صبح ہو سکتی ہوتی ہو اور صالح مدیث بھی صبح ہو سکتی ہوتی ہو اور صالح مدیث بھی صبح ہو سکتی ہوتی ہو اور امام ابوداؤدکا بیقول بھی کتابوں میں منقول ہے کہ:

"ماذكوت فى كتابى حديثا من في كوكى الى مديث نقل نبيل كى

www.iqbalkalmati.blogspot.com (عقيدة ظهورمهدى احاديث كاروشي ش کے مال غنیمت میں حاضر نہیں ہوا۔ بعشا فيظهرون عليهم وذالك بعث كلب والخيبة لمن لم يشهد مہدی مال تقسیم کریں گے اور نبی کریم 機 كسنت يمل كريس كاسلام اين غنيمة كلب فيقسم المال ويعمل گردن زمین پر ڈال دے گا،( یعنی في الناس بسنة نبيهم ﷺ ويلقى اسلام پھیل جائے گا) سات سال تک الاسلام بجرانه الى الارض فيلبث ربیں گے اس کے بعد وفات یا کیں سبع سنين ثم يتوفى ويصلي عليه کے اور مسلمان ان پر نماز جنازہ المسلمون. قال ابو داؤد وقال پڑھیں گے۔ بعضهم عن هشام تسع سنين و قال بعضهم سبع سنين." (ابوداؤوس ٢٣٢ج ٢ كتاب المهدى) اس روایت میں اگر چه ایک راوی مجبول ہے لیکن یمی روایت متدرک حاکم میں متصل سندے مذکور ہے اگر جداس کے الفاظ کچھ مختلف ہیں۔ (متدرک ماتم ص ۲۹ جس) کے درمیان بیداء کے مقام پر زمین اس طرح علامہ ذہبی نے تلخیص المستد رک میں اس کی تصبح کی ہے۔ (ملاحظہ ہو تلخیص المعد رک للذيكاس ٢٠١٩ ج ١٠٠٠ بل المعددك) ای طرح اس روایت کی تا تید حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جس کی صحت پر ابوعبداللہ حاکم اور علامہ ذہبی دونوں متنفق ہیں اور روایت بخاری وسلم کی شرط پر ہے جس کوہم آ کے نقل کریں گے۔ (متدرک ماہم م٠٥٥ ج٥)

ر (۸) حضرت امسلمہ رضی اللہ عنہا کی ایک اور روایت جو ابو داؤد میں ان ہی الفاظ ہے مروی ہے۔ (سر re, rr, rr) مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

(مقیده تلید دمهدی احادیث کاروشی میں) اس روایت کا ترجمه نمبرا پرگزر چکاہے۔

(2) حضرت امسلمه رضی الله عنها کی ایک اور تفصیلی روایت جوابودا ؤدیش مندرجه

ذیل سند سے مروی ہے:

"حدثنا محمد بن المثنَّى حدثنا حفرت ام سلمہ نی کریم اللہ سے نقل معاذبن هشام حدثني ابي عن كرتى بين كدايك ظيفه كانتقال ك قتادة عن صالح ابي الخليل عن وقت اختلاف ہوگا تو الل مدینہ صاحب له عن ام سلمة زوج النبي میں سے ایک آدی بھاگ کر مکہ عن النبى ، ققال يكون چلاجائے گا، اہل مکداس کے یاس آکر اختلاف عند موت خليفة فيخرج اس کو زور ہے نکال کر اس کی بیعت رجل من اهل المدينة هاربا الي كريں گے الل شام اس كے ياس اپنا مكة فياتيه ناس من اهل مكة لشكر جيجيل محيقواس كالشكر مكهاورمدينه

ویسعث الیه بعث من الشام شی ده نادیا جائے گا پھراس کے بعد فیخسف بھم سالبیداء بین مکة قریش کا ایک آدی جس کے ماموں

فيخرجونه وهو كاره فيبا يعونه

والمدينة فاذا رأى الناس ذالك كلب قبيلے كے موں گے اس كے اتاه ابدال الشام و عصائب اهل مقابلے ميں ايك شكر جيجيں گے تو مبدى العواق فيبا يعونه ثم ينشأ رجل من كاشكر قريش كاشكر تريال آجائے

العواق فيها يعونه ثم ينشأ رجل من كالشكر قريش ك كشكر پرغالب آجائ قريش الحواليه كلب فيبعث اليه گارخماره مواس آدى كيلي جوتبيل كلب www.iqbalkalmati.blogspot.com

iqbalkalma. فقى دۇنى شى )

عبيمد قمال قمال لنا سفيان الثوري

اتقوا الكلبي فقيل له فانك

تروى عنه قال انا اعرف صدقه

من كذبه.

(ص١٣٦٦ تاكب العلل)

اس کے باتی راوی ثقه ہیں۔عبید بن اسباط کے متعلق حافظ ابن حجرؓ نے تقریب

كرتے ہيں؟ توانبوں نے فرمایا كەيس

اس کے پیچ اور جھوٹ کو پہچا نتا ہوں۔

التبذيب مين فرمايا بكد "صدوق." (م ٢٢٨)

سفیان توری تو مشہورامام اور متفق علیہ تقد ہیں۔ ایک راوی عاصم بن بھدلہ ہے جس کی توثیق حافظ ابن جر نے تقریب ص ۱۵۸ میں کی ہے۔ نیز بیطبقہ ساوسہ کے راویوں میں سے ہے جن کے متعلق حافظ ابن جر نے فرمایا ہے: "ولسم بشبت فیسه مایترک حدیثه من اجله والیه الا شارة بلفظ مقبول." (تقریب اجذیب س۱۰)

نیز مصحیحین کے بھی راوی ہیں۔ (تقریب اجذیب ص ۱۵۹)

نیزان پرحافظ ابن مجرِّ نے صفحہ ندکورہ میں ع کی علامت لگائی ہے، تو بیسحاح ستہ کے متفق علیدراوی ہیں۔ کہما صرّح به الحافظ فی التقویب ص٠١ ایک راوی اس میں زرہے جس کی توثیق حافظ ابن مجرِّ نے شقة جسلیسل کے

الفاظ ہے کی ہے اوراس پر بھی ع کی علامت بنائی ہے۔

(۱۱) امام ترندی نے عاصم بن بھدلہ کی سند ہے ایک دوسری روایت حضرت ابو ہریرۃ اللہ سے نقل کی ہے۔ بیروایت اگر چموقوف ہے کین محدثین کے ہاں بیقاعدہ

(عقيدة تلبو رمبدي احاديث كي روشي ش

(۹) حضرت امسلمه کی ایک اور روایت جوابوداؤدیس (م۳۳۳ ج۲) مروی ہے۔

(۱۰) ای طرح سنن ترندی میں امام ترندی نے حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کی روایت نقل کی ہے جس کوہم پہلے جمع الفوائد کے حوالے نے نقل کر چکے ہیں ، اور اس کے آخر میں امام ترندیؓ نے فرمایا:

ندکورہ روایت میں ایک راوی ہے جس کا نام اسباط بن محد ہے، وہ خوداگر چد ثقتہ ہے کیکن سفیان توری ہے جوروایت وہ نقل کرتے ہیں اس کے بارے میں محدثین نے اس کی تضعیف کی ہے جیسے کہ تقریب العہذیب میں حافظ ابن ججر نے لکھا ہے کہ اسباط بن محد بن عبد الرحمٰن بن خالد بن میسرہ القرثی مولاھم ابو محدثقة ضعف فی الثوری۔

(تقريب ١٠٠٧)

لیکن ایک توبید که خود امام ترفدی نے اس کی روایت کی توثیق کی ہے اور محدثین جب کسی ایست کی توثیق کی ہے اور محدثین جب کسی ایسے راوی سے حدیث نقل کرتے ہیں جس کی جرح پر واقف ہوں تو وہ روایت ان کے نزدیک قابل اعتماد ہوتی ہے اس لئے کہ وہ ہر راوی کی صدق اور کذب اور شجے و ضعیف روایتیں پہچا نے ہیں جیسے کہ امام ترفدی نے کتاب العلل میں سفیان اور رگا کا قول نقل کیا ہے کہ:

ن سفیان توریؓ نے کہا کہ کبی ہے بچوکس ن نے ان سے کہا کہ آپ جوکلبی نے نقل

حدثنساابسراهيم بن عبدالله بن المنذر الباهلي حدثنا يعلي بن

مزید کتب پڑھنے کے لئے آنج بی دزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

www.iqbalkalmati.blogspot.com

(34)

عقيدة ظبورمبدى احاويث كي روشني ش

35

كداے مبدى مجھے مال

دیدے تو وہ کپڑا بھر کراس کو

ا تنادے گاجتناوہ اٹھا سکے گا۔

عقيدة ظهورمهدى احاويث كاردشي ش

قال فيحشى لـه فـي ثـوبـه ما استطاع ان

يحمله هذا حديث حسن و قدروي من

غير وجه عن ابي سعيد عن النبي 🕮 وابو

الصديق الناجي اسمه بكر بن عمرو يقال

يكوبن قيس. " (تذكاس ٣٠ ق البدى)

اس حدیث کوامام تر ندی نے حسن کہا ہے اور یہ بھی فرمایا ہے کہ اس کی مختلف اساد ہیں جس سے بید بات معلوم ہوتی ہے کہ سیحد بیث ضعیف نہیں ہے۔ نیز یہ کہ ابوسعید خدری ﷺ کی مہدی کے متعلق روایت امام ابوداؤڈ نے بھی نقل کی ہے اور اس پرسکوت فرمایا ہے جوصحت وحسن کی دلیل ہے۔ (ملاحظہ وابوداؤٹس ۲۳۳ نے ۳ کاب البدی)

اور حاکم نے متدرک میں بھی ابوسعید کی روایت کی تخ تئے کی ہے حاکم اور زہبی اس کی صحت پر متفق ہیں۔(ملاحظہ موستدرک حاکم مع تلخیص الذہبی سے ۵۵۷جہ)

(۱۳) ابن ماجه بین امام ابن ماجه قزویی نے بھی خروج مہدی کے لئے مستقل باب قائم کیا ہے، اور حدیثین نقل کی ہیں۔ ان میں سب سے پہلے انہوں نے عبداللہ بن مسعود

ر کاروایت نقل کی ہے:

"حدثنا عشمان بن ابسی شیبة عبدالله بن معود فی فرماتے ہیں کہ ہم نجی حدثنا کریم فی کے ساتھ سے کہ استے میں بن علی بن صالح عن یزید بن ابسی ہاشم کے پھولا کے سامنے آئے ، جب نجی زیاد عن ابر اہیم عن علقمة عن کریم فی نے ان کو دیکھا تو آپ کی

مشہور ہے کہ موقوف روایت بھی ایے مسئلے میں جومدرک بالقیاس نہ ہومرفوع کے تھم میں ہے۔ روایت میہ ہے:

"عن ابى هريرة الله قال لو لم يبق لين اگردنيا كاايك بى ون باقى بوتو بحى من الدنيا الا يوم لطوّل الله ذالك الله تعالى اس دن كولمبا كردي م اليسوم حتى يلسى، هذا حديث يبال تك كرمبدى والى بند

حسن صحيح."

(رّندى س ١٩٠٨م ١١٠٠ باب خروج البدى)

اس حدیث کو بھی امام ترندیؓ نے حسن اور سیح کہا ہے۔ (۱۲) ترندی میں حضرت ابوسعید خدری کے تفصیلی روایت ہے:

"حدثنا محمد بن بشار حدثنا محمد بن ابوسعید فدری فرماتے ہیں کہ جعفر حدثنا شعبة قال سمعت زید العمی جمیں ڈرمحوں ہوا کہ جارے

جعفر حدثنا شعبة قال سمعت زيد العمى جمين ورمحوس بواكر بهار \_ قال سمعت ابا الصديق الناجي يحدث يغير كي عدركوكي فتنه بوتو

عن ابی سعید الخدری قال خشینا ان ہم نے نی کریم ﷺ ے

یکون بعد نبیّنا حدث فسألنا نبی الله ﷺ پوچھاتو نبی کریم ﷺ فرمایا

قال ان فى امتى المهدى يخرج يعيش كم يرى امت ين مهدى خمساً اوسبعاً اوتسعاً زيد الشاك قال پيدا ، وگااور يا ي يا مات يا نو

قلنا وما ذالک قال سنین قال فیجئ الیه سال تک رہے گا ان کے

الرجل فیقول یا مهدی اعطنی اعطنی پاس آدی آئے گا، کے گا

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دنے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

عقيدة تلبورمبدى احاديث كاروشي يس

عبدالله قال بينمانحن عندرسول

الله الله اذا قبل فتية من بنسي

هاشم فلما را هم النبي ﷺ

اغرورقت عيناه وتغير لونه قال

فىقلت ما نزال نرئ في وجهك

شيئاًنكرهه فقال انااهل بيت

اختيارالله ليساالآخيرة على الدنيا

وان اهل بيتي سيلقون بعدى

بـلاءً و تشريـداً و تـطريداً حتى

ياتي قوم من قبل المشرق معهم

رايسات سود فيسشلون الخيسر

فلايعطونه فيقاتلون فينصرون

فيعطون ما سئلو افلا يقبلونه حتى

يدفعونها الى رجل من اهل بيتي

فيملأها قسطأ وعدلا كما ملؤها

جوراً فمن ادرك ذالك منهم

فليا تهم ولوحبواً على الثلج."

(سفن این ماچیس ۲۹۹)

آنکھوں میں آنسوآئے اور رنگ متغیر ہوگیا، میں نے عرض کیا کہ ہم آپ کے چیرے پر عم كي آثار و يكهت بين جو جمين پيندنبين ، فرمایا کہ ہم ایے گھرانے کے لوگ ہیں کہ الله تعالى نے ہمارے کئے آخرت كواختيار فرمایا ہے اور میرے اہل بیت پرمیرے بعد مصیبت آئے گی یہاں تک کہ مشرق کی طرف سے ایک قوم آئے گی ان کے ساتھ کالے جھنڈے ہوں گے، وہ مال مانگیں گے لوگ نہیں دیں گے تو وہ لڑیں گے اور کامیاب ہوجا کیں گے پھران کو ما تکی ہوئی چیز دی جائیگی کیکن وہ اس کو قبول نہیں یہاں تک کہ وہ حکومت میرے اہل بیت میں ے ایک آدی کے جوالے کریں گے جو زمین کو انصاف و عدل ہے بھر دیگا جیسے انہوں نے اس کوظلم سے بھرا تھا،جس کو بیہ وقت ملے وہ ان کے پاس آئے اگرچہ برف پر گھٹ کرآنا پڑے۔

بدروایت بھی قابل استدلال ہے اس لئے کد کسی نے بھی اس روایت پر موضوع بوف كالحكم بين لكايا-"ماتمس اليه الحاجة لم يطالع سنن ابن ماجة" میں علامہ عبدالرشید نعمانی نے ان سب احادیث کوجمع کیا ہے جن پر موضوع ہونے کا حکم تمی نے بھی نگایا ہے ان میں بیروایت نہیں ہے۔اب اس کے بعداس روایت کے راویوں پرہم انفرا واجرح وتعدیل کے اقوال نقل کرتے ہیں۔

- عثمان بن الى شيبه: ان كا منام عثمان بن محمد بن ابراتيم ب\_تقريب التهذيب من حافظ ابن حجر فرمايا ب "فقة حافظ شهير ." (تقريب اجديب م ٢٣٦،٢٢٥) اوران کے نام پر حافظ نے خ م دس ق کی علامتیں بنائی ہیں۔ لیعنی بخاری، مسلم،ابودا ؤد،نسائی اورابن ماجه کے راوی ہیں۔
- معاویدابن ہشام: ان کے متعلق حافظ ابن حجرؓ نے تقریب میں فرمایا ہے کہ "صدوق" اوران کے نام پرنٹے م ع کی علامتیں بنائی ہیں۔( تقریب ٣٣٣) یعنی امام بخاريٌّ نے ادب المفرد میں اور امام مسلم نے سیچے مسلم میں اور این ماجہ، تر مذی، ابوداؤو، نسائی میں، ان محدثین ان کی روایتی نقل کی ہیں جس سے ان کا قابل اعتبار ہونا معلوم
- على ابن صالح بن صالح معتلق حافظ ابن جر في كلهاب كـ "شقة عابد" (تقریب ۱۳۳۷) اوران کے نام پر بھی م ع کے نشانی بنائی ہے، یعنی مسلم اور سنن اربعہ کے راوی ہیں۔
- يزيد بن الى زياد: ان كم تعلق حافظ في تقريب من فرمايا بي السقه "(م

(س ۲۱۸) اوران پرق کی علامت بنائی ہے بعنی ابن ماجد کے راوی ہیں۔ (٣) عمارة بن الى هف ان كم تعلق حافظ ابن حجر فرمايا ب "فقة" (تقريب اجذیب ادم) یعن اقد ہے۔

نیزان پرخ اورع کی علامتیں بنائی ہیں۔ یعنی بخاری ، تر ندی ، نسائی ، ابن ماجہ اورا بوداؤد کے راوی ہیں۔

(4) زیداهمی: ان کے متعلق اگرچہ حافظ نے ضعیت لکھا ہے کین طبقہ خامسہ کے راوی ہیں جن کی احادیث مقبول ہیں ، نیز بیمتابعات کی وجہےضعف مخیر ہوگیا ہے ، نیز ا ن پر جا فظ ابن حجرنے ع کی علامت بنائی ہے جواس کی علامت ہے کہ بیصحاح ستہ کے راوی ہیں اور سب کے نز دیک قابل اعتبار ہیں =

(۵) ابوالصديق الناجي: ان كانام بكر بن عمرو ب اورحافظ ابن حجر في الناجي ان كم تعلق تقریب التبذیب میں لکھا ہے کہ ' فسقة'' (ص ٤٧) نیزان کے نام پرع کی علامت لکھی ب یعنی صحاح سنہ کے راوی ہیں۔اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ بیرروایت بھی قابل اعتبار ہے روایت کے راویوں کے ثقہ ہونے کی وجہ سے اگر چہ ہم اس روایت کی صحت کا جزم نہیں کر کتے کیونکہ بقول محدث العصر حضرت علامہ محمد بوسف بنوری ہم اس منصب کے الل نهين "كما قال في تقريظ على ولايت على للعل شاه بخارى "كيكن كم ازكم اتنا كهه سكتے ہیں کہ بیر وایت بہر حال موضوع یاضعیف نہیں بلکہ محدثین کے نزویک قابل اعتبار ہے۔ (١٥) ابن ماجيش حضرت أوبان كي حديث ان الفاظ كے ساتھ مروى ہے:

(عقيدة قلبورمبدى احاديث كى روشي مين

۲۸۲) اوران کے نام پرنے ت دک کی علامتیں کھی ہیں بینی ادب المفرد ترندی اور موطا ما لک کےراوی ہیں۔

اس کے بعدا براہیم تخعی اور علقمہ جومشہور آئمہ حدیث اور ثقہ ہیں۔ (۱۴) ابوسعید خدری دایت جو پہلے ابودا ؤد، تر مذی اور جمع الفوا کد کے حوالے نفل ہو چکی ہے، این ماجہ میں بھی مندرجہ ذیل سند کے ساتھ مروی ہے: "حدثنانصر بن على الجهضمي حدثنا محمد بن مروان العقيلي حدثناعمارة بن ابي حفصة عن زيد العمى عن ابي الصديق الناجي عن ابي سعيد الخدريُّ ان النبي ﷺ قال يكون في امتى المهدي."

یعنی نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فر مایا که میری امت میں مہدی ہوں گے۔ بدروایت بھی کم از کم بدکہ موضوع نہیں ہے جیسے کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ بد حدیث بھی ان احادیث میں مذکور نہیں ہے کہ جن پروضع کا قول کیا گیا ہے،اور ساتھ سے کہ تر مذی ، ابوداؤداورمتدرک حامم میں اس کے متابعات منقول ہیں۔ محمامو (ではいかられになりをしてのかりの)

اوراب اس کےرواۃ پرانفراداً بحث کی جاتی ہے۔ نصر بن على البهضمي: ان كے متعلق حافظ ابن حجرنے تقریب التہذیب میں فر مایا " ثقة ثبت " (س٢٥٧) نيزان پرع كى علامت بناكى بي يعنى بيصحاح سته كراوي بين، یعنی سب کے نزویک قابل اعتبار ہیں۔

(٢) محد بن مروان العقيلي: ان كم تعلق حافظ ابن جر النظر ماياب "صدوق"

(عقيدة ظهورمبدى احاديث كاروشى من

ہیں۔ نیز متدرک حاکم میں (م٠٠٥ جمر) اس کامتا لع موجود ہے اور دوسرے صحابہ کی احادیث ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔اس روایت کے راوق کی تفصیل حسب ذیل

محدین کیلی: جو کداین ماجہ وغیرہ کے راوی ہیں محدین کیجی کے نام ہے اگر چہ تقریب التہذیب میں کئی راوی ہیں لیکن ابن ماجہ کی علامت جس پر بنی ہے ان کا نام محمد بن يجيٰ بن ابي عمر العدني ب- حافظ نے ان كے متعلق لكھا ہے" صدوق" (س الرچابوماتم كاقول بحى مافظ فظ فالكرياب"قال ابو حاتم كانت فيه غفلة " ليكن ان كامتالع احربن يوسف موجود ب،اوروه تقدب-

- (۲) احمد بن بوسف بن خالدالاز دی: حافظ ابن حجرٌ نے ان کے متعلق لکھا ہے کہ ''حافظٌ ثقةٌ''(س١١)
- (m) عبدالرزاق: عبدالرزاق بن البهام مرادع، الى لئے كرسفيان تورى كے شاگردہی ہیں اور پیر تقد ہیں۔ جیسے کہ حافظ ابن مجرّ نے اس کی صراحت کی ہے۔ (ملاحظہ ہو تقريب البذيب ١١٣) إن كم تعلق اكر چيرحافظ ابن حجرٌ في لكها ب "و كان يعشيع"

کین یہ بات ملحوظ رہے کہ متقدمین کے نز دیک تشیع کا الگ مفہوم تھا۔موجودہ زمانه كاشيعة عقيده مراذبين، جيك كه شاه عبدالعزيز محدث د بلويٌ نے تحفدا ثناعشريه ميں اس کی صراحت کی ہے۔ (تحداثاعریس ۱۸۱۱،۲۸)

نیز فیض الباری میں خاتم المحد ثین حضرت علامه انورشاه تشمیریؓ نے بھی اس پر

"حدثنا محمد بن يحيى واحمد حضرت ثوبان ﷺ فرماتے ہیں کہ نبی とうシュレスでよりと 過んろ کے پاس تین آدمی لؤیں گے ان میں ے ہرایک خلیفہ کا بیٹا ہوگالیکن وہ خزانہ ان تینوں میں سے ایک کا بھی نہیں ہوگا، گرمشرق کی طرف سے کالے جھنڈے آئیں گے دہتم ہے ایک لڑائی لڑیں گے كماس سے يہلے كى قوم نے تم سے الى لڙائي نبيس لڙي هو گي، پھر پچھ بات کي جو که راوی کو یاونہیں رہی، پھر فرمایا که جب تم اس کو دیکی لوتو اس کی بیعت کرو اگرچمہیں برف پر گھٹ کران کے پاس آنارڈ سے اس لئے کہ وہ خدا کا خلیفہ مبدی ہوگا۔

بن يوسف قالا حدثنا عبدالرزاق عن سفيان الثوري عن خالد الحذاء عن ابسي قلابة عن ابسي اسماء الرحبي عن ثوبان قال قال رسول الله ﷺ يـقتتل عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة ثم لا يصير الى واحد منهم ثم تطلع الرايات السسودمسن قبسل السمشسرق فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم ثم ذكر شيئا لا احفظه فقال فاذا رأيتموه فبايعوه ولوحبوا على الثلج فانه خليفة الله المهدى" (سنن ابن مادِص ۲۰۰۰)

میدروایت بھی موضوع اورضعیف نہیں ہے۔ کیونکہ اس کوکسی نے بھی ابن ماجہ كموضوعات بين شارنيس كيا ب-ملاحظه و"ماتهمس اليه الحاجة لمن يطالع سنن ابن ماجه"

نیزید کهاس کے متابعات ابوداؤد میں کتاب المهدی ص۲۳۲ج ۲ میں موجود

وعقيدة ظهور مهدى احاديث كى روشنى ش

بحث كى ب، ملاحظة موفيض البارى جهر

نيزيد كوعبد الرزاق صحاح ستركراوى إن "كسما صوح عليه الحافظ ابن حجو في التقويب بعلامة ع."

- (٣) سفيان الثورى: ان كانام سفيان بن سعيد بن مردق الثورى ب، حافظ ابن تجر فان كم متعلق تقريب بين لكها ب "فقة حافظ فقيه عابلة امام حجة من دؤس الطبقة السابعة . "(س١٨١) صحاح سته كراوى بين ـ
- (۵) خالد الحذاء: ان كانام خالد بن مهران ب ابولمنازل ان كى كنيت ب حافظ ابن مجرِّ ن ان كى كنيت ب حافظ ابن مجرِّ ن ان كى متعلق تقريب ميں لكھا ب "و هو شقة يسوسل" (م٠٠) يعنى وه ثقة ب كي علامت بھى بنائى ہے ۔ يعنى صحاح ستہ كى علامت بھى بنائى ہے ۔ يعنى صحاح ستہ كے راويوں ميں سے بيں ۔
- (۲) الى اساء الرجى ؛ ان كا نام عمر و بن مرشد ب، اور ثقد بيل \_ (تقريب ٢٦٥) اس تفصيل بيم معلوم بواكديد وايت ضعيف نبيل ب بلد قابل اعتبار ب\_ \_ (۱۲) "حدث عشمان بن ابى شيبة حدثنا ابو داؤد الحضر مى حدثنا
- رسب عن ابراهيم بن محمد بن الحنفية عن ابيه عن على قال قال رسول الله المهدى من اهل البيت يصلحه الله في ليلة."

(سنن ابن ماجير ٢٠٠٠)

یعنی مہدی اہل بیت ہے ہوگا اور اللہ تعالی اس کوامارت کی صلاحیت ایک ہی رات میں دیں گے۔

علی کی روایت مہدی کے متعلق تر ندی ، ابوداؤداور متدرک حاکم بیں بھی صحیح سندوں کے ساتھ فدکور ہے۔( ملاحظہ ہوتر ندی ص۲۳ج۲ باب فردج المبدی ، ابوداؤدس ۲۳۳ج۲ کتاب البدی محددک حاکم ص۵۵ ج۳،وص۵۵ ج۳)

نیز اس کی صحت پر حاکم اور ذہبی دونوں متفق ہیں۔اب اس روایت کے رُواۃ کی تفصیل ملاحظہ ہو:

ن کا این الی شد. ان کے متعلق تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔ (۱) عثمان بن ابی شیبہ: ان کے متعلق تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔ (الاحقد وقتریب احبد یبس ۲۳۹،۲۳۵)

نيز بخارى مسلم، ابودا ود، نسائى اورابن ماجدكراوى بين كسما صوح به المحافظ فى التقويب ص ٢٣٥-

- (۲) ابوداؤدالحضر می: ان کا نام عمرو بن سعد ہے۔ (تقریب ۴۰،۴۰۰) اور ان پر کوئی جرح نہیں ہے۔
  - (٣) ياسين:ان كانام ياسين بن شيبان -

تقریب التہذیب میں حافظ نے ان کے نام پرق کی علامت بنائی ہے۔جس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیابن ماجہ کے راوی ہیں ،اور لکھا ہے کہ "لا باس به" (تقریب سے ۲۲)

- (٣) ابراہیم بن محمد بن الحفیۃ: ان کے متعلق حافظ نے تقریب میں لکھا ہے کہ صدوق \_اوران کے نام پرت عس اورق کی علامتیں بنائی ہیں \_یعنی تر ندی ، ابن ماجہ اور نسائی کے مندعلی کاراوی اور قابل اعتبار ہے۔
- (a) محمد بن على جوابن الحفية: عے مشہور بيں ، مشہور تابعی زاہد اور فتنہ سے الگ

رہنے والے ہیں ، اور حضرت علی عظائے کے صاحبر اوے ہیں۔ (الماحظہ وتقریب احبدیب ص ١٣١٧)

(۱۷) "حدثنا ابوبكر بن ابي سعید بن میتب فرماتے ہیں کہ ہم شيبة حدثنا احمد بن عبدالملك حفرت ام المومنين ام سلمه کے بال حدثنا ابوالمليح الرقى عن زياد بن بیٹے ہوئے تھے کہ ہم نے آپل میں بيان عن على بن نفيل عن سعيد بن مهدى كمتعلق ذكركيا توام سلمه كهني المسيب قال كنا عندام سلمةً لكيس كدميس في رسول الله بلاسے سنا فتذاكرنا المهدى فقالت سمعت ہے کہ مہدی حضرت فاطمہ کی اولا دے رسول الله ﷺ يقول المهدى من ولد فاطمه. " (سنن ابن ابرم ٢٠٠٠)

عقيدة ظبورمبدى احاديث كىروشى يس

اور صحاح ستہ کے راوی ہیں۔

بيروايت بھی ضعیف نہیں ،متدرک حاکم ،ترندی اور ابوداؤد وغیرہ میں ندکور ب-رُواة كي تفصيل مندرجه ذيل ب:

(۱) ابوبكر بن ابي شيب ان كانام عبدالله بن محمر إوربيعثان بن ابي شيبك بهائي بيرا - حافظ في تقريب ير الكهام كه "ثقةٌ حافظ صاحب تصانيف"

نیز ان پرخ م دس ق کی علامتیں بنائی ہیں۔ یعنی بخاری مسلم، ابوداؤد، نسائی اورابن ماجہ کے راویوں میں ہے ہیں۔ یعنی ان سب کے نز دیک قابل اعتبار اور ثقتہ

(٢) احمد بن عبدالملك: يبهى ثقة بين - حافظ ابن حجر في تقريب مين لكها ب كه "ثقة تكلم فيه بلا حجّة" (تريبس،) يعنى ثقة بين اورجن لوكون في ان يرجرح كى ہوہ بلادلیل ہے۔

(٣) ابوامليج الرقى: ان كانام حسن بن عمر يا عمر و بالقنه بين اور بخارى ابودا ؤد، نسائى و ابن ماجد کے راوی میں - (ملاحظہ ورقع یب احبد یب س) ا

- (٣) زیاد بن بیان: بیم القدیس، اور ابوداؤدوابن ماجه کے راویوں میں سے ہیں۔ (ملاحظه موتقريب التبذيب ص١٠٩)
- (۵) على بن فيل: ان كم تعلق حافظ في تقريب مين لكها بيك "لا بأس به."
  - (١) سعيد بن ميتب بمشهور تا بعي اورامام جوتوثيق في مستغنى بين -اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ میروایت بھی قابل اعتبار ہے۔
- (۱۸) "حدثنا هدية بن عبدالوهاب حدثنا سعد بن عبدالحميد بن جعفر عن على بن زياد اليمامي عن عكرمة بن عمار عن اسحاق بن عبدالله بن ابى طلحة عن انس بن مالك قال سمعت رسول الله على يقول نحن ولد عبدالمطلب سادة اهل الجنة انا وحمزة وعلى و جعفر والحسن والحسين والمهدى. "(منن ابن ابرس، ١٠٠٠)

الس بن ما لک فی فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله فی سنا ہے فرماتے تھے کہ ہم عبدالمطلب كی اولا د جنت کے سر دار ہوں گے۔ یعنی میں ،حمز ہ ،علی ،جعفر ،حسن ،حسین اور بینی مشرق کی طرف سے لوگ تکلیں گے اور مہدی کی تائید کرکے ان کی حکومت قائم سی سی گ

بیحدیث بھی قابل اعتبار ہے کیونکہ کسی نے اس کوموضوع نہیں کہا ہے۔ رُواۃ میل بیہے:

- (۱) حرملة بن يجي بن حرملة: حافظ في لكها ہے كـ "صدوق" تقريب ص ٢٦، مسلم نسائى، ابن ماجه كـ راويوں ميں سے ہيں۔
- (۳) عبدالغفار بن دا و دالحرانی ابوصالح: حافظ نے لکھاہے کہ "ثقة فقیة" بخاری، ابودا و دنسائی اور ابن ماجہ کے راوی ہیں۔ (تقریب احبدیب ۲۱۷)
- (4) ابن کھیعہ:عبداللہ بن کھیعہ ان کا نام ہے۔مسلم، ابوداؤد، ترفدی اور ابن ملجہ کے راوی ہیں۔اگر چدان کی کتابیں جل جانے کے بعد ان کی روایتوں میں خلط آیالیکن کذاب نہیں ہیں۔خصوصاً جب ان کی روایت کی تائید دوسری روایتوں سے ہوتی ہے تو اعتبار کیا جائے گا۔ (تغریب ۸۶۷)
- (۵) ابوزرع عمروبن جابرالحضر می: پیضعیف ہے اور شیعہ بھی ہے لیکن دوسری سیح روایات سے اس کی روایت کی تائید ہوتی ہے۔ خلاصہ بیہ ہے کہ بیرروایت بھی قابل اعتبار ہے۔

ید روایت بھی ابن ماجہ کے موضوعات میں شامل نہیں ہے۔ نیز اس کے متابعات اور شواہد موجود ہیں، اس روایت کے رُواق کی تفصیل سے ہے:

- (۱) هدية بن عبدالوباب: بيصرف ابن ماجه كے راوى بيں اور حافظ نے تقريب ميں كلهائ صدوق '(س٢٦٣) يعنى ثقة بيں۔
- (۲) سعد بن عبدالحمید بن جعفر: حافظ نے لکھا ہے کہ ثقداور صادق تھے۔ (تقریب س ۱۱۹) بیدا بودا و داور ابن ملجہ کے راوی ہیں اور ضعیف ہیں لیکن دوسرے شواہد کی وجہ سے روایت بہر حال قابل اعتبار ہے۔
- (۳) عکرمہ بن عمار: حافظ نے لکھا ہے کہ''صدوق'' لیعنی صادق اور سچے تھے۔ (تقریب ۲۳۳۷) نسائی ابن ماجہ کے راوی ہیں۔ نیز بخاری نے بھی ان سے تعلیقاً روایت نقل کی ہے۔ کما صرح به الحافظ ص ۲۳۲ تقریب التھذیب
- (٣) اسحاق بن عبدالله بن الي طلحه: يه بهى ثقد بين، جيسے كه حافظ ابن حجرٌ نے تقريب ميں ككھا ہے كه ' ثقةٌ حجة" (ص٢٩)

اس تفصیل ہے بھی معلوم ہوا کہ بیروایت بھی قابل اعتبار ہے۔

(۱۹) "حدثنا حرملة بن يحيى المصرى و ابراهيم بن سعيد الجوهرى قالا حدثنا ابو صالح عبدالغفار بن داؤد الحرائى قال حدثنا ابن لهيعه عن ابى زرعه عمرو بن جابر الحضرمى عن عبدالله بن الحارث بن جزء الزبيدى قال قال رسول الله الشيخ يخرج ناس من المشرق فيؤطون للمهدى يعنى سلطانه." (منن ابن ابرسم)

(عقيدة عبورمهدن احاديث نارون سل

گا یہاں تک کہ جب وہ بیداء کے مقام تک پہنچ گا تو زمین ان کونگل لے گی ان میں سے کوئی باتی نہیں رہے گا۔

ای طرح تلخیص المستد رک میں ذہبی نے اس حدیث کوعلی شرط الشخین مانا ہے۔
اس روایت کی طرف امام ترندیؒ نے بھی ص ۳۹ ج۳ میں اشارہ کیا ہے، اس
روایت میں اگر چہامام مہدی کے نام کی صراحت نہیں ہے لیکن ایک تو میہ کہ حضرت ابو
ہریرہ عظامہ کی دوسری روایت میں نام کی صراحت موجود ہے اور ساتھ یہی صفات مذکورہ
موجود ہیں۔

#### نیزید چی کدمحدثین نے اس سے مرادمبدی بی لیا ہے:

(۲۱) "اخبرنى احمد بن محمد بن سلمه العندى حدثنا عثمان بن سعيد الدارمى حدثنا سعيد بن ابى مويم انبأنا نافع بن يزيد حدثنى عياش بن عباس ان الحارث بن يزيد حدثه انه سمع عبدالله بن زرير الغافقى يقول سمعت على بن ابى طالب في يقول ستكون فتنة يحصل الناس منها كما يحصل الذهب فى المعدن فلا تسبوا اهل الشام و سبوا ظلمتهم فان فيهم الابدال وسيرسل الله اليهم سيباً من السماء فيغرقهم حتى لو قاتلهم الثعالب غلبهم ثم يبعث الله عند ذالك رجلا من عترة لرسول في فى اثنى عشر الفااو خمسة عشرا الفاً ان كثروا امارتهم او لرسول في فى اثنى عشر الفااو خمسة عشرا الفاً ان كثروا امارتهم او ملامتهم امت امت على ثلاث رأيات يقاتلهم اهل سبع رايات ليس من ساحب رأية الا وهو يطمع بالملك فيقتلون ويهزمون ثم

اب ہم اس مسئلے کے لئے متدرک حاکم کی کچھروایتی نقل کرتے ہیں: (۲۰) "حدثنا ابو محمد احمد بن عبدالله المزنى حدثنا زكريا بن يحيى الساجى حدثنا محمد بن اسماعيل بن ابى سمينة حدثنا الوليد بن مسلم حدثنا الاوزاعي عن يحيي بن ابي كثير عن ابي سلمة عن ابي هريرة ﷺ قال قال رسول الله ﷺ يخرج رجل يقال له السفياني في عمق دمشق وعامة من يتبعه من كلب فيقتل حتى يبقر بطون النساء ويتقل الصبيان فتجمع لهم قيس فيقتلها حتى لايمنع ذنب تلعة ويخرج رجل من اهل بيتي في الحرة فيبلغ السفياني فيبعث له جندا من جندة فيهز مهم فيسير اليه السفياني بمن معه حتى اذا صار ببيداء من الارض خسف بهم فلا ينجوا منهم الا المخبر عنهم. هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه." (المستدرك على الصعيعين ١٥٥٣،) حضرت ابو ہریرہ ﷺ نی کریم ﷺ سے قل کرتے ہیں کدایک آ دمی ومثق کے درمیان سے نکلے گا جس کوسفیانی کہا جائے گا، اس کے تابعداری کرنے والے قبیلہ کلب کے لوگ ہوں گے وہ لوگوں کو قبل کرے گا، یہاں تک کہ عورتوں کے پیٹ جاک کرے گا اور بچوں

کونٹل کرےگا، فنبیلہ قیس کےلوگ ان کے مقالبے میں جمع ہوجا کیں گے وہ ان کو بھی فٹل

كردے گا يہاں تك كدكوئى باقى نبيں رے گا، اور ميرے الل بيت ميں سے ايك آدى

نظے گا (یعنی مبدی) حرو کے مقام پرسفیانی اس کے مقابلے کے لئے فوج بھیجے گا مبدی

ان كوشكست دے گا چرسفياني خوداين سب الشكركوكي راس كے مقابلے كے لئے آئے

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

اسحاق اخبرنى عمار الذهبى عن ابى الطفيل عن محمد بن الحنفية قال كنا عند على شه فسأله رجل عن المهدى فقال على شه هيهات ثم عقد بيده سبعاً فقال ذاك يخرج فى اخر الزمان اذا قال الرجل الله الله قتل في جمع الله تعالى قوما قزع كقزع السحاب يؤلف الله بين قلوبهم لايستوحشون الى احد ولا يفرحون باحد يدخل فيهم على عدة اصحاب بدرلم يسبقهم الاولون ولا يدركهم الأخرون وعلى عدد اصحاب طالوت الذين جاوزوا معه النهر الى ان قال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. "(عركمام ممهم)

اسی طرح امام ذہبی گئے اس روایت کو میجے تشکیم کیا ہے۔ (منوز کررہ) ترجمہ میہ ہے کہ کسی آ دمی نے حضرت علی ﷺ سے مہدی کے متعلق پوچھا، فرمایا: کہ وہ آکرزمانے میں نکلے گا۔

نیز محمد بن الحقید کی بیروایت ابن ماجی ۱۳۰۰ پر بھی ہے۔

(۲۳) "حدثنا الشيخ ابوبكر بن اسحاق وعلى بن حمشاذ العدل وابوبكر محمد بن احمد بن بالويه قالواحدثنا بشر بن موسى الاسدى حدثنا هوذة بن خليفة حدثنا عوف بن ابى جميلة وحدثنى الحسين بن على الدارمي حدثنا محمد بن اسحاق الامام حدثنا محمد بن بشار حدثنا ابن أبى عدى عن عوف حدثنا ابو الصديق الناجى عن ابى سعيد الخدرى الله قال وسول الله الله الساعة حتى تملاً الارض

يظهر الهاشمي فيرد الله الى الناس الفتهم و نعمتهم فيكونون على ذالك حتى يخرج الدجال هذاحديث صحيح الاسنادولم يخرجاة."

(معدركمامم ١٥٥٥٥)

حضرت علی کے فرماتے ہیں کہ عنقریب فتنہ ہوگائی میں لوگ ایسے حاصل ہوں گے جیسے کان میں سونا نکلتا ہے، تم اہل شام کوگالیاں مت دو، وہاں کے نطالم لوگوں کو برا کہوان میں ابدال ہوں گے، وہاں کے لوگوں پر ہارش برسے گی، زیادہ لوگ غرق اور کمزور ہوجا نمیں گے، اگرگیدڑ بھی ان سے لڑتے وان لوگوں پر غالب آئے، پھر اللہ تعالی ہاشی کو یعنی مہدی کو مبعوث کریں گے جو نبی کریم کے اولاد میں ہے ہوں گے، ان کے ساتھ بارہ ہزار یا پندرہ ہزار کا لشکر ہوگا ان کی لڑائی کا نعرہ امت کا لفظ ہوگا۔ تین جھنڈ وں کے بارہ ہزار یا پندرہ ہزار کا لشکر ہوگا ان کی لڑائی کا نعرہ امت کا لفظ ہوگا۔ تین جھنڈ وں کے جھنڈ دی کے خوالا اقتدار کی طبح میں ہوگا وہ لڑیں گے اور شکست کھا کیں گے، پھر اللہ تعالی ہاشمی کو یعنی مہدی کو فتح دے گا۔

ای طرح امام ذہبی نے اس حدیث کو سیح اسلیم کیا ہے۔ (تلخیص المعدر کرم ۵۵ ہے) اس روایت میں بھی اگر چہ نام کی صراحت نہیں لیکن حضرت علی رضی اللہ عنہ کی دوسری روایات میں جیسے ابوداؤد ص ۲۳۲ ج۲، تریزی ص ۲۶ میں ہے نام کی صراحت موجود ہے۔

(۲۲) "حدثنا ابوالعباس محمد بن يعقوب حدثنا الحسن بن على بن على ابن على ابن على بن على ابن ابى على العنقزى حدثنا يونس بن ابى

ظلماً وجوراً وعدواناً ثم يخرج من اهل بيتي من يملأ ها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وعدواناً هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخوجاه. (متدرك ماكم ص٥٥٥ خ٩)

(عقيدة ظبورمبدي احاديث كي روشي مي

ابوسعید خدری در فرماتے ہیں کہ نبی کریم اللہ نے فرمایا قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی یہاں تک کرزمین ظلم وزیادتی ہے بحرجائے گی ،اس کے بعدمیرے اہل بیت میں ے ایک آ دی نکے گاجوز مین کوانصاف وعدل سے بحردے گا۔

ای طرح امام ذہبی نے بھی خ م کی علامت لگائی یعنی سچے ہے اور بخاری ومسلم

ترجمه: ابوسعدی خدری فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی یہاں تک کہ زمین ظلم وزیادتی ہے بھر جائے گی اس کے بعد مير ابل بيت ميں سے ايك آ دى فكلے كاجوز مين كوانصاف وعدل سے جردے كا۔

بدردایت ترندی عل ۴۷ ج۲، ابوداؤد ص۲۳۲ ج۲، ابن ماجر ص۴۰۰ مین بھی موجود ہے۔اس روایت میں اگر چہنام کا ذکر نہیں لیکن ایک توبید کہ محدثین اس حدیث کو مبدى بى كے باب ميں ذكر كرتے ہيں، جيسے كدابن ماجه، ابوداؤداور ترفدى كا حواله كزر چکاہے۔ نیز بیک شارحین اس سےمراداماممبدی بی کو لیتے ہیں۔

(۲۳) "حدثنا ابو العباس محمد بن يعقوب حدثنا محمد بن اسحاق الصغاني حدثنا عمرو بن عاصم الكلابي حدثنا عمران القطان حدثنا قسائة عن ابي نضرة عن ابي سعيد الخدري دال قال رسول الله على

المهدي منا اهل البيت اشم الانف اقنى اجلى يملأ الارض قسطاً وعدلاً كما ملنت جوراً وظلماً يعيش هكذا وبسط يساره واصبعين من يمينه المسبّحة والابهام وعقد ثلاثة. هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخوجاه. "(متدكماكم ص١٥٥٥)

مطلب یہ ہے کہ مہدی اہل میت میں سے ہوگا کھلی پیشانی اور سیدھی باریک ناك والاءز بين كوعدل سے بھروے گا۔

ای طرح امام ذہی نے بھی اس حدیث کو سیح علی شرط مسلم تسلیم کیا ہے۔ (۲۵) " اخبرونى ابوالنضر الفقيه حدثنا عثمان بن سعيد الدارمى حدثننا عبـدالله بن صالح انبأانا ابو المليح الرقى حدثني زياد بن بيان و ذكر من فضله قال سمعت سعيد بن المسيب يقول سمعت ام سلمة تقول سمعت النبي ايذكر المهدى فقال نعم هو حق وهو من بني

بیصدیث بھی سیجے ہے،امام ذہبی نے اس پرکوئی جرح نہیں کی ہے۔ یعنی مہدی كاظبورحق ہےاوروہ بن فاطمہ میں سے ہوگا۔

متدرک حاکم کی پیسب حدیثیں سیح ہیں، جوصراحة خروج مہدی پر دلالت کرتی ہیں، عام طور پرلوگ حاکم کی صحیح کا اعتبار نہیں کرتے ہیں لیکن یہ قاعدہ تو محدثین ك نزديك مشهور بي كدوجي اور حاكم جب كمي حديث كي تعجيج پرمتفق موجا كي تووه محدثین کے نزدیک بقینا سیح موتی ہے جیسے کہ مولانا محرتق عثانی کی درس ترندی میں اس

کی صراحت موجود ہے۔ (درس تذی ۲۰۵۳،۵۳)

(عقیدهٔ ظهور مهدی احادیث کی روشی ش

ای طرح حضرت شاہ عبدالعزیز محدث وہلوگ نے بستان المحد ثین میں فرمایا: '' ذہبی گفته است که هلال نیست کسی را که برتھیج حاکم غرہ شوتا وقتیکہ تعقبات وتلحيقات مزاند بينذ ـ " (ص١٠٠١)

لعنی ذہبی نے کہاہے کہ جب تک میری گرفت اور بحث نددیکھی جائے حاکم کی تصحیح پرمغرور نه ہونا چاہئے ،لینی دونوں کا قول جب متفق ہوجا تا ہے تو پھروہ حدیث سیح

بذكوره احاديث ميں پھي تو سيح بين اور پھي درجه حسن كى بين، ضعيف كوئى بھي نہیں الیکن اگرضعیف ہوبھی تو بھی تعدد طرق کی وجہ سے سیح ہوجاتی ہیں ، جیسے حافظ ابن جرٌنے فرمایا ہے کہ:

لین کثرت طرق کی وجہ سے حدیث "وبكثرة طرقه يصحح." درجه صحت تک پہنچتی ہے۔

(٢٢) "اخبرنا عبدالرزاق عن معمر عن قتادة يرفعه الى النبي الله قال يكون اختلاف عنمد موت خليفة فيخرج رجل من المدينة فيأتي مكة فيستخرجه الناس من بيته وهو كاره فيبايعونه بين الركن والمقام فيبعث اليه جيش من الشام حتى اذا كانوا بالبيداء خسف بهم فيأتيه عصالب العراق وابدال الشام فيبايعونه فيستخرج الكنوز ويقسم المال ويلقي الامسلام بمجرانه الى الارض يعيش في ذالك سبع سنين اوقال تسع

مسنين." (مصنف عبدالرزاق ص اعس خاا، باب البدى حديث نمبر ٢٠٤٦)

(عقيرة ظهورمبدى احاديث كاروشي يس

بدروایت پہلے ابوداؤد کے حوالہ ہے گزر چکی ہے، وہاں ہم اس کا ترجمہ بھی کر چکے ہیں ،اوراس کی صحت کے متعلق بھی مختصر کلام ہو چکا ہے۔ نیز اس روایت کی صحت کوامام ہیٹمی نے بھی مجمع الزوائد میں تسلیم کیا ہے۔جبیبا کہ علامہ حبیب الرحمٰن اعظمی نے مصنف عبدالرزاق کے حاشیہ میں لکھاہے کہ:

"واخرجه الطبراني ايضاً قال الهيثمي رجاله رجال الصحيح ص٣١٥ ح كنقلاً عن تعليق مصنف عبدالرزاق اساس اا-"

 (۲۲) "اخبرنا عبدالرزاق قال اخبرنا معمر عن ابى هارون عن معاويه بن قرة عن ابي الصديق الناجي عن ابي سعيد الخدري ش قال ذكر رسول الله الله الله الماء يصيب هذه الامة حتى لايجد الرجل ملجا يلجأ اليه من النظلم فيبعث الله رجلاً من عترتي من اهل بيتي فيملاً به الارض قسطاً وعدلاً كماملتت ظلماً وجوراً يرضى عنه ساكن السماء وساكن الارض لا تدع السماء من قطرها شيئاً الا صبته مدراراً ولا تدع الارض من ماثها شيئا الا اخرجته حتى تتمنى الاحياء الاموات يعيش في ذلك سبع سنين او ثمان اوتسع سنين. " (مصف مبالرزاق ١٥٢٥ تا احديث نبر ٢٠٢٥)

بدحدیث پہلے ابوداؤدواین ماجہ کے حوالہ سے گزر چکی ہے اور متدرک حاکم میں بھی ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے۔علامہ حبیب الرحمٰن اعظمی اس حدیث پر حاشیہ مين لكهية بين: عقيدة ظهورمبدى احاديث كاروشى ش

لیکن جیسے کہ ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کد دوسری روایات اس کی متابع اور مؤید موجود ہیں، اس لئے بیدروایت قابل اعتبار ہے۔

(٣٠) "اخبرنا عبدالرزاق عن معمر عن سعيد الخدرى الله عن ابى نضرة عن جابر بن عبدالله قال يكون على الناس امام لا يعدهم الدراهم ولكن يحثو." (معنى مبدالزان م ٢٠٢٢ تا مديث تبر٢٠٢٢)

بي حديث بحل صحيح ب-علام حبيب الرحمان اعظى في مصنف عبدالرزاق ك حاشي بين لكها بك د: "اخرجه البزار و مسلم ص٣٦٥ ج٢ من حديث ابى سعيد و جابو جميعاً. "(مسنف ٢٢٢ ج١١)

ہاں یہ حدیث موقوف ہے لیکن ہے بات محدثین کے نزدیک مسلم ہے، کہ غیر مدرک ا بالقیاس مسائل میں قول سحائی مرفوع حدیث کے حکم میں ہے، خصوصاً جبکہ بید حدیث ابوسعید خدریؓ مے مرفوع بھی منقول ہے۔

اس حدیث بین بھی اگر چہنام کی صراحت موجود نہیں ہے لیکن امام عبدالرزاق اورمسلم وغیر ہما کا اس کوخروج مہدی کے باب بین نقل کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اس بین' امام'' کے لفظ سے مہدی ہی مراد ہے۔

(۳۱) "اخبونا عبدالوزاق عن معموعن ابی طاؤس عن علی بن عبدالله بن عباس قال لا یخوج المهدی حتی تطلع مع الشمس ایة." (مسنف عبدالزاق س ۲۵۲ قال الا یخوج المهدی اس وقت تک ظاهر بین مول کے جب تک سورج کے ماتھ کی نشانی کا طاوع ندہو۔

"حديث ابى سعيد رُوى من غير وجه كما قال الترمذي فراجع الترمذي ص٣٦، ٢٥ و ابن ماجه ص٣٠٠ والزوائد للهيشمي واما بهذا اللفظ فأخرجه الحاكم في المستدرك."

نوٹ:ال حدیث کارجمہ بھی گزرچکا ہے۔

(٢٨) "اخبرنا عبدالرزاق عن معمر عن ايوب عن ابن سيرين عن ابى المجلد قال تكون فتنة ثم تتبعها اخرى لا تكن الاولى في الآخرة الاكثرة السوط تتبعه ذباب السيف ثم تكون فتنة فلا يبقى لله محرم الااستحل ثم يجتمع الناس على خيرهم رجلاً تأتينه امارته هنيئا وهو في بيته."

ثم يجتمع الناس على خيرهم رجلاً تأتينه امارته هنيئا وهو في بيته."

ترجمہ بیہ ہے کہ تین بڑے فتنے ہوں گے اس کے بعد چوتھا بہت برا فتنہ ہوگا، جس میں اللہ تعالیٰ کی سب حرام کردہ چیزوں کو طلال بنادیا جائے گااس کے بعد لوگ ایک بہتر اور بزرگ آ دمی یعنی مہدی پرجمع ہوجا کیں گے اس کے پاس امارت آسانی ہے آئے گی یعنی خود بخو د، جبکہ وہ گھر میں جیٹے اہوگا۔

اس حدیث کے راوی سب کے سب ثقه ہیں۔

(۲۹) "اخبرنا عبدالرزاق عن معمر عن مطر عن رجل عن ابی سعید الخدری الجارت المهدی اقنی اجلی." (معنف عبدالرزان ۱۲۳ تا ۱۱) الخدری البودا و کرد کردالدے پہلے بمع ترجمہ گزر چکل ہے۔ اس حدیث میں باتی راوی تو ثقد ہیں سوائے اس کے کہایک آدمی مجبول ہے،

(عقيدة ظهورمهدى احاديث كاروشي ش

ای طرح اس روایت کی تائید ہماری نقل کردہ مرفوع حدیث ہے بھی ہوتی ہے، تو پھرامام شافعیؒ کے نزدیک بھی جمت ہوگی۔ جیسے کہ حافظ ابن جھڑنے شرح نخبة الفکر میں لکھا ہے:

"وثنانيه من وهو قول المالكيين والكوفيين يقبل مطلقاً وقال الشافعى يقبل ان اعتضد بمجيئه من وجه اخريباين الطريق الاولى مسنداً كان او موسلاً يترجح احتمال كون المحذوف ثقة في نفس الامر." (٥٥٥) يعى امام احمر بن عنبل كا قول ثاني اور مالكيد اوركوفيين يعى امام ايوحنيف وغيره كا

یسی امام احمد بن مبل کا قول کای اور مالکید اور لوگین مینی امام ابو حنیفه وغیره کا قول میہ ہے کہ حدیث مرسل جحت ہے اور امام شافعی فرماتے ہیں کہ جب دوسری سند سے اس کی تائید ہوجائے تو پھر جحت ہوگی چاہے دوسری سند مند ہو یا مرسل ۔

(۳۲) "اخبرنا عبدالرزاق عن معمر عن ايوب او غيره عن بن سيرين قال يستزل ابن مريم عليه لامته وممصرتان بين الاذان والاقامة فيقولون له تقدم فيقول بل يصلى بكم امامكم انتم امراء بعضكم على بعض." (منف عبدارزاق ١٩٥٥ قال) يعنى حضرت عيى عليه السلام الري گاوران كاوپردوزرو قتم ك كير عبول گاذان اورا قامت كورميان كاوقت بوگا، لوگ ان يهيس محم ك كير عبول گاذان اورا قامت كورميان كاوقت بوگا، لوگ ان يهيس محم ك كير عبول گازان اورا قامت كورميان كاوقت بوگا، لوگ ان كير كريس محم اس امت ك لوگ ايك دوسرے كام م وتبهارا امام نماز بره ها كير دوسرے كامام م وتبهارا امام نماز بره هائد

اس حدیث میں جوامام نماز پڑھائیں گے وہ امام مہدی ہوں گے جیسے کہ مصنف عبدالرزاق میں اس روایت کے بعد دوسری روایت ہے کہ:اخبو نا عبدلو زاق یدروایت بھی سیجے ہے اوراس رُواۃ قابل اعتبار ہیں۔
عبدالرزاق اور معمر تو بخاری اور مسلم کے مشہور راوی ہیں، علی بن عبداللہ بن
عباس علی کے متعلق حافظ ابن مجرِّ نے تقریب التبذیب میں لکھا ہے کہ ''شقہ عابد''
(س ۲۲۷)، نیز ان پرنٹ معد کی علامتیں بنا کیں ہیں، یعنی مسلم، بخاری کے اوب المفرداور
سنن اربعہ کے راوی ہیں۔ اور ابن طاؤس کا نام عبداللہ بن طاؤس ہے۔ حافظ ابن حجرِّ
نے تقریب میں ان کے متعلق لکھا ہے ''شقہ عابد فاصل'' (س ۱۵۷) یعنی ثقد اور قابل
اعتبار ہیں۔

بیروایت اگر چهمرسل بے کیکن مرسل جمہور کے نزدیک جمت ہے۔ امام شافعی کے نزدیک بھی جب مرفوع سے تائید ہوجائے تو پھر جمت ہے۔ جیسے کہ علامہ شبیر احمد عثانی نے مقدمہ فتح الملہم میں لکھا ہے:

"وقال بعض الائمة المرسل صحيح يحتج به وهو مذهب ابى حنيفه وما لك واحمد فى روايته المشهورة حكاه النووى وابن القيم وابن كثير وغيرهم وجماعة من المحدثين وحكاه النووى فى شوح المذهب من كثير من الفقهاء و نقله الغزالى عن الجماهير." (متدرات الهم عن ال

یعن بعض ائمہ نے کہا ہے کہ مرسل حدیث جمت ہے، یہ امام ابو حنیفہ "، امام مالک اور مشہور روایت کے مطابق امام احمد کا مذہب ہے، جیسے کہ امام نو وی ، امام ابن قیم " اور ابن کیٹر "نے نقل کیا ہے اور نو وی نے شرح مہذب میں اس کو بہت سے فقہاء سے اور امام غز الی نے جمہور نے قبل کیا ہے۔ (عقيدة ظبورمبدى احاديث فادوى شل

۱۱عوجه الشیخان لفظ البخاری و مسلم امامکم منکم. " (ص ۱۱۵۰۰۰) یعنی بیدیث بخاری وسلم بین بھی مروی ہے اور بخاری وسلم دونوں بین لفظو اسامکم منکم مروی ہے۔

(۳۳) "حدثنا عمرو الناقد وابن ابی عمرو واللفط لعمرو قالا حدثنا سفیان بن عیینة عن امیة بن صفوان سمع جدة عبدالله بن صفوان یقول اخبرتنی حفصة انها سمعت رسول الله الله یقول لیؤمن هذا البیت جیش یغزون حتی اذا کانوا یبیداء من الارض یخسف بهم باوسطهم وینادی اولهم اخرهم ثم یخسف بهم فلا یبقی الا الشرید الذی یخبر عنهم فقال رجل اشهد علیک انک لم تکذب علی حفصة واشهد علی حفصة انها لم تکذب علی حفصة واشهد علی حفصة انها لم تکذب علی حفصة واشهد علی حفصة

(٣٥) "وحدثنى محمد بن حاتم بن ميمون حدثنا الوليد بن صالح حثنا عبيد الله بن عمرو انبأنا زيد بن ابى انيسه عن عبدالملك العامرى عن يوسف بن ماهك قال اخبونى عبدالله بن صفوان عن ام المومنين ان رسول الله ق قال سيعو د بهذا البيت يعنى الكعبة قوم ليست لهم متعة ولا عدد ولا عدة يبعث اليهم جيش حتى اذاكانو اببيداء من الارض خسف بهم قال يوسف واهل الشام يومئذ يسيرون الى مكة فقال عبدالله بن صفوان ام والله ماهو بهذا الجيش الذى ذكره عبدالله بن صفوان ام والله ماهو بهذا الجيش الذى ذكره عبدالله بن صفوان." (سلم ١٨٥٠ ت)

عن معمر قال کان ابن سیرین یری انه المهدی الذی یصلی وراه عیسکی الله عیسکی الله المهدی الذی یصلی وراه عیسکی دوامام میدی بول گے۔ میدی بول گے۔

بدروایت سیح ہے، علامہ حبیب الرحمٰن اعظمی اس روایت کے حاشیہ میں لکھتے ہیں کہ:

"اخوج بعض معناه البخاری ص ۱۳۵ و مسلم من حدیث ابی هریرة و احمد من حدیث ابی هریرة و احمد من حدیث جابر ص ۸۵ جابر و بعضه مسلم من حدیث جابر ص ۸۵ جابر این اس روایت کے پچھ صول کی تخ تی بخاری نے کی ہے، اور مسلم اور منداح میں بھی روایت موجود ہے۔ تو معلوم ہوا کہ بیروایت بالکل صحیح ہے۔

(٣٣) "اخبونا عبدالوزاق عن معمو عن الزهوى عن نافع مولى ابى قتادة عن ابى هويوة الله قال قال وسول الله الكلا كيف بكم اذا نزل فيكم ابن مويم حكما فامكم او قال امامكم منكم. " (منف برارزان س.م) يعنى كيے بو عمرت عيلى عليه السلام فيمله والے بن كراتريں كاور تمباراامام تم يس سے بوگا۔

اس روایت میں امام سے مرادامام مہدی ہیں جیسے کداس سے پہلے ابن سیرین کاقول مصنف عبدالرزاق کے حوالے سے گزر چکا ہے۔ (مصنف عبدالرزاق سے جوالے ہے) نیز میدروایت بھی سیجے ہے کیونکہ بخاری و مسلم دونوں نے اس کی تخ تاج کی ہے، جیسے مصنف عبدالرزاق کے محشی علامہ حبیب الرحلن اعظمی نے لکھا ہے: (عقيدة ظهورمبدى احاديث كى روشى على

القاسم بن الفضل الحراني عن محمد بن زياد عن عبدالله بن الزبير ان عائشة قالت لمعبث رسول الله على في منامة فقلنا يا رسول الله صنعت شيئا في منامك لم تكن تفعله فقال العجب ان ناساً من امتى يؤمون البيت برجل من قريش قدلجاً بالبيت حتى اذا كانوا بالبيداء خسف بهم فقلنا يا رسول الله ان الطريق قد يجمع الناس قال نعم فيهم المستبصر والمجبور وابن السبيل يهلكون مهلكا واحدا ويصدرون من مصادر شتى يبعثهم الله على نياتهم." (ملم ٢٨٦٥٦)

حضرت عائشہ فض فرماتی ہیں کدایک مرتبہ نی کریم بھ نیند میں بل گئے اور منظرب ہوئے تو ہم نے یو چھا کہ آج آپ نے ایسا کام کیا جو آپ نے اس سے پہلے مجھی نہیں کیا تھا۔ فرمایا: ہاں تعجب ہے کہ میری امت میں سے پچھلوگ قریش کے ایک آدى كوفل كرنے كے لئے بيت الله كا قصد كريں كے جبكداس نے بيت الله ميس بناه لى ہوگی یہاں تک پیشکر جب بیداءتک پہنچے گا تو زمین میں هنس جائے گا۔

اب اس حدیث میں رجل من قریش سے مرادمبدی ہیں ،اس لئے کے عبداللہ بن زبیر بے لڑنے کے لئے جولشکر آیا تھاوہ تو زمین میں نہیں دھنسا تھا، تاریخ اس کی گواہ ہے، نیز لشکر کی سیصفات ان احادیث میں مروی ہیں جس میں مبدی کے نام کی صراحت بھی ہے اور ان احادیث کومحدثین نے خروج مہدی کے ابواب میں لقل بھی کیا ہے، تو معلوم ہوا کر قریش کے اس آ دمی سے مرادمبدی ہیں۔واللہ اعلم بالصواب (٣٤) "حدثنا زهير بن حرب و على بن حجر واللفظ لزهير قالا

ان دونوں روایتوں کا ترجمہ سے کہ ایک کشکر بیت اللہ کا قصد کرے گا اللہ تبارک وتعالی ان کو بیداء کے مقام پرزمین میں دھنسا دیں گے آ مے عبداللہ بن صفوان فرماتے ہیں کداس سے شامیوں کا وہ لشکر مرادنہیں جوعبداللہ بن زبیر کے دور میں بیت اللدك ياس ان كے مقابلے كے لئے آئے گا۔

ان دونوں روایتوں میں اگر چہمہدی کی صراحت نہیں ہے لیکن ان وونوں سیج روایتوں میں وہ صفات مذکور ہیں جومہدی کے نام کے ساتھ صراحت سے احادیث میں ذکر ہیں جس سے صرف اتنا ثابت کرنامقصود ہے کہ مہدی کے متعلق وہ روایتیں جو پہلے ابو داؤد، تر ہذی، ابن ماجہ اور متدرک حاکم کے حوالہ س گزر چکی ہیں وہ بے اصل نہیں۔ بلکہ ان کی مؤید روایتیں مسلم میں بھی موجود ہیں۔ نیز یہ کہ مسلم ہی میں ان روایتوں کے بعد جوروایت مروی ہے جس کوہم آگے چل کرنقل کریں گے، اس میں رجل من قریش کے الفاط موجود ہیں جس محدثین کی تصریح کے مطابق مہدی ہی

تو گویاان حدیثوں کا تعلق بھی ظہور مہدی کے ساتھ ہے۔ نیزیہ کہ حدیث کے ساته تعلق رکھنے والے جانتے ہیں کہ امام مسلم کا طریقہ بیہے کہ وہ مہم روایتوں کو پہلے لفل کرتے ہیں اوراس کے بعداس روایت کی تشریح کے دوسری روایتی نقل کرتے ہیں اور ان روایتوں کے بعدامام مسلم نے من رجل قریش والی روایت تقل کی ہے،جس میں گویااس طرف اشارہ ہے کہان روایتوں کا تعلق بھی ظہور مہدی ہی ہے۔ (٣٦) "حدثنا ابوبكر بن ابي شيبة حدثنا يونس بن محمد حدثنا (عقيدة ظبورمبدى احاديث كاروشي يل

ح وحدثنا عملي بن حجر حدثنا اسماعيل يعني ابن علية كلاهماعن سعيد بن يزيد عن ابي نضرة عن ابي سعيد قال قال رسول الله على من خلفائكم خليفة يحثو المال حثياً ولا يعدة عددا وفي رواية ابن حجر يحثى المال. "(محيملم ٢٩٥٦)

نی کریم ﷺ نے فرمایا کہ تمہارے خلفاء میں ایک خلیفہ ہوں گے جو مال کو بغیر گئے تقسیم كريں گے۔اس حديث ميں بھي سابق تفصيل كے مطابق خليفدے مرادمبدي ہيں۔ (۳۹) "وحدثنى زهير بن حرب حدثنا عبدالصمد بن عبدالوارث حدثنا ابي حدثنا داؤد من ابي نضرة عن ابي سعيد و جابر بن عبدالله قالا قال رسول الله على يكون في اخر الزمان خليفة يقسم المال ولا يعده."

اس حدیث کا بھی وہی مطلب ہے جو گزشتہ حدیثوں کا تھا۔ اس حدیث یں بھی خلیفہ سے مرادمبدی ہیں۔ کما بیناہ

 (٣٠) "حدثنى حرملة بن يحيىٰ قال اخبرنا ابن وهب قال اخبرنى يونسس عن ابن شهاب قال اخبرني نافع موليٰ ابي قتادة الانصاري ان ابا هريرة قال قال رسول الله على كيف انتم اذا نزل ابن مريم فيكم وامامكم هنگیم. "(میمملم ۱۳۵۰))

يعنى كياحال موكاتمبارا جب حضرت عيسى عليه السلام انزيس كاورتمهاراامامتم میں ہے ہوگا۔ حدثنا اسماعيل بن ابراهيم عن الجريري عن ابي نضرة قال كنا عند جابىربىن عبىدالله فيقال يوشك اهل العراق ان لا يجيء اليهم قفز ولا درهم قلنا من اين ذاك قال من قبل العجم يمنعون ذاك ثم قال يوشك اهل الشام ان لا يجيئ اليهم دينار ولا مدى قلنا من اين ذاك قال من قبل الروم ثم سكت هنية ثم قال قال رسول الله على يكون في اخر امتى خليفة يحثى المال حثياً ولا يعده عداً قال قلت لابي نضرة وابى العلاء اتريان انه عمر بن عبدالعزيز فقال لا . "( ميحملم ٢٩٥٥)

(عقيد ۽ ظبور مبدي احاديث کي روشي بيس

یعنی حضرت جابر ﷺ فرماتے ہیں ،قریب ہے کہ اہل عراق کے پاس نہ درہم و دینارا کی گےنہ کھ فلہ کسی نے یو چھا کہ یہ مصیبت کس کی طرف ہے آئے گی ، کہا کہ مجم كى طرف ، پھر فرمايا كەقرىب كەلل شام كى بھى يى حالت بوگى، توسى نے یو چھا کہ بیکس کی طرف ہے؟ کہا کہ اہل روم کی طرف ہے۔ پھر فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت میں آ کر میں ایک خلیفہ ہوگا جو مال کو بغیر گئے تقلیم کرے گا، جریری کہتے ہیں کہ میں نے ابونضرہ اور ابوالعلاء سے پوچھا کہ کیا اس خلیفہ سے مرادعمر بن عبدالعزيز بين تو فرمايانبين \_

اس حدیث میں خلیفہ سے محدثین کی تصریحات کے مطابق مہدی مرادیں، کیونکہ اس حدیث کو ابوداؤد ، ترندی ، ابن ماجہ وغیرہ نے مہدی کے صفات میں خروج مہدی کے باب میں ذکر کیا ہے۔

(٣٨) "حدثنا نضر بن على الجهضمى حدثنا بشريعنى ابن المفضل

تمہارا امام تم میں ہے ہوگا اس ہے مرادمہدی ہیں، جیسے کہ شیخ الاسلام علامہ شبیراحمدعثانی نے فتح الملہم میں لکھا ہے۔(ملاحلہ ہو خ المہم س۲۰۱۶) (۷۷) "جہد ڈٹن اللہ ملیاں میں شہرے است میں میں اللہ میں سائٹ

(٣١) "حدثنا الوليد بن شجاح وهارون بن عبدالله و حجاج بن الشاعر قالواحدثنا حجاج وهوابن محمد عن ابن جريج قال اخبرني ابو النبير انه سمع جابر بن عبدالله يقول سمعت الني الله يقول لا تزال طائفة من امتى يقاتلون على الحق ظاهرين الى يوم القيامة قال فينزل عيسى بن مريم فيقول اميرهم تعال صل لنا فيقول لا ان بعضكم على بعض امراء تكرمة الله هذه الامة. "(ملم ١٨٥٥))

یعن حضرت جابر کے فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم کے سنا فرمار ہے تھے کہ بمیشہ میری امت میں ایک جماعت حق کے لئے لڑتی رہے گی اور وہ غالب رہے گی یہاں تک کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اتریں گے تو مسلمانوں کے امیران سے عرض کریں گے کہ آ ہے نماز پڑھا ہے وہ فرمائیں گے کہ نہیں اس امت کے لوگ خود بعض بعض کے لئے امام اورامیر ہیں۔

اس حدیث میں ہی مسلمانوں کے امیر سے مراد مہدی ہیں۔ جیسے کہ شخ الاسلام علامہ شہراحم عثانی نے فتح المہم میں لکھا ہے کہ: "قبول فیقول امیو هم النح هو امام المسلمین المهدی الموعود المسعود." (فتح المبم شرح سے سلم ۱۳۰۳ تا) علامہ شمیراحمد عثانی کی اس عبارت معلوم ہوا کہ وہ سب احادیث جن میں امیریا فلیفہ کالفظ میم مذکور ہے اس سے مرادم ہدی ہیں۔

(۳۲) "ابشر وابا لمهدى رجل من قريسش من عترتى يخرج في اختلاف من الناس وزلزال فيملأ الارض قسطاً وعدلاً كماملتت ظلماً وجوراً و يرضى ساكن السماء وساكن الارض و يقسم المال سماحاً بالسوية ويملأ قلوب امة محمد غني ويسعهم عدله حتى انه يأمر منادياً ينادي من له حاجة الى فما يأتيه احد الارجل واحد يأتيه فيسئله فيقول انت الخازن حتى يعطيك فياتيه فيقول انا رسول المهدى اليك لتعطيني مالا فيقول احث فيحثى ولا يستطيع ان يحمله فيلقى حتى يكون قدر ما يستطيع ان يحمله فيخرج به فيندم فيقول انا كنت اجشع امة محمد نفسا كلهم دعى الى هذا المال فتركه غيرى فيرد علمه فيقول انا لا نقبل شيئا اعطيناه فيلبث في ذالك ستا اوسبعاً اوثمانيا او تسع سنين و لاخير في الحيوة بعده. " (نتن كزامال إلى ماض منداحرم ٢٥٦٥)

ابوسعیدالخدری فی فرماتے ہیں کہ نبی کریم فی نے فرمایا کہ خوشخبری قبول کرو
مہدی کے ساتھ کہ میرے اہل میں ہے ہوگا اور اس کاظہور امت کے اختلاف اور
زلزلوں کے وقت ہوگا، وہ زمین کوعدل وانصاف ہے بھردے گا جیسے کہ وہ ظلم وزیادتی
ہوگی ہوگی، زمین اور آسان کے رہنے والے اس سے راضی ہوں گے اور مال برابر
ادرعدل ہے تقسیم کرے گا اور امت مجمدی کے دلوں کومنتغنی کردے گا، یہاں تک کہ ان کا
منادی آ واز دے گا کہ اگر کسی کوکوئی حاجب ہوتو وہ میرے پاس آئے ، سوائے ایک آ دمی
کے اور کوئی نہیں آئے گا وہ ایک آ دمی آ کر ان سے سوال کرے گا تو وہ فرما کیں گے کہ

سچے تھے۔ نیز حافظ ابن حجر کی تصریح کے مطابق میسلم، ترندی، نسائی، ابوداؤداور ابن ماجہ کے رادی ہیں۔گویاان سب کے نز دیک قابل اعتبار ہے۔

- (۲) حماد بن زید: ان کے متعلق حافظ ابن حجر یے تقریب التہذیب میں لکھا ہے "ثقة ثبت فقید." (م۸۶) یعنی قابل اعتاداور فقید تھے۔
- (٣) معلى بن زياد بمعلى بن زياد كم متعلق حافظ ابن جرز ن تقريب التبذب ميس كلها به كد "صدوق قليل الحديث زاهد. "(س٣٣٣) يعني على اورزاهد بين اور بهت كم حديث نقل كرت بين \_

خلاصة تنظیم به خلاصة تنظیم به خاری به خاری به خاری نوشهٔ البوحاتم به الکمال میں خزرجی نے ان کے متعلق کا تعالی البوحاتم نے ان کو قابل اعتاد کہا ہے۔ نیزید کہ امام بخاری نے بھی ان سے تعلیقا سیح بخاری میں روایت کی ہے اور سلم اور سنن اربعہ کے راوی ہیں۔

(۴) ابو الصدیق الناجی: ان کا نام بکر بن عمرو ہے اور بیسنن اربعہ یعنی ابوداؤو، ترفی کی نسائی اور ابن ملجہ کے راوی ہیں۔ حافظ ابن حجر نے تقریب المتبذیب میں ان کی توثیق کی ہے۔ (۲۵)

ندکورہ تفصیل معلوم ہوا کہ بیروایت قابل اعتماداور سی ہے۔
(۳۳) "اذا رأیت مالرایات السود قد جاء ت من قبل خواسان فائتوها فان فیھا خلیفة الله المهدی. "(نتو کنزاممال ۲۰۵۲ مل ماش مندامه)
فان فیھا خلیفة الله المهدی. "(نتو کنزاممال ۲۰۵۷ مل ماش مندامه)
یعنی جبتم کالے جنٹ کے دکھ لوکہ خراسان کی طرف ہے آئے تو اس کی طرف جے جا واس کے کہاس میں خدا کے خلیفہ مہدی ہوں گے۔

میرے خزا کی کے پاس جاؤوہ جائے گاتو خزا کی ہے کہے گا کہ میں مہدی کا فرستادہ ہوں مجھے مال دے دے، وہ کہے گا لے لو، تو وہ اتنا اٹھا لے گا کہ اٹھا نہیں سکے گائجراس کو کم کرے گا اتنا لے گاجتنا اٹھا سکے گا، گھر باہر جا کرنا دم ہوجائے گا کہ پوری امت کوآواز دی گئی، سوائے میرے کوئی نہیں آیا، تو وہ مال واپس کرنا چاہے گالیکن خزا نجی کہے گانہیں ہی جب پچھ دیتے ہیں تو پھر واپس نہیں لیتے، مہدی چھ سات یا آٹھ یا نوسال تک رہیگا۔

یہ حدیث منتخب کنز العمال میں محدث علی متقی نے منداحد کے حوالے نے قال میں محدث علی متقی نے منداحد کے حوالے نے قال کی کہا تھی کی سے کھی ہوں کی کہا ہے گائیں کی کہا تھی کے متداحد کے حوالے نے قال کی کہا تھی کی کہا تھی کا میں محدث علی متقی نے منداحد کے حوالے نے قال کی کہا تھی کو کہا تھی کی کا کہا تھی کی کہا تھی کہا تھی کی کو کہا تھی کی کھی کیا تھی کی کھی کی کی کہا تھی کی کی کے کہا تھی کی کی کہا تھی کی کھی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کی کہا تھی کی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کے کہا تھی کی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کہا تھی کی کی کہا تھی کی کی کہا تھی کی کے کہا

اور منداحم كى حديثول كمتعلق اس في كتاب كابتداء يس بتايا ب: "وكل ماكان في مسند احمد فهو مقبول فان الضعيف الذى فيه يقرب من الحسن. "(نتن كزاهمال على حاش منداحه)

یعنی جو حدیث منداحمہ کی ہوگی وہ مقبول ہاس میں اگر ضعیف بھی ہوتو وہ درجہ حسن کے قریب ہوتی ہے۔

اس ہے معلوم ہوا کہ میرحدیث بہر حال مقبول ہے۔ نیز بیرحدیث ان ہی الفاظ کے ساتھ مسند احمد (س۵۲ ج۳) میں حضرت ابوسعید خدری سے مروی ہے۔ رُواۃ کی تفصیل میہ ہے:

(۱) زیربن الحباب: ان کے متعلق حافظ ابن چر نے تقریب التہذیب میں کھا ہے "اصله من خواسان و کان بالکوفة و رحل فی الحدیث فاکثر منه و هو صدوق. " (سال) یعنی اصلاً بیخراسان کے باشندے تھے ایر

(۲) المحمش: ان كانام سليمان بن مهران ب، يه هى ثقد بين - (تقريب ١٣٧) حافظ نے لكھا ہے كه "شقه حافظ عادف بالقواء قورع" يعنى قابل اعتاد باس-

(۳) سالم: سالم بے مرادسالم بن الى الجعد ہیں، ان كے متعلق حافظ ابن جُرِّ نے لكھا ہے كه "ثقه و كان يوسل" يعنى ثقد ہے اور ارسال كرتے ہیں۔ (تقریب س١١٥) اور علامہ خزر جی نے خلاصہ میں لكھاہے كہ:

"قال احمد: لم يلق ثوبان و قال البخارى لم يسمع منه." لينى امام احمد نے فرمايا كمان كى ملاقات ثوبان سے ثابت نہيں ہے۔ اور امام بخارى نے فرمايا كمانہوں نے ثوبان سے نہيں سنا۔

تو اب اس روایت پر اعتراض ہوگا کہ بیر روایت انہوں نے ثوبان سے
بالا واسط نقل کی ہے تو منقطع ہوگی لیکن اس کا جواب بیر ہے کدان کے اور ثوبان کے
درمیان معدان بن الی طلحہ موجود ہے جیسے کہ خود منداحمہ (۱۳۸۳،۲۸۱،۲۸۰،۲۵) بیس
سالم اور ثوبان کے درمیان معدان بن الی طلحہ موجود ہے۔ تو معلوم ہوا کہ بیر روایت بھی
سالم نے معدان ہی ہے۔

البتدان کی عادت ارسال کی تھی یا بید کہ معدان ان کے مشہور استادیتے اس کئے ان کا نام ذکر نہیں کیا اور اگر تدلیس بھی ہے تو تدلیس ثقہ ہے ہوگی اس کئے کہ معدان بھی ثقہ ہے ، جیسے کہ حافظ ابن مجرِّ نے معدان کے متعلق تقریب التہذیب میں لکھا ہے کہ "دہسا مسی ثقمہ" (مسمور) یعنی معدان بن الی طلحی میں اور قابل اعتادیں۔ تو

اس روایت کوصاحب منتخب نے منداحداورمتدرک حاکم کےحوالد نقل کیا ہے، اور متدرک حاکم ، بخاری مسلم ، سیح ابن حبان اور مختارہ ضیاء مقدی کے متعلق مصنف نے امام سیوطی کا می قول نقل کیا ہے کہ:

"مافى الكتب الخمسه خم حب ك ص صحيح فالعزوا اليها معلم بالصحه سوى مافى المستدرك من المتعقب فانبه عليه."

(نتخب كنزالهمال ص وج الجل هامش منداحدج ا)

یعنی بخاری مسلم سیح ابن حبان ، متدرک اور ضیاء مقدی کے مختارہ ہے جب
ہم روایت نقل کریں گے اور ان کتابوں کی طرف منسوب کریں گے تو بیاس روایت کی
صحت کی علامت ہے۔ ہاں متدرک کی وہ روایات جن پر جرح ہے اس پر تنبیہ کروں گا
اور اس روایت پر کوئی تنبینہیں کی گئی ہے تو معلوم ہوا کہ بیر وایت قابل اعتبار ہے۔
نیزید روایت منداحمہ میں شیح سند کے ساتھ مروی ہے۔
نیزید روایت منداحمہ میں شیح سند کے ساتھ مروی ہے۔

اس روایت کے راوی سب ثقه بین تفصیل درج ذیل ہے:

(۱) وکیج: ان کانام وکیج بن الجراح ہے، بیمشہور محدث ہیں، اور ثقد ہیں۔ حافظ ابن مجرِّنے ان کے متعلق تقریب التہذیب میں لکھاہے کہ ''شقعہ'' (۱۹۹۳) نیز اگر وکیج بن عدس ہویا وکیج بن محرز ہوتو بیدونوں بھی ثقد ہیں۔ (عقيدة ظبورمبدى احاديث كى روشى ش

ہیں۔ای طرح خلاصلہ طررجی میں ان کی توثیق منقول ہے۔(س۱۰۳) ای طرح تہذیب التہذیب میں حافظ ابن حجرؓ نے لکھا ہے کہ یجیٰ بن معین، نیائی،امام احمد وغیرہ نے توثیق کی ہے۔(عاشیہ خلاصلہ حربی س۱۰۳)

اس تفصیل معلوم ہوا کروایت صرف سالم بن الی الجعد نہیں ہے بلکہ
اس کا متالع متدرک کروایت بیس موجود ہے۔ واللہ اعلم بالصواب
(۳۳) "ست کون بعدی خلفاء و من بعد الخلفاء امراء ومن بعد الامراء ملوک ومن بعد المالوک جبابرة ثم یخوج رجل من اهل بیتی یمالاً الارض قسطاً و عدلا کماملنت جوراً ثم یؤمر بعدہ القحطان فوالذی بعثنی بالحق ماهو بدو نه. "(نتی عزام ال س. ۱۳۰۳)

یعنی نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ میرے بعد خلفاء ہوں گے پھران کے بعد امیر ہوں گے پھران کے بعد امیر ہوں گے پھر میرے ہوں گے پھر میرے ہوں گے پھر میرے اللہ میں سے ایک آ دمی نکلے گا وہ زمین کوعدل سے بھر دے گا، جیسے وہ ظلم سے بھر پھکی ہوگی،ان کے بعد قحطانی امیر ہوں گے وہ عدل میں ان سے کم نہیں ہوں گے۔

ال روایت میں بھی رجل من اہل بیتی ہمرادمبدی ہیں مصنف کاس کو مہدی ہیں مصنف کاس کو مہدی کے باب میں نقل کرنا اس کی دلیل ہے۔ نیز بیدوایت قابل اعتبار ہے کیونکہ اس روایت کوطبرانی کبیر کے حوالے سے نقل کیا ہے اور مصنف کے حوالے سے پہلے ہم نقل کرتے ہیں کرتے ہیں چونکہ طبرانی وغیرہ کی روایت اگر ضعیف ہوتی ہوتو وہ اس پر سعبیہ کرتے ہیں کرتے ہیں گرتے ہیں کرتے ہیں کاس روایت کے بعد کوئی سعبیہ بین کی ہے جواس بات کی دلیل ہے کہ بیدوایت ان

تدلیس ثقدے ہے اور ایسی صورت تدلیس کی محدثین کے نزدیک قابل اعتبار ہوتی ہے۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ بیر روایت بہر حال قابل اعتبار ہے، نیز سالم کی تو ثیق، ابوزر مد، بیخی بن معین اور امام نسائی نے کی ہے۔ تو وہ خود بھی ثقہ ہیں۔
(عاشی خلامہ س)

ای طرح معدان کی توثیق بھی مجلی اور ابن سعدنے کی ہے۔ (عاشی ظامیم ۲۸۳) نیزید کہ بیر حدیث مشدرک حاکم میں ثوبان سے بجائے معدان بن افی طلحہ کے ابواساءارجی نے نقل کی ہے۔ (متدرک حاکم ۲۵۰۳)

اورابواساءارجی محدثین کے نزدیک ثقة ہیں۔ان کا نام عمرو بن مرشد ہے۔
ان کے متعلق حافظ ابن مجرز نے لکھا ہے کہ ثقة اور قابل اعتبار راوی ہیں۔ (تقریب ۲۹۳۰)

ای طرح خلاصہ میں خزر جی نے ان کی تو ثیق مجل سے نقل کی ہے ص ۲۹۳۔
متدرک کے روایت میں ابواساء سے نقل کرنے والے ابوقلا ہہ ہیں۔ابوقلا ہہا گرعبداللہ
بن زیدالجری ہول تو یہ بھی ثقة ہیں۔حافظ ابن مجرز نے ان کے متعلق ککھا ہے شہر شاخل میں دانظ ابن مجرز نے ان کے متعلق ککھا ہے شہر شاخل میں دانلے متعلق کلھا ہے شاخل کے دانلے کا متعلق کلھا ہے شاخل در تقریب میں ا

اوراگرابوقلابہ ہے مرادعبدالملک بن محمد ہوں کہ یہ بھی ابوقلا بہ کہلاتے ہیں تو یہ بھی ثقتہ ہیں۔ان کے متعلق بھی حافظ ابن حجرؓ نے لکھا ہے کہ صدوق یعنی سچے ہیں۔ (تقریب ۲۲۰)

ابوقلابہ سے نقل کرنے والے خالد الحذاء ہیں۔ ان کا نام خالد بن مہران ہے۔ حافظ ابن جر نے ان کے متعلق کھا ہے کہ شسقة۔ (تقریب ۹۰) یعنی قابل اعتماد

کے نزویک قابل اعتبار ہے۔

(٢٥) "اللهم انصر العباس وولد العباس ثلاثاً يا عم اما علمت ان المهدى من ولدك موفقاً رضياً موضياً. "( نتز كزام الساعة) نی کریم ﷺ نے حضرت عباس ﷺ سے خطاب کر کے فرمایا کہ: اسے بچا! کیا آپنہیں

جانے کہ مبدی آپ کے اولا دمیں ہے ہوگا۔

اس روایت کے متعلق صاحب منتخب نے آخر میں لکھا ہے کہ "رجال سندہ ثقات "(س١٦٠) يعنى اس حديث كى سند كراوى ثقة بير\_

اس حدیث میں فرمایا کدمبدی عباس عظاد کی اولا دے ہوں گے تو ممکن ہے کہ مال کی طرف سے حضرت فاطمہ کھی اولا دے ہوں اور باپ کی طرف سے حضرت عباس ﷺ کی اولا دمیں ہے ہوں گے یابالعکس۔

(٣٦) "يبايح رجل بين الركن والمقام ولن يستحل هذاالبيت الا اهله فاذا استحلوه فلا تسأل عن هلكة احد تجيئ الحبشة فيخربونه خرا بالا يعمر بعده ابدا وهم الذين يستخرجون كنزه. "(نتخب كزامال ٢٠٣٥) نی کریم ﷺ نے فرمایا کہ ایک آ دمی کی بیعت رکن اور مقام کے درمیان کی جائے گی اور بیت الله کواڑ ائی کے لئے حلال نہیں کریں گے مگراس کے بعد پھرسب کی ہلا کت ہو گیجش آئیں گے اور بیت اللہ کو ویران کریں گے اس کے بعد بھی اس کی تغیر نہیں ہوگی اور یہی لوگ بیت اللّٰد کا خزانہ نکالیں گے۔

اس روایت میں رجل سے مراد مہدی ہے کیوں کہ صاحب کتاب نے اس

حدیث کی تخ تن مهدی کے باب میں کی ہے۔ نیز یہ کہ بیحدیث بھی منصف کی تصریح كے مطابق سيح ب-اس حديث كوصاحب منتخب نے منداحد، متدرك حاكم اور مصنف ابوبكر بن ابي شيبه كے حوالے نے قل كيا ہے اور مصنف كابية قانون جم يہلے قل كر چكے ہيں كەمتدرك حاكم كى طرف كى حديث كى نسبت اس حديث كى صحت كى دلىل ہے اگركوئى ضعف ہوتو مصنف اس کو بیان کردیتے ہیں ۔ نیز منداحمہ کے بارے میں بھی مصنف نے بیقانون بیان کیا ہے کہاس کی احادیث سیجے اور حسن کے درجے کی ہوتی ہیں ،اور اگر کوئی حدیث ضعیف بھی ہوتو وہ محدثین کے نز دیک قبول ہوتی ہے۔ (طاحظہ ہونت کنز اممال س٠٨٥ع)

منداحمہ کے بارے میں اس قانون کوجافظ ابن حجر بھی تشکیم کرتے ہیں کہ اس میں کوئی موضوع حدیث نہیں ہے۔

منداحمد کی وہ احادیث جن پرامام ابن الجوزیؓ نے وضع کا تھم نگایا تھا اس کو حافظ نے تسلیم بیں کیا بلکہ القول المسدد کے نام سے اس پر مستقل کتاب کھی اور ثابت کیا ہے کہ وہ احادیث بھی موضوع نہیں ہیں۔

(٣٤) "عن على قال لا يخرج المهدى حتى يبصق بعضكم في وجه بعض." (منخب كنزاممال ٣٣٠٥) حضرت على ﷺ فرماتے ہيں كەمهدى كاخروج اس وفت تك نيس ہوگا جب تك كرتم ايك دوسرے كے مند پرند تھوكو۔

(لیعنی لوگوں کی حالت ایسی ہوگی کہ تہذیب انسانیت ان میں نہیں ہوگی اور ہر طرف فتندونساد موگاتب مهدى كاظهور موگار) (77)

وعقيدة ظبورمبدى احاديث كاروشي ش

(۵۰) "عن على قال المهدى رجل منا من ولد فاطمه." (مخب كزامهال من الله و المهدى على المهدى و المنه المراس المنه المن

اس حدیث کو بھی مصنف نے بلا کسی جرح کے نقل کیا ہے جوان کے نزدیک صحت کی دلیل ہے۔

یہ پچاس حدیثیں ہیں جو صراحة ظہور مہدی پر دلالت کرتی ہیں۔اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ظبور مہدی کا عقیدہ ہے اصل و بے بنیاد نہیں ، جیسے کہ اختر کا ثمیری صاحب کا دعویٰ ہے۔

ظہورمہدی کے متعلق کچھا حادیث اور بھی ہیں جومتدرک کی جلدرا لع میں اور منتخب کنز العمال میں ص ۲۹ج ۲ سے ص ۳۶ ج ۲ تک مروی ہیں۔

نیز امام ترفدی، عبدالرزاق، ابن ماجه، ابوعبدالله حاکم اور دوسرے محدثین نے اپنی کتابوں میں اس کے لئے ابواب قائم کئے ہیں، جوسراحة اس کی دلیل ہے کہ بیعقیدہ ان بزرگوں کے مزدیک ہے اصل و بے بنیاد نہیں، ورنہ جلیل القدر محدثین اپنی کتابوں میں اس کے لئے ابواب قائم نہ کرتے۔ بیصدیت بھی قابل اختبار ہے کیونکہ اس پرمصنف نے کوئی جرح تہیں کی ہے۔
(۴۸) "عن علی اذا خرج خیل السفیانی فی الکوفۃ بعث فی طلب
اھل خراسان ویسخرج اھل خراسان فی طلب المهدی فیلتقی ھو
والھاشمی برایات سود علی مقدمته شعیب بن صالح فیلتقی ھو
والسفیانی بساب اصطخرفتکون بینهم ملحمة عظیمة فتظهر الرایات
السود و تھرب خیل السفیانی فعند ذالک یتمنی الناس المهدی و
یطلبونه. "(فتی تزام ال سمیانی فعند ذالک یتمنی الناس المهدی و

حضرت علی روایت ہے جب سفیانی کالشکر نکل کر کوفد آئے گا تو اہل خراسان کے طلب میں لشکر بھیجے گا اور اہل خراسان مہدی کی طرف جائیں گے تو کالے جھنڈوں کے ساتھ ملیں گے تو وہاں پر ہاشمی اور سفیانی لشکروں میں لڑائی ہوگی ہاشمی کالشکر غالب آ جائیگا اور سفیانی کالشکر بھاگ جائیگااس وقت لوگ مہدی کی تمنا کریں گے اوران کو تلاش کریں گے۔ بداوراس سے ماقبل والی روایت دونوں اگر چدموقوف کیکن ایک تو بیا کہ بدروایتیں مرفوع بھی مروی ہیں نیزید کہ مسائل غیر مدرک بالقیاس میں قول صحابی مرفوع حدیث کے تھم میں ہوتا ہے جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔ نیز اس روایت پر مصنف نے بھی کوئی کلام نہیں کیا ہے۔ توان کے قاعدے کے مطابق بیروایتیں سیجے ہیں۔واللہ اعلم بالصواب (٣٩) "عن على قال المهدى فتى من قريش آدم ضرب من الرجال." ( نتخب كزالهمال س ٣٠٠ على هامش منداحه ) يعنى حضرت على الله فر مات بين كه مهدى قريش کے تو جوان ہول گے اور چھریے بدن کے آ دمی ہول گے۔

(78)

عقيدة ظبورمبدى احاديث كاروشي من

(۱) امام ترندیؓ <sup>ل</sup>

ابوعیسی محمد بن عیسی بن سوره بن موئی بن الضحاک السلمی البوغی التوفی المحاجے۔
امام ترفدیؒ نے اپنی کتاب' سنن ترفدی' میں ابواب الفتن میں '' بساب
ماجاء فی المعدی'' کاباب قائم کیا ہے۔ (ص۲۵ تا وفی بعض المطابع ص۲۳ ج۶) اوراس
کے تحت وہ احادیث مسلسل سندوں کے ساتھ نقل کی ہیں جن کو ہم نقل کر چکے ہیں اوران
کی اسنادی حیثیت بھی واضح کی جا چکی ہے، اس سے ان کے عقیدے کا اظہار ہوتا ہے،
اس لئے کہ خودامام ترفدیؒ نے کتاب العلل میں واضح کیا ہے:

"جميع ما في هذا الكتاب من الحديث هو معمول به وبه اخذ بعض اهل العلم ماخلاحديثين، حديث بن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلم جمع بين الظهر والعصر بالمدينة والمغرب والعشاء من غير خوف ولا

ا امام ترفدی کے متعلق شاہ مجدالعزیز محدث دہلوی تکھتے ہیں کہ: ''وترفدی راورحفظ فی شل وائندواوراخلیفہ بخاری گفتہ
اندوتورع وزید وخوف بحدی واشت کہ فوق آن متصور عیست، بخوف اللی بسیار گریہ وزاری کردونا بینا شد۔' '(بستان
الحد ثین ص ۴۹) اور ان کی کتاب کے بارے میں تکھا ہے کہ:''واین جامع بہترین آن کتب است بلکہ برا بعض وجوہ و
حیثیات از جمیع کتب حدیث خوب تر واقع شدہ الح '' '(ص ۴۹) اورخود شاہ صاحب امام ترفدی کا قول نقل کیا ہے کہ:
''ترفدی گفتہ است کم من ہرگاہ از تصفیف این جامع قارغ شدہ ترا اعلماء تجازشر بف نمودم ،ایشان ہمہ پہندفر مودہ بعداز ال
بیش علم عراق بردم ایشان نیز متفق العکمہ آن والمدح کرد تد بعداز ال برطاء خراسان عرض کردم ایشان نیز رضا مند شدند،
بیش علم عراق بردم ایشان نیز متفق العکمہ آن والمدح کرد تد بعداز ال برطاء خواسان عرض کردم ایشان نیز رضا مند شدند،
بیش علم عراق بردم ایشان نیز متفق العکمہ آن والمدح کرد تد بعداز ال برطاء خواسان عرض کردم ایشان نیز رضا مند شدند،
الحد ثین میں جوہ ا

ای طرح اس کتاب کے بارے میں تواب صدیق حسن خان صاحب نے اپنی کتاب 'الحظ فی و کرسحاح سے امیں میں ۲۳۹ سے ۱۳۳۶ تک ملاء کے اقوال فق سے ہیں اور پُوری وضاحت ہے اس کتاب کا مرحبو واضح کیا ہے۔ البابالثالث

عقيده ظهورمهدي محدثين كي نظرمين

اس سے پہلے ہم وہ احادیث محدثین کی کتابوں نے قبل کر چکے ہیں جن میں ظہور مہدی کا ذکر تھا۔ متعدد محدثین نے اس کے لئے اپنی کتابوں میں ابواب قائم کئے ہیں جس سے ان کاعقید و ظہور مہدی بخو بی واضح اور ثابت ہوتا ہے۔

علم حدیث سے تعلق رکھنے والے جانتے ہیں کہ محدثین اپنی کتابوں میں جو
ابواب قائم کرتے ہیں وہ ان کی نظر میں احادیث سے ثابت ہوتے ہیں۔خصوصاً اس
صورت میں جبکہ باب میں نقل حدیث کے بعد وہ اس پرسکوت کرتے ہیں، اس قاعدہ
کے مطابق اب بیہ بات بلاخوف وخطر کہی جاسکتی ہے کہ جن محدثین نے ظہور مہدی کی
احادیث کو اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے اور ان احادیث پر ابواب بھی قائم کے ہیں تو بیان
کا عقیدہ تھا کہ حضرت مہدی کا ظہور ہوگا اور وہ قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی

اب اس کے بعد ہم ان محدثین کی نشا ند ہی کرتے ہیں جنہوں نے ظہور مہدی کی احادیث کوفقل کرکے ابواب قائم کئے ہیں:

سفر ولا مطرو حديث النبي ﷺ انبه قال اذا شرب الخمر فاجلدوه فان عاد في الرابعة فاقتلوه وقد بينا علة الحديثين جميعاً في الكتاب. " (سنن ترندی کتاب العلل ص ۲۵۷)

اس عبارت ہے معلوم ہوا کہ امام ترندی کی سب احادیث امت میں کسی نہ کسی امام کے ہال معمول بہا ہیں اور سوائے ان دونوں حدیثوں کے کوئی بھی حدیث پوری امت کے نز دیک متر وک نہیں۔

اگر چدان دونوں حدیثوں کے متعلق بھی بعض محدثین نے ذکر کیا ہے کہ یہ بھی معمول بهالحبي ليكن بهرحال اتناتو معلوم جواكه باقى احاديث حاب عال كساتهدان كاتعلق موياعقا ئدكے ساتھ وہ معمول بہاہیں۔

## (٢) المام ابوداؤد

(عقيدة ظبورمبدي احاديث كاروشي ش

سليمان بن الاشعث بن اسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو بن عمران الاز دي البحتاني التوفي هيءيي

له حضرت الامام الحافظ الحجة شاه انورشاه تشميري معتقول بك.

"واعلم أن الحديثين معمولان بهما عندنا على ماحورت سابقا فان المذكور في الحديث هوالمجمع القعلي وذالك جائز عندنا بلاعلز واما قتل شارب الخمر في المرة الرابعة فجائز عندنا تعزير ١١. "(العرف الشدى ص ٢٨٦ كتاب العلل)

"وقال محدث العصر الشيخ البنوري (بعد نقل اقوال المحدثين) قال شيخنا وكل هذا تكلف والصحيح اللذي يعتممه ان يقال كان هوالجمع فعلا لا وقنا واعترف به الحافظ ابن حجر في الفتح." (ص19،7)" فيقال واستنحسنه القرطبي ورجحه قبله امام الحرمين و جزم به من القدماء ابن الماجنون و الطحاوى الخ" (معارف السنن ١٩٢٥)

امام ابودا وُرِّ نے بھی اپنی کتاب ''مسنن ابودا وَدُ' میں کتاب الفتن میں احادیث مهدی پر باب قائم کیا ہے۔ (ص ۲۳۳ ج۲ تاص۲۳۳ ج۲) اورظبور مبدی کی احادیث اپنی مسلسل سندوں کے ساتھ لقل کی ہیں اور بعض احادیث پرسکوت کیا ہے جوان کے نز دیک کم از کم حسن کے درجہ کی ہیں کے

(اس بحث کوہم پہلے باحوالہ کھ چکے ہیں)اس سےان اکااعتقاد واضح ہوتا ہے كدييهى امام مهدى كظهور كة قائل تقاس ليخ ظهورمبدى كى احاديث كوابني كتاب میں لائے۔

### (٣) امام ابن ماجة

ابوعبدالله محمر بن يزيد بن عبدالله ابن ماجه قزويني ربعي التوفي سايح انهول نے بھی اپنی کتاب میں فتن کے ابواب کے حتمن میں ظہور مہدی کی کچھا حادیث کو اپنی سندوں کے ساتھ نقل کیا ہے۔ملاحظہ ہو''باب خروج المبیدی ص ۲۹۹''ان احادیث ہے بھی ان کے عقیدہ پراستدلال کیاجائے گا۔ کہا مو

سنن ابن ماجه میں اگر چہ کچھا حادیث موضوع بھی ہیں کیکن میا حادیث ان احادیث میں شامل نہیں جن پرمحدثین نے وضع کا قول کیا ہے۔

ابن ماجه کی وہ سب احادیث جن کو کسی محدث نے موضوع کہا ہے علامہ

ل شاه عبدالعزيز محدث د بلوي نے سنن ايو دا دُد كے متعلق لكھا ہے ، چون از تصنيف اين سنن فارغ شد پيش امام احمد بن حنبل برد وعرض نمود ، امام دیدیمه و بسیار پسند کردند ، وابودا ؤ در دونت تصنیف این سنن چخ لا کهاها دیث حاضر داشت از جمله آنبمه انتخاب نمود واست كداين سنن رامرتب ساخت جإر بزار دبشت صداحا ديث است دورد سالتز ام نمود واست كه مديث مح باشدياحس \_ (بستان المحد ثين ص ٢٨٥) (83)

(عقيدة ظهور مهدى احاديث كى روشي ش

(۵) الامام الحافظ ابوعبد الله الحاكم النيسا بوريٌّ

آپ نے بھی اپنی کتاب "متدرک حاکم" میں ظہور مہدی کے متعلق بہت ی رواييتيل القل كى ييل- ( الاحقده متدرك ما كم ص٠٠٥ وص٥٠٠ وص٥٥٥ وص٥٥٥ وص٥٥٥ وص٥٥٥ وص٥٥٨ جہ)اس سے ان کے عقیدہ کا اظہار ہوتا ہے کہ حاکم بھی عقیدہ ظہور مہدی کے قائل تھے اس لئے انہوں نے ان احادیث کی تخ تے اپنی کتاب میں کی ہے۔

(التيامائيد)شهمور عسمي في اخو عمره فتغير وكان يتشيع من التاسعه. الخ" (م ٢١٣) يعن أتداور مقبول ب-ماذه ك اس عبارت بي معلوم مواكم علل تشيع وجدجرة نبين بعلم مديث تعلق ركهن والعالم عائمة مين كه صحاح بين كنت اليسيداديول كي روايات بين جن محملات بم اساءرجال كي كمايول بين ديكيت بين كدوه شيعه بين ليكن صرف شيعه مونا وجير كفيس موسكتي ب- كماييناه

اورحافظ ابن جرفتهذيب المبديب بس ابن عدى كاقول قل كياب كد "واحد في الصدق فارجوانه لا باس بد." (ص ١١٣ ج٢) اور كل كاتول بكر" فقة تشيح" (تهذيب البديب ص ١١٨ ج٢)

ان دونول تولول سے وہی قاعدہ ثابت ہوتا ہے جس کی طرف پہلے اشارہ کیا گیا ہے اس لئے کہ ابن عدی نے بھی ان کے تشیع کا ذکر کرے صادق کیا ہے۔فقط واللہ تعالی اعلم

ل حاكم محتمل بعض اوك بيامتر اض كرت بين كدوه شيعه مضط لبذاان كي روايتي قابل اعتبار فيس بيكن بيات غلط ہاں گئے کہ عام کے زماندے کے کراب تک محدثین ان کی اعادیث کا انتہار کرتے رہے ہیں۔البت متدرک عاکم ك اعاديث سب كى سب ايك مرتبه كي تيل بلك برقتم كى حديثين موجود بين للذاوه احاديث قابل التبار بول كى جن كالصح يرحاكم كيرساتهدذ بهي بيحى تتخيص المستدرك بين متنقق جول "كما قال الشاه عبدالعزيز محدث وبلوي" ولبد اعلاء حديث قرار دادواندك برمتدرك حاكم اعتاد منايد كروكر بعدات تخيص ذين " (بستان المحد شن ص١١١)

دوسری بات سیکمطلق تشیع کی راوی کی روحدیث کے لئے کافی میں جے کدابان بن تعلب کے ترجمہ یں طامرة بكل كالحام كم "الكوفي شيعي جلد ولكنه صدوق فلنا صدقة عليه بدعته وقد وثقه احمد بن حنبل وابن معين وابو حاتم واورده ابن عدى وقال كان غاليا في التشيع وقال السعدي زاتغ مجاهر فسلقاليل ان يقول كيف مساغ توثيق مبتدع وحد الثقة العدالة والاتقان فكيف يكون عدلا من هو صاحب بدعة وجوابه ان البدعة على ضربين فبدعة صغرى كغلو التشيع اوكالتشيع (بترا كل مؤرير) (عقيدة ظبورمبدى احاديث كاروشي ميس

عبدالرشيدنعماني كى كتاب "ماتمس اليه الحاجه لمن يطالع سنن ابن ماجه" ميں موجود جين ظهور مبدي كي احاديث ان ميں شامل نبيس جيں - بال "لا مهدي الا عیسسی" کی حدیث پرضرور کلام کیا ہے اجس سے ظہور مبدی کے مظرین استدلال

(٣) امام عجيدالرزاق بن جام بن نافع

آپ نے اپنی کتاب "مصنف عبدالرزاق" میں ظہور مہدی کا باب قائم کیا ہے اوراس كے تحت احاديث ظهورمهدى ذكركى بين \_ (صاعة العامة ١١٥ عدا)

ل ال حديث كم تعلق علام شوكاني قرار إلى كتاب "الفوالد المجموعة في الاحاديث الموضوعة" من لكما ے: "حدیث لامهدی الاعیسی بن مویم قال الصغانی موضوع" (ص٥١٥)ای طرح امام این قیم نے "المعناد المنيف "عيناس وديث كوموضوع الصاب

ع عبدالرزاق كواكر چيعض محدثين في شيعه كها بي كن ان كى احاديث محدثين ك بال مقبول بير، كيوكد حقد من ك تشقيع كوآج كل تشقيع برقياس نبيس كرمنا حياسية ،عبد الرزاق نے مصنف ميں شيخين اور حصرت عثان ميان مان كا فضيلت ميں احاديث ذكركي بين -اورعلامدوي فخوعبد الرزاق كاقول قل كياب كناوف ال احصد بن الازهو مسمعت عبىدالبرزاق يقول افضّل الشيخين بتفضيل على اياهما على نفسه ولولم يقضلهما لم افضلها كفي بعى اذراء "ان احب عليها فهم الحالف قوله." (ميزان الاعتدال ص١١٢ ج٢) اوردور اقول يريمي منقول يدك "والله منا الشوح صدوى قبط ان افتضل عليا على ابي بكر و عمر." (يرزان ١١٣٠ ٢٠)اس طرح عبدالرزاق كي توثيق ميم متعلق يكي بن معين كابية ول محى ميزان الاعتدال مين منقول ب "لمو ارتسد عبد المسوذاق عن الاسلام صاتو كنا حديثه " (ص١١٢ ج٢) اوراحد بن صائح ن امام احد فقل كياب جوك "قبلت لاحمد بن حنبل ارايت احسن حديثا من عبدالوزاق قال لا." (ص١١٣ ج٣ ميزان الاعترال للذبي) اوراى قول ير علامدة يمي في عبد الرزاق كالرجمة فتم كياب جس معلوم بوتا بكر فودة بمي كار جمال بهي اس كي طرف ب-

اس کے علاوہ عبدالرزاق بخاری وسلم وغیرہ کے رادی ہیں جومحد ثین کے نزد کیک منتقل وجہ لغدیل ہے ادر مانظابن جرنة تقريب المتهديب من عبدالرزاق كمتعلق لكعاب كد" ثقة حافظ مصنف (بقيه عاشيا كل صفري)

(٢) امام سيوطي ا

آپ نے اپنی کتاب ''جمع الجوامع'' اور جامع صغیر وغیرہ میں ظہور مہدی کی احادیث کوذکر کیا ہے بلکہ اس موضوع پر متقل رسالہ بھی لکھا ہے جس میں مہدی کے متعلق سب احادیث کوجمع کیا ہے اور اس عقیدے کی اثبات پر زور دیا ہے۔ ملاحظہ ہو الحاوى جلد ثاني جوعلامه سيوطئ كرسائل كالمجموعه ب

(2) اورعلامه سيوطيٌ كي كتاب جمع الجوامع كي تبويب جب علامه علا وَالدين على المتقى نے کی توانبوں نے المهدى عليم السلام كاستقل باب قائم كيا اوراس كے تحت تقریباً تمیں روایتیں اس کے ثبوت میں پیش کیں۔(ملاحق و کنزالممال م ٩٩٢٥٨٥ م ١٥٠٥) ای طرح منتخب کنز العمال میں بھی المهدی کاعنوان قائم کیا اور اس کے تحت

مجھی متعددا حادیث ذکر کیس \_ ( نتخب کنزالعمال برحامش منداحمازم ۲۹مص ۲۵ج)

(إقيرماثيه)بلا غلوولا تمحرف فهمذا كثير في التابعين وتابعيهم مع الدين والورع والصدق فلو رد حديث هولاء للذهب جملة من الاثار النبوية وهذه مفسدة بينه النخ" (يرزان الاعترالص٥٦١)ات عبارت سے واضح ہوا كم مطلق تشيع روروايت كے لئے كاني ميں ب جيے كربعض او كوں كا طريقة ب كد جبال كمي راوى كرز جمد من ويكما كديشيعد بواس كى روايت كوردكروية بي ميزى جبالت باوريان لوكون كاطريق بكرجو محدثين كى آراءاور علم حديث كاصول س واقف نبين اور ندان كاس طريق ع عقيده الل سنت كى كوئى خدمت اوتى ب-الله تبارك وتعالى جبل وضلال ومناد سے برمسلمان كومفوظ ر كھے۔ آمين

المام أو وك في تقريب من الكتاب كم "وقيل يحتج به أن لم يكن داعية الى بدعة ولا يحتج به ان كان داعية وهـ ذا هـ والاظهـر الاعدل وقول الكثير بل الاكثر وضعف الاول باحتجاج صاحبي الصحيحين وغيرهما بكثير من المبتدعة غير الدعاة." ( تَقريب التوادي ص٢٥٥ ج١)

اس عبارت کا بھی مطلب ویں ہے کہ اہل بدعت کی روایت مطلقاً رونیس کی جائے گی بلکہ کچھٹر وط کے ساتھ قبول ہوگی۔

(٨) اى طرح امام احد بن حنبل نے اپنی مند میں خردج مہدی کے متعلق مخلف ا حادیث کوفقل کیا ہے۔ جس سے ان کے اعتقاد پر استدلال کیا جاسکتا ہے جیسے کہ منداحمہ کی حدیثیں پہلے باب میں ہم نقل کر چکے ہیں اور مید کہ وہ حدیثیں کم از کم حسن کے درجہ کی ہیں کیونکہ سیوطی کا قول علامہ علی متن کے حوالہ ہے ہم پہلے فتل کر چکے ہیں کہ منداحد کی حدیثیں کم از کم حسن کے درجہ کی ضرور ہیں اور عام طور پرمحدثین نے ابن جوزی کے اس دعوے کوشلیم نہیں کیا ہے کہ منداحمد میں موضوع حدیثیں بھی ہیں۔ابن حجرٌ کا''القول المسدد "اس پردال ہے۔

## (٩) حافظ نورالدين على بن ابي بكرانجيثمي التوفي عريم

انہوں نے اپنی کتاب'' مجمع الزوائد'' ص۱۹۳ ج2 پرظہور مہدی کے متعلق حضرت ابوسعید خدری ﷺ کی روایت نقل کی ہے جس کوہم مختلف کتابوں کے حوالے ہے تقل کر چکے ہیں۔اورروایت کے آخر میں فرمایا کدامام احرائے مندمیں اور ابو یعلی نے ال روایت کوایسی سندوں کے ساتھ نقل کیا ہے جن کے راوی ثقتہ ہیں۔ تو اس ہے معلوم ہوا کہ ظہور مبدی کے متعلق میرحدیث سے جے۔ اور ساتھ مید کہ مصنف کا عقیدہ بھی یہی ہے-اس لئے کہ بیادنی مسلمان سے بھی بید بعید ہے ( کباعلامہ بیٹی ) کہ کسی چیز کے متعلق حدیث منقول ہوجائے اور وہ اس کا انکار کرے۔ اور پیھی معلوم ہوا کہ بیرحدیث مندابویعلی میں بھی موجود ہے اور سند بھی سیجے ہے۔

بدتو مخضرطور بران محدثین کے اساء گرامی ہیں جنہوں نے مہدی کے نام کی مراحت کے ساتھ وہ روایات نقل کی ہیں، جن سے ظہور مہدی کاعقیدہ ٹابت ہوتا ہے،

ہوئے حافظ کے حوالے نے قل کرتے ہیں کہ:

(عقيد وعبدى احاديث في روى سك

روسیس گے۔اوراس کے بعداس باب میں حضرت جابر بن عبداللہ کی روایت کے ان الفاظ پر "فیقول امیر هم تعال صل لنا الخ" که " امیر هم هو امام المسلین المهدی المسوعود المسعود." (فالمبرم ۱۳۰۳) یعنی حدیث کے الفاظش المیر هم سے مراد حضرت مهدی ہی ہیں۔جومسلمانوں کے امام ہوں گے جن کے آنے کا احادیث میں ذکر موجود ہے۔

(۱۳) اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اپنی ماید ناز کتاب "ازالة الحقاء" کے شروع میں فرماتے ہیں:

یعنی ای طرح ہم بینی طور پر جانتے ہیں کہ شارع علیہ الصلوۃ والسلام نے صراحت سے ذکر کیا ہے کہ امام مہدی قرب قیامت میں موجود ہوں گے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں خلیفہ برحق ہوں گے اور زمین کوعدل وانصاف سے بھردیں گے جیسے کہ وہ پہلے ظلم وجور سے بھر چکی ہوگی۔

اب اس حدیث ے معلوم ہوا کدان کی خلافت واجب ہوگی اوران کی اتباع

اور بھی بیسیوں محدثین ہیں جنہوں نے اس متم کی احادیث نقل کی ہیں، جن کے اساء گرامی کنز العمال اور اس کی تلخیص کے مطالعہ سے بخو بی واضح ہوجاتے ہیں، حوالہ ہم پہلے نقل کر چکے ہیں۔

اب اس کے بعدان محدثیں کی عبار تیں نقل کی جاتی ہیں جنہوں نے صدیث کی کتابوں کے شروحات میں امام مہدی کے ظہور کا ذکر کیا ہے۔

(۱۱) امام العصر حفرت انورشاه کشمیری سے عرف الشذی میں منقول ہے:

"ويبعث المهدى الطّين لا صلاح المسلمين فبعد نزول عيسى عليه السلام يرتحل المهدى من الدنيا الى العقبي ."

(عرف الشذى باب ماجاء في البدي ص ٢٠٩١)

یعنی حضرت مہدی مسلمانوں کی اصلاح کے لئے ظاہر کتے جا تیں گے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے نزول کے بعدانقال فرماجا کیں گے۔ (۱۲) علامہ شبیراحمدعثانی فتح المہم میں باب نزول عیسیٰ علیہ السلام میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت کے ان الفاظ پر کہ "امسام کے منہ کم" پر بحث کرتے

"وقال ابوالحسن الخسعى الابدى في مناقب الشافعي تواترت الاخبار بان المهدى من هذه الامة وان عيسى يصلى خلفه. "(في الهم ٢٠٠٣) يعني ابوالحن الخسعي نے مناقب شافعي ميں ذكر كيا ہے كداس پراحاديث متواتر

بیں کہ مبدی اس امت ہے ہوں گے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کے پیچھے نماز

وانما هو المهدى الآتي في آخر الزمان."(١٥٠١٦)

اس پورے اقتباس کا مطلب ہیہ کہ صدیث کے اس جملے "امسامہ کے منکم" کی شرح دوسری حدیث" فیقول امیر ہم " بیس موجود ہے۔ اور ابن عربی نے کہا ہے کہ "مسنکم" سے مرادیا تو قریش ہیں بیاعام مسلمان کین امیرے مرادمبدی ہیں جو آخری زمانے بیس ظاہر ہوں گے۔ ان کے ظہور پرتر ندی کی عبداللہ بن مسعود ہے کہ کے حدیث ولالت کرتی ہے۔ ای طرح حضرت ابو ہریرہ اور ابوسعید اور ام سلمہ کی روایتیں بھی ان کی خروج پردلالت کرتی ہیں۔

(۱۵) مسلم كى دوسرى شرح مكمل اكمال الاكمال مين علامه محد بن محر بن يوسف سنوى التوفى هو ٨ جواس لفظ كى شرح مين كلصة بين كد "وقيسل يدهنسى الامسام المهدى الأتى فى آخو الزمان. " (س٢٦٨٥) يعنى مرادامامكم منكم اور فيقول اميوهم سهرى عليه السلام بين جوآخرى زماني مين كين كير كير

فتے الملہم اور اکمال الاکمال اور مکمل اکمال الاکمال کی عبارتوں ہے ایک تو یہ
بات بھی واضح ہوئی کہ سیجین کی احادیث میں بھی امام مہدی کا ذکر موجود ہے اگر چہ
صراحة بنیس ہے لیکن ان الفاظ ہے مراد ہی امام مہدی ہیں۔ تو اختر کا تمیری صاحب اور
بعض دوسر ہے لوگوں کا وہ اعتراض ختم ہوا کہ سیجین میں مہدی کا ذکر نہیں ہے۔ نیزیہ بھی
معلوم ہوا کہ عبداللہ بن مسعود ملے کی تر ذی والی حدیث سیجے ہے جیسے کہ علامہ آبی نے
اکمال الاکمال میں لکھا ہے کہ "صبح فید حدیث التو مذی من طویق ابن مسعود ملی الکمال الاکمال میں لکھا ہے کہ "صبح فید حدیث التو مذی من طویق ابن مسعود ملی الکمال الاکمال میں لکھا ہے کہ "صبح فید حدیث التو مذی من طویق ابن مسعود ملی الکمال الاکمال میں لکھا ہے کہ "صبح فید حدیث التو مذی من طویق ابن مسعود ملی الکمال الاکمال میں لکھا ہے کہ "صبح فید حدیث التو مذی من طویق ابن مسعود میں ۲۲۸ ہے۔"

بھی واجب ہوگی۔ حنہ ہوں ک سے ان ایک طنہ

حفزت شاہ صاحب کی بیرعبارت اپنے مطلب میں بالکل واضح ہے کہ عقیدہ ظہورمہدی کے ساتھ ان کی اتباع بھی واجب ہوگی۔

(۱۴) مسلم كى شرح اكمال اكمال المعلم مين علامه ابى مالكى التوفى ١<u>٣٠هـ.</u> "وامامكم منكم" كى شرح مين فرماتي بين:

"قد فسره في الآخر من رواية الجابر ينزل عيسي فيقول اميرهم الحديث ، قلت: وقال ابن العربي وقيل يعني بمنكم من قريش وقيل يعنى الامام المهدى الافي آخر الزمان الذي صح فيه حديث الترمذي من طريق ابن مسعود قال قال رسول الله بالله الله الدنيا حتى يملك العرب رجل من اهل بيتي يوافق اسمه اسمى واسم ابيه اسم ابي و من طريق ابي هريرة لو لم يبق من الدنيا الا يوم لطوله الله حتى يلي وفى ابى داؤ د عن ابى سعيد قال قال رسول الله ﷺ الـمهدى مِنِّي اجلَى الجبهة اقنى الانف فالاجلى الذي انحسر شعر مقدم رأسه والاقنى احد يداب في الانف وفيه ايضاً عن ام سلمه سمعت رسول الله على يقول المهدي من عترتي ولد فاطمه يعمل في الناس بسنة نبيهم ويلقى الاسلام بجرانه الى الارض يلبث سبع سنين ثم يموت و يصلي عليه المسلمون (ابن العربي) وما قيل انه المهدي بن ابي جعفر المنصور لا يصح فانه وان وافق اسمه اسمه واسم ابيه اسم ابيه فليس من ولد فاطمه

بلغت في الكثرة حد التواتر وقد تلقاها الامة بالقبول فيجب اعتقاده ولا يسوغ ردّه وانكاره كما ذكره المتكلمون في العقائد الازمة التي يجب اعتقادها على المسلم. الخ" (١٥١٩٨)

خلاصہ بیر کہ ظہورمبدی کی احادیث تواتر کو پہنچ چکی ہیں اور پوری امت ان احادیث کو قبول کرچکی ہے لبذا ظہور مبدی کا اعتقاد واجب ہے اور ا تکار کی مخبائش نہیں ہے۔ کیونکہ متکلمین نے اس کوان عقائد میں ذکر کیا ہے جن کا اعتقاد ہرمسلمان پرواجب

حضرت مولانا کی اس عبارت ہے گئی فوائد حاصل ہوئے ،ایک تو بد کہ ظہور مہدی کی احادیث حدثوا تر تک چہنے چکی ہیں، دوسرایہ کہ مہدی کے ظہور کاعقیدہ ان عقائد میں ہے ہے جن کا اعتقاد رکھنا ہر مسلمان پر لازم ہے۔اب اس اس کے بعد ریہ کہنا کہ مبدی کے بارے میں کوئی حدیث سیح نہیں بالکل غلط ثابت ہوا۔ کیونکہ محدثین کے نزو یک ظهورمهدی کی احادیث تواتر تک پینج گئی ہیں جہاں کلام کی گنجائش باقی نہیں رہتی کیونکہ احادیث متواترہ کی سندے بحث نبیں کی جاتی کے

اور دوسرے مقام پر لکھتے ہیں کہ جولوگ اس بناء پرانکار کرتے ہیں کہ مہدی كے متعلق احادیث محیحین میں موجود تبیس سیفلط ہے۔عبارت سے:

ل مافظ المن تجرف شرح تخية القريم متواتر ك بحث من الكمام كد" والمعتوات الايسحث عن وجاله بل يعب العصل به من غير بعث " (م/١١) يعنى حديث متواتركى منداوراس كرجال ، بحث فيس كى جاتى ب بكد ال يرقمل كرنا واجب موتا ب اوريمي بات مواد نامح حسين بزاروى في شرح نخية القركى فارى شرح توضيح النفرص ٢٩ عل العي بجوشبورا الحديث عالم علامه سيدنذ يرحسين والوى ك شاكره بي- لینی ظہور مہدی کے مسلے میں حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ کی ترمذی والی حدیث سی ہے اور میقول انہوں نے ابن العربی نقل کیا ہے ۔تو معلوم ہوا کدان دونوں کے نزدیک وہ روایت سیج ہے۔ تو اختر صاحب کا بیاعتر اض بھی ختم ہوا کہ کوئی حدیث مجھے نہیں ہے اور اگر مجھے حدیث موجود ہوتو وہ ماننے کے لئے تیار ہیں جیسے کہ انہوں نے اپنے اردوڈ انجسٹ والے مضمون میں لکھا تھا کہ خدا کے نبی کے بعد کئی مخض پرایمان بالغیب ممکن نہیں جب تک اس کے بارے میں اللہ کے رسول ﷺ کا کوئی معتبر ارشادسامنے ندآ جائے۔امید ہے کداب مہدی پراختر صاحب کے لئے ایمان بالغیب ممکن ہوگیا ہوگا کیونکہ محدثین کی صراحت کے مطابق ابن مسعود ﷺ کی تر مذی والی

وعقيد وظهور مبدى احاديث كى روشى يس

نیزیه بھی معلوم ہوا کہ مہدی ہے مرادمبدی بن جعفر نہیں بلکہ وہ موعود مہدی آخری زمانے میں قرب قیامت میں ظاہر ہوں گے۔

(١٦) ای طرح ملاعلی قاری نے مرقاۃ المفاتیج شرح مشکلوۃ المصابیح میں مہدی کے متعلق وارداحادیث کی شرح کی ہے اور پھرمبدی موعود عنداهل السنة والجماعة اورموعود عندالشيعة رمفصل كلام كياب اورابل تشيع كى ترديدكى باوراس كرساته مندوستان كى فرقدمبدومیری بھی ترویدگی ہے۔(اعطمومرقاۃانص۱۱۰۵۱۰۱۰،۱۰۱)

(١٤) حضرت مولانا محمداوريس كاندهلوي في محمى التعليق المصبيح شرح مشكونة المصابيح من اسمسك برطويل كلام كياب اوراور مختلف احاديث كالطيق كا - چنانچايك جگراكسة بيل كر: "وبالجملة ان احاديث ظهور المهدى قد

وعقيدة ظهور مبدى احاديث كى روشى مي

الحارث بن جزء الزبيدي ، حفزت قرة المرقى ، حفزت جابر ، حفزت عبد الرحل بن عوف ، حضرت حدة ، حفزت على هلال ، حضرت حذيف ، حضرت ابوامام ، عمرو بن شعيب عن ابيه عن جدة ، حفزت على هلال ، حضرت عوف بن ما لك ، حضرت سعيد بن ميتب ، حضرت قنا دة ، شهر بن حوشب ' و حضرت عوف بن ما لك ، حضرت سعيد بن ميتب ، حضرت قنا دة ، شهر بن حوشب ' و المحابق السيح م ١٩٠٥ )

اس کے بعد مولانانے فرمایا کہ ''باسانید مختلفۃ منھا صحیح و منھا حسن ومنھا ضعیف.'' (ص ١٩٤٦) یعنی ظہور مہدی کی احادیث مختلف درجات کی بیں بعض صحیح بیں اور بعض حسن وضعیف ہیں۔

اور پیرظهورمبدی مے متعلق کل احادیث کی تعداد بتائی ہے کہ:

"زاد الاحساديث السمر فوعة في السمهدى على تسعين والأثبارسوى ذالك. "(ص١٩٥٤) يعن ظهورمبدى كى مرفوع احاديث نوك سن زياده بين اورآثار صحابه تابعين اس كے علاوه بين۔

اور پھرسیوطی کے حوالے سے ابوالحن محمد بن الحسین بن ابراہیم کا قول نقل کیا ہے کہ:

"قد تواتوت الاخبار واستفاضت بكثرت رواتها عن المصطفىٰ بمجيئ المهدى وانه من اهل بيته الخ" (ص١٩٤٥ ١٩٥٥) يتى ظهورمهدى كى احاديث تواتر كريق يرنى كريم هيك منقول بين -

محدثین کے ان اقوال ہے معلوم ہوا کہ ظہور مہدی کی احادیث صرف سیجے نہیں بلکہ متواتر ہیں اورائے لوگوں ہے مروی ہیں جن کا جھوٹ پر جمع ہوجاناممکن نہیں۔اور پھر "واعلم انه قد طعن بعض المورخين في احاديث المهدى و قال انها احاديث ضعيفة ولذااعرض الشيخان البخارى ومسلم عن اخراجها.الخ (الى ان قال) قلت وهذا غلط وشطط قطعاً وبتاتا فان احاديث المهدى قد اخرجها ائمة الحديث في دواوين السنة كالامام احمد والترمذي والبزاز و ابن ماجة والحاكم والطبراني وابي يعلى الموصلي ونعيم بن حماد شيخ البخارى و غيرهم عن جماعة من الصحابه .الخ" (سمه اله المنه المحابه المخارى و غيرهم عن جماعة من الصحابه .الخ" (سمه اله المنه ال

یعنی بعض مورخین (ابن خلدون مراد ہے) نے ظہور مہدی کی احادیث کو مطعون کیا ہے کہ سب ضعیف احادیث ہیں، اس لئے بخاری و مسلم نے ان احادیث سے اعراض کیا ہے، لیکن بیفلط ہے کیونکہ ظہور مہدی کی احادیث کوائمہ حدیث نے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے، جیکے کہ امام احمد ، امام ترفدی ، بزار ، ابن ماجہ ، حکام ، طبر انی ، ابو یعلی موصلی ، فیم بن حماد جو امام بخاری کے استاذ ہیں اور ان کے علاوہ بہت سے محدثین نے محاب اور تا بعین کی ایک جماعت سے ان احادیث کوفقل کیا ہے۔

اس کے بعد مولا نانے ان صحابہ اور تا بعین کے نام لکھے ہیں جن کی تعداد تقریباً ۲۵ ہے جو درج ذیل ہیں:

'' حضرت علی محضرت عثمان بن عفان محضرت عبدالله بن عباس محضرت عبدالله بن عمر می مختر معظرت الله بن عمر می مخترت طلحه بن عبیدالله محضرت ابوسعید حضرت طلحه بن عبیدالله محضرت عبدالله بن مسعود محضرت ابو بریره محضرت ابوسعید خدری محضرت انس محضرت ام حبیبه محضرت ام سلمه محضرت ثوبان محضرت عبدالله بن كهاجاتا با اورخروج دجال اوردوسرى قيامت كى نشانيال جوسيح احاديث علابت بي وہ ان کے بعدظہور پذیر ہوں گی اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام بھی ان کے ظہور کے بعد انزیں گےاور د جال کوئل کریں گےاور حضرت عیسیٰ علیہ السلام امام مہدی کی اقتداء میں

علامه مبار کپوری کی اس عبارت ہے معلوم ہوا کہ بیعقیدہ بعد کا ایجاد شدہ نہیں بلكه ببلے سے اہل اسلام كار عقيده چلاآ رہا ہے جيسے كدان كے بيالفاظ كه "المشهور بين الكافة من اهل الاسلام على ممر الاعصار "صراحة الريروال إاور اس کے بعدعلامہ مبارک پوری نے ظہور مہدی کی احادیث کے متعلق فرمایا ہے کہ "وخرَّج احاديث المهدي جماعة من الائمه منهم ابو داؤد والترمذي وابمن صاجه والبزار والحاكم والطبراني وابو يعلى الموصلي واستدوها الى جماعة من الصحابه الخ" (تخة الاحدى ثرة تدىم ١٨٥٥)

یعنی ظهورمهدی کی احادیث کوابودا ؤد، تر مذی ،ابن ماجه، بزار، حاکم ،طبرانی اور ابو یعلی موصلی نے ذکر کیا ہے، اور اس کے بعد علامہ مبارک پوری نے ان صحابہ کے اساء گرامی ذکر کئے ہیں جن سے ظہورمہدی کی احادیث منقول ہیں جن کوہم التعلیق الصبیح كحواله بيلي ذكركر يكي بين-

اور پھران احادیث کے بارے میں فرمایا کہ "واست بيس صحيح وحسن ضعيف ص ٢٨ م٢٠ . "يعنى ان صحابه ، جوا عاديث منقول ہیں وہ کچھیچے ہیں اور کچھسن وضعیف۔ یہ کتمیں احادیث الی ہیں جن میں مہدی کے نام کی صراحت موجود ہے اور بعض میں اگر نام مذکور نہیں ہے تو بیت قاعدہ محدثین کے ہال مشہور ہے کدا گرایک واقعہ کے متعلق مختلف احادیث وارد ہوں تو بعض مجمل ہوں اور بعض مفصل تو مجمل کو مفصل ہی کے او پر جمل کیا

اس لئے علامہ سفارین نے فرمایا ہے کہ ظہور مہدی کی احادیث کے تواتر کی وجہ ے اس عقیدے پر ایمان واجب ہے، جیسے کدا گلے باب میں انشاء اللہ متکلمین کے اقوال کے شمن میں ہم ان کا قول نقل کریں گے۔

(۱۸) علامه عبدالرحمٰن مبار کپوریؓ نے ترندی کی شرح تحفۃ الاحوذی میں باب ماجاء فی المهدى من لكحابك.

"اعلم ان المشهور بين الكاة من اهل الاسلام على ممر الاعصار انه لابـد فـي آخـر الزمان من ظهو ررجل من اهل البيت يؤيد الدين و يظهر العدل ويتبعه المسلمون ويستولى على الممالك الاسلاميه من اشراط الساعة الشابتة في الصحيح على اثره وان عيسى عليه السلام يمنزل من بعده فيقتل الدجال او ينزل من بعده فيساعده على قتله ويأتم بالمهدى في صلاته.الخ"(١٣٨٨ه)

لیعنی تمام اہل اسلام متقدمین ومتاخرین کے ہاں بیمشہورہے کہ آخری زمانے میں ایک آ دمی کاظہور ہوگا جودین کی تائید کرے گا اور عدل ظاہر کرے گا اور تمام مسلمان اس کی تابعداری کریں گے اور تمام مما لک اسلامید براس کا غلبہ ہوگا، اس آ دمی کومبدی

تو معلوم ہوا کہ ظہور مہدی کی بعض احادیث ان کے نز دیک سیجے اور حسن بھی ہیں،اس لئے علامہ مبارک پوری نے ابن خلدون کی تر دید کی ہے،جن کے اتباع میں اختر کاشمیری صاحب اور دوسرے کچھ لوگوں نے بھی مہدی کی احادیث کی تضعیف و

(عقيدة ظهورمبدى احاديث كى روشى يس

علامه مباركيورى قرمات بيلك "وقسد بسالغ الامسام السمسورخ عبىدالرحمن بىن خىلىدون الىمغربي في تاريخه في تضعيف احاديث المهدى كلها فلم يصب بل اخطأ . الخ" (تخة الاحدى ١٥٨٨ ع٢) يعنى ابن خلدون نے احادیث ظہورمہدی کی خوب تضعیف کی ہے اورسب روایتوں کوضعیف کہا ہے کیکن بیان کی علظی اور خطاہے۔

اوراس کے بعد پھرعلامہ مبارک بوری نے اپنی تحقیق بید کر کی ہے: "قلت الاحاديث الواردة في خروج المهدى كثيرة جدا ولكن اكثر هم ضعاف ولاشك في ان حديث عبدالله بن مسعود الذي رواه الترمذي في هذا الباب لا ينحط عن درجة الحسن وله شواهد كثيرة من بين حسان و ضعاف فحديث عبدالله بن مسعود هذا مع شواهده و توابعه صالح للاحتجاج بلامرية فالقول بخروج المهدى و ظهوره هوالقول الحق و الصواب." (تخة الاحذى ٥٨٥ مـ٢)

میں کہتا ہوں کہ خروج مہدی کی احادیث بہت زیادہ ہیں لیکن اکثر ضعیف ہیں اوراس میں کوئی شک نبیں کہ عبداللہ بن مسعود ﷺ کی یہی حدیث جوامام تر مذی نے باب

ماجاء فی المهدی میں نقل کی ہے بیصن ہے اور اس کے بہت سے شواہدموجود ہیں جوحسن کے درجہ کے ہیں اور بعض ضعیف ہیں ، لیکن عبداللہ بن مسعود ﷺ کی سیصدیث اپنے تو الع وشوابد كے ساتھ دليل كے لئے بلاشك كافى ہے۔

لبذاامام مبدی کی خروج کا قول کرنا ہی حق ہے۔

اس عبارت میں اگر چه مهدی کی عام احادیث کوعلامه نے ضعیف کہالیکن خود انہوں نے کچھ حدیثوں کوحس شلیم کیا ہے اوراس سے پہلے ان بی کی عبارت میں گزار کہ کچھ کو سیجے نشلیم کر چکے اور ان کے علاوہ دورے محدثین نے تواتر کا قول کیا ہے اور خود علامدمبارک بوری نے بھی مہدی کی بحث کے آخر میں علامہ شوکانی کا قول فقل کیا ہے کہ مہدی کی احادیث حد تو اتر کو پہنچ چکی ہیں اور پھر شو کانی کے اس قول پر سکوت اختیار کیا کوئی تر دیدنہیں کی جس ہےمعلوم ہوا کہ علامہ مبار کپوری کو بھی شوکانی کی اس تحقیق پر

(۱۹) امام شوکانی بھی ان لوگوں میں ہے ہیں جنہوں نے ظہور مہدی کی احادیث کو متوانزتشليم كياہےاوراس پرانہوں نے مستقل رسالہ بھی تکھاہے۔ تخفۃ الاحوذی میں علامہ شوكاني كاية قول نقل كيا كيا سيا ب

"وقال القاضي الشوكاني في الفتح الرباني الذي امكن الوقوف عليه من الاحاديث الواردة في المهدى المنتظر خمسون حديثا وثمانية وعشرون اثراً ثم سردها مع الكلام عليها ثم قال وجميع ما سقناه بالغ حد التواتر كما لايخفي على من له فضل اطلاع. "(١٥٨٥٥٠) (عقيدة ظهورمهدى احاديث كى روشي ميس

اس بات کی دلیل ہے کہ زمین ایسے آ دمی ہے خالی نہیں ہوگی جو خد کے دین کی خدمت دلیل ہے کرےگا۔

حافظ ابن جرکی ان عبارتوں ہے معلوم ہوا کہ حضرت ابو ہریرہ بھی کی بخاری و مسلم والی احادیث میں و احسام کم منکم کے الفاظ ہے مراد حضرت مہدی ہیں۔ جیسے کہ بیات پہلے مسلم کے شارحین کے حوالے ہے گزر چکی ہے۔ اور یہی پجھ علامی عینی نے عدۃ القاری میں لکھا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ ان لوگوں کی رائے میچے نہیں جو کہتے ہیں کہ بخاری وسلم میں مہدی کا ذکر نہیں ہے۔ اور نیز یہ بھی ٹابت ہوا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کے پیچھے ان کی اقتداء میں نماز ادا کریں گے۔ نیز فتح الباری میں ابن جرنے ابوالحسن الختعی کا جو قول نقل کیا ہے کہ ظہور مہدی کی احادیث متواتر ہیں اور پھراس پرحافظ نے سکوت کیا ہے اس سے ٹابت ہوا کہ حافظ ابن حجر کے نزد یک بھی ظہور مہدی کی احادیث متواتر ہیں اگر وہ خود اس کے قائل نہ ہوتے تو پھراس کی تر دید کرتے ہیں کا حادیث مقواتر ہیں اگر وہ خود اس کے قائل نہ ہوتے تو پھراس کی تر دید کرتے ہیں اور وہ ان کے نزد یک صحیح دانوں پرخفی نہیں کہ جب وہ کی کا قول نقل کرتے ہیں اور وہ ان کے نزد یک صحیح نہیں ہوتا تو ضروراس پردد کرتے ہیں۔

(۲۱) قاضی ابو بکرابن العربی نے عارضۃ الاحوذی شرح ترندی میں باب نزول عیسیٰ علیہ السلام کے شروع میں و امسام کے مدیم کے الفاظ کی شرح کرتے ہوئے مختلف اتوال نقل کئے اور پھر ایک قول بیقل کیا ہے کہ اس سے مراد حضرت مہدی ہیں اور پھر بہت ی روایتیں ذکر کرکے اس قول کوتر جے دی ہے۔ان کے الفاظ یہ ہیں کہ:

یعنی شوکانی نے اپنی کتاب الفتح الربانی میں کہا ہے کہ مہدی کی وہ احادیث جن پرواقف جوناان کے لئے ممکن ہوا پچاس مرفوع احادیث اوراٹھا کیس آثار ہیں پھرانہوں نے ان سب احادیث کے سندوغیرہ پر کلام کے ساتھ نقل کیا ہے اور پھر فر مایا کہ جنتی احادیث ہم نے نقل کی ہیں بیتواتر کی حد تک پہنچتی ہیں جیسے کہ ملم حدیث پراطلاع رکھنے والوں سے مخفی نہیں۔

شوکانی کی اس عبارت ہے بھی معلوم ہوا کہ مہدی کی احادیث متواتر ہیں للہٰذا اس پر عقیدہ رکھنا واجب ہے۔

(۲۰) حافظ ابن جرّ نے بخاری کی شرح فتح الباری میں باب زول عیسیٰ بن مریم میں حضرت ابو ہریرہ میں ابوالحسن الختعی حضرت ابو ہریرہ میں ابوالحسن الختعی الابدی سے نقل کی ہے کہ "تسواتسوت الاخبار بان المهدی من هذا الامة وان عیسیٰ یصلی خلفه. الخ" (فتح الباری ۲۵۸ ت۲۰)

لیعنی احادیث متواترہ سے ثابت ہے کہ مہدی اس امت میں سے ہوں گے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کے پیچھے نماز پڑھیں گے۔ اوراس کے بعد پھر حافظ ابن ججڑ لکھتے ہیں کہ:

"وفى صلواة عيسى خلف رجل من هذه الامة مع كونه فى اخر الزمان وقرب قيام الساعة دلالة لصحيح من الاقوال ان الارض لا تخلوا عن قائم الله بحجة ." (فراباري ٢٥٩٥٢٥٨)

یعن حضرت عیسی النا جب امام مبدی کے پیچھے نماز پڑھیں گے تو اس میں

(عقيدة ظبورمبدى احاديث كاروتى ش

ہوں گے۔

(۲۲) حافظ منذری نے بھی ابوداؤد کی تلخیص میں ظہور مہدی کی گئی احادیث کے متعلق صحت کا تھم لگایا ہے۔ تو معلوم ہوا کہ ان کے نزد یک بھی ظہور مہدی کی حدیثیں صحیح ہیں۔(طاحقہ ہوٹر جمعالم اسن للحقابی م1751م7)

(۲۳) بیسے کہ باب کے شروع میں ہم حصرت شاہ انور شاہ کشمیری کا قول نقل کر چکے
ہیں، اب حضرت کی تقریر بخاری المنے بفیض الباری کے اقتباسات نقل کئے جاتے
ہیں۔ "قبولله کیف انتم اذا انول ابن مویم فیکم وامامکم منکم " بخاری کی
اس صدیث کی شرح میں حضرت لکھتے ہیں "المستبادر منه الامام المهدی " رنین
البری سی منکم نے طاہر مراد حضرت مہدی ہیں۔
البری سی منکم نے طاہر مراد حضرت مہدی ہیں۔
اور پھر مختلف احادیث کے الفاظ پر بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"والراجح عندى لفظ البخارى اى وامامكم منكم بالجملة الاسميه والسمراد منه الامام المهدى لما عند ابن ماجة ص ٢٠٨ باسناد قوى يا رسول الله فاين العرب يومئذ قال هم يومئذ قليل ببيت المقدس وامامهم رجل الله فاين العرب أمامهم قد تقدم يصلى بهم الصبح اذ نزل عليهم رجل المسالح فبينما امامهم قد تقدم يصلى بهم الصبح اذ نزل عليهم عيسى بن مريم (الى أن قال) فهذا صريح فى ان مصداق الامام فى الاحاديث هو الامام المهدى دون عيسى عليه الصلوة والسلام فلايبالى الاحاديث هو الامام المهدى دون عيسى عليه الصلوة والسلام فلايبالى فيه باختلاف الرواية بعد صواحة الحديث. "(فين البرئ ١٠٨٥،١٥٥)

"وقیل یعنی المهدی الذی روی ابوعیسی وغیره عن زربن عبدالله قال قال دسول الله ﷺ تذهب الدنیا حتی یملک العرب رجل من اهل بیتی یواطئ اسمه اسمی الخ" (مارمة الاحوزی شرح من ترزی م ۱۵۰۸) یعنی کها گیا که مرادو امام کم منکم سے مهدی بیل جن کم مخلق امام ترزی نے معنوں کم معنوری حدیث نقل کی ہے کہ دنیا اس وقت تک ختم نہیں ہوگی جب تک کر عبدالله بن معود کی حدیث نقل کی ہے کہ دنیا اس وقت تک ختم نہیں ہوگی جب تک کر عبدالله بن معود کی حدیث نقل کی ہے کہ دنیا اس وقت تک ختم نہیں ہوگی جب تک کر عبدالله بن معرک ما بادشاہ میرے اہل بیت میں سے ایک آ دمی نہ بنے جس کا نام میرے نام برجوگا۔

اس کے بعد قاضی ابو بکر نے اس قول کی تائید کے لئے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت بھی نقل کی ہے اور پھر دونوں حدیثوں کے بارے میں لکھا ہے کہ "حسنان مصحب حان" (صلاعة ۹) کہ بید دونوں حدیثیں سمجے ہیں اور اس کے بعدام سلمہ اور دوسرے صحابہ کی روایتیں بھی نقل کی ہیں اور اس قول کوران حقم قرار دیا ہے کہ و احسامہ منکم سے مراد حضرت مہدی ہی ہیں۔

پھراس باب کے خریں فوائد کے تحت فائدہ ٹانی میں اکھا ہے کہ "ویو محمد او مسلحہ قدروی اند یصلی وراء امام المسلین خضوعاً لدین محمد او شریعة. "(۱۵۵۸) کہ حضرت عیلی علیہ السلام مسلمانوں کے امام کے پیچھے نماز پڑھیں گے دین اسلام کیلئے خضوع اختیار کرتے ہوئے یعنی دین اسلام کی تائید کے لئے وہ پہلے مسلمانوں کے امام کے پیچھے نماز پڑھیں گے۔ اس سے بھی مرادم ہدی ہی ہیں۔ اس لئے کہ سلمانوں کے امام حضرت مہدی ہی

(عقيدة ظهورمبدى احاديث كى روشى ش

(۳) تیسری بات بیرکہ پہلی نماز کی امامت تو امام مہدی کریں گے اور دوسری نماز وں کی امامت پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کریں گے۔

پیر مکرر عرض کرتا ہوں کہ اس ہے وہ اعتراض جو ابن خلدون اور مولانا سید
ابوالاعلیٰ مودودی اور اختر کا تمیری صاحب وغیرهم کوتھا (کہ مہدی کا ذکر بخاری وسلم
وغیرہ میں نہیں ہے جیسے کہ مولانا مودودی صاحب نے ''رسائل ومسائل' میں ایک سوال
کے جواب میں فرمایا کہ جس مسئلے کی دین میں اتنی بڑی اہمیت ہوا ہے محض اخبار آحاد پر
چھوڑا جا سکتا تھا اور اخبار آحاد بھی اس درجہ کی کہ امام مالک اور امام بخاری اور مسلم جیسے
محدثین نے اپنے حدیث کے مجموعوں میں سرے سے ان کالینا ہی پندنہ کیا ہو حصہ اول
صریم میں اور اعتراض ختم ہوگیا۔

کیونکہ محدثین کی تصریحات سے ثابت ہوا کہ بخاری ومسلم کی ان احادیث میں واصام کم منکم سے مرادمہدی ہیں منکرین کے دلائل پرتبصرہ چو تھے باب میں ہوگا انشاء اللہ۔

(۲۲) قطب الاقطاب معزت مولانا رشیداح گنگوی سے الکوکب الدری مین نقل کیا گیا ہے کہ صحابہ نے جب پنج برعلیہ السلام سے سوال کیا کہ آپ کے بعد کیا واقعات پیش آ کیں گئو نبی کریم ﷺ نے جواب میں معزت مہدی کا دکر کیا ، فرماتے ہیں: "فدفعه النبی ﷺ باظهار ظهور السمهدی اذ ذاک فیز کیهم و یعلمهم و یعلمهم و یعلمهم و یعلمهم

لینی نبی کریم ﷺ نے ان کے سوال کے جواب میں حضرت مہدی کا ذکر کیا کہ

اس سے مرادامام مہدی ہیں۔ اس لئے کہ ابن ماجہ میں ۳۰۸ پر سیجے حدیث موجود ہے کہ نبی کریم ﷺ جا چھا گیا کہ اس دن عرب کہاں ہوں گے تو فر مایا وہ تھوڑے سے بیت المقدی کے پاس ہوں گے تو فر مایا وہ تھوڑے سے بیت المقدی کے پاس ہوں گے اوران کا امام ایک نیک آ دی یعنی مہدی ہوں گے ۔ پس اس اثنا میں ان کا امام سیح کی نماز کیلئے آ گے ہو چکا ہوگا کہ حضرت میسلی القیمی سیح کے وقت اتریں گے تو وہ امام واپس ہوگا۔ اب اس حدیث میں صراحت ہوگئی کہ امام حضرت میسلی القیمی ہوں گے نہ کہ خود حضرت میسلی القیمی ۔ اب اس حدیث کی صراحت کے بعد راویوں کے اختلاف الفاظ کا پھے اعتبار نہیں ۔ اس حدیث کی صراحت کے بعد راویوں کے اختلاف الفاظ کا پھے اعتبار نہیں ۔

اس كابعد يُحرفر مات بين كه "فالامام في اول صلوة بعد نزول المسيح عليه السلام يكون هو المهدى عليه السلام لانها كانت اقيمت له ثم بعدها يصلى بهم المسيح التيلا." (فين الباري سيمجم)

لیعنی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے اتر نے کے بعد پہلی نماز میں تو امام حضرت مہدی ہوں گے کیونکہ اُن ہی کی امامت میں وہ نماز شروع ہونے والی تھی لیکن اس کے بعد پھر دوسری نماز وں میں امامت حضرت عیسیٰ الظیٰلائریں گے۔

حضرت شاه صاحب کے ان اقوال ہے تی باتیں معلوم ہو کیں:

- (۱) ایک بیرکہ و امامکم منکم والی حدیث میں لوگوں نے جودوسرے الفاظ اور کھتا ویلیں نقل کی ہیں، وہ صحیح نہیں ہیں صحیح الفاظ یہی ہیں۔
- (۲) دوسری بات میہ کداس جملے ہے مرادحتماً حضرت مہدی ہی ہے اور این ماجد کی حدیث جس کی سندقوی ہے اس پرصراحثاً دلالت کرتی ہے۔

(عقيد وظهور مهدى احاديث كى روشى ش

عقائد ضرور بييس ہے۔

(۲۹) ای طرح حافظ و بی نخفرمنهاج النته پین ظهورمهدی کی احادیث کاسی کیا کی احادیث کاسی کی احادیث کاسی کی این که "الاحادیث التی یحتج بها علی خواج المهدی صحاح رواها احدیث ابن مسعود و ام سلمة وابی سعید و علی . "(۵۳۳۰)

یعن ظہور مہدی کے لئے جن احادیث سے استدلال کیا جاتا ہے وہ صحیح ہیں۔
امام احمد ، ترندی ، اور ابود اور وغیرہ نے نقل کیا ہے ان میں سے حضرت عبداللہ بن مسعود ،
حضرت امسلم اور حضرت ابوسعید خدری اور حضرت علی عظمہ کی روابیتیں ہیں۔
حضرت امسلم اور حدث حضرت مولا نابد عالم صاحب نے مسئلہ ظہور مہدی کے اوپر طویل کلام کیا ہے۔ ترجمان البنة میں فرماتے ہیں کہ یبال جب آپ اس خاص تاریخ سے علیحدہ ہوکر نفس مسئلہ کی حیثیت سے احادیث پر نظر کریں گے تو آپ کو معلوم ہوگا کہ امام مہدی کا تذکرہ سلف سے لے کر محدثین کے دور تک بڑی اہمیت کے ساتھ ہمیشہ ہوتار ہا ہے حتی کہ امام مہدی کا تذکرہ سلف سے لے کر محدثین کے دور تک بڑی اہمیت کے ساتھ ہمیشہ ہوتار ہا ہے۔

ان کے علاوہ وہ آئمہ حدیث جنہوں نے امام مہدی کے متعلق حدیثیں اپنی اپنی مؤلفات میں ذکر کی ہیں ان میں سے چند کے اساء حسب ذیل ہیں:

"امام احمد، البزار، ابن ابي شيبه، الحاكم، الطبراني، ابويعلى موصلي رحمهم الله رحمة واسعة وغيره. الخ"(تربمان النيس ٢٧٤٥) مہدی کا ظہور ہوگا تو وہ لوگوں کوشرک و بدعت سے پاک کردیں گے۔ یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ بھی بھی امت کو بغیر ہدایت کے نہیں چھوڑیں گے بلکہ مختلف صورتوں میں ان کی ہدایت کا بندوبست ہوگا۔

اس عبارت سے معلوم ہوا کہ حضرت گنگوہی کے نزدیک بھی ظہور مہدی ضروری ہاوروہ اس کے فوائد کے لئے ہوگا۔ (۲۵) ای طرح سنن ابوداؤد کی شرح بذل الحجو د میں مولا ناخلیل احدسبار نبوری احادیث مهدی کا تذکره کرتے ہوئے ان کی مختلف نشانیوں کا ذکر کرتے ہیں اور بغیر کی تروید کے پورے باب کی احادیث کی شرح کی ہے جس کا مطلب یمی ہے کہ ظہور مہدی کی احادیث سب کی سب ان کے نز دیک سیح ہیں۔(ملاحظہ وبذل الحجودی، ۲۰۰۱، ۲۰۰۲ تے ۱۷) (۲۷) علامه مناوی جامع صغیر کی شرح فیض القدیم میں فرماتے ہیں که " احب اد المهدى كثيرة شهيرة افردها غير واحد في التاليف.الخ" (١٥٢٥٥) يجي ظہورمہدی کی احادیث بہت ہیں اورمشہور ہیں لوگوں نے اس پرمستقل تالیفات تکھی ہیں۔ (٢٧) علامه نورالحق بن شخ عبدالحق وبلوي سيح بخاري كي شرح ميس لكصة بيس كه: "سيح بيب كدمرادو امامكم منكم عنكم عضرت مهدى -" (تيرالقارى ٢٣٣٠٥) (٢٨) امام جلال الدين سيوطى في ظهور مهدى پرمستقل رساله لكها بي "العرف الوردي" كے نام سے، ان كے مجموعة رسائل "الحاوى" ميں حجم پ چكا ہے۔ اور اس ميں انہوں نے بہت ی احادیث وآثار جمع کئے ہیں اورظہور مبدی کی احادیث کیلئے انہوں نے تو اتر معنوی کا دعویٰ کیا ہے،اس سے معلوم ہوا کہ ظہور مہدی کاعقیدہ ان کے نز دیک البابالثالث

# عقيدة ظهورمهدي متكلمين كي نظرمين

(۱) امام ابن تيميه التوفى ٨٦٥ ها إلى كتاب منهاج النة النويد في نقص كلام الشيعة والقدريد من كلصة بين كد:

"ان الاحاديث التي يحتج بها على خروج المهدى احاديث صحيحه رواها ابو داؤد والترمذي واحمد وغيرهم من حديث ابن مسعود وغيره كقوله صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي رواه ابن مسعود لو لم يبق الا يوم لطوّل الله ذالك اليوم حتى يخرج فيه رجل منى او من اهل بيتي يواطى اسمه اسمى واسم ابيه اسم ابي. الخ"(ص١١٦٣)

ا الم ابن تيرادرالم ابن تيم كرار من ما الحلى قارى حقى شاكلى شرح بمع الوسائل من كليمة بين كه "كانا من اكتاب الهما الدسنة والجماعة ومن اولياء هذه الامة" (ص ٢٠٨٥ ج) اور مرقاة شرح مكاؤة المسابع من لكيمة بين "ومن طالع شوح منازل السائرين تبين له انهما كانا من اكابو اهل السنة والجماعة ومن اولياء هم الامة" (ص ٢٠٨٠ ج) اور يمي مهارت مولا نااور يس كا خطوى كي تطبق السنة والجماعة ومن اولياء هما المحمدة من التشبيه والتعطيل على عادتهم في رمى اهل السنة ومسلكه في حفظ حومة نصوص المحمدة من التشبيه والتعطيل على عادتهم في رمى اهل السنة ومسلكه في حفظ حومة نصوص الاسماء والصفات باجراء احبارها على ظواهرها موافق لاهل الحق من السلف وجمهور الخلف و كلامه بعينه مطابق لما قاله الالمام الاعظم والمحتهد الاقدم في المفقه الاكبو" (تعلق المسحم من الترام على على على المستمة من السلف وجمهور الخلف و كلامه بعينه مطابق لما قاله الالمام الاعظم والمحتهد الاقدم في المفقه الاكبو" (تعلق المسحم من الترام والقيارة المسلم الاعظم والمحتهد الاقدم في المفقه الاكبو" (تعلق المسحم من المسلم والقيارة المسلم المسحم من المسلم والمتحديد) اورشاه ولى الترام والمحتهد الاقدم في المفقه الاكبو" (تعلق المسحم من المسلم والمحديد)

یہاں تک ہم نے محدثین کے اقوال مخضرطور پرنقل کئے ہیں جن سے اس مسئلے کی کافی وضاحت ہوئی اور مختلف حوالوں کے ضمن میں یہ بات بھی ثابت ہوئی کہ ظہور مہدی کی احادیث کچھ محدثین کے نزدیک تو حدثوا تر تک پیچی ہوئی ہیں۔ جیسے امام سیوطی، امام شوکانی اور تعلیق الصیح وغیرہ کے حوالہ آپ پڑھ کیکے ہیں یا

اور پچھ محدثین نے اگر چہ توائز کا قول تو نہیں کیالیکن ان احادیث کو سیح خرور سلیم کیا جس سے ان لوگوں کا مطالبہ پورا ہوگیا جو کہتے ہیں کہ اگر سیح حدیث سے ثابت ہوجائے تو ہم مان لیس گے۔ پوری احادیث کومؤرخ ابن خلدون کے علاوہ کسی نے بھی ضعیف نہیں کہا ہے۔ چو تھے باب میں انشاء اللہ تعالی مشکرین کے دلائل پر تبھرہ میں آپ پر یہ حقیقت واضح ہوجائے گی۔ للہذا اب یہ کہنا کہ سب احادیث ضعیف ہیں حق سے بہت دور اور بالکل بے جابات ہے۔

#### \*\*\*

ا این ماجہ کے حاشیہ'' انجاح الحاجہ'' میں حضرت شاہ عبدالخی مجددی نے اس سئلے پر جمع البحارے مفصل کلام کیا ہے۔ (ملاحظہ ہوص • سااین ماجہ) ظبور مبدی کی احادیث کومتو از مانے والوں میں حضرت شیخ عبدالحق محدث وبلوی بھی ہیں۔ چنانچے مفکلو تا کی فاری شرح'' اهدہ: الملمعات' میں لکھتے ہیں کہ درین باب احادیث بسیار وارد شدہ، قریب تو از (احد المعات میں ۱۳۱۸ج سم) کے فروج مہدی کے باب میں بہت می احادیث وارد ہیں جو کہ تو از کرتے ہیں۔ مراذبين جس كاشيعهاعتقادر كھتے ہيں۔

۲) یبی عبارت امام ذہبی نے مختصر منہاج النة میں لکھی ہے ملاحظہ ہوس ۵۳۳ میں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام ذہبی کی بھی یبی رائے ہے کہ ظہور مبدی کی احادیث سے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام ذہبی کی بھی یبی رائے ہے کہ ظہور مبدی کی احادیث سے جس ۔
 جس ۔

(۳) ای طرح عقائدی کتاب شرح عقیدة السفاری میں ظہور مہدی کے مسلے پر سب سے طویل کلام کیا گیا ہے۔ (ملاحلہ سب سے طویل کلام کیا گیا ہے۔ (ملاحلہ ہوارس ۲۲ ۲۲۵ ہے) اوراس کے بعد پھر لکھا ہے کہ:

"قد كثرت الروايات بخروج المهدى حتى بلغت حد التواتر المعنوى وشاع ذالك بين علماء السنة حتى عد من معتقد اتهم فالايمان بخروج المهدى واجب كما هو مقرر عند اهل العلم ومدوّن في عقائد اهل السنة و الجماعة."(ثرج عتيد مناري من ٢٥٠٠)

(ایتیرای و خلقا و اتباعا و کوما و حلما و قیما فی حق الله النه" (س۸۳ ق۲) اورام آق الدین بن وقت العیداقول می کی فی بین العید مانشاء منها و یتوک مانشاء "(س۸۳ ق) ای طرح حافظا بن تجرع مقلانی فی ورد کامندی مام این تیمید کاطویل ترجم که اوران کے معاصرین کے ان اقوال کا وکرکیا ہے۔ (ملاحظہ ہوؤرد کامندان س۸۲۱ تا ۱۹۸ ق) فی خوات مناب المان الله بین وقتی العید کا بیقول محلک "(۳۶ تا بین وقتی العید کی ملاقات این تیمید می افزات فربایا که اسمان مناب که جب این وقتی العید کی ملاقات این تیمید می افزات فربایا که اسمان الله بین وقتی العید کا بین وقتی العید کی مقال الله مین المید کی المید کی المید کی المید کان اعرف بلفقه مراحی این الله مین المید کان اعرف بلفقه المید الله مین المید کان اعرف بلفقه المید کان حاصل و ایته حافظا المعدیث فی مان حاصل و ایته حافظا المد مین المید الله الله مین المید و مینو المید الله مین المید کان المید و مینو که مصبر آبین صحیحه و مینو میده عاد فا بر جاله منطلعاً من ذالک النه" (البدای و اتفای س معیده و مینو میده عاد فا بر جاله منطلعاً من ذالک الغ" (البدای و اتفای س مسید و مینو که المید و مینو که المید کان المید و مینو کان مینو کان مینو که کان حاصل و ایته مینو که مینو آبین صحیحه و مینو مینو کانو المید و مینو که کان مینو کانو کانون المید کانون المید کانون کا

(عقيدة ظبورمبدى احاديث كى روشى يس

یعن وہ احادیث کہ جن سے ظہور مہدی کیلئے استدلال کیا جاتا ہے وہ سی چی ہیں جن کوامام ترفدی امام ابودا کو دامام احمد وغیرہ نے نقل کیا ہے۔ ان میں سے ایک عبداللہ بن مسعود علیہ کی بیدروایت ہے جس کوامام ترفدی نے نقل کیا ہے کدا گر دنیا کا ایک دن بھی باتی ہوتو اللہ تبارک و تعالی اس کوطویل کر دیں گے، یہاں تک کہ میرے اہل بیت میں سے ایک آ دی ظاہر ہوجائے جس کا نام میرے نام پر اور اس کے والد کا نام میرے والد کے نام پر ہوگا جوز مین کوعدل وانصاف سے بھر دے گا جیسے کہ پہلے وہ ظلم سے بھر چکی ہوگی۔

امام ابن تیمید کی اس عبارت سے معلوم ہوا کدان کے نزو یک ظہور مہدی کی احادیث سجی ہیں۔آگے پھرانہوں نے شیعوں کی تر دید کی ہے کہاس ہے وہ مہدی غائب (بقيرحاثير) هذا الاصل اعتقدنا في شيخ الاسلام ابن تيميه انا تحققنامن حاله انه عالم بكتاب الله و معانيه اللغوية والشرعية وحافظ لسنة رسول الله اوآثار السلف عارف بمعانيه اللغوية والشرعية استاذ في النحو واللغة محرر لمذهب الحنابله وفروعه واصوله فالق في الذكاء ذولسان وبلاغة في اللهب عن عقيلمة اهل السنة لم يوثر عنه فسق و لا بدعة (الي أن قال) فمثل هذاالشيخ عزيز الوجود في العلم ومن يطيق أن يلحق شاوه في تحريره و تقريره والذين ضيقوا عليه ما بلغوا معشار ها اتاه الله تعالى" (تاريخ دعوت وعزيمت لا في ألحن على الندوى من ١٨٠٤ من ٢٣) اورعلامه ذبي مع جم شيوخ س ا ين عماد منطى في شفروات الذهب بين ان كابيةول امام ابن تيميد كابار سين نقل كياكد "وهو اكبو من ابن ينه عملمي سيموتمه مشلمي فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت اني مارايت بعيني مثله وانه ماراي مثل نفسه " (ص١٨٦٦) اوراى شدرات بن ابن سيدالناس كاريول مى منقول يرك "لمم يسواوسع من نحلة والا ارفع من درايته بمرزفي كل فن على ابناء جنسه و لم ترعين من رآه مثله ولا وأت عينه مثل نفسه" (م ٨٢ ج ٢) اور د جي كايد ول بحي ان كى تاريخ كبير كي حوالے سيشذرات الذب بين منقول ب كد "يسصدى عليه ان يقال كل حديث لا يعوفه ابن تيميه فليس بحديث" (ص٨٣٠٦) اوري عادالدين كاقول يكد "فوالله ثم والله لم يرتحت اديم السماء مثل شيخكم ابن تيميه علما وعملا وحالا (بقيدا كُلُّ في يِ) بيت المقدس الخ" (١٢٩٠)

عقيد وظهورمبدى احاديث كى روشى شر

یبی ترتیب واقعه به ہوگی که اولاً حضرت مهدی کاظهور ہوگا حرمین میں پھر بیت المقدس چلے جائیں گے وہاں پھر وجال کاظہور ہوگا پھر حضرت عیسیٰ علیه السلام کانزول ہوگا۔ اور تیسری جگہ کلصتے ہیں:

"الا صح ان عیسی یصلی بالناس ویقتدی به المهدی ."(ص۱۳۷) ین صحح بیہ کہ پہلی نماز کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام امام ہوں گے اور مہدی ان کی اقتداء کریں گے۔

ان عبارتوں ہے معلوم ہوا کہ ظہور مہدی حضرت ملاعلی قاری کے نز دیک ثابت اورمسلم ہے۔

(۵) شارح شرح عقا کدعلامه عبدالعزیز ایک جگه مهدی کے بارے میں لکھتے ہیں کہ: کہ:

"صح فی الحدیث ان اسم والد المهدی عبدالله. نبراس. "(م٥٢٥) کدمهدی کے بارے میں میچ احادیث سے ثابت ہے کدان کے والد کا تام عبداللہ ہوگا۔ پھراس کے بعد لکھتے ہیں کہ:

"تواترات الاحادیث فی خروج المهدی وافر دها بعض العلماء سالتالیفات و ملحضها انه من اهل البیت النبی گا.الخ" (۱۳۵۰) کفروج مهدی کے بارے میں احادیث متواتر آچکی بین اس کے بعد پھران لوگوں کی تردید کی ہے جوگھ بن عبداللہ المنصور عباس یا عمر بن عبدالعزیز یا محمد بن حنفیہ کومبدی کہتے ہیں۔ یعنی خروج مہدی پر بہت ہے احادیث دلالت کرتی ہیں ،حتی کدوہ روایتیں تواتر کی حد تک پہنچ چکی ہیں للبذاخروج مہدی پرایمان واجب ہے جیسے کداہل علم کے نز دیک ثابت ہےاورعقائد کی کتابوں میں لکھا گیاہے۔

علامه سفارين كاس عبارت عيكى باتنس معلوم بوتين:

- (۱) ایک بیک فلهورمهدی پرروایات کی کثرت ہے۔
- ۲) دوسری بات بیکه بیروایات حدتواتر تک بهنی چکی بین۔
- (٣) تيسرى بات يد كرخروج مهدى يرايمان لا ناواجب بـ
- (۴) چوتھی بات ہیر کہ بیعقیدہ علما ءاہلسنت اور عام اہل سنت کے معتقدات میں شامل ہے۔
  - (٣) لماعلى قارى حفى ابنى كتاب شرح فقدا كبريس لكهية بي كد:

''واما ظهور المهدى في إخر الزمان وانه يملأ الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً من عترته عليه السلام من ولد فاطمه وانه قد ورد به الاخبار سيد الاحبار ﷺ .''(س27))

لیعنی امام مہدی آخری زمانے میں ظاہر ہوں گے اور زمین کوعدل وانصاف ہے بھر دیں گے جب وہ ظلم اور زیادتی ہے بھر پھی ہوگی اور یہ کہ مہدی نبی کریم ﷺ کی اولا دمیں ہے ہوں گے ۔حضرت فاطمہ کی اولا دے اس پر نبی کریم ﷺ سے احادیث وار دہو پھی ہیں۔ دوسری جگہ شنخ فقدا کبر میں لکھتے ہیں کہ:

"فترتيب القضيه ان المهدى يظهر اولا في الحرمين الشريفين ثم ياتي

(عقيدة طهورمبدي احاديث في روى ميس

اس ك بوت كے لئے متعددا حاديث سے استدلال كيا ہے۔

(۱) مفتی اعظم ہند حصرت مفتی کفایت الله صاحب اپنے رسالہ جواہر الایمان میں فرماتے ہیں کہ قیامت سے پہلے دجال کا تکلنا، حصرت سے اور حضرت مہدی علیماالسلام کا تشریف لانا اور جن چیزوں کی خرصیح اور قابل استدلال احادیث سے ثابت ہوئی ہان کا داقع ہوناحق ہے۔ (م۸)

(2) حضرت مولانا محمد اورلیس کا ندهلوی اپنی کتاب عقائد الاسلام میں لکھتے ہیں کہ
الل سنت والجماعت کے عقائد میں سے امام مہدی کا ظہور آخر زمانہ میں حق اور صدق
ہواوراس پراعتقادر کھنا ضروری ہے اس لئے کہ امام مہدی کا ظہورا حادیث متواتر اور
اجماع امت سے ثابت ہے ،اگر چہاس کی بعض تفصیلات اخبار آحاد سے ثابت ہوں عہد
صحابہ وتا بعین سے لے کراس وقت تک امام مہدی کے ظہور کا مشرق ومغرب میں ہر طبقہ
کے مسلمان علما علی عوام وخواص ہر قرن وعصر میں نقل کرتے ہیں ۔ (س ۲۲ تا)

(۸) فیض القدیرین علامه منادی نے بسطامی کا قول نقل کیا ہے کہ حضرت مہدی کا جب انقال ہوگا تو عام مسلمان پھران کی نماز جناز ہ پڑھیں گے۔ (۱۳۸۵-۲۵)س سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزد کی ظہور مہدی حق ہے اس لئے کہ موت تو بعد الظہور ہی ہوگی۔

#### (٩) سمبودي كاقول بهي فيض القدريمين منقول ہے كه:

"قال السمهودى ويتحصل مما ثبت فى الاخبار عنه انه من ولد فاطمه. الخ" (ص ١٤٠١٥) كما عاديث عثابت ، وتا بكم مهدى اولا و قاطم مين س فرمايا" و كله منحالف للحديث "ص٥٢٥ يعنى يرسب باتن احاديث كے خلاف بير-

اورآخر میں فرمایا ہے کہ بہت ہے اولیاء وصوفیا نے ظہور مہدی کے لئے مخصوص اوقات کا ذکر کیا ہے لیکن میرے نزدیک اس میں سکوت بہتر ہے کیونکہ دوسری علامات قیامت کی طرح اس کو بھی خدا نے مخفی رکھاہے اور ظہور مہدی کے معین وقت کی اطلاع سمی کوئیس دی گئی۔ (ملاحظہ وزیراس ۲۰۵۲۵۲۳) علامہ عبدالعزیز کے ان ارشادات ہے بھی سمی کوئیس دی گئی۔ (ملاحظہ وزیراس ۲۰۵۲۵۳۳) علامہ عبدالعزیز کے ان ارشادات سے بھی

- (۱) ید کفطهورمهدی حق اور ثابت ہے۔
- (۲) جن لوگوں نے احادیث کو کسی اور شخص پرحمل کرنے کی کوشش کی ہے وہ سیجے نہیں ہے۔
  - (۳) ظهورمهدی کی احادیث متواتر ہیں۔
- (۳) ان كے ظہور كے متعين وقت كواللہ تبارك وتعالى نے دوسرى علامات قيامت كى طرح مخفى ركھا ہے۔ اى طرح نبراس ميں ہے" و بسالہ جسلة ف التصديق بحر وجه و اجب "(س مهرى كي تصديق واجب ہے۔
- (۵) عقائدگی مشہور نظم بدء الا مالی کی شرح نخبۃ الا لی میں علامہ محر بن سلیمان حلّی نے لکھا ہے کہ: "واعلم انه یحب الایمان بنزول عیسیٰ علیه السلام و کنداب خووج المهدی . "(س اے) جان لوکہ حضرت عیلی علیه السلام کے نزول نراور امام مہدی کے خروج پر ایمان لا نا واجب ہے اور اس کے بعد پھر

عقيدة ظهورمبدى احاديث كاروشى ش

البابالرابع

## منکرین ظہور مہدی کے دلائل پر تبصرہ

ظہور مہدی کے متکرین کا بنیادی ماخذ مقدمه ابن خلدون کی وہ بحث ہے جو ابن خلدون نے اپنے مقدمہ لیس الفصل الثانی و المحمسون فی امر الفاطمی و ما یذھب الیه الناس فی شانه و کشف العطاء عن ذالک کے نوان ہے کی ہے۔ اس لئے اس باب بیس اولاً ہم ان کے دائل پر تبحرہ کریں گے اس کے بعدان اشکالات کا جائزہ لیا جائے گا جو اختر کا تمیری صاحب نے اپنے مضمون میں اٹھائے اس کے بیس اولاً ہم ان کے دائل پر تبحرہ کریں گے اس کے بعدان اشکالات کا جائزہ لیا جائے گا جو اختر کا تمیری صاحب نے اپنے مضمون میں اٹھائے ہیں۔

#### ابن خلدون كانتعارف

لیکن اس بحث سے پہلے ہم قار کین کے سامنے ابن خلدون کا مختصر تعارف پیش کرتے ہیں جس سے واضح ہوگا کہ تاریخ و فلسفہ تاریخ میں امام ہونے کے باوجودفن حدیث میں ان کا کیامقام ہے۔ نیزیہ بھی واضح ہوجائے گا کہ فن حدیث کے ماہرین اور آئمہ کے اقوال اور آراء کے مقابلے میں ان کے قول کی کیا حیثیت ہے۔ ہوں گے۔

متکلمین کے ان اقوال کی روشنی میں بیہ بات بلاخوف وخطر کہی جاسکتی ہے کہ عقیدہ ظہور مہدی اہل سنت والجماعت کے ضروری عقائد میں سے ہے۔ جیسا کہ آپ بعض متکلمین کے اقوال پڑھ آئے کہ ظہور مہدی پرامیان واجب ہے۔اللہ ہم سب کو ہدایت نصیب فرمائے۔آ بین

公公公

عقيدة ظهور مبدى احاديث كاروشي مي

میں کامل ، فنون میں مقدم اور اوب میں ماہر تھے۔ مالکی المذہب تھے اور قاہرہ میں مالکی ندہب کے قاضی بنائے گئے۔

ایک دفعہ تضاء ہے معزول کئے گئے پھر دوبارہ قاضی بنائے گئے ای طرح کبھی معزول کئے جاتے ہتے، پھر ۸۰۸ھ میں بدھ معزول کئے جاتے اور کبھی دوبارہ اس عہدہ پر مقرر کئے جاتے ہتے، پھر ۸۰۸ھ میں بدھ کے دن رمضان کے مہینے میں انتقال ہوا۔ امور سیاست میں ماہر تنھے اور حکومت کے مختلف عہدول پر رہنے کی وجہ ہے ملی تجربہ بھی حاصل تھا لیکن ان امور کے باوجود فقہ و محتلف عہدول پر دہنے کی وجہ سے ملی تجربہ بھی حاصل تھا لیکن ان امور کے باوجود فقہ و مدیث میں وہ مقام حاصل نہ تھا جو اس وقت کے دوسرے آئمہ اور قضاۃ کو حاصل تھا ای لئے علامہ تخاوی نے لکھا ہے:

"ويقال ان اهل المغرب لما بلغهم ولايته القضا تعجبوا ونسبوا المصريين الى قلة المعرفة بحيث قال ابن عرفة كنا نعد خطة القضاء اعظم المناصب فلما وليها هذا عدنا ها بضد من ذالك ."

(الشوه الملامع ص ١٨١جم)

یعن کہا جاتا ہے کہ اہل مغرب کو جب ان کی قضاء کے منصب پر فائز ہونے کی خبر ملی تو انہوں نے تعجب کیا اور اہل معرکے متعلق کہا کہ معلوم ہوتا ہے کہ مردم شناس نہیں ہیں اور ابن عرفة نے کہا کہ ہم قضاء کے منصب کو بہت عظیم وجلیل منصب سجھتے تھے لیکن ان جیسے الرگ جب قاضی ہے تو اب قضاء کی وہ عظمت باتی نہیں رہی۔ اگر چہ کچھ وقت فقہ و صدیث کی تدریس بھی کی لیکن اکثر زندگی امراء کی مصاحبت اور حکومت سے مختلف عدیث کی تدریس بھی کی لیکن اکثر زندگی امراء کی مصاحبت اور حکومت سے مختلف عہدوں پر رہنے کی وجہ سے ان علوم کی طرف پوری توجہ نہیں تھی۔

ام ونسب

عبدالرحل بن محد بن محد بن محد بن محد بن محد بن محد بن جار بن محد بن ابراہیم بن محد بن عبدالرحم ایرائیم بن محد بن عبدالرحم ایرائیم این عبدالرحم ایرائیم ایرائیم بن محد اسلانونس کے باشندے تنے ، تونس کی طرف منسوب ہوکر تیونسی کہلاتے تنے ، ای طرح اسی علاقے کے ایک مقام اشبیلہ کی طرف منسوب ہوکر المحبیلی کہلاتے تنے ہے۔ اس طرح اسی علاقے کے دن رمضان کے اوائل میں ان منسوب ہوکر المحبیلی کہلاتے تنے ہے۔ اس کے بین کا زمانہ گزرا عبداللہ بن سعد بن نزال کی پیدائش تونس میں ہوئی اور وہیں پران کا بچین کا زمانہ گزرا عبداللہ بن سعد بن نزال کے پاس قرآن پڑھا اور ابوعبداللہ محمد بن عبدالسلام وغیرہ سے فقہ کی تعلیم حاصل کی۔ عبدالہیمن حضری اور محمد بن ابراہیم اربلی ہے معقول کی تعلیم حاصل کی۔

علامہ خاوی نے ضوءالا مع میں ان کے اسا تذہ کی تفصیل کھی ہے ، علم حدیث کی تخصیل ابوعبراللہ محدیث کی تخصیل ابوعبراللہ محدیث المہ علامہ خاوی نے خود انہی سے نقل کیا ہے کہ بخاری ابوالبرکات بلقینی سے نی اور موطا امام ما لک محمد بن عبدالسلام سے نی اور موطا امام ما لک محمد بن عبدالسلام سے نی اور سی مسلم علامہ دادیا شی کے پاس پڑھی اور علم قرائت کی تخصیل محمد بن معد بن نزال انصاری سے کی علم اوب سے بھی گر اتعلق تھا اور حبیب بن اوس کے اشعار اور دیوان متنبی کا پچھ حصہ یا وتھا مختصر ہیں کہ اکثر علوم کی تخصیل بقول ابن العما و خیلی ہو مھو فی الا دب (شدرات الذہب من الاعماد عن العنون و مھو فی الا دب (شدرات الذہب من الاعماد عن ) یعنی علوم فی العلوم و تقدم فی الفنون و مھو فی الا دب (شدرات الذہب من الاعماد عن ) یعنی علوم

ل طاحقة والنصوء اللامع لاهل القون الناسع للامام السخاوي ١٣٥٥ ج٣ و شذرات الذهب لابن العماد الحنبلي ص٢ عـح ٢.

ع الماحقة والتصوء اللامع ص ١٥٥ ج و شفوات الذهب ص ٢ ع ١٥٠ ـ

علامہ خاوی نے اپنے استاذ حافظ ابن جر سے نقل کیا ہے کہ ابن الخطیب نے الن کے (لیعنی ابن خلدون) کے حالات میں ان کے بہت سے اوصاف کھے ہیں لیکن حاوی کھتے ہیں کہ: "و مع ذالک فلم یصفه فیما قال شیخنا ایضا بعلم و انعا ذکو له تصانیف فی الادب و شینا من نظمه. " (الدو الما مح مر مراج می) لین بہت کی صفات کے ساتھ ان کا ذکر تو کیا ہے لیکن باوجود ان صفات کے جیے کہ جارے شخ کی صفات کے ساتھ ان کا ذکر تو کیا ہے لیکن یا وجود ان صفات کے جیے کہ جارے شخ کے کہا کہ مصنعت کے ساتھ ان کوموصوف نہیں کیا ، ادب میں ان کی کچھ تصانیف کا ذکر کیا ہے۔ کیا ہے اور ان کے کچھ منطوم کلام کا ذکر کیا ہے۔

اس كے بعد علام سخاوى نے حافظ ابن حجركا بيقول ان كے متعلق نقل كيا ہے كدا "قىال شيخت ولم يكن بالماهو فيه الخ" (ص ١٩١٥) كالم ادب ميں بھى ماہر نہيں تھے۔

علامدر كراكى سے كسى فے ابن خلدون كے متعلق يو جها تو فرمايا:

"عسرى عن المعلوم الشرعية له معرفة بالعلوم العقلية من غير تقدم تقدم فيها." (النوه الامع س١٣١ج٣) كه علوم شرعيه يعنى فقد حديث تفير وغيره سي عارى تضاور علوم غفليه ميس كجود رك تفاليكن اس ميس بهى نقدم حاصل نبيس تفا-

علامه مقريزى نے ان كى تارئ أور مقدمه كى بهت تعريف كى اور بهت پكھ اوصاف بيان كے ليكن حافظ ابن مجرفرمات بيل كه: "و ما و صفها به فيما يتعلق بالسلاغة والتلاعب بالكلام على الطريقة الجاحظية مسلم فيه واما اطراء ٥ به زيادة على ذالك فليس الامر كما قال الا فى بعض دون

بعض الخ" (الدوالا مع ص ١٣٥ ق) مقريزى في جوتعريف كى ہے وہ بلاغت اور جاحظ عصل الخريق كي ہے وہ بلاغت اور جاحظ كے طريقة پر لفظى كھيل اور ہير پھير كے اعتبار سے تومسلم ہے ليكن باقى امور ميں تعريف كامل طريقے برجيح نہيں ہے سوائے چندامور كے۔

ای طرح حافظ این جرفر ماتے ہیں کہ: ہمارے استاداور مشہور محدث حافظ بیشی این خلدون کی خوب فدمت کرتے تھے۔ حافظ این جرفر ماتے ہیں کہ میں نے اس کی وجہ پچھی تو فر مایا کہ این خلدون نے اپنی تاریخ میں حضرت حسین کے کا ذکر جب کیا تو لکھا کہ " فقہل بسیف جدہ " یعنی اپنے دادا کی تلوار نے آل کئے گئے۔ سخاوی لکھتے ہیں کہ ہمارے استاد حافظ ابن حجر نے جب ان کا بیکلم نقل کیا تو ساتھ ہی ابن خلدون پرلعنت ہمارے استاد حافظ ابن حجر نے جب ان کا بیکلم نقل کیا تو ساتھ ہی ابن خلدون پرلعنت بیجی اور بُرا کہا اور رور ہے تھے۔ حافظ ابن حجر نے لکھا ہے کہ ان کے بیالفاظ اب موجودہ تاریخ میں موجودہ بیں۔

اس کے ساتھ ہیں مدنظر رہے کہ ابن خلدون ناصبی بھی تنے اور آل علی ﷺ سے انتخراف رکھتے تنے ، علامہ خاوی نے لکھا ہے کہ مقریزی اس لئے ابن خلدون کی تعریف کرتے تنے کہ مقریزی مصر کے فاظمین کے نب کے حضرت علی ﷺ ہے متصل ہونے کے قائل تنے اور ابن خلدون بھی فاظمین کے نب کو حضرت علی ﷺ ہے متصل خابت کر ناتھا خابت کر ناتھا گابت کر ناتھا کیونکہ مصر کے فاظمین کے حقا کد فراب تنے ۔ بعض ان میں سے زندیق تنے اور بعض نے کوئکہ مصر کے فاظمین کے عقا کد فراب تنے ۔ بعض ان میں سے زندیق تنے اور بعض نے الوہیت کا بھی ویونی کیا تھا اور رافضی تو سب تنے تو ان کا نب جب آل علی ﷺ ہے ثابت ہوجا تا ہے تو آل علی ﷺ کا نقص خابت ہوتا ہے ۔ خاوی کے الفاظ یہ ہیں:

آل علی کے لئے منقبت اور بڑائی ثابت ہوگی ، حالانکہ آل علی کی فضیلت ومنقبت مہدی کے آنے پرموقوف نہیں ، ان امور کو طوظ رکھنے کے ساتھ ریبھی مدنظرر ہے کہ ابن خلدون علم وعمل کے اس مقام پر فائز نہیں ہیں کہ ان کی بات پر کسی عقیدہ کی بنیا در کھی حاسکے۔

علامه سخاویؓ نے ابن خلدون کے متعلق علامہ عینی حنفی کا بیقول نقل کیا ہے کہ "و كان يتهم بامور قبيحة . "(العومالا معس ١٣٨ج)كدبهت في اموركماته متہم تھے۔ای طرح لکھا ہے کہ قضاۃ کے ہاں ان کی گواہی بھی قبول نہیں کی جاتی تھی۔ چنانچے خاویؓ نے لکھا ہے کہ ایک دفعہ انہوں نے ایک قاضی کے ہاں سی مسئلے میں گواہی وى تو "فلم يقبله مع انه كان من المتعصبين له." (الدومالا معص١٣٦١جم) يعنى ان كى كوائى قبول نہيں كى حالاندوه ان كے لئے تعصب كرنے والوں ميں سے تھے يعنى ان کے طرفداروں میں سے تنے، ان کے ساتھ ان کی طبیعت میں فطری طور بر مخالفت کا جذبه تفااور ہرمعاملہ میں اپنی شان انفرادی رکھنا جاہتے تنے۔ چنانچہ جب قاضی بنائے گئے تو قضاۃ کا لباس نہیں بہنا بلکہ اپنے مغربی طرز کے لباس میں ملبوس رہے۔علامہ سخاويٌ في الكام إلى الماس كى وجديد إلى المعتبه المسخالفة في كل شي . "(الدور الا معص ١٣٦ج ) يعني بياس لئے كه ہر چيز ميں مخالفت پيند تھے ان كے ان حالات سے معلوم ہوا کے علوم شرعیہ خاص کرعلم حدیث میں ان کو بیہ مقام حاصل نہیں تھا کہ ان کے کسی تول کودلیل بنایا جائے۔اس بحث ہے ہمارا مقصد ابن خلدون کی شان کو گھٹا نانہیں بلکہ ان کااصل مقام متعین کرنا ہے۔ "رغفل عن مراد ابن خلدون فانه كان لانحرافه عن آل على البيت نسب الفاطمين وكون نسب الفاطمين اليهم لما اشتهر من سوء معتقد الفاطمين وكون بعضهم نسب الى الزندقة وادعى الالهية كالحاكم وبعضهم فى الغاية من التعصب لمذهب الرفض حتى قتل فى زمانهم جمع من اهل السنة (الى أن قال) فاذا كانو بهذه المثابة وصح انهم من آل على شد حقيقة التصق بآل على شد العيب وكان ذالك من اسباب النفرة عنهم."

یعنی مقریزی تواس کئے تعریف کررہے ہیں کدابن خلدون فاظمین کے نسب
کوآل علی ﷺ سے ثابت مانتے ہیں اور وہ ابن خلدون کے مقصد سے عافل ہیں کہ
فاظمین جب اپنی ان بداعتقادیوں کے ساتھ آل علی ﷺ کی طرف منسوب ہوں گے تو
آل علی ﷺ ہیں عیب ثابت ہوجائے گااس کئے فاظمین میں پچھ تو زندیق ہے اور پچھ
نے خدائی کا دعویٰ کیا تھا اور پچھ انتہائی متعصب اور رافضی تھے کدان کے زمانے میں
بہت سے اہل سنت قبل کئے گئے۔

علامہ سخاوی کی اس عبارت ہے ایک اور بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ ابن خلدون آل علی ﷺ کے انتہائی مخالف تھے تو ظہور مہدی کے انکار کی اصل وجہ بھی سمجھ میں آتی ہے چونکہ مہدی آل علی ﷺ میں ہے ہوں گے جیسا کہ سمجھ احادیث سے ثابت ہو چکا ہے اور ابن خلدون آل علی ﷺ کے لئے کسی بڑائی اور منقبت کو مانے کے لئے تیار نہیں اسی لئے ظہور مہدی کا انکار کیا کہ ندر ہے بائس نہ ہے بائسری کہ نہ مہدی آئیں گے اور نہ ہو چکی ہیں اس لئے وہ مجروح نہیں کہی جاسکتیں مگرسوال تو یہ ہے کہ جب قاعدہ پیٹھبرا تو پھرعلاء کووہ مسلم ہی کیوں ہوئیں۔(ترجمان النص۲۸۳،۳۸۲ج۳)

نیز اگریشلیم کیا جائے کہ تھیجین کی حدیثیں چونکہ علاء کے نزویک مسلم ہو چکی ہیں اس لئے اس قاعدے کا اطلاق صحیحین کی احادیث پرنہیں ہوگا جیسا کہ خود ابن خلدون نے مقدمہ میں لکھا ہے کہ:

"ولا تقولن مثل ذالك ربسا يتطرق الى رجال الصحيحين فان الاجساع قد اتصل في الامة على تلقيها بالقبول والعمل بما فيهما والاجماع اعظم حماية واحسن دفعة ." (ابن ظرون مرا۲)

''لینی بینہ کہاجائے کہ بیقاعدہ بخاری ومسلم کے رجال کی طرف متوجہ ہوں اس لئے کہ بخاری ومسلم کی احادیث کی قبولیت پرامت کا اجماع ہے تو اگر اس قاعدہ کے تحت بخاری ومسلم کے رجال کومشتن کیا جاتا ہے تو امت نے ان کوقبول کیا ہے تو اسی طرح احادیث مہدی کو بھی امت نے قبول کیا ہے اور اور بقول محدثین کے احادیث مہدی تو اترکی حد تک پہنچتی ہیں تو بیقاعدہ احادیث مہدی پر بھی لاگو ہونا چاہئے۔''

نیزیدقاعدہ کہ جرح بھی تعدیل پرمقدم ہاس اطلاق کے ساتھ مسلم بھی نہیں ہے۔ جیسے کہ علامہ تاج الدین بکی نے طبقات الثا فعیدالکبری میں احمد بن صالح المصری کے تذکرہ میں لکھا ہے کہ:

"قلت احمد بن صالح ثقة امام ولا التفات الى كلام من تكلم فيه ولكنا ننبهك هنا على قاعدة في الجرح والتعديل ضرورية نافعة لا تراها في اب ہم احادیث مہدی پر ابن خلدون کے کلام کا جائز ہ لیں گے۔ ابن خلدون کے کلام کا خلاصہ بقول مولا نابدر عالم صاحب کے تین با تیں ہیں:

- (۱) جرح وتعدیل میں جرح کورج ہے۔
- (۲) امام مہدی کی کوئی حدیث صحیحین میں موجود نہیں۔
- س باب کی جوسی حدیثیں ہیں ان میں امام مبدی کی تصریح نہیں۔ (تر بمان الندم ۲۸۲ ج۳)
- (۱) پہلی بات کا ایک جواب تو وہ ہے جومولا نا بدرعالم صاحب نے دیاہے کہ فن حدیث کے جانے والے اچھی طرح جانے ہیں کہ بیتنوں باتیں کچھ وزن نہیں رکھتیں کیونکہ ہمیشہ اور ہر جرح کوتر جیج دینا میہ بالکل خلاف واقع ہے، چنا نچیخو دمحقق موصوف کو جب اس پر تنجیبہ ہوئی کہ اس قاعدے کے تحت توضیحیین کی حدیثیں بھی مجروح ہوئی جاتی ہیں تو اس کا جواب انہوں نے صرف میددے دیا کہ میدحدیثیں چونکہ علاء کے درمیان مسلم

عقيد وظهور مبدى احاديث كاروثني مين

شيء من كتب الاصول فانك اذا سمعت ان الجرح مقدم على التعديل ورأيت الجرح والتعديل وكنت غرابا لامور او قدما مقتصراً على منقول الاصول حسبت ان العمل على جرحه فاياك ثم اياك والحذر كل الحذرمن هذا الحسبان بل الصواب عندنا ان من ثبتت امامته وعمدالته وكشرمادحوه ومزكوه وندرجارحه وكانت هناك قرينة دالة على سبب جرحه من تعصب مذهبي اوغيره فانًا لا تلتفت الى الجرح فيمه ونعمل فيه بالعدالة والافلو فتحناهذاالباب اواخذنا تقديم الجرح على اطلاقه لماسلم لنااحد من الائمة اذما من امام الا وقد طعن فيه طاعنون وهلك فيه هالكون الخ. "(١٥٨٨)

یعن جب آپ نے بیات کہ جرح مقدم ہے تعدیل براور آ ب سی آ دی کے ترجمه میں جرح وتحدیل دیکھیں اور دھو کے میں پڑنے والے اور اصول منقول پر اختصار كرنے والے موجا كيں تو آپ سجھ جائيں گے كہ جرح تعديل پر مقدم بے ليكن اينا آپ کواس علطی ہے بچائیں اور ڈریں اس مگمان ہے بلکہ جمارے نزدیک صحیح اور حق بیہ ہے کہ جس راوی کی امامت اور عدالت ثابت ہواوراس کی تعریف اور صفائی پیش کرنے والے زیادہ اور جرح کرنے والے اور لینی کم ہوں اور وہاں کوئی ایسا قرینہ بھی موجود ہوجو دلالت كرتا ہوكہ جرح كاسببكوئي مذہبي تعصب يا اوركوئي وجہ ہے تو اليي صورت ميں ہم جرح کی طرف التفات نہیں کریں گے اور عدالت پر عمل کریں گے ورنداگر ہم اس دروازے کو کھول لیں (کہ جرح مقدم ہے تعدیل پر) یا مطلقاً جرح کو تعدیل پر مقدم

مان لیس تو پھر ہمارے ائمہ میں ہے بھی کوئی بھی سیجے سالم نہیں بچے گااس لئے کہ کوئی بھی امام ایسانہیں کہ جس پرطعن کرنے والوں نے طعن ند کیا ہواوران کے بارے میں ہلاک ہونے والے ہلاک ندہوئے ہوں۔

### اوردوسرےمقام پرعلامة تاج الدين بكي فرماتے ہيں:

"ولكن نوى أن الضابطه ما نقوله من أن ثابت العدالة لا يلتفت فيه الى قول من تشهد القرائن بانه متحامل عليه اما لتعصب مذهبي اور غيره." (طبقات الثافعيه الكبري ص١٨٨ ق١)

لعنی ہمارے نز دیک قاعدہ بیہ کہ جس کی عدالت ثابت ہو چکی ہوتو پھراسکے بارے میں کسی ایسے آ دمی کے قول کی طرف التفات نہیں کیا جائے گا جس نے جرح کسی ند ہی تعصب وغیرہ کی وجہ سے کی ہو۔

اور پھر حافظ ابن عبدالبر مالكي كايي قول بھي نقل كياہے كه:

"الصبحيح في هذا الباب ان من ثبت عدالته وصحت في العلم امامته وبالعلم عنايته لم يلتفت الى قول احد الخ. " (١٨٨٥)

لعنی جرح وتعدیل کے باب میں سیجے بات سے ہے کہ جس کی عدالت ،امامت اور علم کے ساتھ تعلق ثابت ہو چکا ہوتو پھراس کے بارے میں سی کے قول کی طرف التفات مہیں کیا جائے گا۔

اور پھراس کے بعد حافظ ابن عبدالبر کی بعض باتوں پر گرفت کرنے کے بعد لكھتے بیں كه: يں موجور نبيس توبيكى كئى وجوه سے غلط ہے:

بخاری ص ۴۹۰ ج اومسلم ص ۸۷ ج امیں نزول عیسیٰ کے باب میں حضرت ابو ہریرہ مظامی روایت میں و احسام کے منکم اور سلم کی حضرت جابر کی روایت میں "فيقول اميرهم" عشارين بخارى وملم كحوالول كمطابق بم فابت كريك جیں کد مراد امام مہدی ہی جیں۔ (ملاحظہ ہواس کتاب کا باب ٹانی عقیدہ ظہور مہدی محدثین کی نظر میں ) لہذا ہے اعتراض بالکل لغواور بے کار ہے۔ یاد دہانی کے لئے میں فتح الملبم شرح سيح مسلم كاحواله فجرنقل كرتا مول \_شيخ الاسلام علامه شبيرا حمرعثاني " فيــقــول اميرهم" كى شرح مى كلية بيلك "هوامام المسلمين المهدى الموعود المسعود."(١٠٠٠ق) كمرادامير امام مهدى بير

(۲) دوسری بات بیکداگر بیفرض کرلیا جائے که مهدی کا ذکر بخاری و مسلم میں نہیں تو اس سے بیکہاں لازم آتا ہے کہ بیعقیدہ ہی باطل ہو جب کہ دوسری سیح احادیث میں اس كاذكر صراحة موجود بي كيونكدامام بخارى اورامام مسلم في كهين بهي نبيس فرمايا كه بم في سب سیجے احادیث کوجمع کیا ہے اور کوئی سیجے حدیث ان دونوں کتابوں سے باہر نہیں رہی ہے۔ بلکہ خودان حضرات کے اقوال موجود ہیں کہ ہم نے صرف سیجے حدیثیں نقل کی ہیں اور بہت ی سی احادیث ایس باقی ہیں جن کوہم نے نقل نہیں کیا ہے۔

مولا نابدرعالم ميرتقي لکھتے ہيں کہ:

"رہاامام مہدی کی حدیثوں کا صحیحین میں ذکرنہ ہونا توبیا ال فن کے نزد یک کوئی جرح نہیں ہےخودان ہی حضرات کا قرار ہے کہ انہوں

"قلت عرفناك اولا من ان الجارح لا يقبل منه الجرح وان فسره في حـق مـن غـلبـت طاعته على معاصيه وما دحوه على ذاميه ومزكوه على جارحيه اذا كانت هناك قرينة يشهد العقل بان مثلها حامل على الوقيعة في الذي جرحه من تعصب مذهبي اومنافسة دنيوية كما يكون من النظراء وغير ذالك. " (طِبّات الثافعية الكبريّاس١٩٠٠)

یعنی سلے ہم نے تم کو بتلادیا کہ جس کی نیکیاں اس کے گناہوں برغالب ہوں اورتعریف کرنے والے مذمت کرنے والول سے اور صفائی پیش کرنے والے جرح کرنے والوں سے زیادہ ہوں توا ہے آ دمیوں کے بارے میں کسی قتم کی جرح مقبول نہیں ہوگی،اگرچہوہ جرح مفسر کی ہو، خاص کر جب اس قتم کا کوئی قرینہ موجود ہو کہ جرح کسی ند ہی اختلاف یادینی دشنی کی وجہ سے کی گئی ہو۔

اگراس قاعدے کومطلقا قبول کیا جائے کہ جرح تعدیل پرمقدم ہے تو پھرامام ما لک کے بارے میں ابن ابی ذئب نے اور امام شافعیؓ کے بارے میں یچیٰ بن معین نے اورامام ابوحنیفہ کے بارے بیں سفیان توری اور تعمی ً وغیرہ نے جو کچھ کہا ہے اس کو بھی قبول کر لینا جا ہے اور یہ ائمہ ساقط الاعتبار ہونے جاہئیں، حالانکہ کوئی بھی عاقل اس بات کوقبول نہیں کرسکتا ہے تو معلوم ہوا کہ بیرقاعدہ اینے اس اطلاق کے ساتھ کسی کے ہاں بھی مقبول نہیں ہے ور نہ اس قاعدے کے تحت خود ابن خلدون کی ذات بھی محفوظ نہیں

جہاں تک ان کی دوسری بات کا تعلق ہے کہ ظہور مہدی کی احادیث صحیحین

عقيدة ظهورمبدى احاديث كاروثني ش

نے جتنی سیجے احادیث جمع کی ہیں وہ سب کی سب اپنی کتابوں میں درج نہیں کی ہیں اس لئے بعد میں ہمیشہ محدثین نے متدر کات کھی ہیں۔''(زیمان المنیص ۴۸۳ج»)

مولا ناادريس كاندهلوى تعلق الصيح شرح مفكوة المصابح مين لكصة بي كه:

"واعلم انه قد طعن بعض المورخين في احاديث المهدى و قال انها احاديث ضعيفه ولذا اعرض الشيخان البخارى و مسلم عن اخراجها فمال هذا المورخ الى انكار ظهورالمهدى رأساً (قلت) هذا غلط وشطط. "(س ١٩٥١ع)

یعنی بعض مورخین (ابن خلدون) نے ظہور مہدی کی احادیث پرطعن کیا ہے کہ بیحدیثیں ضعیف ہیں اس لئے بخاری ومسلم نے ان حدیثوں سے اعراض کیا ہے کین میہ وجہ بالکل غلط ہے۔

اور پھرآ کے لکھتے ہیں کہ:

"واما تعلل هذا لمؤرخ انكار ظهور المهدى بان الشيخين البخارى و مسلماً لم يخرجا احاديث المهدى فتعلل معلول لا يقبله الا ذوعلة فان البخارى ومسلماً لم يستوعبا الاحاديث الصحيحه والآلاف المؤلفة من الاحاديث الصحيحه وهى صحيحه بلا الاحاديث الصحيحه لم يخرجها البخارى و مسلم وهى صحيحه بلا شك و شبهة عند اثمه الحديث. "(١٩٨٥)

لعنی اس مورخ کاظہورمہدی کی احادیث کے لئے بیعلت بیان کرنا کہ بخاری

وسلم نے ان احادیث کی تخ تئے نہیں کی ہے خود معلول اور کمزور ہے اس لئے کہ بخاری و مسلم نے ان احادیث کی تخ تئے نہیں کیا ہے ہزاروں حدیثیں ایسی ہیں کہ جو محدثین کے مسلم نے سیح احادیث کا استقصا نہیں کیا ہے ہزاروں حدیثیں ایسی ہیں کہ جو محدثین ہیں۔ زویک بلاشک وشبح ہیں لیکن بخاری وسلم میں وہ حدیثیں موجود نہیں ہیں۔ خوداما مسلم کا یہ قول ان کی کتاب سیح مسلم ہاب النشھد فسی المصلواة

مین منقول ہے کہ جب امام سلم نے حضرت ابوموی اشعری کی ایک لجی روایت نقل کی اتف ہیں روایت نقل کی اتف ہیں روایت نقل کی اتف ہیں روایت کے متعلق کی اتف کے شاگر دابو بر نے ان سے حضرت ابو بریرہ کی کی اس روایت کے متعلق بوچھا کہ جو حضرت ابوموی اشعری کی والی حدیث کے الفاظ کے ساتھ مروی ہے، البت "و اذا قد و فانصتوا" کے الفاظ اس میں ذائد ہیں کہ ابو ہریرہ کی کی اس روایت کے متعلق آپ کا کیا خیال ہے۔ تو آپ نے فرمایا کہ وہ میر نے زدیک سے جو ابو بر نے کہ خوا سے کہ جو میر نے دروہ کی میں کی تو فرمایا کہ ہروہ حدیث جو میر نے دروہ کی جو میں کہ تو ابو بر کے ابو ہریں کی تو فرمایا کہ ہروہ حدیث جو میر نے دروہ کی جو بر ایماع بوسی کی تو فرمایا کہ ہروہ حدیث جو میر نے دروہ کی جو بر ایماع بوسی کی تو فرمایا کہ ہروہ حدیث جو میر نے دروہ کی براجماع ہو بیاں گئا کہ ہیں تو وہ احادیث نقل کرتا ہوں کہ جن پر اجماع ہو بالفاظ ہے ہیں کہ:

"قال ابو اسحاق قال ابو بكر بن اخت ابى النضر هذا لحديث فقال مسلم تريد احفط من سليمان فقال له ابوبكر فحدث ابى هريرة ص فقال هو عندى صحيح فقال لِمَ فقال هو عندى صحيح فقال لِمَ لفال هو عندى صحيح فقال لِمَ لم تسضعه ههنا فقال ليس كل شىء عندى صحيح وضعت عهنا وانما وضعت ههنا ما اجمعوا عليه." (ميم سلم بابانتهدني اسلاق سمان)

یعنی ابواسحاق کہتے ہیں کدابوبکر بن اخت ابی العضر نے اس صدیث پر پھے کہا تو

عقيدة ظهورمبدى احاديث كى روشنى بيل

صیح حدیث کی بھی تخ ت<sup>بی</sup>نبیں کی۔

اور پراس کی دلیل پس بخاری کا یقول اپنی مسلس مند کراتی آتی کیا ہے کہ:
"کنت عند اسحاق بن راهویه فقال لنا بعض اصحابنا لو جمعتم کتاباً
مختصراً لسنن النبی کے فوقع ذالک فی قلبی فاخذت فی جمع هذا
الکتاب فقد ظهر ان قصد البخاری کان وضع مختصر فی الصحیح ولم
یقصد الاستیعاب لا فی الرجال و لا فی الحدیث."(س۱))

یعنی امام بخاری فرماتے ہیں کہ میں امام اسحاق بن راہویہ کی مجلس میں بیشا ہوا قا کہ ہمارے بعض ساتھیوں نے کہا کہ اگرتم احادیث کی ایک مختفر کتاب جمع کر لیتے تو اچھا ہوتا تو یہ بات میرے دل کوگی ،علامہ مقدی فرماتے ہیں کہ بخاری کے اس قول سے معلوم ہوا کہ ان کا قصد ایک مختفر کتاب جمع کرنے کا تھا، نہ سے اور ثقة راویوں کا استیعاب مقصود تھا اور نہ سے احادیث کا۔

اورامام ابوعبدالله حاكم في متدرك كاول مين دونون مح متعلق لكها به كد:
"ولم يحكما ولا واحد منهما انه لم يصح من الحديث غير ما اخوجه.
السخ" (مندرك الحاكم صوح الي في في بخارى وسلم في اور ندان مين سي كى ايك في بيكها
ب كرصرف واي احاديث سيح بين جوانهول فقل كى بين \_

امام بخاری وسلم کے ان اقوال ہے اور محدثین کی تصریحات سے یہ بات بالکل پورے طریقے ہے ثابت ہوئی کہ سیجے احادیث صرف وہ نہیں ہیں جو بخاری وسلم میں منقول ہیں بلکہ ان کے علاوہ بھی اور بہت سی احادیث سیجے ہیں کہ جن کی تخ تئے بخاری و مسلم نے کہا کہ کیاسلیمان سے زیادہ کی حافظ کو چاہتے ہوتو ابو بکرنے کہا کہ پھر ابو ہریہ ا کا حدیث کیسی ہے یعنی "واذا قسر ء فسانسستوا" والی روایت، تومسلم نے کہاوہ میر سے نزدیک ہے، تو ابو بکرنے کہا کہ پھر آپ نے یہاں نقل کیوں نہیں کی تو فر مایا کہ ہر وہ حدیث جو میر سے نزدیک سیجے ہو میں یہاں نقل نہیں کرتا بلکہ یہاں تو میں وہ نقل کرتا ہوں جس پرا جماع ہو۔

اورعلامه ابوالفضل محمد بن طابر بن على المقدى شروط الاتمه الخمية بين كفية بين كه:
"واما البخارى رحمه الله فانه لم يلتزم ان يخرج كل ما صح من المحديث حتى يتوجه عليه الاعتراض وكما انه لم يخرج عن كل من صح حديثه ولم ينسب الى شيء من جهات الجرح وهم خلق كثير يبلغ عادهم نيفاً وثلاثين الفاً لان تاريخه يشتمل على نحومن اربعين الفا وزيادة وكتابه في الضعفاء دون السبع مائة ومن خرجهم في جامعه دون الفين كذالم يخرج كل ما صح من الحديث ."(١٠٠٠)

یعن امام بخاری نے اس کا التزام نہیں کیا ہے ہرصحے حدیث کی تخ تک پی کتاب میں کریں تا کدان پراعتراض وار دجواور جیسے کدانہوں نے ہراس آ دمی کی حدیثیں نقل نہیں کیں جن کی حدیثیں تقی خیس جن کی حدیثیں سیحے ہوں اور اس پرکوئی جرح نہ ہواور سے بہت لوگ ہیں جن کی تعدادتقر بیا تمیں ہزار سے زائداس لئے کہ بخاری کی اپنی تاریخ تقریبا چالیس ہزارا فراد پرمشمل ہے اور جن کی مشمل ہے اور جن کی اصادیث کی تخ انہوں نے سیحے بخاری میں کی ہے وہ دو ہزار ہے بھی کم ہیں، اس طرح ہر اصادیث کی تخ تن انہوں نے سیحے بخاری میں کی ہے وہ دو ہزار سے بھی کم ہیں، اس طرح ہر

(عقیدوَ تلبورمبدی احادیث کاروثنی میں) مسلم نے نبیس کی ہے۔

-U!

ابن خلدون اوراختر کائمیری صاحب کوتو صرف سیاشکال تھا کہ بخاری ومسلم بیں ظہور مہدی کی احادیث نہیں ہیں لیکن مولا نا مودودی صاحب کو بی بھی اشکال ہے کہ موطاامام مالک بیں ظہور مہدی کی احادیث کیوں نہیں۔

لین سیاشکال وہ آ دی کرسکتا ہے کہ جس نے موطاامام مالک کا صرف نام سناہو
اورخوداس کا مطالعہ نہ کیا ہو۔اس لئے کہ موطاامام مالک کودیکھنے والے جانے ہیں کہ
وین کے پینکٹروں مسائل وہ صحفہ ات ایسے ہیں کہ جن کے متعلق موطاامام مالک ہیں کوئی
عدیث نہیں ہے۔لیکن آج تک پوری امت ہیں ہے بشمول مالکیہ کسی نے بھی بیاعتراض
عدیث نہیں کیا کہ فلال مسئلے کوہم نہیں مانے ہیں یا یہ کہ فلال مسئلہ کمزور ہے اس لئے کہ موطاامام
مالک ہیں اس کے متعلق کوئی حدیث منقول نہیں ہے۔ کیونکہ موطاامام مالک تو احادیث
مرفوعہ کا ایک نبیا اس کے متعلق کوئی حدیث منقول نہیں ہے۔ کیونکہ موطاامام مالک تو احادیث
مرفوعہ کا ایک نبیا بیت مختصر مجموعہ ہاتی مرسل روایات اور آثار واقوال تا اجین ہیں اور
مرفوعہ کا ایک نبیا بیت محتصر مجموعہ ہاتی مرسل روایات اور آثار واقوال تا اجین ہیں اور
مرفوعہ کا ایک نبیا میں فروعہ کے برابر ہیں۔
مرفوعہ کی احادیث تو موطا ہیں نہ ہونے کے برابر ہیں۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ اس فتم کے اعتراضات کی جرأت وہ آدی کرسکتا ہے کہ جس کافن حدیث سے کوئی خاص تعلق نہ ہو ورنہ حدیث کے کسی مجموعہ میں کسی حدیث کا نہ ہونا آج تک محدثین کے نزدیک قابل اعتراض نہیں رہا ہے۔واللہ یعقول الحق و ھو بھدی السبیل

(۳) ای طرح ان کی تیسری بات که دخیج احادیث میں مہدی کی تصریح نہیں۔'' یہ

اب اس تفصیل سے میہ بات واضح ہوئی کہ ظہور مہدی کی احادیث اگر بالفرض بخاری ومسلم میں نہ ہوں تو میہ کوئی اعتراض کی بات نہیں ہے۔ اس کے بعد آپ ابن خلدون اوراختر کا تمیری کے اس اعتراض پر نظر ڈالیس کہ بخاری ومسلم میں ظہور مہدی کی کوئی حدیث نہیں ہے۔

یجی اشکال مولا نامودودی صاحب کو پیش آیا، اگر چدمولا نافی الجمله ظهور مهدی کے قائل ہیں اور منکرین میں سے نہیں ہیں لیکن لکھتے ہیں کہ:

'' در حقیقت جوشخص علوم دین میں پھی نظر وبصیرت رکھتا ہووہ ایک لمحہ
کے لئے بھی میہ باور نہیں کرسکتا کہ جس مسئلے کی دین میں اتنی اہمیت
ہوا ہے بھن اخبار آحاد پر چھوڑا جاسکتا تھا اور اخباراحاد بھی اس درجہ
کی کہ امام مالک ّاور امام بخاری ّاور امام مسلم ؓ جیسے بحد ثین نے اپنی
احادیث کے مجموعوں میں سرے سے ان کالیمائی پہندنہ کیا ہو۔''
احادیث کے مجموعوں میں سرے سے ان کالیمائی پہندنہ کیا ہو۔''
(رسائل وسائل میں 80)

لین بیاختر کاشمیری صاحب اور مولانا مودودی صاحب کی غلط بہی ہے اس کے کہند تو ظہور مہدی کی احادیث اخبارا حاد ہیں جیسا کہ محدثین کی تصریحات باب ثانی میں گزر چکی ہیں۔" ظہور مہدی کی احادیث متواتر ہیں۔" (ملاظ ہوش مقیده المفاری میں ایس کا اور نہ بخاری ومسلم میں ایس کا اور نہ بخاری ومسلم میں ایسی احادیث موجود ہیں کہ جن سے محدثین کی تصریحات کے مطابق مراد امام مہدی ہی احادیث موجود ہیں کہ جن سے محدثین کی تصریحات کے مطابق مراد امام مہدی ہی

بھی قابل تسلیم نہیں اس لئے کہ باب اول میں ہم ابوداؤد، ترندی ، منداحی، متدرک عالم کے حوالے سے وہ حدیثیں مع تحقیق وسند کے نقل کر چکے ہیں کہ جوسیح بھی ہیں اور جن میں مہدی کی تصریح بھی ہے۔ (اس اشکال کا ای جواب سے ملاجلا جواب مولا نابدر عالم میر تھی نے دیا ہے۔)

وققيدة ظهورمبدى احاديث كاروشي مي

مولانا لکھتے ہیں کہ: بیدوی کی تشکیم نہیں کہ سچے حدیثوں میں امام مہدی کا نام نہ کورنہیں ہے کیاوہ حدیثیں جن کوامام ترنہ کی اور ابوداؤدوغیرہ جیسے محدثین نے سچے وحسن کے کہاہے صرف محقق موصوف کے بیان سے سچے ہونے سے خارج ہو سکتی ہیں۔

دوم: یہ کہ جن حدیثوں کو محقق موصوف نے بھی صحیح تشلیم کرلیا ہے، اگر وہاں ایسے توی قرائن موجود ہیں جن سے اس شخص کا امام مہدی ہونا تقریبا بیٹینی ملموجا تا ہے تو پھرامام مہدی کے لفظ کی تصریح ہی کیوں ضروری ہے۔

سوم: بیبان اصل بحث مصداق میں ہے مہدی کے لفظ میں نہیں، پس اگر حضرت میں علیدالسلام کے زمانے میں ایک خلیفہ کا ہونا اور اس کا خاص صفات کا حامل ہونا جو بھی ایک خلیفہ کا ہونا اور اس کا خاص صفات کا حامل ہونا جو بھی ایک روایت عمر بن عبدالعزیز جیسے خض میں بھی نتھیں، ثابت ہوجا تا ہے تو بس اہل سنت والجماعت کا مقصداتن بات سے پورا ہوجاتا ہے کیونکہ مہدی تو صرف ایک لقب ہے ملم اور نام نہیں ہے اور بیآ ب ابھی معلوم کر چکے ہیں کہ مہدی کا لفظ بطور لقب

ا صرف می ووحن بھی نیس بلکدو درے حدثین نے متواز کہا ہے جیسے کہ باب ٹانی بی گزرگیا ہے۔ نظام الدین ع خاص کرائی صورت میں کہ شارجین بخاری وسلم کے زویک مراوا ہام مہدی ہی جیں جیسے کہ باب ٹانی بیس شارحین بغاری وسلم کے حوالہ جات تضییل ہے گزر بچے جیں۔ نظام الدین

کے دوسرے اشخاص پر بھی اطلاق کیا گیا ہے۔ اگر چہ سب میں کامل مہدی وہی ہیں جن کا ظہور آئندہ زمانے میں مقدر ہے، یا یوں سجھنے کہ جس طرح دجال کالفظ حدیثوں میں ستر مرعیان نبوت کے ساتھ منسوب کیا گیا ہے مگر دجال اکبروہ ی ہے جو حضرت عیسیٰ القلیلا کے ہاتھ ہے قتل ہوگا۔ ہاں ....اس لقب کی زواگر پڑتی ہے تو ان اصحاب لیر پڑتی ہے جومہدی کے ساتھ ساتھ کی قرآن کے منتظر بیٹھے ہیں۔ (ترجمان النعی سماسی سے اوراسی اشکال کے جواب میں مولانا مجمدا در ایس کا ندھلو کی کھتے ہیں کہ:

"وقد اخرج الحافظ السيوطي هذه الاحاديث التسعين بطولهافي العرف الوردي وفي ستة و ثلاثين حديثاً منها ورد اسم المهدي صريحاً والباقيي منها جاء باسم الخليفه وباوصافه التي وردت في الاحاديث فبطل بهذا تعلل المورخ المذكوربان احاديث المهدي جاء ت مبهمة ليس فيها تصريح اسم المهدي والمبهم يحمل على المتصل بالاجماع اذاكان الحديث واحداً والاحاديث التي لم يقع فيها صراحة بل مبهما و اشارة تحمل على الاحاديث المفصلة التي ورد فيها اسم المهدى صراحةً فان المفسر يقضي على المبهم وكيف وان ايراد المه الحديث هذه الاحاديث مبهمة في باب ذكر المهدى دليل ان هذه الاحاديث المبهمة الدالة على خروج الخليفة العادل في آخر الزمان كلهامحمولة على المهدى عند أيمة الحديث. " (تعلق السيح شرح مكاوة السائح ص ١٩٨٥)

١ مراوا بل تشي بين فظام الدين

(عقيدهٔ ظهورمهدی احاویث کی روشی میں

موجود ب\_ چنانچ ابوعبد الله حاكم في متدرك من يقاعده بيان كيا ب اوران سابن عراق في "تنزيم المسريعة الموضوعة" من الاخبار الشنيعة الموضوعة" من نقل كيا ب كم:

"قال الحاكم في المستدرك اذا كثرت الروايات في حديث ظهران للحديث اصلا." (٢٠٠٠) يعنى عاكم في متدرك بين كها ب كرجب كى عديث كى روايات كثير بوجاتى بين تو ظاهر بوجاتا ب كرحديث كے لئے اصل موجود ب\_

اب اس قاعدہ کے لحاظ ہے اگر غور فرما کیں گے تو بھی ظاہر ہوجائے گا کہ مہدی کی احادیث اگر بالفرض سب کی سب ضعیف ہوں تب بھی ان کی اصل موجود ہے اس لئے کہ مہدی کی احادیث کی تعداد نوے تک پیچی ہے، جن میں سے تینتیس میں مہدی کی صراحت بھی موجود ہے اور تقریباً پچپیس صحابہ و تا بعین سے مروی ہیں۔ (کمانی مثبتی کی صراحت بھی موجود ہے اور تقریباً پچپیس صحابہ و تا بعین سے مروی ہیں۔ (کمانی مثبتی میں موجود ہے اور تقریباً پھیس صحابہ و تا بعین سے مروی ہیں۔ (کمانی مثبتی اس کے اس کے اس کو بالکل بے اصل کہنا شیح میں ہے۔

### جناب اختر كالثميري كاايك منفردا شكال

اختر کاشیری صاحب کا ایک منفر داشکال بی بھی ہے کہ مہدی کا ذکر قرآن میں موجود نہیں ہے، چنا نچہ اپنے مضمون میں لکھتے ہیں:''مہدی کے ذکر سے قرآن خالی ہے، قرآن میں مہدی کا کوئی ذکر نہیں حالانکہ قرآن میں عقیدہ کی ہر بات موجود ہے، تو اس صورت میں جولوگ ظہور مہدی کا عقیدہ رکھتے ہیں ان کے نزدیک قرآن کی کیا اہمیت موگی۔''

بداختر کاشمیری صاحب کا اشکال ہے اس کو بار بار پڑھئے اور آپ پرویز یوں

یعنی علامہ سیوطی نے ظہور مہدی کی ان نوے احادیث کی تخ تئے اپنے رسالہ العرف الوردی میں کی ہے جن میں تینتیں احادیث کی تخ تئے میں مہدی کا نام صراحنا موجود ہے اور باقی احادیث خلیفہ کے لفظ اور ان اوصاف کے ساتھ وارد ہوئی ہیں کہ جومہدی کی احادیث میں ہیں۔

سیوطی کے اس بیان سے ابن خلدون کا بیاعتراض ختم ہوجاتا ہے کہ مہدی کی احادیث مبہم ہیں اور ان میں نام کی صراحت موجود نہیں ہے۔ نیز یہ کہ مہم کو مفصل پر بالا تفاق حمل کیا جاتا ہے جب حدیث ایک ہولبذا وہ احادیث جو کہ مہم ہیں یا ان میں اشارة مہدی کا ذکر ہے ان کوان مفصل احادیث پرحمل کیا جائے گا کہ جن میں مہدی کا نام صراحثاً وارد ہوا ہے اس لئے کہ مفسر قاضی ہوتا ہے مہم پر ، نیز محد ثین کا ان مہم احادیث نام صراحثاً وارد ہوا ہے اس لئے کہ مفسر قاضی ہوتا ہے مہم پر ، نیز محد ثین کا ان مہم احادیث کو مہدی کے باب میں ذکر کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ بیا حادیث مہدی ہی پر کو مہدی کے باب میں ذکر کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ بیا حادیث مہدی ہی پر کو کہا ہے۔

ای تفصیل ہے ابن خلدون کے تینوں اعتراضات کا جواب علی الوجہ الاتم ہوجا تا ہے کہ نہ تو جرح مطلقاً تعدیل پر مقدم ہے جیسا کہ ابن خلدون کا دعویٰ ہے اور نہ مہدی کی سب احادیث ضعیف ہیں اور نہ مہم ہیں۔ نیز یہ بھی ملحوظ رکھا جائے کہ اگر سب احادیث ضعیف بھی ہوتیں تو بھی بالکلیہ ظہور مہدی کا اٹکار سیح نہ ہوتا کیونکہ محدثین کے ہاں ایک قاعدہ یہ بھی ہے کہ جب کی حدیث کی روایات کی کثرت ہوجاتی ہے تو اگر چہدہ ضعیف ہوں لیکن پھر بھی اتنا معلوم ہوجاتا ہے کہ اس حدیث کی کوئی نہ کوئی اصل ضرور عقيدة ظهورمبدى احاديث كاروشني ش

چونكة رآن من نبيل جاس لئے بم مان نبيل كتے - الله بدايت نصيب فرمائے - اللهم ارنا الحق حقا و ارزقنا اتباعه

اسی فتم کے ایک سوال کے جواب میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی حضرت عمران بن حصین علی نے فرمایا تھا کہ کیا نماز کی رکعتوں کی تعداد اور زکو ہ کے مقادر تنہیں قرآن میں ملتے ہیں، روایت کے الفاظ سے ہیں جس کی صحت پر حاکم اور ذہبی دونوں متفق ہیں۔

"حدثنا الحسن قال بينما عمران بن حصين يحدث عن سنة نبينا الفقال له رجل يا ابانجيد حدِثنا بالقرآن فقال له عمران انت واصحابك يقرؤن القرآن اكنت محدثى عن الصلواه وما فيها وحدودها اكنت محدثى عن الله والبقرواصناف المال ولكن قد محدثى عن الزكواة في الذهب والابل والبقرواصناف المال ولكن قد شهدت وغبت انت ثم قال فرض علينا رسول الله في في الزكواة ، كذا كذا وقال الرجل احيتنى احياك الله قال الحسن فمامات ذالك الرجل حتى صارمن فقهاء المسلمين." (متدك الماكم ١٠١١١١٠١)

اورامام يبوطى في مقال الحدة من بيروايت ان الفاظ كرماته قل كي المحدد المحدد المحدد المحدد والمحدد المحدد ال

کے ان اعتراضات پر بھی نظر ڈالئے جودہ حدیث کے متعلق بیان کرتے ہیں۔آپ کوؤرہ برابر فرق محسون نہیں ہوگا۔

یہ بعینہ وہی حالت ہے جس کی خبر نبی کریم ﷺ نے آج سے چودہ سوسال پہلے دی تھی (فداہ ابی امی)متدرک حاکم ابوداؤ دابن ماجہ اور داری میں حضرت ابورا فع ﷺ اورمقدام بن معديكرب المست مروى بكه: "قال لا الفين احدكم متكماً على اريكته يأتيه الامر من امرى مما امرت به اونهيت عنه فيقول ما ادرى ماوجدنا فى كتاب الله اتبعناه "اورمتدرك كردوسرى روايت يساسك بجائي الفاطين كم "ماوجدنا في كتاب الله عملنا به والافلا" ورايك روايت من بيالفاظ بين "وهسذا كتساب الله وليسس هدا فيسه (متدرك حاكم ص٩٠١٠٨ ١٠٥) واللفظ له وابن ماجه عن ابي رافع ص٣باب تعظيم حديث رسول الله ﷺ وابوداؤد بساب في لزوم السنة ص٢٣٢ ج٢ ومشكواة المصابيح باب الاعتصام بالكتاب والسنة الفصل الثاني ص٢٩ المفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة عن البيهقي ص١١."

اس صدیث کامفہوم ہیہے کہ میں اس حال میں کسی کونہ پاؤں کہ واپنے تکیہ ہے فیک لگائے ہوئے ہواور میراکوئی امراس کے پاس آئے جس میں میں نے کسی چیز کا تھم دیا ہو کسی چیز سے منع کیا ہوتو وہ کہدوے کہ میں تو اس کونہیں جانتا ہم تو جوقر آن میں پائیں گے اس کوما نیں گے اس کوما نیں گے اور جوقر آن میں نہیں ہوگا اس کونہیں مانیں گے ، تو گویا اختر صاحب کے اس کوما نیں گے۔ تو گویا اختر صاحب کے اعتراض کا مفہوم بھی یہی ہے کہ اگر قرآن میں مہدی کا ذکر ہوتا تو ہم مانے لیکن

والغداة ركعتين والظهر أربعا والعصر اربعا قال لا قال فعن من اخذتم ذالك ألستم عنا اخذتموه واخذنا عن رسول الله فل او جدتم فيه من كل اربعين شاة شاة وفي كل كذا بعيرا كذا وفي كل كذا درهما كذا قال لا قال فعن من اخذتم ذالك الستم عنا اخذتموه واخذنا عن النبي في وقال لا قال فعن من اخذتم ذالك الستم عنا اخذتموه واخذنا عن النبي في وقال اوجدتم في القرآن وليطوفوا بالبيت العتيق او وجدتم فيه فطوفوا سبعا واركعوا ركعتين خلف المقام اوجدتم في القرآن لا جلب ولا جنب ولا شغار في الاسلام ؟ اما سمعتم الله قال في كتابه وما اتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا قال عمران فقد اخذنا عن رسول الله الله السياء ليس لكم بها علم "(س١٠)

الین کی تو ایک آدی نے کہا کہ اے ابو نجید (کنیت عران بن صیبن) تم ہمیں ایک حدیث
بیان کی تو ایک آدی نے کہا کہ اے ابو نجید (کنیت عران بن صیبن) تم ہمیں ایک
احادیث سناتے ہوجن کی کوئی اصل قرآن میں موجود نہیں ہے تو حضرت عران بن صیبن
کیا تو نے ہو جن کی کوئی اصل قرآن میں موجود نہیں ہے تو حضرت عران بن صیبن
کیا تو نے قرآن میں بید یکھا کہ عشاء کی چار رکعتیں ہیں اور مغرب کی تین اور صح کی دو
اور ظہر وعصر کی چارچار رکعتیں ہیں اس آدمی نے کہا کہ نہیں ، تو فر مایا کیا تم نے بیہم سے
نہیں سیکھیں؟ اور ہم نے نبی کریم کی ہے نہیں سیکھیں پھر فر مایا کہ کیا تم نے تی ہم سے
دیکھا ہے کہ چالیس بکروں میں ذکو ہ کی ایک بئیس ، تو فر مایا کہ کیا تم نے اور اونٹوں میں استے اونٹ
اور دراہم میں استے دراہم تو اس آدمی نے کہا کہ نہیں ، تو فر مایا کہ کیا ہے ہم سے نہیں

سیکھے اور ہم نے بیٹیمر ﷺ اور پھر فرمایا کہتم قرآن میں پاتے ہوکہ طواف کر وہیت اللہ کالیکن کیا قرآن میں ساتھ میہ بھی ہے کہ سات طواف کر واور پھر دور کھت نماز پڑھواور پھر فرمایا کہ کیا تم نے قرآن میں سیح کم دیکھا ہے کہ نہ عاشر مال والے کو تکلیف دے اور نہ مال والے اس کے تکافیف دے اور نہ مال والے اس کو تکلیف دے اور نہ مال والے اس کو اور نہ جلب اور جدب ہے اسلام میں (بیدو فقہی اصطلاحیں ہیں جوا حادیث میں ذکور ہیں) اور پھر فرمایا کہ کیا تم قرآن میں نہیں پڑھتے ہوکہ رسول ﷺ تم کو جو وے اس کو لواور جس چیز سے تہ ہیں من کرے اس سے دک جا واور پھر حضرت عمران بن حصین نے فرمایا کہ ہم نے نبی کریم ﷺ سے بہت می چیز ہیں سیکھیں ہیں جن کا تمہیں علم نہیں۔

حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ کی اس حدیث ہے واضح ہوا کہ عقائد و
اعمال کا ثیوت صرف قرآن ہے نہیں ہوتا بلکہ احادیث ہے بھی اعمال وعقائد فابت کے
جاسکتے ہیں اس لئے کہ جومثالیں حضرت عمران بن حصین ؓ نے پیش کی ہیں ان بیس ہے ہر
عمل کی دوسینیتیں ہیں ایک عملی اور ایک اعتقادی اور بید دونوں احادیث ہے فابت ہیں
مثلاً ظہر کی نماز کی ایک تو عملی حیثیت ہے کہ چار رکعت فرض پڑھے جا ئیس اور ایک
اعتقادی حیثیت ہے کہ چاررکعت نماز کا اعتقاد رکھا جائے کہ ظہر کی خماز کی چار رکعتیں ہیں اور بید
دونوں چیزیں ایک جیسی فرض ہیں مثلاً اگر کوئی آدمی ظہر کی نماز کی چار رکعتوں کا انکار
کرے اور بیہ کے کہ ظہر کی نماز دورکعت فرض ہے تو اس اعتقاد ہے وہ دائر ہ اسلام سے
خارج ہوگا تو معلوم ہوا کہ ان اعمال کی دونوں جیشیتیں جوفرض ہیں حدیث ہی ہے فارج ہوگا تو معلوم ہوا کہ ان انکار کی جارج ہوگا تو معلوم ہوا کہ ان انکار کی بیشتیں جوفرض ہیں حدیث ہی ہے فارج ہوگا تو معلوم ہوا کہ ان انکار کی دونوں جیشیتیں جوفرض ہیں حدیث ہی ہے فارج ہوگا تو معلوم ہوا کہ ان انکار کا خواب حیثیتیں جوفرض ہیں حدیث ہی ہے فارج ہوگا تو معلوم ہوا کہ ان انکار کا حیثیت میں حدیث ہی ہوگا ہوں حدیث ہی سے فارج ہوگا ہوں حدیث ہی سے فارج ہوگا ہوں حدیث ہی ہوگا ہوں حدیث ہی ہوگا ہوں حدیث ہی ہوگا ہوں حدیث ہی سے فیار سے خواب سے فور سے خواب سے فور سے خواب ہوگا ہوگی ہوگا ہوں حدیث ہی سے فارج ہوگا ہوں حدیث ہی سے فران ہوگا ہوں حدیث ہی سے فور سے خواب ہوگا ہوں حدیث ہی سے فور سے فران ہوگا ہوں حدیث ہی سے فران ہوگا ہوں حدیث ہوگا ہوں حدیث ہوں سے فران ہوگا ہوں حدیث ہوگا ہوں حدیث ہوگا ہوں حدیث ہوں سے فران ہوگا ہوں حدیث ہوں سے فران ہوگا ہوں حدیث ہوں سے فران ہوگا ہوں میں میں سے فران ہوگا ہوں میں ہوگا ہوں میں میں سے فران ہوگا ہوں

اس طرح بخاری ومسلم دونوں کے حوالے سے علامہ جلال الدین سیوطی ؓ نے

(عقيدهٔ ظهورمبدی احاديث کي روشي مي

ساتھ اس کا ذکر کیا جاتا اور نبی ﷺ بھی دو چار آدمیوں ہے اس کو بیان کردینے پراکتفاء ندفر ماتے بلکہ پوری امت تک اے پہنچانے کی سعی بلیغ فرماتے۔'(رسائل وسائل ۱۵۸۵)

آپاگرغوراورتعمق ہے دیکھیں گے تو یہ بھی تقریباً وہی بات ہے کہ جواختر کاشمیری صاحب نے فرمائی تھی۔

معلوم ہوتا ہے کہ مولانا مودودی صاحب اور اختر کا تمیری ایک ہی بیاری میں بہتلا ہیں کہ عقائد سب کے سب قرآن میں ندکور ہونے چا ہیکی اور مہدی کے ظہور کا ذکر چونکہ قرآن میں نہیں لہذا بیا یک من گھڑت قصہ ہے جس کا حقیقت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے لیکن گزشتہ حدیثوں میں بیہ بات واضح ہوئی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان سے اگرکوئی عقیدہ یا عمل فابت ہوجائے تو اس کا ماننا بھی لا زمی ہوتا ہے ، بیتو مولانا اور اختر کا تمیری صاحب بھی تسلیم کرتے ہوں گے کہ قرآن میں بعض چیزوں کا ذکر تفصیلا ہے اور بچھ چیزیں قرآن میں اجمال کے ساتھ اشارۂ ذکری گئی ہیں ور نہ جیسا کہ حدیث میں گزر چکا ہے ہر چیز یعنی عقیدہ وعمل اس تفصیل کے ساتھ قرآن میں کہاں موجود ہے کہ میں گزر چکا ہے ہر چیز یعنی عقیدہ وعمل اس تفصیل کے ساتھ قرآن میں کہاں موجود ہے کہ جس تفصیل کے ساتھ قرآن میں کہاں موجود ہے کہ قرآن میں کہاں موجود ہے کہ قرآن میں نہیں قویہ کوئی اعتراض کی بات نہیں ہے۔

لیکن بیلموظ رہے کہ بعض مضرین کی صراحت کے مطابق ظہور مہدی کا ذکر اجمالاً قرآن میں بھی موجود ہے، چنانچے سورۃ الانعام کی اس آیت میں کہ "یسوم یساتسی بسعسض ایسات ربک" (پ ۱۸ یت نبر ۱۵۸) میں علامات قیامت کا اجمالاً بیان ہے اور

فانتهوا قالت بلي قال فانه نهى عنه . "(من الايس ١٠٠١ و يغارى إب السوش

م ۱۸۰۰ تا اوسلم ۱۰۵ تا با بر محمل المواصلة تاب الماس)

عبد الله بن مسعود على روايت مين بهى وبى بات ب جوعمران بن حسين الله كى روايت مين بهى وبى بات ب جوعمران بن حسين بها كى روايت مين گزر چكى ب - آپ ان احاديث كو پرهيس اوراس كے بعد جناب اختر كاشميرى صاحب كى اعتراض پرنظر ڈاليس اوراس كے ساتھ مولانا مودودى صاحب كى اس عبارت پر بھى نظر ڈاليس مولانا نے بھى د بے لفظوں ميں تقريبا وہى بات كى ب جو اختر كاشميرى صاحب نے كھے لفظوں ميں كتھے ہيں:

"اب مہدی کے متعلق خواہ کتنی ہی تھینے تان کی جائے بہر حال ہر مخص دیکھ سکتا ہے کہ اسلام میں اس کی بید میٹیت نہیں ہے کہ اس کے جائے اور مانے پر کسی کے مسلمان ہونے اور نجات پانے کا انحصار ہو، یہ حیثیت اگر اس کی ہوتی تو قرآن میں پوری صراحت کے ہو، یہ حیثیت اگر اس کی ہوتی تو قرآن میں پوری صراحت کے

ער או או אינטישינטביטוניטיט

کے ظہور مہدی کی احادیث جوحد تو اتر تک پہنچ چکی ہیں، ای طرح دوسرے محدثین کے اقوال بھی گزر چکے ہیں، اوراگر بیالفاظ صرف نوک قلم سے نہیں بلکہ دل کی گہرائیوں سے نکلے ہیں تو اس کتاب کے باب اول و ٹانی پر نظر ڈال کرا پنے رائے پر نظر ٹانی فرما ہے۔ اللہم از نا الحق حقا و ارزقنا اتباعه

پچھ باتیں جناب اختر کاشمیری صاحب کے مضمون میں ایسی ہیں کہ جوان کی وہنی اختراع ہے، مثلاً وہ لکھتے ہیں کہ: جس طرح پہلے لوگوں نے یہ مشہور کررکھا تھا کہ چودھویں صدی ختم ہوگئی مگر قیامت نہیں چودھویں صدی ختم ہوگئی مگر قیامت نہیں آ بی جودھویں صدی ختم ہوگئی مگر قیامت نہیں آئی جس طرح یہ گھڑا ہوا عقیدہ تھا اس طرح ظہور مہدی کا واقعہ بھی ایک من گھڑت عقیدہ سے۔

ای کا نام ہے'' بناء الفاسد علی الفاسد'' ان دونوں باتوں کا آپس میں کوئی جوڑ 
نہیں اگر کسی نے غلط طور پرمشہور کر دیا کہ چوھویں صدی ختم ہوتے ہی قیامت آئے گ
ادر چودھویں صدی ختم ہوگئی گرقیامت نہ آئی تواس سے یہ کہیں لازم آتا ہے کہ قیامت ک
دہ علامات جو نبی کریم ﷺ نے بیان فرمائی اور ہمارے پاس سیح سندوں سے پہنچیں جیسا
کہ ظہوری مہدی ، یہ بھی من گھڑت اور جھوٹ ہے۔

نیز بید کہ ان دونوں ہاتوں میں بڑا بنیادی فرق ہے چودھویں صدی کے ختم ہونے پر قیامت کے آنے کی پیشین گوئی مرزاغلام احمد قادیانی نے کی تھی اوراس کو اپنا الہام ظاہر کیا تھااور پھر قادیانیوں نے اس کومشہور کردیااور کچال میں بیہ بات مشہور ہوئی کہ چودھویں صدی کے اختتام پر قیامت قائم ہوجائے گی تو اس کا جھوٹ ہونا اب ہر مفسرین کی تصریح کے مطابق اس میں بہت می علامات قیامت کی طرف اجمالاً اشارہ ہے جس میں سورج کا مغرب سے طلوع ہونا، دابة الارض کاخروج ، نزول عیسیٰ علیه السلام وغیرہ شامل ہیں، اسی طرح اس میں خروج مہدی کی طرف بھی اجمالاً اشارہ ہے، جیسا کہ ہم علامہ سیوطی کی تفییر درمنثور کے حوالے سے نقل کر بچکے ہیں۔ ملاحظہ ہوای کتاب کا صفحہ۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ ظہور مہدی بھی دوسرے بہت ہے مسائل کی طرح اجمالاً قرآن کریم میں مذکورہے۔

> جناب اختر کاشمیری صاحب اپنے مضمون میں لکھتے ہیں کہ: ''حدیث نبوی کو بھی دیکھیں اگراس پر (بعنی ظہور مہدی) کوئی سیح یا متواتر حدیث مل جائے تو اے ماننا پڑے گا ورنداس کے نہ مانے سے حدیث نبوی کا افکار لازم نہیں آتا ہے۔''

میں قار کین سے درخواست کروں گا کہ جناب اخر کا تمیری کے ان الفاظ کو پر دھنے کے بعد آپ اس کتاب کے باب ثانی پر دوبارہ نظر ڈال لیں اور دیکھیں کہ محد شین کے بال ظہور مہدی کی احادیث کا کیا مرتبہ ہے، صحت کے قائل توسب محد ثین بالا جماع ہیں اور اکثر تو امر کے قائل ہیں جیسے کہ شارح عقیدہ سفار بنی کا قول ہم نقل کر بچے ہیں کہ:
"ان احدادیث ظهور المهدی قد بلغت فی الکثرة حدالتو اتر وقد تلقاها الامة بالقبول فی جب اعتقادہ النح ص ۱۸ ج ۲ والبحث بکمالله فی شرح عقیدہ السفارینی من ص ۲۸ ج ۲ والبحث بکمالله فی شرح عقیدہ السفارینی من ص ۲۸ ج ۲ من حیث الروایة"

نہیں کریں گے اور اور ندبیذ کر ہے کہ ان کی پھوٹکوں میں پیطافت ہوگی۔ ہاں البنة ان کے غزوات کا ذکرا حادیث میں ہے، اور اگرا حادیث میں تلوار کا ذکر ہوتو اس ہے اس کی نفی کہاں لازم آتی ہے کہ وہ کسی دوسری فتم کا اسلحہ استعال نہیں کریں گے اوریا اس کا ثبوت کہاں ہے کہ موجودہ حالت میں دنیا اپنے اس ایٹمی دور کے ساتھ اس وقت بھی موجودرہے گی۔کیابعیدہے کہ بیرسب کچھٹتم ہوجائے اورانسان پھرحالت اول کی طرف لوث جائے جس میں جنگ کے وہی اوزار وقوانین ہوں کہ جونبی کریم ﷺ کے زمانے میں تھے اگراس چیز کواعتر اض کا ذریعہ بنایا جائے کہ مہدی کی احادیث میں تکوار کا ذکر ب توبعینه یمی اعتراض پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام والی احادیث بر بھی ہوسکتا ہے کیونکہ اس میں بھی اس کا ذکر ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام دجال کوتلوار ہے قبل کریں گے حالانكدان احاديث كى صحت كاختر صاحب بھى قائل معلوم موتے ہيں جيسا كدان كى عبارت پہلے ہم نے نقل کی ہے۔

ا ہے مضمون میں ایمان بالشہود کی سرخی قائم کر کے اختر کا شمیری صاحب لکھتے

'' خدا کے نبی کے بعد کسی شخص پرایمان بالغیب ممکن نہیں جب تک اس کے بارے میں اللہ کے رسول کا کوئی معتبر ارشاد سامنے نہ

لیج محدثین کی تقریحات کے مطابق ایک نہیں کئی سیج احادیث موجود ہیں۔ عبدالله بن مسعود علی روایت جوباب اول میں گزر چکی ہے وہ تو محدثین کے نز دیک (عقيدة ظهدومبدى احاديث كى روشى يس

ایک پر ظاہر ہوا اس لئے کہ اب ہم سب پندر ہویں صدی جری میں سانس لے رہے جیں۔ بخلاف اس کے ظہور مہدی کاعقیدہ مجھے اور متواتر احادیث سے ثابت ہے اور پوری امت کے مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے تو کیا کسی عاقل کی نظر میں ان دونوں باتوں کا وزن ایک جیسا ہوسکتا ہے؟ ایک نبی صادق کی پیشین گوئی ہے جو سیح اور متواتر اسنادے ہم تک پیچی ہےاور دوسری دجال و کذاب کی پیشین گوئی تھی جس کواللہ تبارک و تعالیٰ نے ذلیل وخواراور جھوٹا کردکھایا، دونوں میں زمین وآسان کا فرق ہے۔ پہلی بات کہ تکذیب ے قادیانی کی تکذیب ہوتی ہے جو ضروری جزء ایمان ہے اور دوسری تکذیب ہے محمد 

نیز چودهویں صدی میں قیام قیامت والی بات کی پشت پر کوئی مضبوط دلیل موجود نہیں اور ظہور مہدی کے عقیدے پر نوے روایات جن کو بچیس صحابہ و تا بعین نقل کرتے ہیں موجود ہیں اور پوری امت کا اجماعی عقیدہ ہے۔

نیزاختر صاحب لکھتے ہیں کہ:

ود مشہور ہے کدان کی پہچان میہ ہوگی (لیعنی مبدی کی) کہ وہ ایٹمی اسلحہ ہے بیاز ہوکر تلوار ہے جنگ کریں گےان کی پھوتلوں میں اتی طافت ہوگی کہ جہال تک ان کی نظر جائے گی وہاں تک ان کی پھونک پہنچے گا۔''

خدا جانتا ہے کہ بیہ باتیں کہاں اور کس حدیث میں ہیں اور کہاں سے اختر صاحب نے لکھیں، کیونکہ کسی صحیح روایت میں نہ تو اس کی نفی ہے کہ وہ ایٹمی اسلحہ استعمال

(148

انداز فکرانو کھا اور کسی چیز کو قبول کرنے کا طریقہ بھی الگ ہے، پیر طبقہ اگر ایسا مطالبہ کرتا ہے تو ہے جانہیں بجا ہے۔' اور کلصے ہیں کہ' پیر سے ذاتی خیالات کا خلاصہ نہیں بلکہ
اس جدید طبقہ کے جذبات کا عکس ہے سائنسی دور کے دل ود ماغ پر گلی چھاپ کو بلا دلیل
نہ تو بدلا جا سکتا ہے اور نہ ہی لاشعور سے کھر چ کر زکالناممکن ہے۔ اب ایک ہی صورت
باتی رہ جاتی ہے کہ سکلے کے تمام پہلوسا منے لاکر رکھ دیئے جائیں اور قبول نا قبول کا فیصلہ
باتی رہ جاتی ہے کہ سکلے کے تمام پہلوسا منے لاکر رکھ دیئے جائیں اور قبول نا قبول کا فیصلہ
باتی سے طبقہ محصور دیا ہے۔''

بيتوبالكالتيج بي كملى يااعتقادي مسئلے كے متعلق دليل طلب كى جائے كماس كا ثبوت کس چیزے ہے لیکن بینیں کہا جاسکتا کہ کسی کے دل ور ماغ پر اگر سائنسی چھاپ لگی ہوئی ہوتو اس کے لئے ہم اپنے معتقدات کو بدلیں یااس کوا یے بہج پر لے آئیں کہ ان کے لئے ان کا مانناممکن ہوجائے ہم اس کے مکلف نہیں بھیجے بات کودلیل کے ساتھ ذکر کرنا پیکار نبوت ہے اگر وہ کسی کی سمجھ میں نہیں آتی پاکسی بیرونی چھاپ کی وجہ ہے وہ سمجھنانہیں جا ہتا تو اس کے لئے نہ تو تھی اعتقاد کا انکار کیا جاسکتا ہے اور نہ دلیل کو جانچنے کادہ طریقہ استعمال کرنا جاہے جواختر صاحب کرتے رہے ہیں اس لئے کہ سی بھی فن کی بات ہوای کے ماہرین کی رائے کا احترام واعتبار کیا جاتا ہے۔ای طرح اس مسئلے میں فن حدیث کے ان ماہرین کی رائے کا اعتبار ہوگا جنہوں نے اپنی زند گیاں اس فن کی تحقیق کے لئے وقف کی اوراس فن کواپنااوڑ ھنا بچھونا بنالیا تھا۔اس فن میں ندمیری رائے گا عتبار ہوگا ، نہ جناب اختر کا تثمیری صاحب یا کسی اور کی رائے کا ، بلکہ ہم اگر رائے زنی کریں گے تو پیخود ہارے لئے وبال وخسران ہوگا، بہتر بیہے کہ ہم محدثین کی رائے کا

بالا تفاق سحج ہے جبیبا کہ باب ٹانی میں تخفۃ الاحوذی کے حوالے ہے گزر چکا ہے۔ اور امسلمہ رضی اللہ عنہا کی روایت جوابودا وُد کے حوالے ہے گزر چکی ہے ابودا وُد، منذری، ابن قیم وغیرہ سب نے اس پر سکوت کیا۔ جومحد ثین کی اصطلاح کے مطابق اس حدیث کی صحت کی دلیل ہے اور عون المعبود میں اس روایت کے متعلق لکھا ہے کہ:

"وفي الإذاعة رجاله رجال الصحيحين لا مطعن فيهم لا مغمز." (س١٤١٤)

کہ اس روایت کے راوی سب صحیحین لیمنی بخاری ومسلم کے راوی ہیں کوئی جرح اورطعن نہیں ہے، اس سے ثابت ہوا کہ بیر وایت بحد ثین کے نز دیک صحیح ہے۔ بلکہ صحت کوچھوڑ ہے محد ثین کے ہاں تو ظہور مہدی کی احادیث متواتر ہیں اور انکار کرنے والے بھی جانتے ہیں کہ احادیث بہت زیادہ ہیں لیکن ہر حدیث ہیں مکرین حدیث کی طرح کوئی نہ کوئی کیٹر اضرور نکالا جاتا ہے یا کسی راوی پر جرح نقل کی جاتی ہے، اگر چہوہ راوی بخاری ومسلم کا ہوا ورسب کے نز دیک ثقتہ ہو، لیکن تعدیل کے اقوال کوچھوڑ کرصرف برح تقل کی جاتی ہے تا کہ ضعف کو ثابت کیا جائے حالا نکہ جہاں سے ضعف کا قول نقل کیا جاتا ہے اس کے آگے ہیچھے تعدیل کے اقوال کا انبار ہوتا ہے جن کو دیکھر کہمی نظر انداز جاتا ہے۔ اس کے آگے ہیچھے تعدیل کے اقوال کا انبار ہوتا ہے جن کو دیکھر کر بھی نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

حق بات جانے ہیں گر مانے نہیں ضد ہے جناب شخ تقدیں مآب کو

اختر صاحب لکھتے ہیں کہ:'' بہرحال واضح ہے کہ پندرھویں صدی کا استقبال کرنے والاطبقہ گزشتہ تمام اعتبارے بہرحال مختلف ہے اس کے مسائل جدا، سوچ منفرد،

اعتباركرس.

تواب دلیل کے مطالبہ ہے مرادا گر دلیل شرعی کا مطالبہ ہے تو وہ پیش کی جا چکی ہے کہ احادیث اس باب میں متواتر ہیں اور دلیل سے مرادا گرعقلی دلیل ہوتو عقل بھی اس کی مخالف نہیں کہ آخری زمانہ میں ایک مجدد پیدا ہوجودین کی حفاظت اوراحیاء سنت کے لئے کا م کرے ، ندمعلوم وہ کونسا سائنسی نظر بدیا فارمولا ہے کہ ظہور مہدی کاعقیدہ اس کی مخالفت کی وجہ ہے رد کیا جار ہاہے یا سائنس کی حصاب گلے ہوئے ول و د ماغ اس کونہیں سمجھ پارہے ہیں اوروہ کونسا اشکال ہے جوان کو پیش آتا ہے۔اس لئے کہ نہ تو مہدی پھر سے پیدا ہوں گے اور نہ بغیر مال باپ کے، بلکہ وہ اس معتا داور جاری عادت کے مطابق پیدا ہونے والے ایک انسان ہوں گے جن سے اللہ تعالی دین کی تجدید کا کام لے گا اور جن كا نام محد اور والدكا نام عبدالله وكا اوروه نبي كريم صلى الله عليه وسلم كي نسل ميس ي ہوں گے، مال کی طرف سے مینی اور باپ کی طرف سے حسنی ہوں گے۔ اور حدیث "من ولله العباس" جوآيا ہے كەحضرت عباس رضى الله عندكى اولاد سے ہول كے تووہ حدیث ضعیف ہے۔ (تعلق السیح ص ١٩٦٦)

توان باتوں میں کوئی بات غیر مغتادا در سمجھ میں نہ آنے والی نہیں ہے، ہاں اگر سمی نے انکار مہدی کی ٹھان کی ہوا در عقل میں بھی پچھ فتور ہوتو وہ بات اور ہے، اللہ تعالیٰ اس قتم کی عقل ہے بچائے۔

> صبح ازل میہ مجھ سے کہا جرائیل نے جو عقل کا غلام ہو وہ دل نہ کر قبول

(۱) ظہور مہدی کی احادیث پر بحث کرتے ہوئے ابن خلدون اور اختر کا تمیری نے سب سے پہلے ابو بکر الاسکاف کی اس حدیث پر بحث کی ہے جوان الفاظ کے ساتھ حضرت جابڑ ہے منقول ہے کہ "من کذب بالسمھدی فقد کفرومن کذب بالدجال فقد کذب ، الخ" (مقدمان ظدون سالم)

اس روایت کو ابن خلدون نے ابوبکر الاسکاف کی کتاب فوائد الاخبار کے حوالے سے متعلق لکھتے ہیں حوالے سے متعلق لکھتے ہیں "وحسبک هذا غلوا والله اعلم بصحة طریقه الی مالک بن انس علیٰ ان ابابکر الاسکاف عندهم متّهم وضّاع."(متدرس ۲۱۳)

يروايت بعض محدثين كرزد يكموضوع بي كمافظ ابن مجرف اسان الميز ان يس محد بن الحن بن راشد الانصارى كرز جمد يس لكحام كد "ووجدت في كتاب معانى الاخبار للكلابازى خبراً موضوعا حدث به عن محمد بن على بن الحسن عن الحسين بن محمد بن احمد عن اسماعيل بن ابى اويس عن مالك عن ابن المنكدر عن جابر وفيه من انكر خروج المهدى فقد كفر. الخ" (س١٠٠٥)

لین بعض محدثین کے نزدیک میہ حدیث موضوع نہیں ہے جیسے کہ پہلی نے روض الانف میں اس حدیث کو نقل کیا ہے اور پھراس کی سند کی غرابت کی طرف اشارہ کیا ہے لیکن موضوع نہیں کہا ہے اگر ضعیف ہوتو بھی دوسری صبحے اعادیث اس کی تائید کے

اس روایت میں ابن خلدون اور اختر کاشمیری صاحب نے عاصم بن الی النجو و برجرح کی ہے اور روایت کوضعیف ثابت کرنے کی کوشش کی ہے، لیکن عاصم محدثین کے زديكةوى ثقدين، چنانچداين ابي حائم في "كتاب الجرح والتعديل" مين تقل كيا ہے "اخبرنا عبدالله بن احمد بن محمد بن حنبل فيما كتب الى قال سالت ابي عن عاصم بن بهدلة (يعني عاصم بن ابي النجود) فقال ثقة رجل صالح خير ثقة والاعمش احفظ منه وكان شعبة يختار الاعمش عليه في تثبيت الحديث قال وسالت يحيي بن معين عنه فقال ليس به باس قال عبىدالله بن احمد و سالت ابي عن حماد بن ابي سليمان و عاصم فقال عاصم احب اليناعاصم صاحب قران و حماد صاحب فقه .

( كتاب الجرح والتحديل لا بن الي حاتم ص ١٣١٠ ج١)

ابن الی حاتم كتے بيل كد مجھ عبدالله بن احد بن صبل نے خردى ہےك میں نے اپنے والد احمد بن طنبل سے عاصم کے متعلق یو چھا تو فرمایا کہ ثقتہ ہے اور نیک آ دى باور بهترين ثقه به بيكن اعمش ان سے زيادہ حافظ تصاور شعبه اعمش كوعاصم رِرْجِ ویتے تھے،اورعبداللہ کہتے ہیں کہ میں نے لیجی بن معین سے عاصم کے متعلق یو جھا تو فرمایا کہ عاصم کی روایت میں کوئی باک نہیں یعنی ثقنہ ہے اور عبداللہ کہتے ہیں کہ میں نے اسية والدامام احمد بن طنبل سے عاصم اور حماد كے متعلق يو چھا تو فرمايا كد مجھے عاصم زياده پندہاس کئے کہ عاسم قرآن والے تصاور تماد فقہ والے۔

اس عبارت معلوم مواكه عاصم كوامام احمد بن حنبل اورامام الجرح والتعديل

لئے پیش کی جاعتی ہیں اور اس بات کی طرف علامہ سیلی نے بھی اشارہ کیا ہے کہ "والاحاديث الواردة في المهدى كثيرة جدا. "(روش الانف ١٠٦٠ تا)

كىظبورمبدى كى احاديث بهت زياده باى طرح امام سيوطى في اين رسالہ"العرف الوردی" میں اس صدیث کوفقل کر کے سکوت کیا ہے۔ (ملاحق والحادی ص ۲۵،۲۰۰۲)

نیزاس کی سندبھی ایک نہیں بلکہ کئی ہیں جس کی طرف مبلی نے اشارہ کیا ہے۔ وكذا في التصريح بما تواتر في نزول المسيح ٣٣٣٥

ابن خلدون نے ابو بکرالا سکاف کواس کا واضع تشہرایا ہے لیکن سیجے نہیں کیونکہ ابو بكرالا سكاف يروضع حديث كاالزام كسى نے بھى نہيں لگايا، اگر حديث موضوع ہوتو پھر اس کا واضع بقول حافظ ابن جرحمر بن الحن بن علی بن را شدالا نصاری ہے۔ (لسان الميز ان ص١٦٠٥٥)

رباابوبكرالاسكاف تووه تقداورامام بكسما في الفوائد البهية . محمد بن احمد ابوبكر الاسكاف البلخي امام كبير جليل القدر\_(١٦٠٠٠) (۲) ظہورمہدی کی دوسری روایت جس پرابن خلدون اوراختر کاشمیری وغیرہ نے ضعف کا تھم لگایا ہے، وہ روایت ہے جوابودا و دوتر ندی کے حوالے سے باب اول میں ہم مع ترجم لقل كر چكے بيں جس كالفاظ ابن خلدون نے بيقل كئے بيں كه "عـــن عبدالله ابن مسعودٌ عن النبي الله لو لم يبق من الدنيا الا يوم لطول الله ذالك اليوم حتى يبعث الله فيه رجلا منى اومن اهل بيتي يواطي اسمه

اسمى واسم ابيه اسم ابى. " (مقدما بن فلدون ١٦٥٠)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

احادیث حسن ہیں اور احمد وابوز رعدنے عاصم کو ثقتہ کہا ہے اور پھر کہا کہ بیر بخاری ومسلم کے راوی بھی ہیں۔(سے۵۷ج

اور پھرابن سعد ہے بھی عاصم کی ثقابت نقل کی ہے ص ۳۵۸ ج۲\_میزان اور عافظ ابن حجرنے تہذیب التہذیب میں بیسب اقوال نقل کئے ہیں اور ساتھ عجلی کا بیقول بهي تقل كيابك " وقال العجلي كان صاحب سنة وقراة وكان ثقه" (س٥٠ هٔ ۵) بلی نے کہا ہے کہ عاصم سنت والے تھے، ثقہ اور قاری تھے۔

اور حافظ نے تہذیب التبذیب میں بزار کا پیول بھی نقل کیا ہے کہ "ولا نعلم احدا تو که"(س ۴۰ ق)عاصم کوکی نے بھی ترک نہیں کیا۔

اورتقريب التبذيب مين حافظ ابن جركات بين كد "عاصم بن بهدلة وهو ابن ابي النجود بنون و جيم الاسدى مولاهم الكوفي ابوبكر المقرئ صدوق. الخ" (١٥٩)

ان اقوال سے بدیات صاف طور پرمعلوم ہوئی کہ عاصم بن ابی النجو دائمہ جرح و تعدیل کے نز دیک ثقتہ ہے۔ لہذا ابن خلدون یا اختر کاشمیری کا عاصم کی وجہ ہے اس حدیث کوضعیف کہنا سیجے نہیں ہے۔

نیز مید کہ عاصم صحیحیین لیعنی بخاری ومسلم کے راوی بھی ہیں،اگر چیہ بخاری ومسلم نے ان سے مقرون بالغیر حدیثیں نقل کی ہیں لیکن پھر بھی اتنی بات تو ثابت ہوئی کہ بخاری ومسلم نے ان کی روابیتیں لقل کی ہیں۔ نیزسنن اربعہ میں بھی ان کی روابیتیں منقول ہیں۔اور سے مجھی ملحوظ رہے کہ بیروایت ان روایات میں سے ہے جن پرامام ابوداؤدنے

يجي بن معين ثقة مانت بين البنة شعبه كنز ديك عاصم براعمش كورج جاصل بالين یکوئی جرح کی بات نہیں ہے۔

اس کے بعد ابن ابی حاتم کہتے ہیں کہ میں نے اپنے والد ابوحاتم سے عاصم کے متعلق يوچها تو فرمايا كه "هو صالح هو اكشر حديشا من ابي قيس الاو دي واشهو منه واحب الى من ابى قيس . "(١٦٠ بالجرح والتديل ١٠٣٥ ج٠)

ابوحاتم نے کہا کہ عاصم صالح ہے اور ابوقیس سے زیادہ حدیثیں نقل کرنے والا ہاوراس سے زیادہ مشہور ہاور مجھے عاصم ابوقیس سے زیادہ پسند ہے۔

اوراس کے بعد پھرلفل کیا ہے کہ میرے والدے عاصم بن النجو واور عبدالملک بن عمير كم متعلق يو چها گيا تو انهول نے عاصم كوعبد الملك پرتر جيح دى۔ (سسسن ١٠) اورابن ابی حاتم فرماتے ہیں کہ میں نے ابوزرعہ سے عاصم کے متعلق یو چھا تو كهاكد تقدب\_(س١٥٠١)

ابن ابی حاتم کی ان عبارات معلوم ہوا کدامام احمد بن حنبل ، امام الجرح والتعديل يحيى بن معين ، ابوحاتم ، ابوزرعه جيسے محدثين اور جبال الحديث كے نز ويك عاصم

علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں ابوحاتم کا بیتول نقل کیا ہے کہ''محلّہ الصدق"عاصم كامقام يكى كاب- (بيزان الاعتدال ص ٢٥٠ج)

اورخود ذبي فرماتي بين "قلت هو حسن الحديث وقال احمد وابسوز رعسه شقسه" (ص٥٥٦ج) مين كهتا مول كدوه حسن الحديث ب، يعني اس كي اس کی وجہ سے روایت کوضعیف کہا ہے۔ راوی کا اصل نام قطن نہیں بلکہ فطر بن خلیفہ ہے جیے کہ ابوداؤد کے اصل نسخہ اور رجال کی کتابوں میں لکھا ہے، پیزنہیں بیابن خلدون کی غلطی ہے یا کہ کا تب نے تصحیف کی ہے،اس طرح ابن خلدون کی تقلید میں اختر صاحب نے بھی غلط نقل کیا ہے،معلوم ہوتا ہے کداختر صاحب نے ابوداؤد کی اصل روایت کی طرف رجوع کی زحت گوارانہیں فرمائی بلکہ ابن خلدون ہی پر اعتاد کیا (اگر چہ اختر صاحب نے اپنے پورے مضمون میں بیرظا ہرنہیں کیا ہے کہان کامضمون ابن خلدون ہے ماخوذ ہے کیکن ظاہر یہی ہوتا ہے کہ ان کا پورامضمون این خلدون کی اس فصل کا ترجمہ ہے) کیکن بیراوی محدثین کے نزویک ثقہہ۔

حافظا بن ججرتقريب العبذيب مين لكهة بين 'صدوق" (ص22) يعني سيح تق علامدة بي ميزان الاعتدلال من لكصة بين "وشف احمد وقال ابو حاتم صالح الحديث "(ص٢٦٦ج) امام احمة قريق كى إورابوحاتم في كهابك اس كى حديثين صالح بين، ابن سعد نے كہا ہے" ثقة انشاء الله تعالى" (ميزان الاحدال ص٣٦٥ تا الله تقد إدروبي في المام احد يجي فقل كيا بك "كان فطو عند يحيي ثقه " (يزان ٣٦٣٥ ج) يعنى فطر يحي كزويك ثقة تق اورعبدالله بن احمد كہتے ہيں كه ميں نے اپنے والدے فطر كے متعلق يو چھا تو فرمايا كه "شقه صالح المحديث المخ" (مزان ٢٦٥م ٢٦) يعنى تقداورصا الح الحديث إورصاحب عوان المعبود لكهت بيلكم "وفي اسناده فطربن خليفة الكوفي وثقه احمد و يحيي بن سعيد القطان ويحيئ بن معين والنسائي والعجلي وابن سعد سکوت کیا ہے۔اور بیقاعدہ خودابن خلدون نے بھی نقل کیا ہے کہ ابودا ؤ دجس روایت پر سكوت كرے وہ قابل اعتبار موتى بي "كما قال: هذا لفظ ابى داؤد و سكت عليه وقال في رسالته المشهوره ان ما سكت عليه في كتابه فهو صالمح. "(مقدمه بن فلدون ۴۱۳) ابودا ؤدنے اس روایت کے فقل کرنے کے بعداس پر سکوت کیا ہے اور ابوداؤد نے اپنے خط میں بیرکہا تھا کہ جس روایت پرسکوت کروں وہ قابل اعتبار ہوگی ،اورتر ندی نے اس روایت کوحسن اور سیج کہا ہے۔ (ملاحظہ ہوتر ندی کا باب ماجاء فی انہدی اور مقد ساہن خلدون ص ۳۱۲)

نیز منذری نے تلخیص ابودا ؤومیں ،علامہ خطابی نے معالم اسنن میں اور امام ابن قیم نے تہذیب اسنن میں اس روایت پر کوئی جرح نہیں کی اورعون المعبود اور تخفة الاحوذي ميں اس حديث كونجح كہا گيا ہے۔ (ملاحقہ دعون المعبودس ١١١٦ ج

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ محدثین کے نزویک میدروایت سیح اور قابل اعتبار ہے۔ لہذا محدثین کے قول کا اعتبار ہوگا نہ کہ ابن خلدون اور ان کے مقلد کا شمیری صاحب كے قول كا كيونك لكل فن رجال مسلم كا قاعدہ ہے۔

(٣) تيسري روايت جس پرابن خلدون نے جرح کی ہے حضرت علی روا روایت ہے جس کوہم باب اول میں نقل کر چکے ہیں جس کے الفاظ یہ ہیں "عن علی عن النبي ﷺ قال لولم يبق من الدهر الا يوم لبعث الله رجلا من اهل بيتي يملأها عدلا كما ملئت جوراً."(مقدما بن فلدون ٢١٣٠)

اس روایت میں ابن خلدون نے ایک راوی قطن بن خلیفہ پر کلام کیا ہے اور

نیز حافظ نے کھا ہے کہ "وقال ابن عدی له احادیث صالحة عند السکو فیین و هو متماسک وارجوا انه لا باس به." (مر١٠٠٥، ١١) بن عدی نے کہا کہ ان کی (فطر کی) کوفیوں کے بال احادیث اچھی ہیں اور ان سے دلیل پکڑی جاسمتی ہے اور مجھے امید ہے کہاس میں کوئی خرائی نہیں ہے۔

ان سباقوال معلوم مواكر جمهور محدثين كنزويك فطربن فلفدتقد بين اورجن محدثين ن كنورك كالمتعلوم مواكر جمهور محدثين كالمتعلقة بين اورجن محدثين ن كالمحترج كى به قتي كى بناء يركى ب- حالانكدان كى تشيع كى حقيقت صرف اتن تقى كد "كان يقدّم علياً على عشمان " (تهذيب البديس معرق مران لي معرف عثمان على شعوة فى الاعتدال مين ان مكان كل شعوة فى الاعتدال مين ان مكان كل شعوة فى جسدى ملك فيسبح الله لحبى اهل البيت "(سمونى)

یعن مجھے مجت اہل بیت کے بدلے یہ پسندنیں کہ میرے ہربال کے بدلے ایک فرشتہ ہوتا اور تیج پڑھتا، یعنی ان کا تشیع صرف اتنا تھا کہ اہل بیت ہے مجت رکھتے ہے جو ہر مسلمان کے نزدیک جزوایمان ہے اور حضرت علی کے وحضرت عثمان کے نویمان ہے کہ یہ خضا اہل سنت ہے ہی مروی ہے ،صرف اتن بات فضیلت میں مقدم سجھتے تھے ، جیسے کہ یہ بعض اہل سنت ہے ہی مروی ہے ،صرف اتن بات ہے تشیع بھی ٹابت نہیں ہوتا ہے اور نہ یہ ضعف کیلئے وجہ بن سکتی ہے۔ جیسے کہ امام الجرح والتعدیل علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال کے ابتدا میں کھا ہے ''ان البدعة علی صربین فبدعة صغری کغلوا التشیع اور کی التشیع بلا غلو و لا تحرف فہ فہ ذا کثیر فی التابعین وتابعیہم مع الدین والورع والصدق فلو رد

و الساجى وقال ابوحاتم صالح الحديث و اخرج له البخارى فالحديث قوى. "(مون المجود شرح ابودا و رسمان م)

و کذا فی توجمان السنة (ص٣٥٦٥) یعنی اس مدیث کی سندیل فطربن فطربن فلی توجمان السنة (ص٣٥٦٥) یعنی اس مدیث کی سند اور ساجی فلیف ہے، امام احمر، یکی بن سعید القطان، یکی بن معین، نسائی، عجلی، ابن سعد اور ساجی نے ان کی توثیق کی ہے اور ابوحاتم نے صالح الحدیث کہا ہے اور بخاری نے ان کی حدیث تو کی ہے۔

تہذیب التبذیب میں حافظ ابن حجرنے وہ سب اقوال کھل کئے ہیں جن کوہم پہلے میزان وغیرہ کے حوالہ نے قُل کر چکے ہیں ،اور عجلی کا یہ قول بھی نقل کیا"و قے ال العجلي: كوفي ثقة حسن الحديث وكان فيه تشيع قليل "(١٠٠٠ج٨)عجلي نے کہاہے کہ فطر کوفی ہے، ثقة ہے، اور اچھے حدیث والے ہیں اور ان میں تھوڑ ا ساتشیع تها، اى طرح حافظ في امام نسائى كاقول بهى نقل كياب كد "وقسال السنسائى لا باس به وقال في موضع اخر ثقه حافظ كيس." (تهذيب البديب ١٠٠٥) كرنمائي نے کہاہے کہ فطریس کوئی خرابی بیس اور دوسری جگہ کہا کہ " فطر ثقة حافظ" اور ہوشیار - نيز حافظ نے يہ جي لقل كيا ہے كه "وقسال ابو ذرعه المدمشقى سمعت ابانعيم يوفع من فطر ويوثقه ويذكر انه كان ثبتا في الحديث . "(تهذيب اجذیب ۱۳۰۳ ت۸) لینی ابوزرعد دشقی کہتے ہیں کہ میں نے ابونعیم کوسنا ہے کہ وہ فطر کواونچا كررب تصيعنى اس كى برائى بيان كررب تصاورتوش كررب تصاوركها كدوه حديث میں تثبت والے ہیں۔ عمروبن الى قيس كے متعلق حافظ ابن حجرنے تقریب ميں لکھا ہے كه " صدوق لله او هام "(سر۲۷۱) ليمنى سے بيں البتدان كے پچھاوھام بيں۔

اور تہذیب التہذیب میں حافظ ابن حجرنے لکھا ہے کہ 'رے' کے پجھلوگ سفیان توری کے فرمایا کہ کیا تمہارے پاس آئے اور پجھ حدیثون کے متعلق ان سے بوجھا تو سفیان توری ہے فرمایا کہ کیا تمہارے پاس از رق موجود نہیں ،اس سے مراد عمر و بن البی قیس ہے۔ (سم اس کہ کاس سے معلوم ہوا کہ سفیان توری کوان پراعتما دھا اور لوگوں کو حدیث کے متعلق ان سے مرجوع کرنے کے لئے کہا کرتے تھے اور ابوداؤد کا بیتول بھی تہذیب میں منقول ہے کہ ''لا ہاس بھ''

نیز حافظ نے لکھا ہے کہ "و ذکرہ ابن حبان فسی الثقات "(ص۹۶٪) یعنی ابن حبان نے عمرو بن البی قیس کو ثقدراو یوں میں ذکر کیا ہے۔ ابن شاہین نے بھی ثقد راویوں مین ذکر کیا ہے۔ اور عثمان بن البی شیبہ نے فر مایا" لا باس به" اور بزار نے کہا ہے کہ متنقیم الحدیث تھے۔ (تہذیب البندیب عرص ۹۶٪)

ان اقوال سے معلوم ہوا کہ عمرو بن ابی قیس محدثین کے ہاں بالاتفاق قابل عتبار ہیں۔

نوٹ: مقدمہ میں عمروین افی قیس کے بجائے عمر بن ابی قیس لکھا ہے شاید میکا تب کی غلطی ہو۔

نیز جوجوانی مضمون اردوڈ انجسٹ میں چھپااس میں بھی عمر و بن قبیں لکھا تھا، یہ بھی سیجے نہیں ،ابودا وُد کے سب نسخوں میں نام عمر و بن ابی قبیں لکھا ہے، عمر و بن قبیں کے حدیث هو لا علاهب جملة من الانثار النبویة و هذه مفسده بینة "(ص٥٥)

یعنی بدعت دوشم پر ہے ایک بدعت صغری چیے کہ شیع غلو کے ساتھ یا بغیرغلواور
تحریف کے ، توبیتا بعین اور تبع تا بعین میں بہت تھالیکن دینداری ، تقوی اور سپائی کے
ساتھ تو اگران کی حدیثیں رد کردی جا تیں تو اعادیث نبوی کی ایک وافر مقدار رد ہوجائے
گیاور بینظا ہرا فساد ہے۔ اس کے بعد علامہ ذہبی نے ابان بن تغلب کی تو یُتن کی ہے جو
کہ دھنرت علی کو دھنرت ابو بکر ہوئے عمر اللہ پر فضیلت دیتا تھا۔ (بلاظہ ویزان ص ایما)
تو معلوم ہوا کہ شیع ہے بھی عدالت ساقط نہیں ہوتی ، نیز جب ابان حضرت علی
گوابو بکر ہوئے وعمر بھے پر فضیلت دے رہے ہیں اور پھر بھی ثقہ ہوتو فطر تو صرف
حضرت علی بھی کو دھنرت عثمان بھی پر فضیلت دے رہے ہیں اور کھر بھی ثقہ ہے تو فطر تو صرف

اس پوری بحث عابت مواکه بیتیری حدیث بھی صحیح ہے۔
(٣) چوقتی حدیث جس پر مقدمہ میں ابن خلدون نے جرح کی ہے وہ حضرت علی میں کہ وہ روایت ہے جس کوہم ابوداؤد کے حوالہ سے پہلے نقل کر چکے ہیں کہ "قال علی و دخلو الی ابنہ الحسن ان ابنی هذا سید کما سماہ رسول الله اللہ سیخرج من صلبہ رجل یسمی باسم نبیکم یشبهہ فی الخلق و لا یشبهہ فی الخلق و لا یشبهه فی الخلق یملاً الارض عدلا .الخ" (ساس)

ال روایت میں اختر صاحب نے عمرو بن ابی قیس پر جرح کی ہے اور لکھا ہے کہ دورافضی ہتھے۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی دزے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

ای روایت میں ابن خلدون نے ابواسحاق اسبیعی پر کلام کیا ہے، لیکن بی ثقد بیں ان کا نام عمر و بن عبداللہ ہے۔ حافظ ابن حجر نے ان کے متعلق تقریب میں لکھا ہے کہ صحاح سنہ کے راوی بیں اور ثقد وعابد ہیں۔ البند آخری عمر میں اختلاط ہوگیا تھا۔ (س۲۲۰) علامہ ذہبی نے ان کے متعلق لکھا ہے کہ ''من انسامہ التابعین بالکو فحہ و اثباتھ ما الا انسامہ شاخ و نسسی و لسم یا محتلط ''(یزان س ۲۶ تا) یعنی ابواسحاق انکہ تا بعین اور ثقد لوگوں میں سے ہیں ، البند بوڑ ھا ہونے کی وجہ سے پچھرروایات بھول گئے تھے اور اختلاط نہیں ہوا تھا۔

اس عبارت میں علامہ ذہبی نے اختلاط کی بھی تفی کردی ، ابن خلدون کا اس روایت پرایک اعتراض یہ بھی ہے کہ ابواسحاق کی روایت حضرت علی ہے ہے منقطع ہے لیکن روایت حضرت علی ہے ہے کہ علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں لکھا ہے کہ حضرت عثمان کے کہ علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں لکھا ہے کہ حضرت عثمان کے کا مانہ خلافت میں ان کی ولا دت ہو فی تھی اور حضرت علی کے کود یکھا تھا ، الفاظ یہ ہیں ''ور ای علیا و اسامة بن زید ، النے'' (بیزان س ، ۱۶۶۳) یعنی حضرت علی واسامہ کود یکھا قا۔

نيزيد بخارى وسلم كراوى بهى بيل جن كرُواة كم تعلق خودا بن خلدون في ين بين بحث كا بتراي وسلم كراوى بهى بيل جن كرُواة كم تعلق خودا بين خلدون الم بحث كا بتراء بيل بيقاعده بيان كيا به فيهما وفي الاجماع اعظم حماية واحسن دفعا وليس غير الصحيحين بمثا بتهما في ذالك. "

نام کے اساءر جال کی کتابوں میں دوراوی ہیں لیکن وہ الگ ہیں اس روایت کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہیں ہے۔

نیزاس روایت بین ابن خلدون نے ہارون بن المغیر و پریمی جرح کی ہے اور ابوداؤد نقل کیا ہے کہ ہارون شیعہ کی اولا دیس سے تھے۔ (مقدمی ۱۳۳۳) کین ہارون بن المغیر ومحد ثین کے نزد یک ثقة جین، چنانچے حافظ ابن حجر نے تقریب التبذیب بین المغیر ومحد ثین کے نزد یک ثقة جین، چنانچے حافظ ابن حجر نے تقریب التبذیب بین المعام کہ هارون بن المعیوہ بن حکیم البحلی ثقة (س۳۱۳) یعنی ہارون ثقة جیں۔ محکیم البحلی ثقة (س۳۱۳) یعنی ہارون ثقة جیں۔ علامہ ذہبی لکھتے جین کہ "و شقه النسائی "کرنسائی نے ثقد کہا ہے۔ (میزان الاحدال سرد ۲۸۷ میں) اور لکھا ہے کہ "قال ابو داؤد لا باس بد ۴۷۰ میں)

اورحافظ ابن تجرف تهذیب التهذیب مین لکھا ہے کہ "قال جویو لا اعلم لهده البلد اصح حدیثامنه" (تهذیب التهذیب مین المحان) کہ جریر نے کہارے میں ان سے زیادہ مجمع حدیث والاکوئی نہیں تھا اور نسائی نے قل کیا ہے کہ "قال النسائی کتب عنه یحییٰ بن معین و قال صدوق "(سائنا) یعنی نسائی نے کہا ہے کہام الجرح عنه یحییٰ بن معین و قال صدوق "(سائنا) یعنی نسائی نے کہا ہے کہام الجرح والتعدیل یجیٰ بن معین نے ان سے حدیث نقل کی ہے اور ان کوثقتہ کہا ہے اور ابوداؤد نے شیحہ ہونے کے باوجود لا باس به کہا ہے اور امام احمد نے یجیٰ بن معین نے قل کیا ہے شیحہ ہونے کے باوجود لا باس به کہا ہے اور امام احمد نے یجیٰ بن معین نے قل کیا ہے کہا کہ "شیخ صدوق ثقة "(تهذیب سائنا))

ان سب اقوال ہے معلوم ہوا کہ محدثین کے نزدیک ہارون شیعہ ہونے کے باوجود ثقتہ ہیں بفس تشیع وجہ جرح نہیں بن سکتی ، جیسا کہ آپ پہلے تفصیل ہے اس مسئلے پر محدثین کے اقوال ملاحظ فرما کچکے ہیں۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزے کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

عقيدة ظهورمهدى احاويث كاروشي ش

یعنی بخاری ومسلم کی قبولیت اوران کی احادیث کے معمول ہونے پر امت کا اجماع ہے اور سحیحین کے علاوہ دوسری کتابیں اس مرتبے پرنہیں ہیں۔ لبذا ثابت ہوا کہ ابواسحاق سبعی ثقه ہےاور بخاری ومسلم کے راوی ہونے کہ دجہ سے امت کا ان کی قبولیت وثقامت پراجماع ہے۔ نیزیہ بھی ثابت ہوا کہ حضرت علی کھودیکھا تھالہٰذار وایت منقطع نہیں ہے۔حافظ ابن حجرنے بھی تہذیب التہذیب میں لکھاہے کہ " دوی عن عملی بن ابسي طالب والمغيره بن شعبه وقد راهما" (١٦٣ج٨)يعي حضرت على على اورمغیرہ بن شعبہ سے روایت ہے کہ اور ان دونوں کو دیکھا بھی تفااور ایک قول یہ بھی ہے كدحفرت على الله كونبين ويكها تقاليكن بيقول محدثين كے بال ضعيف ب\_ ينانجد حافظ نے اس ندکورہ عبارت کے بعد دوسرے قول کو قبل نے نقل کیا ہے جس میں اس کے ضعف کی طرف اشارہ ہے، نیز حافظ نے بغوی نے قال کیا ہے کہ بغوی نے سند مسلسل كراتها بواحمز بيرى" لقى ابواسحاق علياً" (تذيب ١٥٥٥) كابواحاق كى ملا قات حضرت على عظيم سے ہوئی تھی لیکن اگر ملا قات نہ بھی ثابت ہوتو بھی ان کی روایت حضرت علی ﷺ سے امام مسلم اور جمہور کے قول کے مطابق سیح ہوگی کیونکہ انہوں نے حضرت على ﷺ كا زمانه پايا۔

ایک اعتراض اس روایت پر بیہ ہے کہ ہارون بن المغیر ہ اور ابوداؤد کے درمیان کاراوی بھی معلوم نہیں ہے اور بیجی انقطاع ہے لیکن بیجی سیجی نہیں ہے اس لئے کہ ہارون کی بیدروایت ابوداؤد نے اصالتاً نقل نہیں کی ہے بلکہ ماقبل والی روایتوں کی تائید کے لئے اس کولائے ہیں اس لئے بیانقطاع مضرفییں ، نیز بیدکدابوداؤد کے سکوت تائید کے لئے اس کولائے ہیں اس لئے بیانقطاع مضرفییں ، نیز بیدکدابوداؤد کے سکوت

کے بعدروایت پھر بھی درجہ حسن کی ہے۔

(۵) یانچویں روایت جس پر ابن خلدون نے مقدمہ میں کلام کیا ہے وہ بھی حضرت علی جس کے الفاظ میں ہیں "قال النبی اللہ یہ بحرج رجل من وراء النهر یقال له المنصور .الخ" (مقدم ۲۱۳)

اس دوایت پراعتراض ہیے کہ اس میں ابوائحن اور ہلال بن عمر مجبول ہیں۔
لیکن بیاعتراض بھی سی خی بیس ، کیونکہ ایک تو بید دایت اصالتاً منقول نہیں بلکہ تائید کے لئے
ہے ، نیز ابوداؤد نے سکوت بھی کیا ہے ، اور ہلال بن عمر و مجبول بھی نہیں۔ ابن ابی حاتم
نے کتاب الجرح والتحدیل میں کھا ہے کہ "هسلال بن عسمر و سمع ابابر دہ عن ابسی مسوسی دوی عند ہے ہے بین سعید القطان سمعت ابی یقول ابسی مسوسی دوی عند ہے ہے بین سعید القطان سمعت ابی یقول ذالک. "(س ۲ سی بی بلال بن عمر و نے ابو بردہ سے دوایتی تی ہیں اور ہلال سے کی بن سعیدالقطان نے روایتی نقل کی ہیں۔

نیز ابوالحن بھی مجبول نہیں ہوگا اس لئے کہ مطرف بن طریف جیسا ثقد آ دمی اس نقل کرتا ہے جبکہ مطرف کے متعلق میر مشہور ہے کہ انہوں نے بھی بھی جھوٹ نہیں بولا اور نقل کیا ہے۔ (تہذیب احدیب مناعات ۱۰)

نوا: ابوداؤد كنخديس ابوالحن كے بجائے حسن نام ہے۔

(۲) چھٹی روایت جس پرابن خلدون اور اختر صاحب نے جرح کی ہے وہ ابوداؤد کی وہ روایت ہے جس کوام سلم سے ہم پہلے قتل کر چکے بین الفاظ یہ بین "مسمعت رسول اللہ ﷺ یقول المهدی من ولد فاطمه الخ"

(وكذا في المستدرك الحاكم مقدم ساسم

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

اور کتاب الجرح والتعدیل میں بھی ابن ابی حاتم نے سند کے ساتھ ابوالیلیج کا قول نقل کیا ہے جس کو تہذیب کے حوالے ہے ہم پہلے نقل کر چکے ہیں۔ نیز اپنے والد ابوحاتم ہے "لا ہاں بد" کا قول بھی نقل کیا ہے۔ (طاحظہ ہوں ۲۰۶۳) ان اقوال ہے معلوم ہوا کے علی بن نفیل ثقہ ہے۔

اس حدیث پرابن خلدون کوتو دواعتراض ہیں ،ایک تو یہ کہاس روایت میں مہدی کے نام کی صراحت نہیں ہے اور دوسرایہ کہ قادہ نے اس کوئن کے ساتھ قتل کیا ہے اور مدلس جس روایت کوئن کے ساتھ آل کرے وہ قابل قبول نہیں ہوتی۔

لیکن بیدونوں اعتراض سی نہیں ہیں، اس لئے کداگر چدھدیث ہیں مہدی کے نام کی صراحت نہیں لیکن صفات سب وہی نہ کور ہیں جودوسری احادیث ہیں مہدی کے نام کی صراحت کے ساتھ ذکر کئے گئے ہیں، نیز محدثین کا اس حدیث کومہدی کے باب میں ذکر کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اس سے مراد حضرت مہدی ہی ہیں۔ چنانچے خود ابن طلہ ون لکھتے ہیں: "نعم ذکرہ ابو داؤ دفی ابو ابد " (مقدر س ۲۱۳) یعنی ہال بیتلیم طلدون لکھتے ہیں: "نعم ذکرہ ابو داؤ دفی ابو ابد " (مقدر س ۲۱۳) یعنی ہال بیتلیم

اس روایت بین ابن خلدون اوراختر صاحب نے علی بن نفیل پرجرت کی ہے اور وہ صرف ای روایت کے ساتھ پہچانے جاتے ہیں۔ نیز ابن خلدون نے لکھا ہے کہ ابوجعفر وقیلی نے علی بن نفیل کی تفعیف کی ہے، لیکن پیجرح بھی سے نہیں ہے اس لئے کہ محدثین کے نزد یک علی بن نفیل ثفته اور قابل اعتماد ہیں۔ حافظ ابن حجر تہذیب التہذیب میں لکھتے ہیں کہ ابوا لیے الرق علی بن نفیل کو تعریف کیا کرتا تھا۔ اور لکھا ہے کہ ''قسال بین ابو حاتم لا بیاس به و ذکوہ ابن حیان فی الشقات' (تہذیب البہذیب سام ۱۳۵۵) ابو حاتم نے لکھا ہے کہ علی میں کوئی خرائی نہیں ہے اور ابن حیان نے ان کو ثفتہ راویوں میں ابو حاتم نے لکھا ہے کہ علی میں کوئی خرائی نہیں ہے اور ابن حیان نے ان کو ثفتہ راویوں میں ذکر کیا ہے۔

حافظ ابن حجرنے اگر چھیلی کا یہ تول بھی نقل کیا ہے کہ احادیث مبدی میں اس کا کوئی متابع موجو ذبیں ہے لیکن بھرخوداس کی تر دیدگی ہے کہ ''وفسی السمهدی احادیث جیاد من غیر هذا الوجه'' (تہذیب اجذیب ۲۹۳ ت) کی ظہور مہدی کے بارے میں ان کی احادیث کے علاوہ بھی جیداور مضبوط احادیث مردی ہیں۔

حافظ کے اس قول سے بیجی معلوم ہوا کہ مہدی کی سب احادیث ضعیف نہیں ہیں جیسے کہ ابن خلدون اور اختر صاحب کی رائے ہے بلکہ جیراور قابل اعتماد احادیث بھی مردی ہیں۔واللہ الموفق

اورحافظ ابن حجرتقريب بين ان كمتعلق لكسته بين "عسلسى بسن نسفيسل المنهدى المجوزى لا باس به" (ص ٢٥٠) يعن على بن نفيل بين كوكى خرائي بين معلامه وجبى في ميزان الاعتدال بين الوحاتم كاليقول نقل كياب كمد" لا باس به" (ص ٢١٦-٣)

(عقيدة ظبورمبدى احاديث كى روشى بي

كلحة بين "ثم رواه ابو داؤ د من رواية ابي الخليل عن عبدالله بن الحارث عن ام سلمه فتبين بذالك المبهم في الاسناد الاول." (مقدان فلدون من mr) کدابوداؤد نے پھراس حدیث کودوسری سندے نقل کیا ہے جس میں مبہم روایت کی وضاحت ہوگئ ہے کہ وہ عبداللہ بن الحارث ہے۔

معلوم ہوتا ہے کداختر صاحب کی اینے ماخذ پر بھی پوری نظر نبیں اور یا انہوں نے جان بو جھ کردھو کددیے کیلئے میمل بات لکھ دی۔اس روایت کےسب راوی صحیحین ( بخارى وسلم ) كے بيں \_ابن خلدون لكھتے بيں كه "ور جال او رجال الصحيحين لا مطعن فيه ولا مغمز . "(متدرس٣١٢)

اورعون المعبود شرح ابوداؤد میں بھی رواۃ کی پوری تفصیل کے ساتھ یبی لکھا ہے۔(الاحدموس ۱۷ من ۱۸ اور صاحب عون المعبود نے قتادة ير تدليس كے الزام ميں ابن خلدون كاعتراض كوذكركرك كسابك "فلاشك ان اباداؤ د يعلم تدليس قتادة بل هو اعرف بهذه القاعدة من ابن خلدون ومع ذالك سكت عنه ثم المنذري وابن القيم ولم يتكلموا على هذالحديث فعلم ان عندهم علما بثبوت سماع قتادة من ابي الخليل لهذا الحديث. "(١٧٧٥)

لعِنى اس ميں كوئى شكت نبيں كەابودا ۇدكوقتا دة كى تدليس كابھى علم تفااوروه اس قاعدہ پر کہ مدلس کا عنعنہ قبول نہیں ابن خلدون ہے بھی زیادہ عالم تھے لیکن یاوجوداس ك ابودا و وفي فيرعلامه منذرى في اورابن قيم في اس حديث يرسكوت كيا ب، تو معلوم ہوتا ہے کدان حضرات کے نزد یک اس حدیث میں تبادہ کا ساع ابی الخلیل سے

شدہ ہے کدابوا و دنے اس کومبدی کے ابواب میں ذکر کیا ہے۔ جہاں تک دوسرے اعتراض کا تعلق ہے وہ بھی تھی نہیں ہے اس لئے قنادۃ کی

ملا قات اورساع ابوالخليل سے ثابت ہے۔

حافظ ابن ججرنے تہذیب التہذیب میں ان کے اساتذہ میں صالح ابی الليل كا نام لکھا ہے۔(ملاحظہ و تبذیب العبذیب من ۲۵۱ج۸)

نیز محدثین نے ان لوگوں کے نام الگ ذکر کئے ہیں کہ جن سے قادۃ لفل كرتے ہيں اور ساع ثابت نہيں ہان ميں صالح ابي الخليل كا نام نہيں ہے، بلكه صالح ابی الخلیل کانام ان لوگول میں لکھاہے جن سے قنادہ بلا واسطہ روایت کرتے ہیں۔ (تہذیب س ۲۵۱۲ ۲۵۱ ۸ اور پھر جہال تہذیب التہذیب میں صالح کا تذکرہ کیا ہے تو ان کے شاكردول يس قنادة كانام كلهابك "وعند عطاء بن ابي رباح وقتادة عشمان البتي. الخ" (ص٠٠٠ج)

ان عبارتوں سے ثابت ہوا کہ قتاد ۃ نے اس روایت میں مذکیس نہیں کی ہے لہذا ترلیس کا اعتراض غلط ہے۔ صالح ابی الخلیل کے بارے میں اختر صاحب نے ایک ولچسپ اعتراض کیا ہے کہ بیا ہے ساتھی کا نام لئے بغیرروایت کررہے ہیں۔اگروہ اپنے سائقی کا نام بھول گئے ہیں تو حدیث کے الفاظ کیسے یا درہ گئے ہوں گے؟ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ اختر صاحب نے ابوداؤد کی طرف رجوع نہیں فرمایا کیونکہ بیرحدیث ابوداؤدیں تین سندوں کے ساتھ منقول ہے اور آخری سند میں صالح ابی الکیل اس روایت کو عبدالله بن الحارث كے ساتھ فقل كرتے ہيں جس ميں نام كى صراحت ہوگئى۔ ابن خلدون

(عقيدة ظهود مبدى احاديث كاروثني بين)

اورآخریس لکھتے ہیں کہ بیٹی بن معین نے کہا ہے کہ "کان عمر ان القطان
یری رای المحوارج ولم یکن داعیة "(س ۲۰۲۲) کہ خارجی تو تھے لیکن داعی نہیں
تھے اور مبتدع جب داعی الی بدعتہ نہ ہوتو پھر اس کی روایت محدثین کے ہاں قبول ہوتی
ہے۔ چنانچہ حافظ ابن حجر لسان المیز ان کے مقدمہ میں مبتدعین کی روایت کے قبول اور
عدم قبول کے متعلق تین قول نقل کرتے ہیں ، تیسرا قول ہے ہے کہ اگر مبتدع اپنے نہ جب
کی طرف داعی ہوتو اس کی روایت قبول نہیں ہے لیکن اگروہ داعی نہ ہواور صادق بھی ہوتو

ای بحث میں انہوں نے یزید بن ہارون کا یہ تول قل کیا ہے کہ "یہ کتب عن کل صاحب بدعة اذا لم یکن داعیة" (من اجزا) اور پھرای تیر نے قول کے متعلق لکھے ہیں واصالتفصیل فھو الذی علیه اکثر اهل الحدیث بل نقل فیه ابن حبان اجماعهم (اران الرائر ان من اجزا) کراس تفصیل والے قول کوا کر محد ثین نے ابن حبان اجماعهم (اران الرائر ان من اجزا) کراس تفصیل والے قول کوا کر محد ثین نے اختیار کیا ہے، بلکہ ابن حبان نے اس پرمحد ثین کا اجماع قبل کیا ہے اور پھر آگے لکھے ہیں افتیار کیا ہے، بلکہ ابن حبان نے اس پرمحد ثین کا اجماع قول کو اور پھر آگے لکھے ہیں کہ "وینبغی ان یقید قولنا بقبول روایة المبتدع اذا کان صدوقا ولم یکن داعیة بشرط ان لا یہ کون الحدیث الذی یحدث به مما یعضد بدعته ویشیدها. الخ" (من ان ا)

یعنی محدثین کا بیقاعدہ کہ مبتدع جب صادق ہواوردائی نہ ہوتو اس کی روایت تبول ہوتی ہے،اس قید کے ساتھ مقید ہے کہ وہ روایت ایسی نہ ہوجس سے اس کی بدعت کی تائید ہوتی ہو۔ ٹابت ہےاس لئے ان حضرات نے سکوت کیا، ورنہ بید حضرات ہر گز سکوت نہ کرتے ۔ نیز تہذیب التہذیب کے حوالہ ہے آپ پہلے ملاحظہ فرما چکے ہیں کہ قیادہ کالقااور سماع ابی انخلیل سے ٹابت ہے۔

- (۸) روایت نمبر ۸ میں بھی وہی کلام ہے جو ماقبل والی روایت میں نقل کیا جاچکا ہے اس لئے کہ بیرروایت بھی اس سند کے ساتھ حضرت ام سلمہ سے منقول ہے۔
- (9) روایت نمبر وجس پرابن خلدون اور اختر صاحب نے کلام کیا ہے یہ وہ روایت ہے جو ابودا و داور متدرک حاکم کے حوالے سے پہلے باب میں گزر چکی ہے۔ الفاظ یہ بیل "عن ابی سعید الحدری قال قال رسول الله الله المهدی منی اجلی المجبهة اقسنی الانف یسملاً الارض قسطاً وعدلاً کے ما ملنت ظلماً وجوراً. الخ" (متدری ۱۳۵)

اس روایت میں ابن خلدون اور اختر صاحب کوعمران القطان پراعتراض ہے کہ بیخار جی تھے، چنانچدابن خلدون نقل کرتے ہیں کہ "سحان حسروریاً" (مقدیس ۳۵) اور اختر صاحب نے بھی یزید بن زریع کے حوالے سے ان کا خارجی ہونانقل کیا ہے۔

سی کے کہ بعض محدثین نے ان کو خارجی کہا ہے لیکن باوجوداس کے ان کی توثیق بھی کہ ہے کہا ہے لیکن باوجوداس کے ان کی توثیق بھی کی ہے اور کہا ہے کہ ان کی روایات قبول ہیں۔ چنا نچے علامہ ذہبی فرمایا ہے کہ "ار جوا ان یکون صالح الحدیث." امام احمد نے ان کے بارے میں فرمایا ہے کہ "ار جوا ان یکون صالح الحدیث." (یجزان الاحتمال سروی اس کے ا

رمبدی احادیث کاروشی شی (مبدی احدیث کاروشی شی ایس تفصیلی بحث کی ہے اور ابن جر وسیوطی کے اقوال نقل کئے ہیں کہ غیر داعی مبتدع جب صادق ہوتو اس کی روایت قبول ہوتی ہے۔ (مقدمہ فتے الملیم ص 15، ۲۲ جا)

علامانووي تقريب مين لكت بين كه "وقيل يحتج به ان لم يكن داعية الى بدعته ولا يحتج به ان كان داعية وهذا هوالا ظهر الاعدل وقول المسكثير والاكشو." (س٣١٥) غيرداعي كى روايت عدليل پكرى جاسكتى إور داعی کی روایت سے نہیں اور یہی قول اعدل اور ظاہرا ورا کشر محدثین کا ہے۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ متبدع کے اندر جب تین صفات موجود ہوں تواس کی روایت قبول کی جاتی ہے۔

- (۱) جبوه صادق ہو۔
- (۲) جبداعی ندمو۔
  - (m) جسرروایت کوبیان کرتا مواس سے اس کی بدعت کی تا سیند موتی مو۔

اب اس قانون کے تحت جب ہم عمران القطان کو دیکھتے ہیں تو وہ صادق بھی ہے جیسے کدحا فظابن حجرنے تقریب التہذیب میں لکھاہے کہ " صدوق"(۲۶۳)اور واعی بھی نہیں تھا جیسے کہ ذہبی نے میزان میں (ص ٢٣٧ جس) اور ابن جرنے تہذیب التبذيب (ص١٣٢ج ٨) مين يحيى بن معين كاقول قل كياب "ولسم يكن داعية" اورظہور مہدی کی روایت سے خوارج کے کسی عقیدے کی تائید بھی نہیں ہوتی ہے۔ لبذا عمران القطان كى بيروايت قابل قبول مونى حاسة \_

بيتفصيل اس صورت مين تقي كه جب عمران كوخار جي تشليم كيا جائے جيسے كه بعض محدثین کا قول ہے، لیکن بعض محدثین کہتے ہیں کہ بیخار جی نہیں تھے۔ان کے ایک فتویٰ کی وجہ سے لوگ انہیں خارجی سمجھ رہے ہیں جبکہ اس فتویٰ کامعروف خارجی عقیدے کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ چنانچہ حافظ ابن حجر تہذیب التہذیب میں یزید بن زرایع کے اس قول كے بعد كه "كان حدوديا" يعني عمران خارجي تھے۔ لكھتے ہيں " قبلت في قوله حروريا نظر ولعله شبهة بهم" (سان ۸ مان کوفار تی کباکل نظر ب شاید کچیمحد ثین کوغلط بھی ہوئی ہے۔اس کے بعد حافظ نے غلط بھی کا منشاءواضح کیا ہے کہ جب ابراہیم اور محد نے منصور کے خلاف خروج کیا تھا تو عمران نے ان کے حق میں فتویل دیا تھا جس کی وجہ سے محدثین کو غلط فہمی ہوئی اور محدثین نے لکھا ہے کہ "کے ان یسری السيف على اهل القبلة. " (تذيبس ١٦١٥) يعنى الل قبله كفل كوجائز جائة تھے۔حالانکہ ابراہیم کے خروج کامعروف خوارج کے ٹولے کے ساتھ کوئی تعلق نہیں تھا، چنانچيحافظ لکتے بيں كه " ليس هنولاء من الحرورية في شيء. "(تهذيب،١٣١ ع٨) كدابراجيم اوراس كے ساتھيوں كاخوارج كے ساتھ كوئى تعلق نہيں تھا بلكہ وہ تو اہل بیت میں سے تھے۔

ببرحال اگرخارجی بھی تضة و صرف خارجی ہونا وجہ حرج نہیں ہے اس لئے کہ خوارج توسب سے زیادہ سچے تھے کیونکہ وہ کذب کو کفر سجھتے تھے اس کئے محدثین کا قول م اليس في اهل الاهواء اصح حديثا من الخوارج . "(ميزانص ٢٣٦٠) كدابل بدع مين خوارج \_زياده سيح حديث والے كوئى نبيس تقے امام بخارى ،ساجى ،

وعقيدة ظبورمبدى احاديث كى روشى ش

عقیلی، ابن شامین وغیره نے ان کی توثیق کی ہے۔ (تہذیب الجذیب ۱۳۱۵)

(۱۰) دسویں حدیث جس پر ابن خلدون اور اختر صاحب نے کلام کیا ہے وہ ہے جو ترندی، حاکم اور ابن ماجہ نے ابوسعید خدری نے تقل کی ہے "عسن ابسی سسعید الخدری شے قسال خشینا ان یکون بعض شی ء حدث فسالنا نبی الله الله فقال ان فی امتی المهدی یخرج و یعیش خمساً او سبعاً او تسعاً . الخ" فقال ان فی امتی المهدی یخرج و یعیش خمساً او سبعاً او تسعاً . الخ"

اس روایت میں ان حضرات نے زیداعمی پرجرح کی ہے۔ زیداعمی کواگر چہ بعض محدثین نے ضعیف کہا ہے گئیں کچھ محدثین نے توثیق بھی کی ہے، چنانچہ حافظ ابن حجر نے عبداللہ بن احمد سے ان کے والدامام احمد کا بیقول نقل کیا ہے کہ "صالح و هو فوق یوید الرقاشی" (جذیب اجذیب ۲۰۰۸ ت) کہ یزیدر قاشی سے او نچے در ہے کے بین اور صالح بین، کچی بن معین کا بھی ایک قول توثیق کا ہے۔

(تهذيب ص٨٠٨ ج٣٠ ميزان الاعتدال ص١٠١٦)

ابودا کورے ان کے متلق پوچھا گیا تو فرمایا ''ما سمعت الا خیرا '' یعنی میں نے ان کے بارے میں اچھا ہی سنا ہے۔ (تہذیب ۴۸۸ م۳) دار قطنی نے بھی صالح کہا ہے۔

(ص ۲۰۹۸ ت تبذیب کدا قال ابود کو البزاد صالح تبذیب س ۲۰۹۸ ت تبدیب ان اقوال سے معلوم ہوا کہ زید العمی متفق علیہ ضعیف نہیں اور نہ بالکل بے حقیقت ہیں جیسا کہ اختر صاحب کا ارشاد ہے بلکہ کئی محد ثین کے زد کیک ثقہ ہیں۔ نیز مید کہ ابوسعید خدری کے گئی میروایت صرف زید عمی کی سند ہے نہیں بلکہ بہ

حدیث متعدد سندوں سے منقول ہے جیسے کہ خودا بن خلدون نے لکھا ہے کہ اس روایت کو حاکم نے بھی کئی سندوں سے ابوسعید خدری بھا سے نقل کیا ہے۔ حاکم کی ایک روایت بیں ابو الصدیق ناجی سے نقل کرنے والے سلیمان بن عبید ہے جن کو ابن حبان نے نقات میں ذکر کیا ہے۔ دوسری سند میں ابو الصدیق ناجی سے نقل کرنے والے مطر الوراق اورابو ہارون العبدی ہیں ، تیسری سند میں ابوالصدیق سے نقل کرنے والے وف الاراقی ہیں ۔ الوراق اورابو ہارون العبدی ہیں ، تیسری سند میں ابوالصدیق سے نقل کرنے والے وف الاحرائی ہیں۔

طبرانی نے بھی اس حدیث کوفقل کیا ہے،طبرانی کی سند میں ابوالصدیق الناجی نے فقل کرنے والے ابوالواصل عبدالحمید بن واصل ہیں،جن کوابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔ (ملاحلہ ومقدمه ابن ظارون ۳۱۷)

اس تفصیل معلوم ہوا کہ اس روایت کی نقل میں زیدانعی ابوالصدیق الناجی متفرونہیں ہیں بلکہ متدرک حاکم میں ان کے متابع سلیمان بن عبید مطرالوراق ، ابو ہارون العبدی عوف الاعرابی اورطبرانی میں عبدالحمید بن واصل موجود ہیں۔

اس تفصیل سے بیات ثابت ہوئی کرزیدالعی کی تضعیف سے روایت پر کچھ الرنہیں پڑتا ہاس لئے کر روایت کرنے میں وہ متفرد نہیں ہیں۔ نیز بیجی ملحوظ رہ کہ بیر روایت کر نے میں وہ متفرد نہیں ہیں۔ نیز بیجی ملم کے حوالے بیر روایت در حقیقت مسلم کی اس روایت کی شرح ہے جو باب اول میں ہم مسلم کے حوالے سے ابوسعید خدر کی ہے نفل کر بچے ہیں، جس کے الفاظ بیہ ہیں" عن ابسی سعید قال من خلفائکم خلیفة بحثو المال حقواً" اور دوسری رویات میں ہے کہ "یکون فی آخر الزمان خلیفة یقسم المال و لا یعدہ."

(الماطلية التن ص ٢٥٥ ج ٢٠)

يعيسش خمساًاو سبعاً او تسعاً زيد الشاك قال قلنا وما ذاك يا رسول الله قال سنيسن قال يجيئ اليه الرجل فيقول يا مهدى اعطني يا مهدي اعطني قال فيحثى له في ثوبه ما استطاع ان يحمله قال حديث حسن وفي ابي داؤد المهدي من امتى اجلى الجبهة اقنى الانف يملأ الارض قسطأ وعدلا كما ملئت جوراً يملك سبع سنين فهذه اخبار صحيحة مشهورة تدل على خروج هذا الخليفة الصالح في آخرالزمان و هو منتظر اذلم يوجد من كملت فيه تلك الصفات التي تضمنها تلك الحمديث قلت وقال ابن العربي ولا خلاف انه سيكون وليس المهدي المتقدم." (ص٢٥٣ ج ١٤ كالمال أكمال أمعلم شرع مح مسلم)

یعنی کہا گیا ہے کہ ان احادیث میں (یعنی مسلم والی احادیث میں) جوخلیفہ ندکور ہے میے عمر بن عبدالعزیز ہے کیکن میچے نہیں کیونکہ میصفات حضرت عمر بن عبدالعزیز میں موجود تبین تھیں ، ترندی ، ابوداؤد نے اس خلیفہ کا ذکر مہدی کے نام سے کیا ہے، چنانچەترىدى ميں منقول ہے كەقيامت اس وقت تك قائمنېيں ہوگى جب تك كەمىر \_ اہل بیت میں سے ایک آ دمی عرب کا بادشاہ نہ بن جائے اس کا نام میرے نام پر ہوگا اس حدیث کوتر ندی نے حسن کہا ہے اور ابوداؤد میں اس روایت کے ساتھ بیالفاظ بھی زائد ہیں کہ وہ خلیفہ زمین کوعدل سے بھروے گا جیسے کہ وہ ظلم سے بھر چکی ہوگی اور ابوسعید خدری کی روایت میں ہے کہ ہم ڈر گئے کہ ہمارے نبی ﷺ کے بعد کوئی واقعہ چیش نہ آئے تو ہم نے نبی اکرم ﷺ سے پوچھاتو آپ نے فرمایا کدمیری امت میں سے مبدی تکلیں گے

جریری نے جب اس روایت کے بیان کے بعد ابونضر واور ابوالعلاء سے بوجھا کہ کیا اس سے مرادعمر بن عبدالعزیز ہیں تو انہوں نے فر مایا کہ نہیں اور یہی روایت مسلم میں حضرت جابر بن عبداللہ ہے بھی مروی ہے۔ جبمسلم اورسنن کی روایتوں کو دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ دونوں روا بیتیں ایک ہیں ۔البتہ سنن اور متدرک کی روایتیں تفصیلی ہیں اور سلم کی روایت اجمالی ہے تو معلوم ہوا کیفس روایت ثابت ہے۔

اگر چدابن خلدون نے اس کا انکار کیا ہے کہ بیدحدیثیں مسلم والی احادیث کی تفيرنبين بين، لكت بين "واحاديث مسلم لم يقع فيها ذكر المهدى والا دليل يقوم على انه المواد منها." (مقدم ١١٦) كمسلم كي احاديث بين مهدى كا ذکر مبیں ہے اور نہ کوئی دلیل اس پر قائم ہے کہ مہدی ہی ان احادیث ہے مراد ہیں لیکن محدثین نے ابن خلدون کی اس بات کوشلیم نہیں کیا ہے اور کہا ہے کہ ابودا و و ، تر ندی والی احادیث مسلم کی ان مجمل احادیث کی تفسیر ہیں۔ چنانچہ علامہ اُبی مالکی ا کمال اکمال المعلم شرح مسلم مين لكھتے ہيں:

"قيل ان هـذا الـخـليـفة هـو عـمر بن عبدالعزيز ولايصح اذ ليست فيه تلك الصفات و ذكر الترمذي وابوداؤد (وكذاالحاكم) هذا الخليفة وسمياه بالمهدى وفي الترمذي لاتقوم الساعة حتى يملك العرب رجل من اهل بيتي يواطئ اسمه اسمى وقال حديث حسن وزاد ابو داؤد يملأ الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً ومن حديث ابي سعيد وقال خشينا ان يكون بعدنبينا حدث فسألناه فقال يخرج من امتى المهدى (۳) چوقتی بات مید که ابوداؤد اور ترندی کی میداحادیث جن میں مبدی کا ذکر ہے سیج اورمشہور ہیں۔واللہ الموفق

اس پوری تفصیل ہے ہیہ بات روز روشن کی طرح ثابت ہوگئی کہ ابوداؤد کی روایت جس کی سندمیں زیدالعمی تھے بے حقیقت اور ساقط نبیں ہے، جبیبا کہ ابن خلدون اوراختر صاحب کی رائے ہے۔

اس روایت میں اور آنے والی پجھ روایتوں میں اختر صاحب نے ابوالصدیق الناجی پر بھی جرح کی ہے لکھتے ہیں کہ ان کی روایت کوآئمہ حدیث نے روکیا ہے ان کا پور انام بکر بن عمر والمعافری ہے۔

کین اخر صاحب کی مید دونوں با تیں صحیح نہیں ہیں نہ تو ابوالصدیق بکر بن عمرو معافری ہیں بنہ و ابوالصدیق بکر بن عمر و معافری ہیں جیسے کداختر صاحب کا ارشاد ہے بلکدان کا نام بکر بن عمر و النا جی ہے اور بعض محدثین نے بکر بن قیس نام ذکر کیا ہے، میا لگ ہیں اور بکر بن عمر و معافری الگ ہیں اساء رجال کی کتابوں میں دونوں الگ الگ ندکور ہیں۔ اختر صاحب نے محنت کی زحت گوارا نہیں فرمائی ورنہ می مخالط پیش ند آتا۔ حافظ ابن حجرتقریب التبذیب کے باب الکنی میں کھتے ہیں کہ "اب و الصدیق بتشدید الدال المکسورة هو بکر بن عمر و وقیل ابن قیس ابو الصدیق الناجی بالنون و الجیم بصوی ثقه" (سے)

تقریب میں حافظ نے ان کے نام سے پہلے بکر بن عمر ومعافری کا ذکر الگ کیا ہے ملاحظہ ہوسفحہ ندکورہ ۔ معافری مصری ہے اور ابوالصدیق بھری ہے ، نیز ابوالصدیق صحاح ستہ کے راوی ہیں حافظ نے ان کے نام پر"ع" کی علامت بنائی ہے۔ تہذیب

خلافت کے بعد یا تو پانچ سال یا سات سال یا نوسال رہیں گے اس حدیث کے راوی زیدکوشک ہوا کدکونسا عدد ذکر کیا تھا ہم نے پوچھا کداس عدد سے کیا مراد ہے تو نبی کریم ﷺ فرمایا کہ سال مراد ہیں، پھر فرمایا کہ مہدی کے یاس آدی آئے گا کہ گا کہ اے مہدی مجھے مال دے دی تو ہاتھ کھر کھر کراس کو کپڑے میں اتنادیں گے جتناوہ اٹھا سکے گا ابوداؤدنے اس حدیث کوحسن کہا ہے اور ابوداؤد میں ہے کہ مہدی میری امت میں سے ہوگا، کھلی پیشانی والا اور نیجی ناک والا زمین کوعدل سے بھر دے گا جیسے کہ وہ ظلم سے بھر چکی ہوگی۔سات سال تک بادشاہ رہے گا۔ بیسب احادیث سیح اورمشہور ہیں جو دلالت كرتى بين كداس صالح خليفه كاظهورآخرز مانے ميں ہوگا اس لئے كداب تك كوئى ايسا آ دی نہیں آیا جس میں ان احادیث میں مذکورہ صفات مکمل طور پرموجود ہو کی ہوں ، ابن عربی نے کہا کہ اس میں کسی کا بھی اختلاف نہیں کہ مہدی آئندہ آئے گا اور پہلے مبدی کے نام سے جوخلیفہ گزراہے وہ مراز نہیں ہے ای قتم کی عبارت ان الفاظ کے ساتھ مسلم کی دوسری شرح مكمل ا كمال الا كمال للسنوى ميس بـ - (ما حظه وس ٢٥٣ جـ)

شارحین مسلم کی ان عبارتوں ہے تئی باتیں معلوم ہوئیں:

- (۱) ایک کهابودا و در ندی ومتدرک حاکم کی روایتی مسلم والی روایتوں کی شرح اور تفصیل ہیں۔
- (۲) دوسری بات مید کرمسلم والی احادیث سے مرادمبدی ہیں۔ اگر چدان کے نام کی صراحت نہیں ہے۔ صراحت نہیں ہے۔
  - (m) تیسری بات بیر کدوه آئنده آئیں گے۔

النتهذيب بين يهي حافظ ابن جرنے دونوں كوالگ الگ ذكر كيا ہے۔ (الماعد بوتہذيب التبذيب مرحم من الماعد بوتہذيب التبذيب مرحم من ال

(عقيدة ظهورمهدى احاديث كى روشى بين

ابوالصديق كے بارے مين تهذيب مين لكھا ہے كد "قال ابن معين و ابوذرعه والنسائي ثقة وذكره ابن حبان في الثقات. " (١٥٣٨ ١٥) يعني ابن معین ابوذرعدا درنسائی نے ثقہ کہا ہے اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔اس طرح كتاب الجرح والتحديل مين ابن الى حاتم في دونوكوا لك الك ذكركيا ب اورابوالصديق کے بارے میں یجیٰ ابن معین اور ابوذرعہ ہے توثیق کے اقوال نقل کئے ہیں۔

اس تفصیل سے ثابت ہوا کہ بکر بن عمرومعافری الگ آ دمی ہیں جن پر بعض محدثین نے جرح کی ہےاور بکر بن عمرونا جی الگ آ دمی ہے جوشفق علیہ ثقتہ ہیں کسی نے بھی ان پرجرح نہیں کی ہے۔

(۱۱) گیارہویں روایت جس پر اختر صاحب نے کلام کیا ہے وہ بھی ابوسعید خدری ایسی کی متدرک حام کی روایت ہے جس کے الفاظ بیابی "عن ابسی مسعید الخدريُّ قال قال رسول الله على لا تقوم الساعة حتى تمازُ الارض جوراً وظلماً وعدواناً ثم يخوج من اهل بيتي رجل يملاها قسطاً وعدلاً.الخ"

اس روایت پرابن خلدون نے کوئی اعتر اض نبیس کیا ہے (ماحظ ہومقدمیں ۱۳۱۷) لیکن اختر صاحب نے اس روایت میں ابوالصدیق الناجی پر کلام کیا ہے جس کا جواب اس سے ماقبل والی حدیث کے حمن میں گزر چکاہے، حاکم نے اس روایت کو عسلسیٰ شوط الصحيحين كهابوكذا الذهبي

(۱۲) بارہویں روایت جس پر کلام کیا گیا ہے وہ بھی متدرک حاکم کی ابوسعید خدرى دوايت ب،الفاظ مندرجه ذيل بين:

" عن ابىي سعيد الخدريُّ عن رسول الله ﷺ قال ينخرج في آخر امتى السمهدى الغ" اس روايت كوحاكم اورز بي في يح كباب اس كسب راوي صحيحين كے بيں سوائے سليمان بن عبيد كے ليكن سليمان بن عبيد بھى ثقة بيس ، ابن حبان نے ثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔ (ملاحظہ ومقدمہ این ظلمون س ۲۱۷)

(۱۳) تیرہویں روایت جس پر اختر صاحب نے جرح کی ہے وہ متدرک حاکم کی ابوسعید خدری کی روایت ہے جس کے الفاظ بیجیں کہ "عن ابی سعید الحدری ان رسول الله على قال تماذًا لارض جوراً وظلماً فيخرج رجل من عترتي فيملك سبعاً او تسعاً.الخ"

اس روایت میں ابو ہارون عبدی پر بھی کلام کیا گیا ہے۔(الدحد مومقدمد س ٢١٦) لکین ہارون عبری کی تضعیف کی وجہ سے روایت پرضعف کا تھم سیجے ہے، اس لئے کہ ابو ہارون عبدی کے ساتھ اس روایت کو ابوالصدیق الناجی ہے مطر الوراق بھی لقل کرتے ہیں جوثقہ ہے۔ حافظ ابن جرتقریب میں ان کے متعلق لکھتے ہیں صدوق (ص٣٣٨) نيزمسلم كراوى يهى بين علامدة بي كلصة بين كدهطومن رجال مسلم حسن السحديث (ميزان الاعتمال ص عاج م) كمطرالوراق مسلم كراوي بين اورا يتصحديث والے ہیں، بیروایت مسلم کی شرط پر سی ہے۔

ابوحاتم نے ان کوصالح الحديث اور ابن حبان نے ثقه کہاہے، بخاري ميں بھی

183

تعلیقاً ان کی روایت ہے۔ (طاحظ ہوتہذیب اجذیب م ۱۹۸۸ تا ۱۰) فلیفد نے کہا کہ لا باس به عجل نے کہا کہ "بصری صدوق وقال مرة لا باس به وقال ابوبکر البزارلیس به باس" نیز برار کا قول ہے کہ "لا نعلم احدا ترک حدیثه وقال الساجی صدوق "(طاحظہ و تبذیب البذیب م ۱۹۸۱ تا ۱۰) یکی بن عین ، ابوذری ، ابوطاتم سب نے صدوق "(طاحظہ و تبذیب البذیب م ۱۹۸۱ تا ۱۰) یکی بن عین ، ابوذری ، ابوطاتم سب نے صالح کہا ہے۔ (طاحظہ و کا بالجرح والتحدیل م ۱۸۸ تا ۸۸)

ای روایت بین ابن خلدون نے اسد بن موی پر بھی جرح کی ہے حالاتکہ وہ محدثین کے بزد یک ثقة بین اور تو کی بین ، حافظ ابن جرنے لکھا ہے کہ صدوق (تقریب سر ابناری ، ابوداؤد ، سنن نسائی کے راوی ہیں ، علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال بین لکھا ہے" قبال النسائی ثقة وقال البخاری هو مشهور الحدیث وقد استشهد به البخاری فاحتج به النسائی و ابوداؤد و ما علمت به باساً."

(ميزان ص ٢٠٤ ١٥)

ابن جزم نے ان کی تضعیف کی ہے جس کے متعلق علامہ ذہبی نے لکھا ہے اس کے متعلق علامہ ذہبی نے لکھا ہے ''وھذا تضعیف هو دو د" (بزان م عربی) کہ ابن جزم کی تضعیف مردود ہے اور راسد بن موکی ثقد ہیں ابن حجر نے تہذیب التہذیب ہیں بخاری نسائی ابن یونس ابن قانع ، علی مردود ہیں ابن حجل وغیرہ ہے ان کی توثیق نقل کی ہے۔ (ملاحظہ وہ ۲۹۰ جا) اس تفصیل ہے ، بزار ، ابن حبان وغیرہ ہے ان کی توثیق نقل کی ہے۔ (ملاحظہ وہ ۲۹۰ جا) اس تفصیل سے ثابت ہوا کہ ابو ہارون العبدی کی وجہ سے بیروایت ضعیف نہیں ہے۔ سے ثابت ہوا کہ ابو ہارون العبدی کی وجہ سے بیروایت ضعیف نہیں ہے۔ (۱۳) چود ہویں روایت جس پر ابن خلدون وغیرہ نے کلام کیا ہے وہ بھی حضرت ابوسعید خدری رہائے نے روایت کی ، جس کو امام طبر انی نے بیچم الا وسط میں نقل کیا ہے ، الفاظ

يه بين "عن ابى سعيد الخدري قال سمعت رسول الله الخوج رجل من امتى يقول بسنتى ينزل الله عزوجل له القطر من السماء وتخرج الارض بوكتها وتملأ الارض منه قسطاً وعدلا كما ملئت جوراً وظلماً يعمل على هذه الامة سبع سنين و ينزل على بيت المقدس."

اس روایت کی سند میں حسن بن بزید اور ابوالواصل پر کلام کیا ہے۔ لیکن ان دونوں کو ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔ (مقدمہ این طلدون ۱۲۷) لبذا بیر دوایت بھی قوی ہے نیز مید کہ ماقبل والی روایتیں بھی تا ئید میں موجود ہیں۔ نیز حسن بن بزید کو حافظ ابن حجرنے تہذیب التہذیب میں ثقة لکھا ہے۔ (ماحقہ وی ۲۲۸)

اس روایت پراختر صاحب نے عقلی اعتراض بھی کیا ہے لکھتے ہیں کہ ہم صفحون حدیث کے بارے بیس ایک اور طرح بھی سوچنے پر مجبور ہیں اس حدیث بیس ظہور مہدی کی خوشخبری تو موجود ہے لیکن اس کے ساتھ ہی بیت المقدس مسلمانوں کے پاس نہ ہونے کی بدشگونی بھی جھا تک رہی ہے ،اب اگر اس روایت کو درست مان لیا جائے تو عالم اسلام کے تن آسان مسلمان کیوں نہ ہے کہہ کر جہاد ہے جی چرا کیں کہ بیت المقدس کے لئے ہماری کوشش ہی عبث ہے کیونکہ بیتو امام مہدی فتح کریں گے خدا کے رسول کا فرمان تو غلونہیں ہوسکتا ، ان سادہ دل مسلمانوں کو تو معلوم نہیں کہ بید خدا کے رسول کا فرمان تو غلونہیں ہوسکتا ، ان سادہ دل مسلمانوں کو تو معلوم نہیں کہ بید خدا کے رسول کا فرمان بھی ہے کہیں۔

ليكن اخر صاحب كى سيبات بوجوه صحيح نبين:

(1) ایک تواس لئے کدروایت کے الفاظ آپ کے سامنے ہیں اس میں فتح کا کوئی

П

اس روایت بین ابن خلدون اوراختر صاحب نے یزید بن ابی زیاد پر کام کیا ہے۔ (بلاحظہ بومقدمہ ابن خلدون ص ۱۳۵)۔ یزید بن ابی زیاد پراگر چہ بعض محدثین نے جرح کی ہے اوراس روایت کونا قابل اعتبار بتایا ہے لیکن بیروایت ثابت ہے باب اول کی حدیث نمبر ۲۱ کے تحت اس کی پوری بحث گزرچکی ہے۔ اس قتم کی روایت منتخب کنز العمال بین منداحد اور متدرک کے حوالے سے حضرت ثوبان ٹے نقل کی ہے۔ (بلاظ ہوں ۲۹ تا ۲ ملی اور متدرک کے حوالے سے حضرت ثوبان ٹے نقل کی ہے۔ (بلاظ ہوں ۲۵ ملی اور متدرک کے حوالے سے حضرت ثوبان ٹے نقل کی ہے۔ کنز العمال کے اول میں بیکھا ہے کہ "ما فی المحت الحدوثيرہ کے بارے میں منتخب کنز العمال کے اول میں بیکھا ہے کہ "ما فی المحت العمسة نے م حب ک ض صحیح فالعز والیہا معلم بالصحة سوی مافی المستدرک من المتعقب فانبه علیه ص ۹ ج ا علیٰ هامش مسند احمد."

لیعنی ان پانچ کتابوں میں جوحدیثیں ہیں وہ سچے ہیں پس ان کتابوں کی طرف کسی حدیث کا منسوب ہونا اس حدیث کی صحت کی علامت ہوگی، ہاں متدرک کی وہ بعض روایتیں کہ جن پرمحدثین نے تقید کی ہے اس پر سیمیہ کروں گا،ان پانچ کتابوں سے مراد بخاری مسلم سیح ابن حبان متدرک اور مختارہ ضیاء مقدی ہیں۔اب متدرک کی اس روایت پر منتخب کنز العمال میں کوئی سیمینہیں کی گئی ہے۔

البذابدروایت ان کزد یک مح ب- نیزیدروایت منداحدیل مح سند که سات مروی ب- "حدثنا و کیع عن الاعمش عن سالم عن ثوبان قال قال رسول الله اذا رأیتم رایات السود قد جاء ت من قبل خراسان فائتوها فان فیها خلیفة الله المهدی " (س ۱۷ م ۱۵ م ۱۳ م اس و ایت کر واق سب تقدیل اور

ذكرتبيل "ويسزل على بيت المقدس "كالفظ ب حسكا ظاهر مطلب يب كدوه بيت المقدس جاكيوه بيت المقدس جاكين عد

(۲) نیز حدیث میں اس کا بھی کوئی ذکر نہیں ہے کہ مسلمان تن آسانی اختیار کر کے

بیشہ جائیں اور فتح بیت المقدی کے لئے جہاد نہ کریں ، آج کل پوراعالم اسلام ویے ہی تن آسانی میں مبتلا ہے، پورے عالم اسلام میں دی فیصد بھی مسلمان ایسے نہیں ہوں گے کہ جن کواس حدیث کاعلم ہویا اس حدیث نے ان کو جہادے روکا ہے بلکہ حدیث میں جوفتح بیت المقدس کا اشارہ ہے مکن ہے اس سے مسلمانوں کی موجودہ پاس شاید آس سے بدل جائے کیوں کہ موجودہ دور کامسلمان اگر چہ زبانی اقرار نہ کرے لیکن عملاً ہم سب یہودکو نا قال تنخیر اور مافوق الفطرت مخلوق مانتے ہیں ،اس لئے مقبوضہ علاقوں کے لئے حربی کوشش سے کنارہ کش ہوگئے ہیں ،مجھی ندا کرات کئے جاتے ہیں اور مجھی عالمی اداروں کے درواز وں پر دُ ہائی دیتے ہیں حالانکسان اداروں نے ہمیشہ مسلم دشمنی کا ثبوت پیش کیا ہے اب تو کئی ممالک اسرائیل کی طرف دوی کا ہاتھ برو ھارہے ہیں۔ (۱۵) پندر ہویں روایت جس پر ابن خلدون اور اختر صاحب نے کلام کیا ہے حضرت عبدالله بن مسعود على روايت بجس كالفاظ بيبين "عن عبدالله بن مسعودٌ قال بينما نحن عند رسول الله ﷺ اذأقبل فتية من بني هاشم فلما راهم رسول الله ﷺ ذرفت عيساه وتغيير لونه قال فقلت مانزال نري في وجهك شيئاً نكرهه فقال انا اهل البيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا. الخ"

(عقيدة ظهورمبدى احاديث كى روشنى مي

عادل ہیں تفصیل باب اول میں حدیث نمبرا ۴ کے تحت گزر چکی ہے، نیز متدرک میں ہے روایت ایک اور سند کے ساتھ بھی مروی ہے۔ (ملاحقہ دستدرک میں ۴۰۶)

بہرحال اس تفصیل ہے اتنی بات ضرور ثابت ہوتی ہے کہ رایات سود کی روایت ہے۔ چنانچہ حافظ ابن روایت ہے اسل نہیں ہیں، نیز برید بن البیان ایاد کی توثیق بھی کی گئی ہے۔ چنانچہ حافظ ابن حجر نے تہذیب البہذیب میں یعقوب بن سفیان نے قال کیا ہے کہ "یزید وان کا لوا متحکمون فید لتغیرہ فہو علی العدالة والثقه" (ساسس العنی برید پراگر چرتغیر کی وجہ کام کیا گیا ہے لیکن وہ عادل اور ثقہ ہیں۔

ابن شابین فے تقات میں شارکیا ہے، احمد بن صالح معری فے تقدیما ہے۔ اور
کہا ہے کہ "و لا یعجبنی قول من تکلم فیه" (تہذیب ۳۳۰) کہ یزید پر کلام کرنے
والوں کا قول مجھے پیندئیس ہے۔ ابن سعد نے کہا ہے کہ "کان شقه" (تہذیب سا۳۳
قا) کہ یزید ثقد تھے، امام سلم نے ان کو طبقہ ٹالشہ کے راویوں میں شار کیا ہے اور ان سے
روایتی نقل کی ہیں۔ (تبذیب سا۳۳ جا)

(۱۲) سولہویں روایت جس پر ابن خلدون اور اختر صاحب نے کلام کیا ہے وہ حضرت علی کی ابن ماجہ والی روایت ہے جس کوہم پہلے قل کر چکے ہیں۔الفاظ یہ ہیں "قال رصول الله ﷺ المهدى منا اهل البیت.الخ"

اس روایت میں ابن خلدون نے یاسین اتھجلی پر کلام کیا ہے۔ (ملاحظ ہومقد۔ مره) کین یاسین العجلی پر کسی محدث نے جرح نہیں کی ہے، حافظ ابن حجر تقریب التہذیب میں لکھتے ہیں "دلا ہاں به" (عدم) تہذیب التہذیب میں کیجی ابن معین سے

اوربیحدیث بھی توی ہے، جن محد ثین نے اس صدیث کی تضعیف کی ہان کو اس الحجار کی ہوئی ہوئی ہانہوں نے اس یاسین ابن شیبان العجلی کو یاسین بن معاذ زیات سجھ کر حدیث کی تضعیف کی ہے حالانکہ وہ دومرا آ دی ہے۔ حافظ ابن جرتہذیب العبذیب میں کصح میں کہ " و وقع سنن اہی ماجة عن یاسین غیر منسوب فظنه بعض الحفاظ المتاخرین یاسین بن معاذ الزیات فضعف الحدیث به فلم یصنع شیئاً. " (مم ۱۳ مان این ماجہ کی سند میں یاسین کانام بغیر کی نبیت کے ذکر ہو گیا تو بعض متا خرین حفاظ نے اس کو یاسین بن معاذ زیات بچھ کرحدیث کوضعف کہالیکن یہ تو بعض متا خرین حفاظ نے اس کو یاسین بن معاذ زیات بچھ کرحدیث کوضعف کہالیکن یہ صحیح نہیں ہے۔ اس ہملوم ہوا کہ جن لوگوں نے اس حدیث کی تضعیف کی ہے غلط ہمی کی وجہ ہے کی جو صحیح نہیں ، یہ دوایت سے کی وجہ ہے۔

بیر حدیث امام طبرانی کی مجم اوسط کے حوالے سے مقدمہ ابن خلدون میں (ص ۱۹۸۸) بیمنقول ہے اس میں ابن خلدون اوراختر صاحب نے ابن لہید پرجرح کی ہے، ابن لہید کا نام عبداللہ بن لہید ہے محدثین نے ان پرکافی کلام کیا ہے مگران کا واقعہ بیہ کہ کہ ایس ہے کہ 14 کے بعد بیہ کہ کہ ایس کی مرویات کی کتابیں جل گئی تھیں جس کی وجہ سے اس کے بعد بیہ

یا دے روایتیں بیان کرتے تھے تو کچھ خلط واقع ہوجا تا تھامیزان الاعتدال ص ۷۷۷ج ۱۲ورامام بخاری نے فرمایا کہ وی اچھیں جلی تھیں۔

(مقيدة ظهورمبدي احاديث كي روشي بس

بہر حال اس واقعے کے بعد ان کی روایتوں میں خلط واقع ہوا تھا جس کی وجہ ے محدثین نے ان پر کلام کیا ہے اور ایک واقعہ دوسرا بھی پیش آیا تھا کہ جس کی وجہ ہے ان کے دماغ پر پچھاٹر ہوا تھا، چنانچے میزان الاعتدال میں علامہ ذہبی نے عثمان بن صالح کا قول نقل کیا ہے کہ ایک دفعہ جمعہ کی نماز کے بعد گدھے پرسوار ہوکر گھر جارہے تھے کہ راہتے میں گر پڑے جس کی وجہے ان کے دماغ پر چوٹ آئی تو کچھ حافظ کمزور ہوگیا۔ ورند في نفسه صادق اور ثقه تقے۔ چنانچہ حافظ این حجر تقریب التہذیب میں لکھتے ہیں کہ "عبدالله بن لهيعة ابن عقبه الحضرمي ابو عبدالرحمن المصري القاضي صدوق خلط بعد احتراق كتبه الخ" (١٨٦٠)كميصادق اوريج إن البت كتابين جل جانے كے بعدروا يتوں ميں خلط واقع ہوا تھا، يعني في نفسه صادق جين اور مسلم، ابوداؤد، ترندی ، ابن ماجد کے راوی ہیں۔ (تقریب احدیب ۱۸۶۰) چنانچداحمہ بن صالح ابن وجب وغيره نے مطلقاً توثيق كى ہے۔ (ما حقد بويزان الاعتدال ص ١٧٥٦ وص ١٧٥٨ ع) اورخودذ من كا قول بكر كساهسل صدوق (ميزان الاعتدال ١٨٥٥ جم) معتدل بات وہی ہے جو کہ حضرت مولانا تقی عثانی صاحب مدخلہ نے فرمائی ہے کہ ابن لہیعہ اگر چہ ضعیف ہیں کیکن پھر بھی ان کی احادیث کواستشہاداً پیش کیا جاسکتا ہے۔

(ورى زندى سر١٩٥٥)

كي كه محدثين في كتابيل جلنے سے پہلے كى روايات كو قبول كيا ہے اور بعد والى كو

ضعیف کہا ہے اور کچھ نے خاص شاگر دوں کی روایات کو تبول کیا ہے تفصیل اساءر جال کی كتابول مين موجود ہے ليكن بهر حال محدثين اس پر متفق ہيں كه بالكل ساقط الاعتبار نہيں ہیں اس کئے توامام مسلم نے ان کی روایتیں استشہاد أنقل کی ہیں۔

ابن خلدون نے اس حدیث کے ایک دوسرے راوی عمرو بن جابرالحضر می پر بھی جرح کی ہے کیکن عمرو بن جابر کی توثیق بھی کی گئی ہے جبیسا کہ ابن ابی حاتم نے لکھا كك"سألت ابي عن عمرو بن جابر الحضرمي فقال عنده نحو عشرين حديثاً هو صالح الحديث." (١٦ بالجرح والتعريل ٢٥ ٢٥ ٢١٠) كمين في اين والدابو حاتم ے عمروبن جابر کے متعلق ہو چھاتو فر مایا کہ وہ تقریباً ہیں حدیثیں نقل کرتے ہیں اور صالح الحديث ہيں۔علامہ ذہبی نے بھی ميزان الاعتدال ميں عمرو بن جابر کے ترجمہ کے آ خريس ابوماتم كاييقول أقل كيابك "صالح الحديث له نحو عشرين حدیثا" (س٠٥٠ ت) جس معلوم ہوتا ہے که علامہ ذہبی کی رائے بھی يہي ہے۔

اس طرح حافظ ابن مجرنے تہذیب التبذیب میں کئی محدثین سے ان کی توثیق القلك به السية إلى كد"قلت ذكر ابن يونس انه توفى بعد العشرين ومائة وذكره البرقى فيمن ضعف بسبب التشيع وهو ثقة وذكره يعقوب بن سفيان في جملة الثقات وصحح الترمذي حديثه. "(١٥١١ ٨) من كبتا بول (یعنی ابن حجر) کدابن یونس نے ذکر کیا ہے کدان کی وفات ۱۲۰ اچے کے بعد ہوئی ہے اور برتی نے عمرو بن جابر کوان لوگوں میں ذکر کیا ہے کہ جونی نفسہ تو ثقتہ ہیں لیکن تشیع کی وجہ ے ان کی تضعیف کی گئی ہے اور بعقوب بن سفیان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور

ترندی نے ان کی حدیث کی تھیجے کی ہے،ان اقوال ہے معلوم ہوا کہ عمرو بن جابر بھی کچھ محدثین کے نز دیک ثقة ہیں ،تضعیف تشیع کی وجہ ہے گا گئی ہے اور ہم پہلے ثابت کر چکے ہیں کی نفس تشیع وجہ ضعف نہیں ہے۔

(۱۸) المفاروي حديث جس كوابن خلدون اور اختر صاحب في محروح كيا بوه حضرت على المفاروي حديث جس كوطرانى في اور حاكم في متدرك مين فقل كياب الفاظ بين كه "عن على ان رسول الله الله الله الله الله المعدن في اخرالز مان فتنة يحصل الناس فيها كما يحصل الذهب في المعدن فلا تسبوا اهل الشام. الخ"

اس روایت میں بھی عبداللہ ابن لہیعہ پر کلام کیا ہے۔ (احظہ و تقدیم ۱۹۳۱) لیکن یہ بھی جی خبیں ماقبل والی حدیث کے شمن میں اسی راوی کے متعلق بحث گزر چکی ہے نیز اس حدیث کی حاکم نے بھی تھے کی ہے جیسا کہ خودا بن خلدون نے لکھا ہے کہ "و دواہ السحا کے فی المستدر ک وقال صحیح الاسناد ولم یخوجاہ." (مقدراین طدون سروی عالم نے متدرک میں اس حدیث کوفال کیا ہے اور کہا ہے کہ سند کے اعتبار سے بیروایت تھے ہے۔

(١٩) "عن محمد بن الحنفية قال كنا عند على رضى الله عنه فساله رجل عن المهدى فقال له هيهات ثم عقد بيده سبعا فقال ذالك يخرج في آخر الزمان. الخ" (مدران الدون ١٦٩)

بدروایت بالکل سیح ہے، حاکم نے تو متدرک میں اس روایت کے متعلق لکھا

ب که "ها احدیث صحیح علی شوط الشیخین" (مقدما بن فلدون ۱۳۱) یعنی بیرهدیث صحیح به اور بخاری و مسلم کی شرط پر پوری اترتی به اور خود علی شرط مسلم تو ابن خلدون نے بھی تسلیم کیا ہے۔ چنانچ کھتے ہیں که "و انسما هو علی شرط مسلم فسلم فلدون نے بھی تسلیم کیا ہے۔ چنانچ کھتے ہیں که "و انسما هو علی شرط مسلم فسلم فسلم می شرط مسلم بوگی توضیح بھی بوروایت صرف مسلم کی شرط مسلم بوگی توضیح بھی بوگی جیسا کہ محدثین نے کھا ہے که "السصحیح اقسام میرا مسلم بھی البخاری و مسلم ٹیم اعلاها ما اتفق علیه البخاری و مسلم ٹیم مسلم ٹیم علی شرط ملی شرط مسلم نیم مسلم ، الخ" (تقریب لاووی سام تا ایمان شرط میں بین :

- (۱) وه جو بخاری اور مسلم میں ہو۔
- (r) وه جوسرف بخاری میں ہو۔
- (٣) جوسلم بين بو-
  - (۴) جو بخاری وسلم کی شرط پر ہو۔
    - (۵) جوصرف بخاری کی شرط پر ہو۔
      - (٢) جوسرف مسلم كى شرط پر ہو۔

اس ہے معلوم ہوا کہ جوحدیث مسلم کی شرط پر ہوگی وہ سیجے کی قتم ہے۔اس کے راوی بخاری ومسلم کاراوی ہے،جس کے ثقتہ ہونے پراجماع ہے،ایک راوی عمار ذہبی پر تشیع کا الزام ہے لیکن اما ماحمہ، کیجی بن معین ،ابوحاتم ،امام نسائی وغیرہ نے ان کی توثیق کی ہے۔(ملاحقہ دمقدمہ بن طدون میں ۳۱۹)

(۲۰) بیسویں روایت جس پرابن خلدون اور اختر صاحب نے مجروح ہونے کا حکم لگایا ہے وہ حضرت انس ﷺ کی روایت ہے جس کی تخ تئے ابن ماجہ نے کی ہے ، الفاظ میہ بيرك "عن انس قال سمعت رسول الله على يقول نحن ولد عبدالمطلب سادات اهل الجنة أنا وحمزة وعلى وجعفر والحسن والحسين

اس روایت میں ابن خلدون نے عکر مدبن عمار اور علی بن زیاد پر جرح کیا ہے۔ عكرمه بن عمار كم تعلق حافظ ابن حجرتقريب التبذيب مين لكهة بين كه صليدوق (س۲۳۲) یعنی سے ہیں اور امام بخاری نے سیح بخاری میں ان سے تعلیقاً تقل کیا ہے کہ مسلم اورسنن اربعہ کے راوی ہیں۔ تہذیب التہذیب میں حافظ ابن حجرنے ان کی توثیق مندرجہ ذیل محدثین کے قتل کی ہے، یجیٰ بن معین،عثان الدارمی،علی ابن المدینی، عجلی، ابودا ؤد، امام نسائی، ابوحاتم، ساجی، علی بن محمد، طنافسی، صالح بن محمد، اسحاق بن احمد، ابن خلف البخاري، سفيان تؤري، ابن خراش، دارقطني ، ابن عدى، عاصم بن على ، ابن حبان، يعقوب بن شيبه ابن شابين ،احمد بن صالح\_

(ملاحظه وتبذيب المتبذيب ص٢٦٦ تا٢٦٣ ت عوميزان الاعتدال ص ٩١ ج٣)

ان تمام محدثین کی توثیق کے مقابلے میں ابن خلدون کی جرح کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔ای طرح علی بن زید کی محدثین نے توثیق کی ہے۔ چنانچہ حافظ ابن ججر تہذیب التہذیب میں لکھتے ہیں کہ ابن حبان نے ان کوذکر کرکے کوئی جرح نہیں کی ہے اورابن حبان في ان كوثقدراويول مين ذكركيا بـــــــ (ص٥٠٠٠ ٢٠٠٠)

بنيز حافظ ابن حجرنے تہذيب التہذيب بيں لكھاہے كەعكرمەسے اس حديث كو عبدالله بن يمي ني مي فقل كياب كه "و كذالك روى هذ الحديث المذكور (ای حدیث المهدی) محمد بن خلف الحدادی عن سعد بن عبدالحميد وتابعه ابو بكر محمد بن صالح القناد عن محمد بن الحجاج عن عبدالله بن زياد الحسيني عن عكرمه بن عمار . "(ص ٢٠٠١) اس معلوم ہوا کہ اس حدیث کی متعدد سندیں موجود ہیں للبذا حدیث ب اصل نہیں ہے، اس حدیث میں ابن خلدون نے سعد بن عبدالحمید پر بھی جرح کی ہے، حالانکه ریجهی محدثین کے نزدیک ثقه ہیں۔ چنانچہ حافظ ابن جرنے تقریب میں لکھا ہے که صله و قدام ۱۱۸) یعنی سے تھاورعلامہ ذہبی نے یکی بن معین نے قل کیا ہے کہ "لا بساس بسه" (م١٢٣ ج ميزان الاعتدال) يعني ان ميس كو ئي خرا بي نهيس تقيي اور جا فظا بن حجر نے تہذیب التہذیب میں یجیٰ بن معین کے علاوہ صالح جزرہ کا قول بھی ان کی توثیق میں نقل کیا ہے نیز بیرتر ندی ، نسائی اور ابن ماجہ کے راوی ہیں ، حالانکہ امام نسائی کے نزدیک جوراوی مجروح ہوتا ہے وہ اس سے قتل نہیں کرتے ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ ان کے نزديك بهى قوى بين \_ (تهذيب البديب س ٢٥٥٥)

اورخودا بن خلدون ني كالحابك "وجعله الذهبي ممن لم يقدح فيه كلام من تكلم فيه. "(مقدمه ابن خلدون ص ٣٠٠) ليعني ذهبي في ان كوان لو كول مين شاركيا ہے کہ کلام کرنے والوں کے کلام سے ال کے بارے میں کوئی قدح لازم نہیں آتی ہے یعنی مید تقد ہیں کلام کرنے والوں کے کلام کا پچھا اثر نہیں ہوگا۔ لہذا اس تفصیل ہے معلوم

(194)

(عقيدة ظهور مهدى احاديث كى روشى ش

ہوا کہ بیروایت بھی سیجے ہے۔

(۲۱) اکسویں روایت جس پراین خلدون اوران کے مقلداخر کائٹیری نے کاام کیا ہے وہ حضرت عبداللہ ابن عباس کے کام متدرک حاکم والی روایت ہے جس کے الفاظ یہ بین "قال ابن عباس منا اهل البیت اربعة منا السفاح ومنا المنذر ومنا المحدی (الی ان قال) واما المهدی الذی یماڈ الارض عدلا کما ملئت جورا الخ"

اس روایت میں اساعیل بن ابراہیم لینی باپ اور بیٹے دونوں پر جرح کی گئی ہے۔ اور ابن خلدون نے کہاہے کہ دونوں ضعیف ہیں۔ (ملاحظہ موعد میں ۳۲۰)

ابراہیم بن مہاجر محدثین کے نزدیک قوی ہیں۔ مسلم اورسنن اربعہ کے راوی
ہیں، حافظ ابن جرنے تقریب ہیں تکھا ہے کہ صدوق (س۳) یعنی سے تھے۔ ذہبی نے
میزان الاعتدال ہیں اما م احمد کا قول نقل کیا ہے کہ "لا باس به "(س ١٠٦١) یعنی ان
ہیں کوئی خرائی نہیں ہے۔ حافظ ابن جرعسقلانی نے تبذیب التبذیب ہیں تکھا ہے کہ
"وقال الفودی و احمد لا باس به " (س ١٢١٥) یعنی سفیان توری اوراما م احمد نے
فرمایا کہ ان ہیں کوئی خرائی نہتی۔ امام نسائی نے بھی فرمایا "لیس به باس" (تبذیب و الله الله منابی کے کہا کہ شدوق، ابو
داؤدنے کہا ہے کہ "فسالے المحدیث "ابوحاتم نے ان کے اور کچے دوسرے راویوں
کے بارے میں فرمایا کہ "و صحلهم عندنا محل الصدق " رتبذیب البجذیب سر۱۲۸ کے اس ساتھ المحدیث " ابوحاتم نے ان کے اور کچے دوسرے راویوں
کے بارے میں فرمایا کہ "و صحلهم عندنا محل الصدق " رتبذیب البجذیب سر۱۲۸ کے بارے معلوم ہوا کہ ابراہیم قوی ہیں اور ثقتہ ہیں ان کے بیخے اساعیل کے

بارے میں جرح کے اقوال بھی مروی ہیں لیکن بعض محدثین نے توثیق بھی کی ہے۔ تر مذی اور ابن ماجہ کے راوی ہیں۔ (تقریب ۴۳۷)

علامه ابوالحجاج مزى نے تہذیب الکمال میں لکھا ہے کہ "قسال عبدالله سالت ابى عن ابراھیم بن مھاجر فقال لیس به باس کذا و کذا و سالته عن ابنه اسماعیل فقال ابوه قوی فی الحدیث منه وروی له الترمذی و ابن ماجه. " (تهذیب الکمال ۱۹۳۸) (نقلاً عن ضمون مولوی عبدالشکورصا حب شمیری) یعنی عبداللہ نے این والدامام احمد سے ابراہیم کے متعلق یو چھا تو کہا کہ کوئی خرائی نہیں پھران کے جیئے کے متعلق یو چھا تو کہا کہ کوئی خرائی نہیں پھران کے جیئے کے متعلق یو چھا تو کہا کہ کوئی خرائی نہیں کے والدان ک

محدثین کے زد یک توباپ بیٹے سے زیادہ قوی ہے، لیکن اخر صاحب لکھتے بیں کہ اس کاباپ اس سے بلند در ہے کا ضعیف ہے۔ بیاختر صاحب کا اگر ذاتی خیال ہو توالگ بات ہے باتی کسی محدث نے نہیں لکھا ہے۔

(۲۲) باكيسوي روايت جس پرابن خلدون اور اخر صاحب نے جرح كى ہے وہ ابن باجد كى حضرت أو بان شعن شوبان قال ابن باجد كى حضرت أو بان شعن كى روايت ہے جس كالفاظ يہ إلى "عن شوبان قال قال رسول الله الله يقتل عند كنزكم ثلاثه كلهم ابن خليفه ثم لا يصير الى واحد منهم ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق."

ابن خلدون لکھتے ہیں کہ:''اس روایت کے راوی سب صحیحین کے ہیں البنتہ ابوقلا بدیدلس ہیں۔'' (مقدمہ، ۳۲) روایت کورونیس کیاہے۔

حافظ ابن جرنة تقريب التبذيب ميل لكهاب كر مسفيان بن سعيد بن مسروق الثوري ابوعبدالله الكوفي ثقة حافظ فقيه عابد امام حجة. الخ" (ص۱۲۸) تہذیب التہذیب میں حافظ ابن حجرنے ان کے اساتذہ میں خالد الحذاء کا نام بھی لکھا ہے جواس حدیث میں ابھی ان کے استاد ہیں۔اس معلوم ہوتا ہے کہ خالد الحذاء سے ان كى ملا قات اور ساع ثابت ہے باقى ان كى توثيق تو توثيق سے بقول خطيب بغدادى يستغنى بين "كما فى تهذيب التهذيب كان اماما من المة المسلمين وعلما من اعلام الدين مجمعا علىٰ امامته بحيث يستغني عن تزكيته مع الاتقان والحفظ والمعرفة والضبط والورع والزهد. (١١٣٠٠) جم) وقال النسائي هو اجل من ان يقال فيه ثقة الخ (تزيب اجذيب ١٦٥١١ تم) وقيال صياليج بين متحمد بن سفيان ليس يقدمه عندي احد في الدنيا."

ای حدیث میں ابن خلدون اور اختر صاحب نے عبد الرزاق بن هام پر بھی جرح کی ہے کہ وہ شیعہ تھان کے تشیع کے بارے میں واقعی اقوال ہیں کہ بی شیعہ تھے كيكن تقد تته جبيها كه حافظ ابن حجرف تقريب التهذيب بين لكهاب كذنشف حسافظ مصنف شھیو" (ص۱۳) نیزبیصحاح ستے راوی بھی ہیں،امام بخاری اورامام مسلم نے ان کی روایات کی تخ تے کی ہے۔ (ملاحقہ ہوتقریب ١١٣) تنبذیب العتبذیب میں حافظ ابن حجرنے لکھا ہے کہ امام احمر بن طبل سے پوچھا گیا کہ کیا آپ نے عبدالرزاق سے اچھی حدیث والابھی کسی کو و یکھا ہے تو فر مایا کہنیں (س۳۶۱) اورخودعبدالرزاق کے عقيدة ظبورمهدى احاديث كاروشى ش

196

حافظ ابن حجرنے ان کے متعلق تقریب التہذیب میں لکھا ہے کہ بیصحاح ستہ کے راوی ہیں، ثقداور فاصل ہیں۔ (تقریب ۱۲۳۰) اور تہذیب المتہذیب میں حافظ ابن حجرنے ان کی توثیق پر ابن سعد مسلم بن بیار ، ابن سیرین ، ابوب سختیانی ، عجل وغیرہ کے اقوال نقل كئے بين اورابتداء ميں لكھا ہے كه "احد الاعلام" (ماحقه وتبذيب س٢٠٦٥ ٢٢٠ نه) مافظ فانك تدليس كى بحى ففى كى م كه "و لا يعوف له تدليس"

(تبذيب ص٢٢٦ج٥) نیز میر کدیدروایت ابوقلابه ابواساء رجی کفش کرتے ہیں کہ ابواساء رجی اور ان كاز ماندا يك تفانيز ابواساء رجى بحى دمثق ميں رہتے تھے۔ (ملاحظة بوتقريب ٢٦١٣) اور بيہ بھی آخری عمر میں شام میں رہتے تھے۔ (تریب ص۱۷۴ قبندیب البندیب م ۲۲۹ ق۵) اور ابواساءرجی سے ان کا ساع بھی دوسری متعدد احادیث میں ثابت ہے، تو اگر بیروایت عن ہے منقول ہے تو بھی امام بخاری وامام مسلم سب کے نز دیک پیم معنوں مقبول ہے رو كرنے كى كوئى وجدموجود نبيس ب اگر صرف مذكيس كى وجد سے كسى كى روايات كورد كرنا شروع کیاجائے تو بہت ی احادیث سے ہاتھ دھونا پڑے گا۔

ای حدیث میں ابن خلدون اور اختر صاحب نے سفیان توری کوبھی مدلس کہہ كرروايت كومجروح ثابت كرنے كى كوشش كى ب-كاش ابن خلدون اور اختر صاحب كچھانصاف سے كام ليتے ،اس مقام پرزياده مناسب ہے كدوه وه عبارت نقل كردوں جو کے علامہ ذہبی نے عقیلی کے رومیں لکھی ہے، جب اس نے علی ابن المدینی پر جرح کی کہ "افسما لك عقل يا عقيلي الدرى فيمن تتكلم" (ميزان ١٥٠١ ج٣) سفيان أورى کی تدلیس کا پچھ حصد محدثین نے ذکر کیا ہے لیکن اس کی وجہ سے کسی نے بھی ان کی

استاد عمر کا تول ہے کہ "واحا عبدالرزاق فی خلیق ان تضوب الیہ اکباد الابسل." (تهذیب ۱۳۱۳) کرعبدالرزاق اس کا ستحق ہے کہ اس کے پائم اونوں پرسفر کرے حاضری دی جائے اور یہ بھی منقول ہے کہ بی بن معین کے سامنے کی نے کہا کہ عبداللہ بن موی عبدالرزاق کی احادیث کو تشیع کی وجہ سے رد کرتا ہے "فیقال کان عبداللہ بن موی عبدالرزاق کی احادیث کو تشیع کی وجہ سے رد کرتا ہے "فیقال کان عبداللہ زاق واللہ اللہ اللہ الا هو اعملی فی ذالک منه مات مصفف . " (تهذیب البندیب محادل کے بی بن معین نے قتم اٹھا کرفر مایا کہ عبدالرزاق سو در جے عبیداللہ بن موی سے اسمح بیں۔

اورعبداللدابن احد فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے والدامام احرے یو چھا کہ "هـل كـان عبـدالـرزاق يتشيع ويفرط في التشيع فقال اما انا فلم اسمع مسه فيي هذا شيئا. " (تذيب ١٣٠٥) كدكياعبد الرزاق غالى شيعة تفاتو فرمايا كهين نے اس بارے میں ان سے پھے نہیں سنا ، اور خودعبد الرزاق کا قول ہے کہ اس بارے میں بھی میراانشراح نہیں ہوا کہ حضرت علی ﷺ کوحضرت ابو بکرﷺ وعمرﷺ پرفضیلت دوں۔ (تہذیب سے ۱۳ ج) ابن خلدون اور اختر صاحب تو تشیع کورور ہے ہیں ، کیجیٰ بن معین فرماتے بیں کہ ''لوارت عبدالوزاق ماتو کناہ حدیثہ'ارتزیب،۳۱۸٪۲)کہ عبدالرزاق اگرنعوذ بالله مرتد ہوجائے پھر بھی ہم ان کی احادیث کوترک نہیں کریں گے۔ اورعلامہ ذہبی نے عباس بن عبدالعظیم کی جرح نقل کرنے کے بعد فرمایا کہ "قلت ما وافق العباس عليه مسلم بل سائر الحفاظ وائمة العلم يحتجون به. " (يران الاعتدال س ١١١ ج ٢) كداس جرح ريكي مسلمان في بهي عباس كي موافقت نبيل كي ہے۔ بلکہ تمام محدثین عبدالرزاق کی احادیث کو قابل احتجاج مانتے ہیں اور علامہ ذہبی

نے میزان الاعتدال میں علی بن مدینی کے ترجمہ میں کھاہے کہ "ولو ترکت حدیث علی وصاحبہ محمد و شیخه عبدالرزاق و عثمان بن ابی شیبة وابر هیم ابن سعد و عفان وابان العطار واسرائیل وازهر السمان وبهزبن اسد وثابث البنانی وجریس بن عبدالحمید لغلقنا الباب وانقطع الخطاب ولماتت الاثار واسترولت الزنادقة ولخرج الدجال." (صمان) کراگران فرماتت الاثار واسترولت الزنادقة ولخرج الدجال." (صمان) کراگران فرکره لوگوں کی احادیث کو جم ان پرجرح یا کی بدعت کے موجود ہونے کی وجرے کرک دیں تو پھر توروایات کا درواہ بند ہوجائے گا اور شریعت کا خطاب منقطع ہوجائے گا اور احادیث دیا ہے تا ہود ہوجائے گا اور احد میں گی اور زنادقہ غالب ہوجائیں گے دجال آگل آئے گا۔

اور گر کھے ہیں کہ "شم ما کل احد فیہ بدعة اولہ هفوة او ذنوب یقدح فیہ بسما یوهن حدیثه ولا من شوط الثقة ان یکون معصوماً من المخطایا والخطاء الخ" (بران الاعتمال سام اجراع) اور ہروہ آدی جس میں کوئی بدعت ثابت ہوجائے یا جس کا کوئی غلط کلام مروی ہوجائے جوسب قدرج ہواوراس سے اس کا حدیث ضعیف ہوجائے ایسا نہیں ہے۔ اس تفصیل سے ثابت ہوا کہ عبدالرزاق کی احادیث محدثین کے نزدیک قبول ہیں اور صرف تشیع سبب جرح نہیں جیسا کہ پہلے بھی تفصیل سے گزر چکا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

(۲۳) تیکیوی روایت جس پراین ظدون اور اختر صاحب نے جرح کی ہوہ این ماجد کی روایت ہے جوعبداللہ بن الحارث بن جزء ہمروی ہے "قال قال رسول اللہ ﷺ یخوج ناس من المشرق فیوطون للمهدی یعنی سلطانه النے" اللہ ﷺ یخوج ناس من الکشوق عبداللہ ابن لہید پر جرح کی گئی ہے جس کے بارے اس روایت میں ایک تو عبداللہ ابن لہید پر جرح کی گئی ہے جس کے بارے

میں بحث پہلے حدیث نمبر کا کے ختمن میں گزر چکی ہے، ای طرح ان کے شیخ عمر و بن جابر الحضر می پر بھی جرح کی گئی ان کے بارے میں بھی بحث حدیث نمبر کا کے ضمن میں گزر چکی ہے۔

(۲۳) جوبیوی روایت حضرت ابو بریرة کی ہے جس کوان دونوں حضرات نے ساقط الاعتبار قرار دیا ہے، روایت کے الفاظ یہ بیل کہ "عن ابسی هر یسوة دی النبی النبی اللہ یکون فی امتی المهدی. الغ"

اس روایت بیس محمد بن مروان العجلی پر کلام کیا ہے کہ وہ متفرد ہیں اس روایت کو صرف وہ نقل کرتے ہیں اور کسی نے نقل نہیں کی ہے۔ لیکن یہ بھی وجہ جرح نہیں ہے اس الئے کہ خودا بن خلدون نے تسلیم کیا ہے کہ محمد بن مروان ثقہ ہیں ، اپوداؤد، ابن حبان ، یجی بن معین نے ان کی توثیر قتی ہے۔ ( ملاحظہ ومقدر س ۲۳۱ ) توجب محمد بن مروان ثقہ ہیں تو ان کے تفر دے تو روایت پرضعف کے تفر دے تو روایت پرضعف کے تفر دے تو روایت پرضعف کا حکم لگتا ہے لیکن ثقہ کے تفر دکی وجہ ہے کسی محمد نے بھی کسی روایت کوضعف نہیں کہا ہے بخصوصاً جبکہ مہدی کے بارے میں دوسری متواتر روایات بھی موجود ہیں۔

محمہ بن مروان کی توثیق بیچلی بن معین ، امام ابودا ؤد ، مرۃ ابن حبان وغیرہ نے کی ہے۔(الماحظة ، وتبذیب اعبذیب مسمع ہے ہو)

(۲۵) پچیوس روایت بھی حضرت ابو ہریرہ کی ہے جس کی تخرج ابویعلیٰ موسلی فی ہے جس کی تخرج ابویعلیٰ موسلی فی اپنے مندیس کی ہے جس کے الفاظ بیر ہیں کہ "لا تقوم الساعة حتیٰ یخوج علیهم رجل من اهل بیتی.الخ"

اس روایت میں بشیر بن تھیک کے اوپر جرح کی گئی ہے حالانکہ بشیر بن تھیک

صحاح ست کے راوی ہیں، امام بخاری اور امام سلم دونوں نے ان کی روایات نقل کی
ہیں۔ حافظ ابن مجرتقریب ہیں لکھتے ہیں شقہ (م، ۳) کہ ثقتہ تھے۔ عجلی اور امام نمائی نے
بھی ثقتہ کہا ہے (جہنیب اجہنیب م، ۲۵ تا) اور ابوحاتم کے قول " لا یحت جدیشہ "جو
ابن خلدون نے نقل کیا ہے، اس کے متعلق حافظ ابن جر لکھتے ہیں کہ "و ھا او اوسم و
تصحیف و انما قال ابو حاتم روی عنه النصر بن انس و ابو مجلز و بر کہ
ویحییٰ بن سعید" (جہنیب اجہنیب میں ۱۵ کیا کہ یوگوں کا
ویحییٰ بن سعید" (جہنیب اجہنیب میں ۱۵ کیا کہ این حان نے تیس کہا بلکہ یوگوں کا
ویحییٰ بن سعید " (جہنیب اجہنیب میں ۱۵ کیا کہ این سعد نے بھی ثقہ کہا ہے، ابن حبان نے ثقہ
راویوں ہیں ذکر کیا ہے، امام احمد نے بھی ثقہ کہا ہے، ابن حبان نے ثقہ
راویوں ہیں ذکر کیا ہے، امام احمد نے بھی ثقہ کہا ہے۔ (ماطہ وجہنیب میں ۱۵ کیا) اس تفصیل
سے معلوم ہوا کہ بیروایت بھی قوی ہے۔

(۲۲) حضرت قرة بن اياس كى روايت جومند بر اراور مجم كير للطبر انى يس بجس كالفاظ يدين كد "لتملأن الارض جوراً وظلماً بعث الله رجلاً من امتى اسمه اسمى واسم ابيه اسم ابى .الخ"

ال روایت میں ابن خلدون اور اخر صاحب نے داؤد بن الحقی بن الحرم پر جرح کی ہے اور لکھا ہے کہ اس حدیث کو داؤد اپنے والد نے قل کرتے ہیں اور بیدونوں ضعیف ہیں۔ (مقدیس ۲۳۳) ان دونوں کے حالات کتب اساء رجال میں مل نہیں سے لیکن دوسری صحیح روایات کی موجودگی میں ضعیف روایات بھی تائیداً پیش کی جاسکتی ہیں۔ دوسری صحیح روایات کی موجودگی میں ضعیف روایات بھی تائیداً پیش کی جاسکتی ہیں۔ (۲۷) "عن ابن عمو قال کان رسول اللہ ﷺ فی نفر من المهاجرین

(٢٢) "عن ابن عمر قال كان رسو ل الله و قي نفر من المهاجرين والانصار (الى ان قال) فعليكم الفتى التميمي فانه يقبل من قبل المشرق وهو صاحب رأية المهدى"

ظہورمہدی ان ضعیف احادیث پرموتوف نہیں ہے بلکہ متواتر احادیث سے ثابت ہے۔ كمساهر بيره بعض احاديث تغيس جن يرمنكرين ظهورمهدى في كلام كيا تفالبعض منكرين فاسلطين "لامهدى الاعيسى" كاحديث عيمى استدلال كياب جوابن ملبه وغیرہ میں منقول ہے بھیکن میخودا بن خلدون کے اقرار کے مطابق منقطع مصطرب اور

چنانچەمقدمەيس اس حديث كمتعلق لكھتے بيلك "وهو مسقطع و بالجملة فالحديث ضعيف مضطرب" (ع٢٢٠) نيز بعض محدثين في اس حديث كوموضوع بهى كهاب جبيها كهاس باب كاول مين فوائد المجموعه للشوكاني ك حوالے سے گزر چكا ہے۔ (فوائد مجور س٠١٥)

بہرحال ظہور مبدی متواتر احادیث سے ثابت ہے اور محدثین کے نزدیک قیامت کی علامت میں سے ہے جیسا کہ شاہ رقیع الدین محدث دہلوی کی کتاب علامات قیامت کے حتمن میں اس کوؤ کر کیا ہے۔ نیز حدیث جبرائیل کے حتمن میں امارات قیامت پر بحث کرتے ہوئے محدثین نے جیسا کدووسری امارات وعلامات کا ذکر کیا ہے اس طرح ظهورمهدي كومجهي فابت شده علامات قيامت مين ذكر كياب-

مسلم كى شرح اكمال المال المعلم مين علامه أبي في كلها ب كه علامات قيامت کی دونشمیں ہیں ایک تو وہ علامات کہ جومعتا دہیں جیسا کیعلم کا اٹھ جانا ،جہل کا ظاہر ہونا ، ز نا اور شراب نوشی کی کثرت اور دوسری علامات وه بین که جوغیر معتاد بین جیسا که ظهور د جال ، نزول حضرت عيسلي عليه السلام ،خروج يا جوج ماجوج ،خروج دابة الارض اورسورج کامغرب سے طلوع ہونا وغیرہ۔اس کے بعد پانچ علامات غیرمغتا داور بھی ذکر کی ہیں اور

(عقيدة ظهورمهدى احاديث كى روشى بس

اس روایت میں ابن خلدون وغیرہ نے ابن لہیعہ پر کلام کیا ہے جس کے بارے میں شخفیق پہلے گزر چکی ہے۔ابن خلدون نے اس روایت میں عبداللہ ابن عمر کو بھی ضعيف كهاب ظاهر بكاس عبدالله بن عمر بن خطاب عليقة مرادنيس موسكة كيون كدوه توصحالي إرا الصحابة كلهم عدول "كا قاعده تومشهور إس كعلاوه اس نام كے راوى تقريب الجديب ميس تقريباً آمھ بين اورسب كے سب ثقد بين عبداللہ بن عمر بن حفص کو بعد محدثین نے ضعیف کہا ہے لیکن وہ بھی اکثر محدثین کے نزديك ثقة ہے۔اورمسلم، بخارى،ابوداؤد،نسائى،ابن ماجد كےراوى ہيں۔ (لماحظه وتقريب المتبذيب ص١٨١)

(٢٨) اشھاكيسويں روايت حضرت طلحہ بن عبداللدكى ہے جوطبرانی كے مجم اوسط كے حوالے سے مقدمہ میں منقول ہے،جس میں ابن خلدون اور اختر صاحب نے مثنی بن صباح برجرح کی ہے۔(الاحقہ ومقدمہ س ٢٢٦)

مٹنیٰ اگر چدا کشر محدثین کے نزدیک ضعیف ہے لیکن ابن عدی نے ان کی احادیث کوصالح کہا ہےجیما کہ تہذیب التبذیب میں ہے کہ "قال ابن عدی له حديث صالح" (٣٦٠٥) اورواؤوالعطارة كياب" لم ادرك في هذا لمسجد اعبد من المثنى بن الصباح" (تزيباجذيب ١٦٠١) كداس مجديل ان سے زیادہ کی عابد کو میں نے نہیں دیکھا۔ تو معلوم ہوا کہ بعض محدثین کے نزدیک قابل اعتبار ہیں، نیز تر ہذی، ابوداؤداور ابن ماجہ کے راوی بھی ہیں۔

(الماحظة وتبذيب العبذيب ص٥٠٥ قاوتقريب العبذيب ١٢٨) اور پیجی ملحوظ رہے کہ پیضعیف روایات تائید میں پیش کی جارہی ہیں ۔عقیدہ

## حضرت ڈاکٹرمفتی نظام الدین شامزی شہیر ؓ کی دیگر تصانیف

- الله کی توب
- الله ورس بخاري
- 🕸 فآوی شامری
- الله خطبات شامری
- عقيدة ظهورمبدي
- الله فضائل مدينه منوره
- الله مئلدرويت بلال 🕸
- الله شيوخ امام بخاري الله
- المسلك ومثرب المسلك ومثرب
- 🕸 بروسيوں كے حقوق
- 🚳 ملمانوں کے حقوق
- ۵ معارف شامزی(درس ترندی)
- الصول مقدمة على المال المال مقدمة المالية

## ملتبه شامزت

ئزدچامدىلوم اسلامىيىلامەتىد لىسىف، ئورى ئاۋان كراپى 0300-9235105 اس کے بعد پھر کھا ہے کہ "وزاد بعضہ منتج قسطنطنیہ وظہور المهدی."
(ص ۱ عن العین محدثین نے فتح قسطنیہ اور ظہور مہدی کو بھی علامات قیامت میں ذکر کیا ہے، ای فتم کی عبارت کمل اکمال الاکمال میں علامہ سنوی کی بھی ہے۔ (طاحقہ وی ۱ عن المال الاکمال میں علامہ سنوی کی بھی ہے۔ (طاحقہ وی ۱ عن اللہ عبارتوں سے ثابت ہوا کہ ظہور مہدی محدثین کے نزدیک ثابت شدہ علامات قیامت میں سے ہیں۔

فی الحال ہم ان ہی گزارشات پراکتفا کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ہے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہمیں صراط متنقیم پرزندہ رکھے اور اس پرموت دے۔

اللهم ارنا الحق حقا وارزقنا اتباعه

وارنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه آمين

و صلى الله تعالى على خير خلقه محمد و آله واصحابه اجمعين

نظام الدین شامزی کراچی کررزهج الثانی ۲ ۴۸ م

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی دزے کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

