

البرث كالميو ترجمه: ارشاداحمغل

BOOK HOME

ww.iqbalkalmati.blogspot.com

### THE MYTH OF SISYPHUS

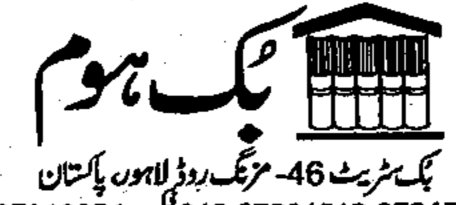
By: Albert Camus

خودتشي

البرث كاميو ترجمه: ارشاداحم خل

جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

اجتمام راناعبدالرحمٰن برود برود کشن ایم سرور کمیوزنگ محمدانور برخرز حاجی حنیف پرنٹرز، لا مور اشاعت 2013ء قیمت 240 دوپے تاشر نک مهوم لا مور ناشر کب موم لا مور



## فهرست

|               | o پیش ِلفظ      |
|---------------|-----------------|
| 10            | ه خورکشی        |
| 12            | 1 1 • 4         |
| 12 . <i>.</i> | فضولیت اورخودشی |
| 19            |                 |
| 35            | فلسفيانه خودشى  |
|               | بےسرویا آزادی   |
| 65            | o لغوانسان      |
| 68            | ڈان جون ازم     |
| 75            |                 |
| 82            | <b></b>         |
| 90            | ٥ لغو يې تخليق  |
| 90            | فلنفهاورفكش     |
|               |                 |

| 00  | خود کیشی<br>Kirilov)(Kirilov |                 |
|-----|------------------------------|-----------------|
| 99  |                              |                 |
| 106 |                              | عار ضي تخا<br>: |
| 111 | اقسانه                       | ه حسی مس        |
| 116 | أميداوربيسرويائي             | ٥ فرانز كافكا:  |
|     |                              |                 |

 $\sum_{k=0}^{\infty} \frac{d^{2} k}{dk} \frac{\partial k}{\partial k} = \sum_{k=0}^{\infty} \frac{d^{2} k}{dk} \frac{\partial k}{\partial$ 

The state of the s

And the state of t

And the state of t

Control of the second of the s

Add Some minimum of the former was a first from the

# يبش لفظ

یہ کتاب ہمارے عہد میں خودکشی کے بردھتے ہوئے واقعات کی فلسفیانہ تو فیے پیش

کرنے کی ایک کوشش ہے۔ جو شخص بھی خودکشی کے مظہر کو بھینا چاہتا ہے وہ اس کتاب کا
مطالعہ ضرور کرے۔ یہ کتاب منجھے ہوئے بنجیدہ قاری کو ہی متاثر کر سمتی ہے تاہم نے قاری کو
بردھنے کے لئے محنت کرنا پڑے گی کیونکہ نیا قاری اپنے کمزور دانشورانہ پس منظر کی وجہ سے
بہت سے حوالے بچھنے سے قاصر رہے گاجن کا اس کتاب میں بار بار ذکر کیا گیا ہے۔

ہمت سے حوالے بچھنے سے قاصر رہے گاجن کا اس کتاب میں بار بار ذکر کیا گیا ہے۔

سرایہ کتاب البرٹ کا میوکی متھ آف سسی فس (سی سی سی کا افسانہ) کا اردو ترجمہ ہے۔

اس کا اردو ترجمہ ' دخود شی' کے نام کیا گیا ہے کیونکہ اس میں اسی موضوع کا کھون لگانے کی
کوشش کی گئی ہے کہ انسان کو زندہ رہنا چاہیے یا خود شی کرنی چاہیے؟ ایک شخص اس کو انسان
کی کہانی بھی کہ سکتا ہے۔

عام غہوم میں خود کئی کا مطلب اپنی زندگی کو اپنے ہی ہاتھوں سے ختم کرنالیاجا تا ہے۔
خود کئی بہت سے وجوہات کی بناء پر کی جاسکتی ہے جن میں ڈپریشن، شرمندگی کا احساس،
گنبگار ہونے کا احساس، مایوی، جسمانی اذبیت، ذہنی دباؤ، بے قراری یا بہت می الیک
وجوہات کی بناء پرخود کئی کی جاتی ہے جن کی خواہش نہیں کی جاتی مگر وقوع پذیر ہوتی رہتی
ہیں۔ورلڈ ہیلتھ آرگنا تربیشن کے مطابق ہر 40 سینڈ کے بعد ایک شخص دنیا میں خود کئی کرتا
ہیں۔ورلڈ ہیلتھ آرگنا تربیش کے مطابق ہر 40 سینڈ کے بعد ایک شخص دنیا میں خود کئی کرتا ہے۔ اس کے
علاوہ تقریباور کروڈ کے قریب لوگ ہرسال خود کئی کی کوشش کرتے ہیں۔

خودكشي

اگرخور کیا جائے تو کسی بھی فدہب میں خودگئی کے عمل کو جائز قر ارنہیں دیا جاتا تاہم
فداہب میں شہادت کا تقور موجود ہے جس کا جواز بہت مختلف ہے۔ جاپان میں شہادت کی بخبائش ہے یعنی ایک ایسی موت جو سمورائے اپنے گئے منتخب کرتے بخط جس میں اپنے پیٹے کو ملوار کی دھار ہے اس طرح چیرا جاتا تھا کہ فوری موت واقع ہو۔
میسویں صدی میں خود کشی کو بطوراحتیاج کے بھی اپنایا گیا۔ اس کے علاوہ مختلف مقاصد کے بیسویں صدی میں خود کشی کو بطوراحتیاج کے بھی اپنایا گیا۔ اس کے علاوہ مختلف مقاصد کے لئے خود کش بم دھا کے بھی شامل ہیں جن کو اس زمرے سے باہر نہیں کیا جاسکتا۔ سی بھی خود کشی کم ایک ہے بعد ہیوی اپنے آپ کو آگ میں جلا خود کشی کا ایک عمل ہے جس میں خاوند کے مرنے کے بعد ہیوی اپنے آپ کو آگ میں جلا ایک ہے۔

طبی طور پرمرنے کے اختیار کو استعال کرنے کاعمل ابھی التوامیں ہے جس پر دُنیانے ابھی فیصلہ بیں کیا۔

جدید طبی انقطہ نظرے مطابق خودگئی گی سب سے بروی وجد ذہنی بیاری ہے جو بہت سے
ایسے نفسیاتی عوامل کے ساتھ بُوی ہوئی ہے جس کے ذریعے ایک انسان اپنے ڈپریش،
خوف، دکھوں یا ذہنی پریشانی پرقابو یانے کے اہل نہیں ہوتا۔ خودگئی کو ذہن کے ایک ایسے
فریم ورک میں ڈھال کر دیکھا جاتا ہے جس میں ایک انسان اپنی مدد کے لئے دوسروں کو
پکارتا ہے اور اُس کی کوئی بیس سُٹنا یا مکمل مایوی کا اظہار کرتا ہے۔ بھی اوقات ایک محق
خودگئی کرنے کے عمل سے ملی جگتی کوشش کرتا ہے اور خودگئی نہیں کریا تا تو ایسے عمل کوخودگئی
کوشش کہتے ہیں لیسی مار مدت اسم و حاج دلی مرمزم کی خود کو اڈریس کی کوشش کہتے ہیں لیسی مراد مرازم کی خود کو اڈریس کے
مطابق مجھر سال سے زیادہ عمر موضرات میں موسم بہار اور گرمیوں
میں خودگئی کے واقعات زیادہ یا جاتے ہیں۔ اکثر ان مرد حضرات میں موسم بہار اور گرمیوں
میں خودگئی کا زیادہ رجان پایا جاتا ہے۔

خودشی کے پچھ واقعات ایسے بھی ہوتے ہیں جن میں ایک انسان دوسروں کولل کرنے کے ساتھ ہی ایپے آپ کو بھی قبل کر لیتا ہے۔اسے آل کو خودشی کہا جاسکتا ہے۔ اس

ى مختلف قتى يى بوسكتى بىن:

۔ دوسروں کو آل کرنے کے لئے خود کئی کرنا جیسے خود کش بم دھا کوں میں ہوتا ہے۔ کسٹیف ریٹین صری قال نے سے میں میں کا آگی ہوتا ہے۔

۔ دوسرے کی شخص میااشخاص کولل کرنے کے بعدایئے آپ کولل کرنا تا کہ سزاہے بچا ۔ اسک

۔ ووہرے کول کرنے کے بعدا حساس شرمندگی یا احساس گنہگاری سے بیجنے کے لئے اینے آپ کو ماردینا۔

- خودشی اور قل کرنے کے ملے جلے مقاصد کے ساتھ۔

ایک فخض کا اہم مقصد خود کئی ہوتا ہے تا ہم اپنے بچوں کو دُنیا میں لاوارث چھوڑنے کے لئے پہلے اُن کوئل کرنا اور بعد میں خود تل ہوجانا۔
کے خوف اور ڈیر پیٹن سے بچنے کے لئے پہلے اُن کوئل کرنا اور بعد میں خود تل ہوجانا۔

- ارادتادوسركوسرادين كساتهساتهاين آپكوهم قل كرلينا-

- دوسرول سے انقام لینے کے لئے پہلے دوسروں کو کولی مارنا اور بعد میں اپنے آپ کو قتل کرلینا۔

تاہم کی ہی شخص کوئل کرنے کے بعدائی آپ کوئل کرنا بھی جرم کے ذُمرے میں
آتا ہے اور اس شم کاعمل ایسافخص کرتا ہے جو دوسرے شخص سے اپنے محبوب سے نالال
ہونے یا محروم ہونے کے بعد کرتا ہے۔ ایسافخص دُنیا کوایک ایسی خوفناک اور مایوس جگہ ہجستا
ہوجے یا محروم ہونے کے بعد کرتا ہے۔ ایسافخص دُنیا کوایک ایسی خوفناک اور مایوس جگہ ہجستا
ہے جوالیے لوگوں کے لئے بنائی گئی ہے جس میں اُن کے لئے کوئی جگہ نہیں ہے۔ اس شم ک
فکر کے لئے ایمرجنسی طور پرطبی امدادی ضرورت ہوتی ہے کیونک ان کے خودش کاعمل کرنے
سے پہلے مداخلت ضروری ہوتی ہے۔

چونکہ اکثر خود کئی ہے پہلے کا مجرم نتائج کے بغیر ہوتا ہے اور اس کا ادراک کرنا مشکل ہوتا ہے اس لئے اس میں مداخلت کرنا اور ایسے مخص کوطبی امداد فرا ہم کرنا بھی مشکل ہوتا ہے۔ خود شی کی کوشش میں ایک اور قدم اینے آپ کو زخمی کرنے کا ہوتا ہے۔ اس کو بھی خود شی کی کوشش میں ایک اور قدم اینے آپ کو زخمی کرنے کا ہوتا ہے۔ اس کو بھی خود شی کی کوشش کے دائر ہے میں لایا جاسکتا ہے۔ دونوں میں ایک ہی چیز مشترک ہوتی ہے وہ ڈیریشن ہے۔

بعض او پنی مخارتیں بھی خور کئی کے لئے مشہور سجھی جاتی ہیں جہاں سے چھلانگ لگانے کے بعد بینے کے مواقع بہت ہی کم ہوتے ہیں۔ وُنیا میں دوا سے مقام ہیں جن میں ایک سان فرانسکو میں گولڈن گیٹ برت کے ہے اور دوسری جاپان میں اوکی گہارا جنگل (Aokigahara) ہے۔ ایک سروے کے مطابق 2005ء میں گولڈن گیٹ برت پر پر حصل میں میں گولڈن گیٹ برت پر پر میں گولڈن گیٹ برت پر بین میں میں میں میں میں میں ہوئے۔ ایک سے تقریباً 1200ء میں میں ہوئے۔ ان جگہوں پر خود کئی کے واقعات اسٹے زیادہ ہوتے ہیں کہ جگہ برخود کئی کے لئے سوچنے والوں کے لئے امدادی اداروں کے نشانات پوست ہیں۔ میں ہوئے۔ اس کے علاوہ کو دوائی میں جوئے۔ اس کے علاوہ کی میں بین دوائی اور خود گئی کے دوائعات آگ جلانے کی وجہ سے رونما ہوئے۔ اس کے علاوہ خود گئی کے میں بین اور کی کو کر اور پر کھانے اور ضرورت سے زیادہ دوائی کھانے کے واقعات میں اُونی کی جگہ سے چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر اور پا اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر اور پیا اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر اور پیا اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر اور پیا اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر اور پیا اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر اور پیا اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر کر اور پر اور نہر میں چھلانگ لگانا، ٹرین کے آگے جمپ لگانایا گاڑی کو کر کر اور پیا

خود کشی

اخراجات بخقیق autopsies اور دوسری بلواسطه لا گت شامل ہوتی ہے۔ یہ ترجمہ کئی سالوں کی عرق ریزی کا نتیجہ ہے۔ میں نے اس کتاب کا ترجمہ حرف بہ حرف كرنے كى بجائے ويسے كيا جيسے تمجھا اس لئے كئي نا قابل فہم حروف ہذف كرديے كيونكه بیروانی میں رکاوٹ ڈالتے تھے۔اس کے ترجمہ میں غلطی کی ذمہداری مجھ برعا ئدہوتی ہے۔ اس كتاب كو بحصے اور ترجمه كرنے كى حوصله افز ائى ۋاكٹر حامد قزلباش نے كى تھى اس لئے ميں اُن کا تہددل سے مشکور ہوں۔

and the state of t

إرشاداحم مغل

میرے خیال میں "THE MYTH OF SISYPHUS" میں اُس تصور کا کھوج لگایا کیا ہے جس کا میری کتاب 'باغی' میں کھوج لگانے کی کوشش کی گئی تھی۔اس کتاب میں خود کشی کے بیزل کوحل کرنے کی وہی ہی کوشش ہے جیسی باغی میں قبل کی پیپلی کو بوجھنے کی سعی تھی۔اس کتاب میں'' کیا زندگی ہامعنی ہے؟''جیسے بنیادی موضوع پر بحث کی گئی ہے؟ خودکشی کے مسئلے کا سامنابرا اہم ہے۔ بید موضوع اینے ہی تضادات میں بہال اور عیاں ہوتے ہوئے مخضر جواب دیتا ہے کہ ایسے تخص کے لئے بھی خود کشی جائز نہیں جو خُد اپر

یقین ہیں رکھتا بعنی دہریے کے لیے بھی خودشی جائز نہیں ہے۔

1940ء میں فرانسیسی اور بور بی تاہی کے دوران کھی گئی میر کتاب دعویٰ کرتی ہے کہ اخلاقیات کے انکاری فلیفے کے اندر ہی اخلاقی حدود تلاش کرناممکن ہوتا ہے۔ میں نے آج تک جننی کتابیں لکھی ہیں ان میں اس ست کی کھوج لگانے کی کوشش کی ہے۔خود کشی کا موضوع فانی مسائل کوسامنے لاتا ہے اس کئے بیرکتاب مایوی کے صحراکے وسط میں زندہ

جب سے مجھے اس فلسفیانداستدلال کا ادراک ہواتب سے میں نے اس موضوع پر مسلسل لکھنے کی کوشش کی ہے۔اس کا رُجان میری دوسری کتابوں کے حاشیوں پر دیکھا جا سكتا ہے۔اقرار ہے انكار كى طرف سفر ايك فنكار اور انسان كے لئے حكم اللى كے تقور كو نمایاں کرتا ہے۔ بیکناب غوروفکر میں بسی ہوئی ہے جو بھی سرداور بھی گرم جذبات کو مشعل خود کشی

کرتی ہے۔ اس میں ایک فنکارتخلیق کرنے اور زندہ رہنے کے استدلال کاعادی نظر آتا ہے۔ پندرہ سالوں کے دوران میں نے بہت ی پوزیشنیں تبدیل کی ہیں جن پر یہاں بحث کی گئی ہے لیکن میں اس موضوع کے ساتھ وفادار رہا۔ یہ موضوع میری ایک الی ضرورت بن گیا جس نے جھے قائل کیا اور مجھے ٹابت قدم رہنے پر مجبور کیا۔ اس وجہ سے یہ کتاب فرانسیسی سے انگریزی میں شائع کی گئی ہی۔ اس کو بجھنے کے لئے قاری کو بھی اس کارسیا ہونے فرانسیسی سے انگریزی میں شائع کی گئی ہی۔ اس کو بجھنے کے لئے قاری کو بھی اس کارسیا ہونے کی ضرورت ہے۔

البر*ٺ کامیو* 1955ء، پیر*س* 

## فضول استدلال

آنے دالے صفحات میں انسان کے ایسے احساسات اور جذبات پر بحث کی جائے گی جو اِس کوخود کشی کرنے پر مجبور کرتے ہیں۔اس کے علاوہ خود کشی کے بارے میں دانشوروں اور فلاسفروں کی بحث کو بھی شامل کیا جائے گا جنبوں نے اس موضوع برغور وفکر کیا ہے۔ خود کشی اورخود کش دھا کے کرنے والوں میں اگر کوئی بات مشترک ہے تو وہ موت کا شعوری انتخاب ہے۔ تاہم دونوں کے ٹارگٹ میں فرق ہوتا ہے۔خودشی کرنے والااینے ساتھ ہی ا پنی کا ئنات کوفنا کرنے پر اکتفا کرتا ہے جب کہ خود کش حملہ آور اینے ساتھ دوسروں کی كائنات كوجهى اندهيرے ميں ويوديتا ہے۔ابتداء سے بى ميذكركرنا ضرورى ہے كہ خودشى کے لغوخیال سے بی اس بحث کا آغاز کیا گیا ہے اور اس خیال کوبی نقطر واختنام مجھا گیا ہے۔اس کتاب میں خود سی کے بارے میں کوئی بوزیش لی می ہے اس کے بارے میں قاری کووفت سے پہلے ہی فیصلہ ہیں کرنا جا ہے بلکہ آخرتک بحث میں شامل رہنا جا ہیے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ بوری کتاب میں وانشوروں کا رونا وھونا نظر آئے گا۔اس میں عقیدے کو بنیاد بناء کر بحث نہیں کی گئی بلکہ اس کے بغیرخود کئی کے پڑل کومل کرنے کی کوشش كى تئى ہے۔اس كتاب كى يمي حدود ہيں۔ميرے ذاتى تجربات نے اس بات كو واضح كرنے كے لئے مجھے مجبوركيا۔

"زنده ر بناجا ہے یا خود کئی کرنی جا ہے "بیسوال اتن اہمیت کا حامل ضرور ہے کہ اس

کادلائل سے جواب دیا جائے۔ بیالی کہانی ہے جے طلکرنا چاہیے۔ اگر بیری ہے جیے نشے نے دعویٰ کیا تھا کہ ہرخیال 'Idea'' کی وضاحت کرنی چاہیے کیونکہ وضاحت کرنا ہی اصل سچائی ہے تو یقینا فلاسفر قدر کی نگاہ سے دیکھے جاسکتے ہیں۔ بیا یک حقیقت ہے جودل کو بھاتی ہے لیکن عقل پرواضح ہونے سے پہلے اس کامخاط مطالعہ ضروری ہے۔

اگريس اين آب سے بوچھوں كداس بات كاكيے فيصلد كيا جائے كديہلے سوال كا جواب فوری دینا چاہیے یا دوسرے سوال کا جواب فوری دینا چاہیے۔ تو میر اجواب ہوسکتا ہے كهاس كافيصله كمل سے مشروط كرنا جاہيے۔ ميں نے جھی كسی شخص كو دلائل كى خاطر مرتے بهوئے ہیں دیکھا گلیلیو انتہائی اہم سائنسی سیائی کا مالک تفالیکن زندگی کےخطرات دیکھ کر الين قول مع مخرف بوكيا - ايك لحاظ سے أس في درست كيا تھا - ريسيا كي اتن بھي قيمي تہيں تھی کہاس کی خاطر جان کا ہدید پیش کیا جاتا۔ سورج زمین کے گردگھوے یاز مین سورج کے مردمعمولی سوال تھا۔ سے سے میرایک بے کارسوال تھاجس کی خاطرزندگی قربان کی جاتی۔ یول کلیلیو نے اپنی زندگی کو بچالیا اور اس کی اہمیت کو بینی بنایا۔ اس کے برعکس بہت سے لوگ صرف ال لئے جان وے دیتے ہیں کہ اُن کے زویک زندگی کی وقعت ہی ہیں ہوتی۔اس کے علاوہ کئی انقلابی اینے خیالات پر قائم رہتے ہوئے تل ہوئے۔ انھوں نے اپنے خیالات کواپی زندگی پرتر جے دی۔ یوں اس دلیل میں تضاد ہے کہ زندگی اہم ہے یا خیال۔ کیونکہ دونوں کے حق میں بیوت اور دلائل موجود ہیں۔اس کے باوجود میں سیجھتا ہوں کہ زندگی کے معنی تلاش کرنا ضروری ہے۔اس کا جواب کیے تلاش کیا جائے؟ تمام بدیادی سوالات کے جوابات تلاش کرنے کے لئے غور واکر کے دو بنیادی طریقے تجویز کیے جاتے بين - يبلاطر يقدوه ب حس كمطابق لوك اسيناصولول كي خاطر موت كاخطره مول ليت بیں۔ دوہراطریقہ وہ ہے جس کے مطابق لوگ زندگی کواہمیت دیتے ہیں اور اس کی خاطر اصولول سے مخرف ہوجائے ہیں۔ ریابیے بی ہے جیسے تقائق اور شاعری ہے۔ تقائق اور شاعری کے درمیان توازن عقل اورجذبات سے رہنمائی یا تا ہے۔ بیموضوع عقل کے

ساتھ ساتھ جذبات سے بھی بھر بور ہے۔ای وجہ سے علمی اور کلاسیک جدلیت ذہن کے شرملے اور چھیے ہوئے رویتے کا کھوج لگاتی ہے تا کہ اس کی جر کو تلاش کیا جاسکے۔ دراصل خود کشی کوساجی مظہر کے علاوہ سجھنے کی کوشش ہی نہیں کی گئی۔اس کے برعکس آغاز ہے ہی خودشی اورانسانی فکر کے درمیان تعلقات کا کھوج لگانا ضروری ہے۔خودشی کا عمل آرٹ کے شاہکار کی طرح خاموشی سے دل میں پیدا ہوتا ہے جس سے خود تھی کرنے والاخود بھی غافل رہتا ہے۔اجا تک ایک شام ٹریگر کھینجتا ہے یا کسی او تجی عمارت سے نیچے جب لگادیتا ہے یا اجا تک سی تہر میں کود جاتا ہے یا زہر کی گولیاں نگل لیتا ہے۔ اخبارات روزاندایسے داقعات سے بھرے ہوتے ہیں جن میں لوگ مختلف وجوہات کی بناء پراییے آ پول کرتے ہیں تا ہم اس میں خود کش دھا کے کرنے والوں کوا بھی تک شامل ہیں کیا گیا كيونكه أن كي منطق اور دليل سمحها عليحده معامله ب- ابك ايار ثمنث كينجر في ايخ آپ کوایسے ہی آل کیا تھا۔ اُس کی بڑی یا بچے سال قبل فوت ہو پچکی تھی اس لئے بڑی کی وفات کے بعدوہ تبدیل ہوچکا تھا۔ بی کی موت اُسے اندر سے کھوکھلا کر پیکی تھی۔خودشی کرنے والے کے لئے ان سے زیادہ درست الفاظ کا انتخاب ممکن نہیں۔ سوچنا اندر سے کھوکھلا کرنا ہے۔ سوسائی کواس فتم کی شروعات ہے کوئی سروکارنہیں ہوتا۔ بیر کیڑاانسان کے ول میں جنم لیتا ہے اس کاحل بھی یہاں ہی تلاش کرنا جا ہے۔ ایک شخص کواس موذی تھیل کو سمجھنا اور سیکھنا جاہیے جوعقل اور دلائل سے رہنمائی باتے ہوئے دکھ جرے تربات کے ذریعے روشی سے اندهير \_ كى طرف دولاتا ہے ۔

خور کشی کی بہت می وجو ہات ہو سکتی ہیں اور ظاہری وجو ہات زیادہ اہم نہیں ہیں۔
غور وفکر کے دوران شاید ہی خور کشی کی گئی ہو۔ جو چیز اس دہنی بحران کونمایاں کرتی ہے جس پر
قابو پانے کے لئے ایک انبان اپنی جان کی قربانی دیتا ہے وہ ایسی حقیقت ہے جس کو
لیبارٹری میں پر کھانہیں جا سکتا۔ اخبارت اکثر اس کی وضاحین ' ذاتی دکھوں' کیا' نا قابل علاج بیاری' یا' دیکھوں' کیا گئی جی کھیں معقول نظر آتی جی گئی

حقیقت نہیں ہیں۔اس کے علاوہ یہ بھی جانا جا ہیے، کیا خود کئی والے دن اس مایوں شخص کے قربی دوست نے کہیں اُس سے لاتعلقی کا اظہار تو نہیں کیا تھایا خود کئی والے دن اُس کو سوسائٹی میں کسی ایک عمل اندھیرے میں تو نہیں دھکیل دیا تھا جس کے بعد خود کُش والے انسان کے لئے کا مُنات میں صرف اندھیر اتھا آگر ایسا تھا تو ایسا کرنے والے بھی مُجرم ہیں۔ یہ بات بھی اُس کی لاتعلقی کو ہوا دینے اور بھا گئی پیدا کرنے کے لئے کافی ہوتی ہے جب کہ بوریت کواس میں ابھی تک شامل ہی نہیں کیا گیا (اس میں ایسے خود کشی کے واقعات کوشا من نہیں کیا گیا (اس میں ایسے خود کشی کے واقعات کوشا من نہیں کیا گیا (اس میں ایسے خود کشی کے واقعات کوشا من نہیں کیا گیا راس میں ایسے خود کشی کے واقعات کوشا من نہیں کیا گیا جوا ہے مطالبات منوانے کیلئے کی جاتی ہوئی ہے۔ کہ یہاں مقصد کے بغیر خود کشی کے مظہر کو سیھنے کی کوشش ہے۔)

اس نازک کے کو جھا مشکل ہے جب ذہن موت کا اسخاب رہا ہے دہ با ان اس جو جب ذہن موت کا اسخاب کے دہ بیا اور جذباتی اسخاب سے وہ متائج اخذ کرنا آسان ہیں جن پر عمل کیا جاتا ہے۔ جبیا فرضی اور جذباتی فراموں میں ہوتا ہے کہ اپنے آپ کو مارنا شہادت کے متر اوف سمجھا جاتا ہے۔ یہ اقرار کرنا کہ زندگی میں بہت کچھ ہو چکا ہے یا آپ اس کو بھی ہیں سکتے۔ ایک انسان کی باتوں میں اس قسم کے استعارے تلاش کرنے کے لئے زیادہ دور نہیں جاتا چاہے بلکہ روز مرہ کے الفاظ سے بی بھے لینا چاہے۔ مرف بیا قرار کرنا کر ''اس دکھ کے آگے زندگی بے کار ہے'' خود کئی کی طرف راغب کرنے ہے۔ مرف بیا قرار کرنا کر ''اس دکھ کے آگے زندگی بے کار ہے'' خود کئی کی طرف راغب کرنے ہے۔ من میں سب سے پہلی دجوعادت ہے۔ خود کئی کا مطلب جبلی طور پر بی سبی عادت کے مصحکہ خیز کردار کو شلیم کرنا ہے جس کے مطابق زندہ و سے کا کوئی مقدم نیس کی عادت کے مطابق زندہ و رہے کا کوئی مقدم نیس کے بی کو ہوا میں کہ اور دوز مر و کے چڑ چڑے پن کو ہوا دیت مصابب اور دوز مر و کے چڑ چڑے پن کو ہوا در بی کی اور ایک مطابق زندہ و رہے کا کوئی مقدم نیس کے کہ ایا جا سکتا ہے کہ نمایاں کرتی ہے۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ایسے بے شارا حساسات ذہن کو نیند سے مروم کردیتے ہیں جو زندہ سے مروم کردیتے ہیں جو زندہ رسنے کے لیے ضروری ہوتے ہیں؟ ایک ایسی ونیاجس کی گذر دلائل سے وضاحت کی

جاسکتی ہوشناسا دُنیا معلوم ہوتی ہے۔ دوسری طرف روش دُنیا اچا تک انسان کے لئے اجنبی اور پردیسی بن جاتی ہے۔ اس میں انسان کی تنہائی لاعلاج ہوجاتی ہے کیونکہ وہ بہشت کی اُمید یا گم گشتہ جنت کی یا دواشت سے محروم ہو چکا ہے۔ انسان اور زندگی کے درمیان جنت کی جدائی اس میں بے سرویا احساسات بیدا کرتی ہے۔ تمام صحت مند انسان خودشی کے بارے میں ضرور سوچتے ہیں اس لئے کسی خاص تگ و دو کے بغیر ہی انسان کے احساسات بارے میں ضرور سوچتے ہیں اس لئے کسی خاص تگ و دو کے بغیر ہی انسان کے احساسات اور موت کی آرز و کے درمیان تعلق کو سمجھا جا سکتا ہے۔

ال مضمون کاموضوع اُس درست زاویے کی تلاش ہے جس میں خود کشی کو بے سروپائی کا صحیح حل پیش کیا جاتا ہے۔خود کشی کرنے والا انسان اپنے یقین کو دھوکا نہیں دیتا بلکہ یقین کی بنیاد پر ممل کا تعین کرتا ہے۔ زندگی کے بے کاراور بے وقعت ہونے پر یقین انسانی طرز ممل پر حکمرانی کرتا ہے۔ میں ایسے لوگوں کی بات کرتا ہوں جوخود کشی کرتے ہیں۔

یدمسکد سادہ گریجیدہ معلوم ہوتا ہے۔ لیکن اس کوغلط سجھا گیا ہے کوئکہ سادہ سوال ط کرنے کے لئے ایسے جواب کی ضرورت ہوتی ہے جوسادہ نہیں ہوتا جس بیں شہادت کے لئے ایسے جواب کی ضرورت ہوتی ہے جوسادہ نہیں ہوتا جس بیل شہادت در کار ہوتی ہے۔ منطق کے اصول کے مطابق ایک شخص کا اپ آپ گوئل کرنے یانہ کرنے کا مطلب دوفل فیانہ تو ضیحات ہوتی ہیں یعنی ''ہاں' یا''نان' سیس نے یہ بھی نوٹ کیا ہے کہ جولوگ 'ناں' ہیں جواب دیتے ہیں وہ بھی ایسے مل کرتے ہیں جیٹے ہاں' کہدر ہے ہوں۔ نشخے کے مطابق وہ کی نہ کی طرح ''ہاں' کہتے ہیں۔ دومری طرف ایسا بھی ہوتا ہے کہ جولوگ خودشی کرتے ہیں اُن کوزندگی کے بامعنی ہونے کی یقین دہائی کرائی بھی ہوتا ہے کہ جولوگ خودشی کرتے ہیں اُن کوزندگی کے بامعنی ہونے کی یقین دہائی کرائی گئی ۔ یہ تفنادات مستقل حیثیت دکھتے ہیں۔ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ اُن کوزندہ دہنے کہ موات کی آئی دورہ نے کی مقام ہے جہاں لوگوں کے فلسفیانہ نظریات اور رویوں کا موزانہ کرنا معمولی کی بات ہے مقام ہے جہاں لوگوں کے فلسفیانہ نظریات اور رویوں کا موزانہ کرنا معمولی کی بات ہے مقام ہے جہاں لوگوں کے فلسفیانہ نظریات اور رویوں کا موزانہ کرنا معمولی کی بات ہے مقام ہے جہاں لوگوں کے فلسفیانہ نظریات اور رویوں کا موزانہ کرنا معمولی کی بات ہے مقام نے جہاں لوگوں کے فلسفیانہ نظریات اور رویوں کا موزانہ کرنا معمولی کی بات ہے مقام نے دیں کو انہ کی کہنا چاہیے کہ جن مقطرین نے زندگی کومتی دینے نے انکار کیا تھا اُن میں روی او یب کر بیا وہ بھی تھا۔ ایک اور روی او یب بیری ریگر بیونے بھی منطق کوزندگی سے انکار کے مقام تک تسلیم کیا تھا۔ اس نے وامی ہمدردی حاصل کرنے کے لئے ایک کتاب کسی اور بعد میں خود کشی کرلی تھی تا کہ لوگ اس کو پڑھیں۔ تا ہم اس کی کتاب کوئی خاص نہ تھی اس لیے بردی تعداد میں نہ پڑھی گئی۔ شو پنہا ور کا بھی حوالہ دیا جا سکتا ہے جو ایک طرف خود کشی کی تعریف کرتا تھا اور دوسری طرف کری پر براجمان ہوتا تھا۔ وہ لطیفہ نہیں سُنا رہا تھا جس کو غیر سنجیدگی سے لیا گیا تھا۔ ایک المیے کو سنجیدگی کے بغیر لینا تکلیف دہ نہیں تو اور کیا تھا جس کو غیر سنجیدگی سے لیا گیا تھا۔ ایک المیے کو سنجیدگی کے بغیر لینا تکلیف دہ خود شی کا نداق اُڑ ارہا تھا اور اس کو سنجیدگی سے نہیں لے رہا تھا۔

ان تفنادات سے بہ نتجہ اخذکیا جاسکتا ہے کہ ایک شخص کی زندگی کے بارے میں رائے اور عمل کے درمیان کتنا فرق ہے؟ اس سمت میں رائے دینے کے لئے ہمیں زیادہ مبالغہ آ رائی سے کام نہیں لینا چاہیے۔انسان کا زندگی کے ساتھ لگاؤ دُنیا کی تمام بیاریوں سے مفبوط ہوتا ہے۔ جہم ذہمن کے فاہونے سے فناہوجا تا ہے۔ موت کی طرف دھکینے والی اس دوڑ میں جسم آ ہت فنا ہوتا جا تا ہے۔ مخضراً اس تضاد کا جو ہراس بات میں مضمر ہے جسے میں دو شعل کو چکرا دینے والاعمل نیر تغیر پذیر کھیل ہے۔ عقل کو چکرا دینے والا غاص مخالط ہے۔ عقل کو چکرا دینے والاعمل غیر تغیر پذیر کھیل ہے۔ عقل کو چکرا دینے والا غاص مخل اور نالی مٹول مضمون کے ایسے موضوع کی تشکیل کرتے ہیں جسے ہم اُمید کہتے ہیں۔ موت کے بعد خوش حال زندہ رہنا ہے جوالی موت کے بعد خوش حال زندہ رہنا ہے جوالی وحوکا و بنا چاہیے بیاز ندہ رہنا ہے جوالی وحوکا و بنا چاہیے جونہ مرف زندگی کے لئے بلکہ اُس عظیم خیال کے لئے زندہ رہنا ہے جوالی حال وارائے اورائے ورائے ورائے ورائے ہے۔

غور کیا جائے تو ہر شے بگاڑ میں حصہ ڈالتی ہے۔ لوگوں نے الفاظ کی جا دُوگری کا مظاہرہ کرتے ہوئے یقین کا بہائے بنایا کہ زندگی کومعنی دینے سے انکار کرنالا زما اس اعلان کی مظاہرہ کرتے ہوئے یقین کا بہائے بنایا کہ زندگی کومعنی دینے سے انکار کرنالا زما اس اعلان کی طرف کے جاتا ہے کہ دُونوں فیصلوں کے درمیان طرف کے جانے کا مشتر کہ بیانہ نہیں ہے۔ صرف ایک محف کو بہلے سے نشاندہ کی کیے تصادات، جانے کا مشتر کہ بیانہ نہیں ہے۔ صرف ایک محف کو بہلے سے نشاندہ کی کیے گئے تصادات،

جدائیوں اور پریشانیوں کے ذریعے گمراہ کرنے سے انکار کرتے ہوئے سیدھا حقیقی مسکلے کی طرف جانا پڑتا ہے۔ایک شخص اینے آپ کول کرتا ہے کیونکہ زندگی رہنے کے قابل نہیں اور تحمی حد تک سے بھی ہے۔ مگر لا حاصل ہے کیونکہ رہے حقیقت ہے۔ زندگی کی تو ہین اس ا نکار سے ہوتی ہے جس میں بیغوطہ زن ہے، بیا نکار اُس حقیقت کی بنیاد برہے کہ زندگی کے معنی نہیں ہیں؟ کیا زندگی کی ہے وقعتی کا احساس ایک شخص ہے تقاضا کرتا ہے کہ وہ اُمیریا خود کشی کے ذریعے اس سے فرار حاصل کرے۔ یہی وہ بات ہے جس کی وضاحت ہونی جاہیے،جس کی شرح کرنی جاہیے۔کیازندگی کے بے وقعت ہونے کا احساس موت کا حکم دیتا ہے؟ اس مسئلے کو دوسرے تمام مسائل پر فوقیت دینی جا ہے۔ معنی میں تبدیلی ، تضاوات اورنفسیات ذہن میں گفس جاتے ہیں جس میں کوئی اور جنتو اور جنوں جگہبیں پاتے۔بیالی فکر کو دعوت دیتے ہیں جو دوسرے الفاظ میں دلائل پر بنی ہوتی ہے۔ ہمیشہ دلائل دینا آسان ہوتا ہے کیکن آخر تک دلائل دینا ناممکن ہوتا ہے۔ جولوگ ایبے ہی ہاتھوں مرتے ہیں ظاہر ہے وہ جذبات کی پیروی کرتے ہیں[اکثرخودکشی کرنے والے نوجوان ہوتے ہیں یا اکثرخود تحش دھاکوں میں جان دینے والوں کے بارے میں بتایا جاتا ہے کہ اُن کی عمریں پندرہ سے بچیس سال کے دوران ہوتی ہیں۔ زندگی کے اس حصے میں انسان استدلالی ہونے کی بجائے زیادہ جذباتی ہوتا ہے۔ اخود کشی پرغور وفکر مجھے ایسا موقع دیتا ہے کہ میں اپنی دلچیسی کے ہی مسئلے برغور کروں بعنی کیا موت کے مقام تک منطق پہنچ سکتی ہے؟ جب تک میں کھوج نہیں لگا تامیں جان نہیں یا تا۔جنوں کے بغیرشہادت کی روشیٰ میں جس استدلال کا حوالہ دیا جار ہاہے ای کوخودکشی کے لئے مجبور کرنے والا استدلال کہا جاسکتا ہے۔ بہت سے لوگوں نے اس کی شروعات کی تھیں۔ مجھے ہیں معلوم کہ وہ اس کے ساتھ کس حد تک وفا کر سکے۔ جب كارل جيسير انكشاف كرتاب كدؤنيا كوابك اكانى بنانا نامكن بي تووه حقيقت ميں دعویٰ کرتا ہے کہ دُنیا کی بطورا کائی تشکیل ناممکن ہے۔اُس کا بیکہنا کہ 'بیرحد مجھے میری طرف بی لاتی ہے، جہال سے میں مزید معروضی مقام تک واپس نبیں لوٹ سکتا جہاں پر نہ ہی میں اور نہ ہی دوسر ہے میری زندگی کا مفعول بن سکتے ہیں " تو وہ اُن خشک صحراوَں کو پُکارتا ہے جہاں خیالات زنجیروں میں جکڑے ہوئے پنچے تھے۔حقیقت میں ان خیالات میں ہے بہت سے وہاں سے نکلنے کا شوق رکھتے تھے۔جس آخری منزل پر فکر ہنگئیاتی ہے وہاں بہت سے لوگ پنچے تھے جن میں کئی معصوم لوگ تھے۔وہ اپنی زندگی سے دست بردار ہوگئے تھے۔ علی ہٰ القیاس دوسر ہے ذہمن کے شنج ادوں نے بھی اسے ترک کردیالیکن اُنھوں نے اپنی فکر میں خالفتا بعناوتی شکل میں خود کشی کی شروعات کی تھی۔جس صد تک ممکن ہواصل کوشش جنت میں خالفتا بعناوتی شکل میں خود کشی کی شروعات کی تھی۔جس صد تک ممکن ہواصل کوشش جنت میں دنیا میں دنیا میں رہنے کا سپنا دیکھنے میں ہے۔مضوط اعصاب کے لوگ اس میں خود کشی ، اُمید اور موت کا مکالمہ جاری رہنا ہے۔اس خیرانسانی شو کے تماشائی ہیں جس میں خود کشی ، اُمید اور موت کا مکالمہ جاری رہنا ہے۔اس طرح ذبین ان کو واضح کرنے اور خود کشی سے نجات دلانے سے پہلے اس پُر اسرار رقص کی طرح ذبین ان کو واضح کرنے اور خود کشی سے نجات دلانے سے پہلے اس پُر اسرار رقص کی

## فضول بندشين

ظاہری شکل کا تجزید کرتاہے۔

عظیم فن پاروں کی طرح احساست وہ ہوتے ہیں جن کا اظہار نہیں کیا جا سکتا (ہے تجریدی آ دے کی طرح ہوتے ہیں جن کو اشاروں کنایوں اور رگوں کے امتزاج سے جھنا میڈ بیٹر بیدی آ دے کی طرح ہوتے ہیں جن کو اشاروں کنایوں اور رگوں کے امتزاج سے جھنا مذہ بیٹر ہوتی رہتی ہے۔ رہیان کے درمیان مذہ بیٹر ہوتی رہتی ہے۔ رہی بھیڑت ہوتی ہے جب خودروح بھی اس کے بارے میں لاعلم ہوتی ہے۔ عظیم احساسات اپنے ساتھ حقیر یا عظیم کا ننات لاتے ہیں۔ ایک مخصوص دُنیا میں وہ اپنے ہی جنوں سے جگرگاتے اور اپنے ہی موسم میں بچھ جاتے ہیں۔ کا ننات حمد ، ہمت ، خود غرضی اور ساتھ اس بید دہنی رویے اور النہیات کی کا کنات ہے۔ پہلے سے بی مخصوص احساسات کے لئے سےائی وہ جذبات ہیں جو بھیا دی طور رہے فیر متعین کر دہ ہوئے کے ساتھ ساتھ مہم اور واضح ، قریب اور دور موجود ہیں جولوگوں کو خوبصورتی سے آ راستہ کرتے یا لغویت سے روش کرتے ہیں۔

سن میں چوراہے پر بیاحساس'' کہ زندگی بیکارہے۔'اس کے بے کارہونے کا خیال ایک شخص کے منہ پر طمانچہ مارسکتا ہے اور اس کو اُداس کر سکتا ہے۔ بیہ تکلیف وہ خیال اندهیرے میں نؤر کی طرح بھی ہوسکتا ہے۔ بید مسئلہ غور وفکر کامسخق ہے۔ ایک انسان دوسرے انسان کے لئے ہمیشہ گمنام رہتا ہے اور اُس میں کوئی شے الیی ضرور ہوتی ہے جو نا قابلِ ادراک ہوتی ہے۔ یمی چیز اسے فرار میں مدد دیتی ہے۔ عملی طور پر میں انسانوں کو جانتا ہوں اور اُن کے رویوں سے اُن کو پیجان سکتا ہوں، میں اُن کے اعمال سے، اُن کی موجودگی سے زندگی میں بیدا ہونے والے نتائج کے ذریعے جانتا ہوں۔تمام غیراستدلالی احساسات تجزیه کی دعوت نہیں دیتے۔اس لئے میں اُن کاعملی طور پرتغین کرسکتا ہوں ، میں اُن کو عملی طور پر سراہ سکتا ہوں، میں اُن کے نتائج استھے کرنے اور اُن کی ذات کے تمام پہلوؤں کونوٹ کرنے کے بعداُن کی دُنیا کا خاکہ تھینچ سکتا ہوں۔ میں نے بظاہران کا سینکڑوں دفعہ مطالعہ کیا ہے لیکن میں ذاتی طور پران کو زیادہ نہیں جانتا۔اگر میں ان کے سور ما وُل کوجمع کروں اوران کا مطالعہ کروں یا اگر میں بیہ کہدسکوں کہ میں اُٹھیں تھوڑ اسازیادہ جانتا ہوں تو اس میں سی حد تک سیائی ہے۔ ہمیں بتایا گیاتھا کہ ایک انسان کا تعین اس کے عقا کداور ہیجانات کے ذریعے ہوتا ہے۔اس میں احساسات کا تنزل ہوتا ہے لیکن ہماری اس کے دل تک رسانی نہیں ہوتی لیکن اُس کاعمل احساسات کوعیاں کرتا ہے کیونکہ ذہن ایک مخصوص رویے کا اظہار کرتا ہے۔ ظاہر ہے اس طرح ایک طریقے کالغین کیا جاتا ہے جو علم كى بجائة تجزيه بوتا ہے۔ كيونكه طريق ما بعد الطبيعات كولا كوكرتے بيں اور لاشعوري طور يرابيه نتائج سامنے لاتے ہیں جن كا اكثر دعوىٰ كيا جا تاہے كہ وہ اس سے ابھى تك لاعلم ہے۔ کتاب کے آخری صفحات شروع کے صفحات برمشمل ہوجاتے ہیں۔ ایساتعلق ناگر ر ہوجا تا ہے۔ یہاں پرنغین کردہ طریقہ کاراحساس کوشلیم کرتا ہے کہ سچاعلم ناممکن ہے۔صرف ظاہریت کوشار کیاجا تاہے اور موسم محسوسات پر اثر انداز ہوتاہے۔ شايد ہم ذہانت كى لغودُ نيا كے چكراوسينے والے احساس كو پكڑنے كے قابل ہوسكيں جو

لاتعلق دُنیا ہے جڑا ہوتا ہے لیتن وہ ذہن جوزندہ رہنے کے آرٹ یا بذاتِ خود آرٹ سے متعلق ہوتا ہے۔ اس انداز سے خودش کے موسم کی شروعات ہوتی ہے۔ جس کا اختیام خودشی پر ہوتا ہے اور ذہن دُنیا کو اس کے سیچے رنگوں سے روشن کرتا ہے تا کہ اس کی بے رحم شکل کو ظاہر کرسکے جس کا ادراک کیا گیا تھا۔

تمام عظیم مُہمات اور افکار کی شروعات فضول خیالات سے ہوتی ہے۔ اکثر عظیم کارنا ہے ہوٹلوں کے دروازوں یا سرکوں کے چوراہوں پر بیدا ہوئے۔ اس طرح ہم کہہ کے جین کہ دُنیا کی بلندی اور عظمت کی بیدائش حقیر ہوتی ہے۔ بعض اوقات جب کی سے پوچھا جا تا ہے کہ وہ کیا سوج رہا ہے تو اُس کا یہ جواب کہ ' بی کھی جی نہیں سوج رہا' کے بارے میں ہم خیال کر سکتے ہیں کہ جواب دینے والا بہانہ بنارہا ہے۔ محبت کے روگ اس جواب میں ہم خیال کر سکتے ہیں کہ جواب دینے والا بہانہ بنارہا ہے۔ محبت کے روگ اس جواب طرف اشارہ کر تا ہے جس میں انسان کا ذہمن ایک مبلغ کی طرح تقریر کر تا رہتا ہے اور اپنے طرف اشارہ کر تا ہے جس میں انسان کا ذہمن ایک مبلغ کی طرح تقریر کر تا رہتا ہے اور اپنے آپ سے مخاطب ہوتا ہے جس میں روز انہ کے اشارات کی زنجیرٹوٹ جاتی ہے، جس میں دل خود نمائی سے ایساتعلق تلاش کرتا ہے جواس کو دوبارہ جوڑنے کی کوشش کرتا ہے تا کہ یہ پھر و یہ ہوجائے جیسے پہلی نظر میں تھا۔ خود گئی کے زبچان کے بیا بتدائی نشانات ہیں۔

خیالات کے اس تلام سے ایسے لگتا ہے جیسے پورامنظرا جا تک دھڑام سے گر گیا ہو۔
صلح اُٹھنا، گاڑی پکڑنا، فیکٹری یا دفتر میں آٹھ گھنٹے گزار نا، کھانا کھانا، گاڑی پکڑنا، چار گھنٹے گزار نا، کھانا کھانا، سو جانا اور سوموار، منگل، بدھ، جمعرات، جمعہ، ہفتہ، اتوار کا ایک ہی روھم ۔ ایک ہی راستے پر چلنے کے دوران ایک دن کیوں سر اُٹھاتی ہے۔ پریشانی بیدا کرنے والی اس کیوں سے شروع ہونے والی ہرشے جرت سے دلگین ہوجاتی ہے۔ 'شروع ہونا اہم ہے۔ پریشانی کسی بھی میکا نگی مل کے آخر میں وار دہو سکتی ہے لیکن ساتھ ہی شعوری ہونا اہم ہے۔ پریشانی کسی بھی میکا نگی مل کے آخر میں وار دہو سکتی ہے لیکن ساتھ ہی شعوری ہی ایراری کا باعث بھی بنتی ہے۔ یہ شعور کو اُبھارتی اور مشعل کرتی ہے جو اس کی بیروی کرتا ہیداری کا باعث بھی بنتی ہے۔ یہ شعور کو اُبھارتی اور مشعل کرتی ہے جو اس کی بیروی کرتا

ہے۔ شعور پریشانی کی اطاعت کرتا ہے جوغیر مشر وطاطور پر بیدار ہوتی ہے۔ بیداری کے آخر میں عین وقت پر نتیجہ سامنے آتا ہے یعنی خود کئی کی جائے یا زندہ رہا جائے۔ ایسے لگا ہے جینے پریشانی کے اندر ہی بوزاری چھپی ہوتی ہے۔ میں اس کا خلاصہ کرتا ہوں کہ یہ اچھی بات ہے۔ ہرشے کا آغاز شعور سے ہوتا ہے۔ اس کے بعد کوئی شے بھی قابل وقعت نہیں رہتی۔ تھوڑی دیر کے لئے اس لغویت کی ابتداء میں سرسری ساغور ہی کافی ہوتا ہے۔ ہیئی رہتی۔ تھوڑی دیر کے لئے اس لغویت کی ابتداء میں سرسری ساغور ہی کافی ہوتا ہے۔ ہیئی گرکے نزدیک صرف ''اضطراب' ہی ہر شے کا سرچشمہ ہے۔

جب ہم گمنام ہوتے ہیں تو ہرروز وقت ہمیں بہاتا ہے۔لیکن ایک مقام ایہا آتا ہے جب ہمیں وفت کواییے ساتھ بہانا پڑتا ہے [ یہی وہ مقام ہوتا ہے جہاں شعور بیدار ہوتا ہے اوراييخ آپ پرفوکس کرتا ہے۔] ہم مستقبل پر زندہ رہتے ہیں یعن 'دکل''، 'دپرسول''، "جب آپاراسته تلاش کرو گئے"، "آپ مجھ جاؤ گئے جب بوڑھے ہوں گئے"۔اس متم کی بے تکی باتیں بڑی اہم ہوتی ہیں کیونکہان میں موت کا ذکر کیا جاتا ہے۔ تاہم ایک مقام الياآتا ہے جب انسان رُک کرجائزہ لیتاہے یا اپنے آپ سے کہتا ہے کہ وہ تیں سال کا ہو چکا ہے۔ وہ اپنی جوانی کو جمّا تا ہے۔ اس کے ساتھ ہی وہ اسینے آپ کو وفت کے اندریا تا ہے۔وہ اس میں اپنی جگہ پالیتا ہے۔ وہ شلیم کر لیتا ہے کہ وہ اس خم دار کیر کے مخصوص نقطے پر کھڑا ہے جس پرسفر کرتے ہوئے اُسے اختیام تک پہنچنا ہے۔ وہ وفت کی ملکیت بن جاتا ہے اور دہشت اُس پر حاوی ہو جاتی ہے۔ وہ پہچان لیتا ہے کہ وفت اُس کا بدترین وسمن ہے۔کل وہ کل کی آرز وکررہا تھا جب کہ اس کے اندر ہر شے اُسے روکررہی تھی۔جسم کی بغاوت لغونظر آتی ہے۔ (اس کا ذہن اردگرد کی دنیا میں تمام دکش مناظر کورد کر دیتا ہے۔ اس ،بیداری کے ساتھ ہر شے کھیکے بن کا سبب بنتی ہے۔ یول انسان پر ادای اور مُون چھا

ایک قدم آ گے انسان میں اجنبیت رینگتی ہوئی داخل ہوتی ہے بعنی بیادراک کرنا کہ وُنیا ' مُعُول ہے بیہ جائے ہوئے بھی کہ پھر کتنے اجنبی ہیں اور کس شد سے کے ساتھ فطرت یا

اردگرد کے مناظراس کی منفی کررہے ہیں۔ ہرخوبصورتی کے قلب میں غیرانسانی شے مضمر ہوتی ہے۔ بدپہاڑیاں، بدآسان ،بدرخت جس کے اندرہم ملبوں ہیں گم گشتہ جنت سے بھی زیادہ دورمعلوم ہوتے ہیں۔انسان کےساتھ دُنیا کی ہزارسالہ قدیم دُشمنی سامنے کھڑی ہوجاتی ہے۔ایک کمے کے لئے ہم اس کو بھنے سے قاصر ہوتے ہیں کیونکہ صدیوں تک ہم نے اس کی صرف شکلوں اور ڈیز ائنوں کو سمجھا ہے۔ ہم پہلے سے ان سے منسوب تنے کیونکہ ہم اس حکمت عملی کواینے لئے استعال کرنے کی قوت سے محروم تھے۔ وُنیا ہم سے پہلوہی کرتی ہے کیونکہ بیدوبارہ اینے آپ کو بنالیتی ہے۔عادت کا نقاب اوڑ ھے ڈراھے کامنظر دوبارہ وہی بن جاتا ہے جوحقیقت میں تھا۔ جوہم سے فاصلے برہی دست بردار ہوجاتا ہے۔ اییا دن بھی آتا ہے جب اُس عورت کو ہم اجنبی نظر آتے ہیں جس سے ہم کچھ مہینوں یا سالوں قبل محبت کرنے تنے۔ شاید ہم نے اس کی خواہش کی ہوگی جس نے ہمیں اچا تک تنہا كرديا تفا۔اس طرح اس كى خوائش مار ساجنى ين كوكم كرنے كى بجائے بروهاتى ہے۔ انسان بھی غیرانسانیت کا رازہے۔وضاحت کے خاص کمحات میں،اشارات کے میکانگی پہلو ہے کارتماشے کی ہرشے کواحمقانہ بنا دیتے ہیں جس میں انسان گھراہوتا ہے۔ ا ایک انسان شعشے کی دیوار کے پیچھے ٹیلی فون پر بات کررہا ہے۔ آپ اُسے سُن نہیں سکتے لیکن اُس کی نا قابلِ فہم گفتگود کھے سکتے ہیں۔آپ جیران ہیں کہوہ زندہ کیوں ہے۔ایک انسان کی ا بی بی غیرانسانیت کے سامنے پریشانی الی صورت میں تا قابل فہم بل چل میادی ہے جسے آج کامصنف متلی کہتا ہے۔اس کےعلاوہ وہ اجنبی جوہمیں اس مخصوص کمے شیشے کے پیچھے ملغة تا بوه شناساليكن چونكاريين والاشخص جس كى جم في شيش مين تضوير كاسامنا كيا تفا وه بھی لغومعلوم ہوتا ہے۔

اب میں اُس رویے کی طرف آتا ہوں جس کی طرف ہم تیزی سے بردھ رہے ہیں۔ اس مقام تک وُ گھوں سے نکینے کے لئے موت ہی مناسب حل نظر آتا نفا۔ ایک شخص بیجان کر حیزان نہیں ہوتا کہ سب لوگ و نیا میں ایسے رہتے ہیں جیسے اُنھیں کو کی نہیں جا نتا'۔ ایسا

صرف اس لئے ہوتا ہے کیونکہ حقیقت میں کسی کوموت کا تجربہ ہیں ہوا۔ جوزندگی شعوری طور پرگزاری جاتی ہےاس کےعلاوہ دوسری زندگی اندھیرے پرمشمل ہوتی ہے کیونکہ زندگی کا بیہ حضہ ادراک سے خالی ہوتا ہے۔مشکل سے ہی یہاں پردوسروں کی موت کے تجربات کا ذکر کیا جا سکتا ہے۔ بیا یک متباول ہے ایک دھوکا ہے جوہمیں قائل نہیں کرسکتا۔ سوگوارا جماع بهجى خودكشى كى ترغيب نہيں د بے سكتا۔ حقیقت میں اس دافعہ پرسوج بیجار ہے دہشت وار د ہوتی ہے۔وقت ہمیں خوفز دہ کرسکتا ہے کیونکہ اس سے مسئلہ نظریر آتا ہے اور اس کے بعد حل كرنے كى بارى آتى ہے۔روح كے بارے ميں خوبصورت تقريري كم ازكم وقى طور يرقائل کرتی ہیں۔جس غیرمتحرک جسم پرتھیٹرنشان نہیں چھوڑ تااس میں روح غائب ہو جاتی ہے۔ تمہم کا بدہبیا دی اور حتمی پہلو بےسرویا احساس کی تشکیل کرتا ہے۔ نقد مرکی موذی روشنی میں اس کی فضولیت ہو جاتی ہے۔اخلا قیات کا کوئی بھی کوڈ اور کوشش اس ظالمانہ حساب کتاب کے سامنے علّت اورمعلول کی منطق کو جائز نہیں جھتی جو ہماری حالت کا حکم صا در کرتی ہے۔ میں اب تیزی سے موضوع بحث کی تقلیم بندی کرتا ہوں اور واضح موضوعات کی نشاند ہی کرتا ہوں۔فلیفے اور اوب میں ان کا ہی ذکر کیا جاتا ہے۔ ہرروز ان پر بحث ہوتی ہے۔ان کو دوبارہ دریافت کرنے کی ضرورت نہیں۔لیکن ان حقائق کے بارے میں یفین ہونا ضروری ہے تا کہ ایک شخص آ کے جا کر بنیا دی سوال اُٹھا سکے۔ جھے ایک دفعہ پھر کہنے دیں کہ میں بےسرویا دریافتوں میں اتنی دلچیبی نہیں رکھتا جنتنی ان کے متائج میں رکھتا ہوں۔ اگرایک شخص ان حقائق ہے مطمئن ہے تو نتیجہ اخذ کرنا جا ہے کہ ایک شخص جتنا بھی دور ہوعدم کے خطرے سے بیج؟ کیا ایک شخص کوخود کشی کرنی جا ہے یا ہر شے کے نہ ہوتے ہوئے بھی أميدكرني جابيج اس كافورى مطالعه كرناجا بياوراس كوسمحهنا جابيه

ذہن کا پہلاکام کے اور جھوٹ کے درمیان امتیاز کرنا ہے۔ جیسے ہی ذہن اپنے آپ پر غور کرتا ہے سب سے پہلے تضادات دریافت کرتا ہے۔ ایسی حالت میں فرہن کو قائل کرنے

کی کوشش ہے کار ہوتی ہے۔سب سے پہلے ارسطونے صدیوں پہلے ذہن کی وضاحت كرنے كى كوشش كى تھى جب اس نے كہا تھا،' اكثر عقائد كے لغونتائج ہى اس كو تباہ كرتے ہیں۔' بیدوی کرنا کہ سب کچھ درست ہے جھوٹ کو واضح کرنا ہے۔اگرایک شخص کہنا ہے کہ سب کچھ جھوٹ ہے تو بید دعویٰ بھی غلط ہے۔اگرا یک شخص کہتا ہے کہ میرے دعویٰ کےخلاف سب کھ غلط ہے تو رہے جموٹ ہے۔ ہم بے شار جھوٹ یا سے کی جمنوں کوشلیم کرنے پر مجبور ہیں۔ایک شخص سے دعویٰ کا اظہار کرتے ہوئے ایک ہی ساتھ سے کا بھی اعلان کرسکتا ہے۔ منطق کا بینحوں چکراس سلسلے کی پہلی کڑی ہے جس میں سوچنے والا ذہن چکرا جاتا ہے۔عقائدی سادگی ہی إن كومٹاسكتی ہے۔الفاظ كاجيما بھی كھيل كھيلا جائے يامنطق كى جتنی بھی جادوگری کی جائے سب سے اہم بات تضادات کومٹانا ہے۔ ذہن کی سب سے گہری آرز وانسان کے لاشعوری احساسات کے مساوی ہوتی ہے بینی اس کا بے تعلقی یر اصراراور وضاحت کی آرز و ہوسکتی ہے۔انسان کی دُنیا کو بچھنااسے انسان تک محدود کرنا اور اس پرمهرُلگا کرسیل بند کرنا ہے۔ بنی کی کا ئنات چیونٹیوں کی کا ئنات ہے مختلف ہوتی ہے۔ بیہ حقیقت ہے کہ بوری فکراستعاروں کے علاوہ معنی نہیں رکھتی 'جو ذہن حقیقت سمجھنے کا ارادہ ر کھتا ہے اپنے آپ کوفکر کی اصطلاحات تک محدود کرنے سے مطمئن ہوجا تا ہے۔ اگر انسان سمجھ لیتا کہ کا نئات بھی انسان کی طرح محبت کرتی اور دُ کھجھیلی ہے تو کا نئات کے ساتھ مستجھوتہ ہوسکتا تھا۔ اگر فکر رونما ہونے والے واقعات کے ممماتے شیشوں میں خدائی تعلقات دریافت کرتی جوایے آپ کوایک اصول میں سمونے کے اہل ہوتے تو ایک طرح کی دانشوران مُترت کا تجربہ ہوسکتا تھا جس میں قیض حاصل کرنے والے کی داستان مصحکہ خیر نقل کے علاوہ کچھنہ ہوتی۔ایک ہوجانے کا روگ اور خُدا بننے کی بھوک انسان کے لئے نا گزیر قوت محرکہ ہے۔ تاہم اس روگ کا وجود اس حقیقت پر لا گونہیں ہوتا کہ اس کی فوری تائیر ہونی جا ہے۔ اگر ہم پرمیداس [Permenides] کے حقیقت کے ایک ہونے کے دعویٰ کی تائید کریں تو ہم ذہن کے بےسرویا تضاوات کا شکار ہوجاتے ہیں جو کلی وحدت کو

جمّا تا ہے اور اپنے ہی تضادات پر زور دیتا ہے جس کوحل کرنے کا دعویٰ کیا گیا تھا۔ یہ دوسرا منحوں چگر ہماری اُمیدوں کوخاک میں ملانے کے لئے کافی ہے۔

بیمسلمہ سچائیاں ہیں۔ مجھےان میں دلچین نہیں ہے بلکہ اُن نتائج میں دلچینی ہے جن کو ان سیائیوں کے ب بے نقاب کرنے سے اخذ کیا جاسکتا ہے۔ میں ایک اور مسلمہ حقیقت کو جانتا ہوں جو بتاتی ہے کہ انسان فانی ہے۔ ایک شخص اُن دانشوروں کوشار کرسکتا ہے جنھوں نے انتہا ببندانہ نتائج اخذ کیے تھے۔اس مضمون میں اس کوستفل "یوائٹ آف ریفرنس" کے طور پر لینا ضروری ہے۔جس کوہم جھتے ہیں کہ ہم جانتے ہیں اور ہمیں اپنی سیائیوں کے ساتھ زندہ رہنے کا جواز فراہم کرتے ہیں۔ ذہن کے اس نا قابلِ حل تضاد کا سامنا کرتے ہوئے ہم اپنی ہی تخلیق سے جدائی کو کلی طور پر اپنی گرفت میں لیتے ہیں۔ جب تک ذہن أميدول كى ساكت دُنيا مين خاموش رہتا ہے تب تك اس ميں ہر چيز كاعكس ديكھتا ہے اور واپس لوٹ جانے کے روگ میں مبتلا رہتا ہے۔لیکن اس کی پہلی ہی جال سے وُنیا میں شگاف پڑجاتے ہیں اور وُنیاسر کے بل گھوم جاتی ہے بینی مایوی کے لامحدود ممٹماتے فکڑے فہم کوپیش کیے جاتے ہیں۔ہم ہمیشہ کے لئے اُس شناسااور پُرسکون وُنیاسے مایوں ہوجاتے ہیں جو ہمارے قلب کوسکون فراہم کرتی تھی۔صدیوں کی تحقیق کے بعد دانشور جدائی کے مفہوم ہے آگاہ ہوئے جو ہمارے علم کے لئے سے بے فلاسفروں کے علاوہ تمام لوگ سیجے علم ہے مایوں ہیں۔اگر صرف انسانی فکر کی تاریخ کے اہم واقعات رقم کئے جائیں تواس میں انسان کے پیچھتاؤں اور کوتا ہیوں کے علاوہ کچھٹیں ہوگا۔

در حقیقت میں کس سے کیا کہ سکتا ہوں، میں جا نتا ہوں امیں اپنے اندراس دل کو محسوس کرسکتا ہوں اور جان سکتا ہوں کہ بیزندہ ہے۔ اس دُنیا کو میں چھوسکتا ہوں اور فیصلہ کر سکتا ہوں کہ بیموجود ہے۔ میراعلم بیہاں پرختم ہوجا تا ہے اور بناوٹ رہ جاتی ہے۔ اگر میں اس ذات کو اپنی گرفت میں لینے کی کوشش کرتا ہوں، اگر میں اس کومحسوں کرتا اور اس کا خلاصہ کرتا ہوں تو اسکا تعین کرتا ہوں کہ دُنیا میر سے ہاتھوں کی انگلیوں سے ایسے سرک رہی فلا صہ کرتا ہوں تو اسکا تعین کرتا ہوں کہ دُنیا میر سے ہاتھوں کی انگلیوں سے ایسے سرک رہی

ہے جیسے انگلیوں سے پانی سرکتا ہے۔ ہیں ایک ایک کر کے تمام پہلوؤں کا خاکہ صفیح سکتا
ہوں جس کو میں فرض کر سکتا ہوں کہ وہ اس پر ورش، ظہور، خوشبو، خاموثی ، کمینگی اور شرافت
سے منسوب ہے۔ ان پہلوؤں میں اضافہ نہیں کیا جا سکتا۔ میرا دل میر ہے ہی گئے ہمیشہ
نا قابلِ تعین رہتا ہے۔ میں اپنے وجود اور مقصد کے درمیان یقین کو پختہ کرنے کی کوشش کرتا
ہوں مگر بی خلیج بھی پُرٹہیں ہوتی۔ میں ہمیشہ اپنے آپ سے اجنبی رہتا ہوں۔ منطق کی طرح
نفسیات میں بھی سے کے علاوہ کوئی سے نہیں ہے۔ سقر اطاکا اصول کہ اپنے آپ کو جانو کی اُتی
میں قدر ہے جتنی آج کے اعتراف گناہ کرنے والوں کے زدیک نیک بنو کی قدر ہے۔ یہ
قدرایک ہی لیمے میں جہالت کے ساتھ ساتھ موت کے روگ کوعیاں کرتی ہے۔ یہ ظیم
مضامین پر بے بتیجہ مباحث ہیں ہی جہالت کے ساتھ ساتھ موت کے روگ کوعیاں کرتی ہے۔ یہ ظیم
مضامین پر بے بتیجہ مباحث ہیں ہی جہائر ہو سکتے ہیں جب ان کا جائزہ لیا جائے یا ان کو

یددوخت ہیں اور میں اِن کی کھر دری سطے کوجا نتا ہوں۔ میں پانی کے ذا نقد کو چھ سکتا
ہوں۔ میں دات کے ستاروں، گھاس کی خوشبوا ور سہانی شاموں میں داحت محسوں کرتا ہوں؟ اس کے
سماس دُنیا سے کیسے انکار کر سکتا ہوں جس کی قوت اور طاقت محسوں کرتا ہوں؟ اس کے
باوجود زمین پرتمام علوم مُجھے یقین دہانی کے لئے کوئی الیبا جواز فرا ہم نہیں کرتے جن سے میں
یقین کر سکوں کہ ید دُنیا میری ہے۔ آپ اسکی شرح کرتے ہیں اور جھے اس کے بارے میں
بناتے ہیں۔ آپ اِس کے قوانین گواتے ہیں اور میں تسلیم کرتا ہوں کہ یہ بی ہیں۔ آپ اِس
کے میکانزم کو الگ الگ کرتے ہیں اور میری اُمید بندھ جاتی ہے۔ آخر میں آپ جھے
پڑھاتے ہیں کہ اس جران کن اور دگوں بھری کا گنات کو ایک اپنم تک گھٹایا جا سکتا ہے اور
ایٹم کو بذات خود الیکٹرون تک گھٹایا جا سکتا ہے۔ یہ سب سچائیاں ہیں اور میں آپ کا منتظر
ہوں کیان کی تفصیل بتاتے جا کیں۔ آپ جھے نظر شرآنے والے سیاروی نظام کے بارے
میں بتاتے ہیں جن میں الیکٹرون نے کلیس کی کشش ہے گردش کرتے ہیں۔ آپ دُنیا کی
میں بتاتے ہیں جن میں الیکٹرون نے کلیس کی کشش ہے گردش کرتے ہیں۔ آپ دُنیا کی
میں بتاتے ہیں جن میں الیکٹرون نے کلیس کی کشش ہے گردش کرتے ہیں۔ آپ دُنیا کی
میں بتاتے ہیں جن میں الیکٹرون نے کلیس کی کشش ہے گردش کرتے ہیں۔ آپ دُنیا کی
میں بتاتے ہیں جن ہے کہ آپ شاعری تک

محدود ہیں بعن میں بھی نہیں جان یا وُں گا کہ حقیقت کیا ہے۔ کیااس مقام پر مجھےافسوں ہونا عابیاور مایوں ہوجانا جا ہیں۔ آپ نے پہلے ہی نظریات تبدیل کر لئے ہیں؟ جس علم سے مجص سب کیچھ سکھایا جا رہاتھامفرو ضے برختم ہوجاتا ہے سچائی کے متلاشی شاعری میں پناہ و الموند مصتر بین اور غیریقینی صورت حال کوآرث کے کام میں حل کرتے ہیں۔سوال پیدا ہوتا ہے کہ مجھے اتن کاوش کی کیا ضرورت تھی؟ ان بہاڑیوں کی زم لکیروں اوراس بے چین دل پر شام كامنظر مجصاس يسازياده سكهاسكتا تفارمين اييز آغاز كي طرف لوث جاتا هول مين سمجه لبتا ہوں کہ اگر سائنس کے ذریعے اس مظہر کو گرفت میں لیا جا سکتا اور اس کو شار کیا جا سکتا تب بھی میں اِس دُنیا کا ادراک نہ کرسکتا۔ کیا مجھے اس سے نجات کا کھوج لگانا جا ہے اورزیادہ نہیں جاننا جاہیے؟ آپ مجھے اس تفصیل کے درمیان انتخاب کا اختیار دیتے ہوجو بقینی ہے لیکن میں عدم اور مفروضات ہے سیکھتا ہوں لیکن ایسا یقین سے نہیں کہا جا سکتا۔ اپنی ذات اورۇنياسے اجنبيت ايك الىي فكرسے كے ہے جواسينے آپ كا أسى وفت الكاركرتى ہے جس وفت اس کا دعوی کرتی ہے۔ بیکوی شرط ہے جس میں مزید زندہ رہنے اور جاننے سے انکارکرنے پر ہی زندگی پُرسکون ہوسکتی ہے،جس میں فتح کی اِشتہاد بواروں سے مکراتی ہے اوراس کے حملوں کا مقابلہ کرتی ہے؟ ارادہ کرنا عقائد کو بھڑ کا ناہے۔ ہر چیز کا تھم اس طرح ہے جس طرح زہر آلودہ سکون وجود میں آتا ہے جو بے فکرے دل کی غیرموجودگی یاموذی وست برداری کے ذریعے بیدا ہوتا ہو۔

میری عقل مجھے سکھاتی ہے کہ و نیا فضول ہے۔ اس کے برعکس یقین وعوی کرتا ہے کہ و نیا بامقصد ہے۔ میں جوت کا انظار کرتا ہوں اوراس کے درست ہونے کی خواہش کرتا ہوں۔ لیکن صدیوں پر محیط بناوٹی غور وقکر اور فضیح و بلیغ انسانوں کے بحرو سے پر میں جانتا ہوں کہ ریجھوٹ ہے۔ اگر مجھے پچھ معلوم ہوسکا ہے تو کم از کم بیضرور جان سکا ہوں کہ اس فظے میں خوشی ہیں ہے۔ اگر مجھے پچھ معلوم ہوسکا ہے تو کم از کم بیضرور جان سکا ہوں کہ اس فظے میں خوشی ہیں ہے۔ بیمالی سے ائی ہر چیزی وضاحت کرتی ہے۔ ایک معقول انسان کو مسکر ان ہے۔ بیمالی ہونا کی جیر بیائی جیر بیمالی ہونا

جا ہے تھا۔اس نا قابلِ فہم اور محدود کا سُنات میں انسان کی قسمت کامعنی فرض ہے۔عقائد کا انبوہ اُنڈیز تا ہے اور اس کوموت تک تھیرے رکھتا ہے۔اس کی واضح سمجھ بوجھ کو بحال کرنے اوراس كامطالعه كرنے كے بعد فضول احساسات دوبارہ واضح اورائل ہوجاتے ہیں۔ میں نے کہا تھا کہ وُنیافضول ہے لیکن میں نے جلد بازی میں کہا تھا۔ بیدو نیابذات خودمعقول نہیں اس کے بارے میں یمی کہا جاسکتا ہے۔جو پھوضول ہے وہ عقیدے سے تصادم جا ہتا ہے جس کا بلاوا انسانی دل میں گونجتا ہے۔فضولیت انسان پر بھی اُتنی ہی منحصر ہے جتنی وُنیا پر منحصر ہوتی ہے۔ اس کمحے بیا لیک دوسرے کو جوڑتی ہے۔ بیران کو ایک دوسرے کے ساتھ ایسے باندھتی ہیں جیسے نفرت دومخلوتوں کو ایک دوسرے سے ویلڈ کر وی ہے۔ میں اس نا قابلِ بیائش وُنیا میں صرف بہی انکشاف کرسکتا ہوں۔اب میں ایک کیے کے لئے غور وفکر كرتا ہوں۔اگر مجھے سيائی كے ساتھ جمٹنا ہے تو لغویت ہی میرے تعلقات كالعين كرتى ہے۔اگر میں اس کے جذبات سے لبریز ہوتا ہوں تو رہے مجھے دُنیا کے سامنے اپنی گرفت میں لتی ہے، سائنس کی تلاش میں فہم مجھ پر حاوی ہوجا تا ہے اس لئے مجھے ان سیائیوں کی خاطر ہر شے قربان کرناپرتی ہے اور مجھے اِن کو برقرار رکھنے کے لئے جاروں طرف دیکھنا پر تاہے۔سب سے بالاتران کی خاطر مجھے اپنے رویے کوتبدیل کرنا پڑتا ہے اور اُن کا نتائج تك بيجيا كرنا برتا ہے۔ میں وقت سے پہلے جاننا جا ہتا ہوں كيا فكر إن صحراؤں میں زندہ رہ

میں پہلے ہی جانتا ہوں کہ کم از کم فکر ایسے صحرامیں داخل ہو گئی ہے جہاں اس کو اپنا رزق تلاش کرنا ہے۔ یہاں ہی میں جان سکتا ہوں کہ اس کا پہلے ہی تو ہمات کے ذریعے پیٹ مجرا ہوا ہے۔ یہاں ہی بیان ان غور وفکر کیلئے نا گزیر موضوعات کی تائید کرتی ہے۔ جیسے ہی ابغویت کی نشاندہی ہوتی ہے بیجنوں بن جاتی ہے اور یہی سب سے زیادہ دل خراش بات ہے۔ ایک شخص اینے وہ می اضطراب کے ساتھ زندہ رہے یا نہ دہے ان قوانین

سکنی نبی از این از ا این از این ا

کو قبول کرے یا نہ کرے، جو دل جلاتے ہیں، وہ ان کا معیار ضرور بگند کرسکتا ہے اور یہی بنیادی سوال ہے۔ یہ وہ سوال نہیں جس کا ہمیں ابھی جواب چا ہے۔ یہ اس تجربے کا بنی میں کھڑا ہے۔ یہ اس کی جائے اُن موضوعات میں کھڑا ہے۔ یاس کی طرف واپس لوٹے کا وقت آئے گا۔ اس کی بجائے اُن موضوعات اور قوّت بحرکہ کوتسلیم کرنا پڑے گا جو صحرا کی پیدائش ہیں۔ ان کو شمار کرنا ہی کافی ہوگا۔ آج بھی یہ ہم پرعیاں ہیں۔ ایسے لوگ بھی ہیں جو عقا کد کا دفاع کرتے ہیں۔ عقلیت پرتی پراتی تقید کی گئی کہ اس پر بات کرنا ہے کارہے۔ تا ہم ہمارا عہداُن عقا کد کے ذریعے اُ بھراہے جو استدلال کی بات کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ایک طرح اُمید ہی عقل کی کارگری کا شوت نہیں ہے۔ تا رہ نے کی ہموار سطح پر اس طرح کے دو ہرے رویے کی ثابت قدمی انسان کے ناگر پر جذبہ محبت کی شرح کرتی ہے جو اُس کے اتحاد کی ترغیب اور واضح وژن کے درمیان ناگر پر جذبہ محبت کی شرح کرتی ہے جو اُس کے اتحاد کی ترغیب اور واضح وژن کے درمیان دیواروں میں گھری ہوئی ٹوٹ پھوٹ چکی ہے۔

استدلال پر جتناشد پر جملہ ہمارے دور میں کیا گیا ہے اتنا ہمی نہیں کیا گیا تھا۔ ذرتشت کے عظیم طوفان سے لے کر آج تک ہمی ایسانہیں ہوا کہ ان سے بالاتر کوئی خُد ائی منشاء ہو۔

کر کی گارڈ کے موذی مرض سے لے کراً س دوگ تک جوموت کی طرف لے جاتا ہے، جس کی کسی نے پیروی نہیں گی، جہال لغو فکر کے اہم اور اذیخی موضوعات ایک دوسرے سے مکراتے رہتے ہیں۔ کم از کم عقا کداور فہ ہی موضوعات اس قسم کی پلیل سے دور رہے ہیں۔

مگراتے رہتے ہیں۔ کم از کم عقا کداور فہ ہی موضوعات اس قسم کی پلیل سے دور رہے ہیں۔

عیسپر سے ہیڈ گرتک، کر کی گارڈ سے جیسٹو تک، مظہر پندوں سے قبیل تک اخلاتی اور منطقی اور منطقی اور منطقی اور نیوں کی مخالفت کرتے رہے لیکن استدلال کے شاہی راستے کو رو کئے اور سچائی کے سید سے داستے کو دریا فت کرتے ہیں فاہت قدم رہے۔ یہاں پر ہیں اُن خیالات کے واضی ہونے اور زندہ رہنے کو فرض کرتا ہوں جونا قابل بیان کا کات کی شرح کرتے ہیں جن کا ہونے اور زندہ رہنے کو فرض کرتا ہوں جونا قابل بیان کا کات کی شرح کرتے ہیں جن کا ہیں جوان پر مکشف ہوئے۔ یاان کے لئے بھی کہنا چاہیے کہ سب سے ایم وہ وہ تا تی ہیں جوان پر مکشف ہوئے۔ یاان کے لئے بھی کہنا چاہیے کہ سب سے ایم وہ وہ تا تی ہیں جوان پر مکشف ہوئے۔ یاان کے لئے بھی کہنا چاہیے کہ سب سے ایم وہ نتانگ ہے جو

انھوں نے ان دریافتوں کی بناء پراخذ کیے۔ بیربات اتنی اہم ہے کہاں کا الگ الگ معائنہ كرنا جائي \_ يهال تك بم ان كى دريافتول اورتجر بات كو بحصنے كے لئے فكر مند بيں \_ ہم ان کے اتفا قات کو بھنے کے بارے میں پریشان ہیں۔ان کے فلنفے کے ساتھ برتاؤ کرنا کُتاخی ہوگی تا ہم بیجی ممکن ہے کہ ایسے موسم کومنظر پر لایا جائے جوسب کے لئے مشترک ہے۔ بیڈ گرمبر دمہری کے ساتھ انسانی حالت پرغور کرتے ہوئے اعلان کرتاہے کہ زندگی کی تذلیل کی گئے ہے۔زندگی کی بوری کڑی میں واحد حقیقت اضطراب ہے۔انسان دُنیا اوراس کے بہلاؤں میں گم ہو چکاہے۔اس کا اضطراب خوف کی وجہسے ہے تاہم جب انسان خوف سے آگاہ ہوتا ہے تواضطراب بن جاتا ہے۔ ایک انسان موت کے ذریعے زندگی پر غور کرتا ہے۔فلفے کابیر بروفیسر کسی بھیکیا ہٹ کے بغیر دُنیا کی سب سے مجرّ دزبان میں لکھتا ہے کہ انسانی زندگی کا اٹل اور محدود کردار بذات خودانسان کی نسبت زیادہ بنیادی ہے۔ اس کی کانٹ میں دلچینی اس کے خالص استدلال کوشلیم کرنے تک وسعت رکھتی ہے۔ تجزیے کے آخر میں وہ نتیجہ اخذ کرتا ہے کہ اضطراب سے بھرے انسان کو دُنیا کچھ بیں دے سکتی۔ بیہ اضطراب أست دُنیامیں تمام کینگر بزست زیادہ اہم معلوم ہوتا ہے۔ وہ صرف اس کے بارے میں سوچتا اور بات کرتا ہے۔ وہ اس کے پہلوؤں کو قیمار کرتا ہے کہ بوریت عام انسان کی زندگی کواندرے کھوکھلا کر دیتی ہے۔ جب انسان موت برغور کرتا ہے تو دہشت پیدا ہوتی ہے۔ای کے شعور کوفضولیت سے جدانہیں کیا جاسکتا۔موت کاشعور اضطراب کا بلاداہے جس کے بعدزندگی اینے آپ کوشعور کے ذریعے اپنائی علم سُناتی ہے۔ بیاضطراب کی آواز ہے جوزندگی کوطعندویت ہے کہوہ ممنامی (جمع کاضیغہ) کے بعدوا پس لوٹ رہی ہے۔اس کے انسان کومنزل مقصود تک سونانہیں جا ہیں۔ وہ بےسرویا دُنیا میں کھڑا ہوکراس کے بے ثباتی کردارکونمایال کرتے ہوئے ان تاہیوں کے اندرا پناراستہ تلاش کرتا ہے۔ جيستروجودياتي فلسفے سے مايوس ہے كيونكداس ميں دعوىٰ كيا جاتا ہے كه ہم معصوميت كويجكے بيں۔وہ جاماہے ہم بچھ بھی حاصل نہيں كرسكتے۔وہ جانباہے ذہن كا

اختام ناکامی پر ہوتا ہے۔ وہ اُن روحانی مُہمات کا منتظر ہے جوتاریخ میں ظاہر ہو میں اور بے رحی سے ہر نظام کے اندر خامیوں کو بے نقاب کرتی رہیں یعنی وہ سراب جس نے ہر شے کو بچایا اور وہ تبلیغ جس نے ہرکسی کو بے نقاب کیا۔ اس بدحال دُنیا میں علم کی ناممکنیت قائم کی جایا اور وہ تبلیغ جس نے ہرکسی کو بے نقاب کیا۔ اس بدحال دُنیا میں علم کی ناممکنیت قائم کی جاتی ہوتی ہے اور نا قابلِ علاج مایوی واحدرویہ جاتی ہے جس میں دائمی لاشئیت واحد طلمعلوم ہوتی ہے اور نا قابلِ علاج مایوی واحدرویہ نظر آتا ہے وہ 'آریا نے کا دھا گردریافت کرنے کی کوشش کرتا ہے جو خدائی رازوں تک رسائی کرنے میں مدددے۔

چیسٹو اپی طرف سے حیرت انگیز طور پر اُکنا دینے والے کام میں انہی سچائیوں کی

تلاش کرتا رہا اوران تھک انداز میں اس سے ہوئے نظام کی تشریح کرتا رہا جو عالمی استدلال

اور عقائد پر منڈ لا تا رہا۔ طنز بیر حقائق یا بے سرویا تضاوات میں سے کوئی بھی استدلال کی

قدرو قیمت گھٹاتے ہوئے اسے بدظن نہ کرسکا۔ اُسے صرف ایک چیز میں دلجی نظر آتی تھی

اور وہ اعتراض تھا جو ذہن میں تھایا دل کے وائرہ اختیار میں تھا۔ وہ دوستوفسکی کے ملامتی

انسان کے تجربات، عثمائی ذہن کی اشتعالی مہمات، جیلمٹ کی بدؤ عاوس یا ابسین کی کوڑی

انسان کے تجربات، عثمائی ذہن کی اشتعالی مہمات، جیلمٹ کی بدؤ عاوس یا ابسین کی کوڑی

کڑوی اشرافیہ کے ذریعے لاعلاجی کے خلاف انسانی بخاوت کی شرح کرتا رہا۔ اس کو قابل

فہم بنا تارہا اور اس کوروش کرتا رہا۔ وہ انسانی استدلال اور اس کے موسموں سے انکار کرتے

ہوئے اُس بے رنگ صحرا کے درمیان کچھ فیصلوں کے ساتھ آگے بردھتا رہا جہاں تمام

ہوئے اُس بے رنگ صحرا کے درمیان کچھ فیصلوں کے ساتھ آگے بردھتا رہا جہاں تمام

سب سے زیادہ دلیب کر کیگارڈ ہے جو کم از کم اپنے عہد کی لغویت ضرور دریافت کرتا ہے۔ بیٹی لکھتا ہے، ' خود سرخاموثی کی سچائی زبان قابو میں رکھنانہیں بلکہ اظہار میں ہے۔ ' شروع سے بی یقین کرنا کہ کوئی اٹل سچائی نہیں ہے اور اس کے عوض زندگی کوئسکین دینا ناممکن ہے۔ ڈان جون نے ' اخلا قیاتی اصلاحی مقالات' اسی وقت لکھے تھے جس وقت قوطی روحانیت کامینوکل' مغوی کی ڈائری' کھا تھا جس میں وہ قلمی ناموں اور تعنا دات کو ضرب دیتا ہے۔ وہ تسلیوں ، اخلا قیات اور قابلی مجروسہ اصولوں کو مانے سے اٹکار کرتا ہے۔ ضرب دیتا ہے۔ وہ تسلیوں ، اخلا قیات اور قابلی مجروسہ اصولوں کو مانے سے اٹکار کرتا ہے۔

جس کا نظری دل میں چھی محسوس کرتا ہے اس کی تکلیف کو خاموش کرانے کی بجائے بیدار
کرتا ہے اور تختہ دار پر چڑھنے والے انسان کی مایوس خوشی سے لطف اندوز ہوتا ہے۔ وہ ریزہ

ریزہ سچائی کو جوڑتا ہے۔ معقولیت اور انکار کوعقیدہ بنا تا ہے۔ یہ ایک الی کینگری ہے جو
انسان کی ملکیت ہے۔ جس چہرے پر شفقت اور نفرت ہے رقصی چکر کے بعدای کے دل
سے چیخ نکلتی ہے جو بذات خودالی بے سروپاروح ہوتی ہے جواب بی قہم سے ماور احقیقت
سے نیزد آزمار ہتی ہے۔ جس روحانی سکینڈل نے کرکیگارڈ کو اپنی محبوب کے سکینڈل تک
بہنچایا ایک تج بے کی ایٹری سے شروع ہوا اور اپنی تناظر میں ڈوب گیا اور اس کی ابتدائی
غیر آ ہنگیوں کو جلا وطن کرگیا۔

مسرل اورمظا ہریت بیندوں نے اپنی شاہ خرچیوں سے دُنیا کواس کی متنوع حالت میں دوبارہ بحال کیا اور استدلال کی ماورائی قوت سے انکار کیا۔ ان کے ذریعے روحانی کا مُنات معصومیت سے مالا مال ہوگئ۔ گلابی پھول کی پیتاں ،سنگ میل اور انسانی ہاتھ استے اہم ہیں جنتی محبت ،خواہش اور قانون کششش تقل ہیں۔سوچ اہم اصولوں کے روپ میں مختلف باتول کو بک جااور ہم آ ہنگ کرنا بند کردیتی ہے۔ سوج ایک بار پھر مجموعی طور پر شعور پر فوكس كرنے ، توجه مركوز كرنے اور بيھنے كے لئے سبق بن جاتى ہے جو ہر خيال اور ہر تقور كو يروست كاندازين استحقاقي ليح مين تبديل كرديق بيد فكركاجواز انتابيندان شعور بیش کرتا ہے۔کرکیگارڈیا جیسٹو کی نسبت ہسر ل کا انداز زیادہ مثبت ہے جوغور وفکر کے كلا يكي طريقول كي نفي كرتا ہے، أميدكو مايوس كرتا ہے، الهام كو كھولتا ہے اور دل كے مجموعي طور پرمظہر کو پیدا کرتا ہے، جس کی متاع غیرانسانی ہے۔بدراست یا تو تمام علوم کی طرف جائے ہیں تا کی طرف نہیں جاتے۔اس کا مطلب ہے کہ اس حالت میں ذرائع مقاصد سے رئیادہ اہم ہیں۔ جو کھے بھی شامل کیا جاتا ہے وہ فہم کے رجانات کوشامل كرتا ہے نہ كہ دلاسوں كو۔ ميں پھرو ہرا تا ہول كہ كم از كم غور وفكر كے آغاز ميں ايباروتيه

ان دانشوروں کو بیجھے میں ایک انسان کیے ناکام ہوسکتا ہے! ایک شخص ہے جس میں اُمید کیے ناکام ہوسکتا ہے کہ وہ اُس تلخ اور استحقاقی لیجے کے گرد ثابت قدم ہے جس میں اُمید کے لئے کوئی جگر نہیں۔ ایک انسان ہر شے کی وضاحت چاہتا ہے یا پھر بھی نہیں چاہتا۔ استدلال جب دل کی چیئے سُتا ہے تو با نجھ ہوجا تا ہے۔استدلال سے تحریک پانے والا ذہن انساد اللہ جب دل کی چیئے سُتا ہو جا تا ہے۔استدلال سے تحریک اوہ حماقتیں تھیں کے ونکہ تضادات اور حماقتوں کے علاوہ پھی نیس پاسکتا۔انسان جو نہیں سمجھ سکا وہ حماقتیں تھیں کے ونکہ اُنیا حماقتوں سے بھری ہوئی ہے۔انسان بذات خود دُنیا کا جو منی نہ بجھ سکا وہ عقیدہ ہے۔اگر ایک بھی شخص صرف اُنا کہ سکتا کہ '' سب واضح ہے'' تو سب پچھ بھی سکتا تھا۔لیکن ان لوگوں کا یہ دعویٰ کہ یہ بچھ بھی نہیں جانے اور ایسا کہنے کے لئے ایک دو سرے سے برتری لے جانے کی کوشش کرتے رہے جس سے برتھی پھیلی جب کہ تمام انسانوں کو اپنے اردگر دو رہوں کی محقولیت اور مطلقیت کاعلم بھی تھا۔

تمام تجربات ایک دوسر کے تائید کرتے ہیں۔ ذہن جب اپنی صدود پر پنجتا ہے تو اس کو فیصلہ کرنا پڑتا ہے اور نتائج میں سے انتخاب کرنا پڑتا ہے۔ یہی وہ کام ہوتا ہے جہال خود کئی اور اس کے جواب تیم ہوتے ہیں۔ لیکن میں اس تحقیق کی ترتیب اُلٹنا چاہتا ہوں اور ذہن کی اس مہم سے آغاز کرتے ہوئے روز مر ہ کے کاموں کی طرف آتا ہوں۔ تمام تجربات صحامیں پیدا ہوتے ہیں جن کو ہمیں پیچے چھوڑ نا پڑتا ہے۔ کم از کم بی جاننا ضرور کی ہمیں ایکھیے چھوٹر نا پڑتا ہے۔ کم از کم بی جاننا ضرور کی ہوتا ہے۔ دہ ایٹ ایر استدلال اور خوثی کی چاہت محسوس کرتا ہے۔ لغویت عقائد اور انسانی ضروریات کے درمیان تصادم سے پیدا ہوتی ہے۔ اس کو بھولنا نہیں چاہیے بلکداس سے مضروریات کے درمیان تصادم سے پیدا ہوتی ہے۔ اس کو بھولنا نہیں چاہیے بلکداس سے چٹ جانا چاہیے کیونکہ زندگی کے تمام نتائج کا دار و کہ ادا ہی جانے ویت ، عقائد اور تاریخ پرت کے تصادم سے ہی پیدا ہوتی ہے۔ یہی اس ڈرا سے کی تین خصوصیات ہیں ان کولاؤ فا اس منطق کے ساتھ ہی تی بیدا ہوتی ہے۔ یہی اس ڈرا سے کی تین خصوصیات ہیں ان کولاؤ فا اس منطق کے ساتھ ہی کہ جو جانا چاہیے جس کی زندگی اہل ہوتی ہے۔

## فلسفيانه خودكشي

ونیا کی فضولیت اور زندگی کے برکار ہونے کا احساس خودکشی کا سبب ہوسکتا ہے۔ بیہ احساس اُس اصول تک محدود نہیں رہتاجس کی بنیاد پر انسان کا کنات میں اپنا فیصلہ سنا تا ہے۔اس کے پاس آ گے جانے کا موقع ہوتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں وہ زندگی گزار چکا ہے۔اے مرنا جاہیے یا بیدار ہونا جاہیے۔ یہی وہ عنوان ہے جس کوہم طل کرنا جاہتے ہیں۔ میری دلچیسی ان الفاظ میں نہیں جن کی تنقید دوسری جگہ اور شکل کا بلاوا ہوتی ہے بلکہ سے وریافت ہے کہ ان کے نتائج کیا ہیں۔شاید ذہن بھی لاتعلق نہیں رہتا۔ پھر بھی ہم روحانی مناظر کوبعینه بہچان لیتے ہیں جس میں ہے ہم گذرتے ہیں۔اس طرح متفرق علمی زونوں کے باوجودوہ چیخ جوسیاحتی تھنٹیوں برختم ہوتی ہے آخرنکل جاتی ہے۔ ظاہر ہے جن مفکرین کا ہم نے ڈکرکیا ہے اُن کی سوچ ایک جیسی ہے۔ بدکہنا کہ موسم مہلک ہے، تھٹن سے بھر پور آسان کے نیچے ایک محض مجبور ہے۔اس کے سامنے دوراستے ہیں یا تو یہال سے بھاگ جائے یا اس کی تھٹن برداشت کرے۔ پہلی حالت میں لوگ بھاگ کیسے جا کیں اور دوسری حالت میں مقیم کیوں رہیں؟ ای انداز سے ہی میں نے خودشی کے مسئلے کی وضاحت کرنے کی کوشش کی ہے۔

اب تک ہم نے زندگی کے بیکار ہونے کے گرد چاروں اطراف سے خط کھینچا ہے۔
اب تک ہم جران ہیں کہ یہ تصور کتنا واضح ہے، براہ راست تجربات سے ایک طرف اس کے
معنی اوردوسری طرف اس کے نتائ کہ دریافت کرنے کی جدوجہد کتنی آسان ہے۔
اگر علی ایک معصوم شخص پر جرائم پیشہ ہونے کا الزام لگاؤں یا اگر میں ایک متنی شخص
سے کہوں کہ اُس نے اپنی بہن کے ساتھ زنا کیا ہے تو وہ جواب دے گا کہ یہ بے سرو پا الزام
سے اس کی برہتی کا معنی خیز پہلوٹیا ہے آتا ہے۔ لیکن اس میں منطق موجود ہے۔ اس
جواب ہے تقی انسان اخلاقی قانون کے میکر ہونے سے انکار کرتا ہے جواس کی پوری زندگ

کے اعمال اور میرے الزام کے درمیان تضادیے واضح ہوتا ہے۔'' یہ بے سرویا ہے'' کا مطلب ہے کہ بیناممکن ہے۔اگر میں تلوار سے سلے شخص کوشین گنوں سے لیس گروپ پر حملہ کرتے ہوئے دیکھوں تو میں اس کے مل کولغوکہوں گا۔ بیلغویت اس کے ارادے اور حقیقت کے عدم توازن کی وجہ سے ہے جس کا وہ سامنا کرتا ہے۔ میں بیرتضاداس کی تیجی توت اور ارادے کے درمیان ویکھا ہوں۔ جب ہم اس فیصلے کا موازنہ ظاہراً نتائج سے كرتے ہيں تو لغويت سامنے آتی ہے۔اى طرح نتائج كے موازنوں سے الى دليل كا مظاہرہ کیا جاتا ہے جس کوا بکے شخص قائم کرنا جا ہتا ہے۔اس صورت میں سادہ حالات ہے لے کر پیچیدہ حالات تک لغویت کی عظمت میرے موازنے کی دونوں اصطلاحوں کے درمیان فاصلے کی براہ راست شرح کرتی ہے۔ لغو شادیاں، لغوچیکنج، لغو تعصب، لغو خاموشیاں ، لغوجنگیں حی کہ امن کے معاہدے بھی لغوہوتے ہیں۔ تمام لغویت موازنے سے پیدا ہوتی ہے۔ میں میر کہنے میں حق بجانب ہوں کہ لغویت کا احساس صرف حقیقت کی سكرونى سے بيدانبيں ہوتا بلكہ تھوں حقیقت اور ارادے كے درمیان موازینے سے بيدا ہوتا ہے کینی مل اور دُنیا کے درمیان موازنے سے پیدا ہوتا ہے۔ بُنیا دی طور پر لغویت جدائی ہے۔ بین تومواز نے کے عناصر میں یائی جاتی ہے اور نہ ہی تصادم میں یائی جاتی ہے۔ سوج کے اس کر ہے ہر میں کہرسکتا ہوں کہ لغویت نہ تو انسان کے اندر ہوتی ہے اور نہ بی دُنیامیں بیدا ہوتی ہے بلکہ دونوں کے تعلق سے پیدا ہوتی ہے۔ ایک معے کے لئے بیہ دونول کو جوڑتی ہے۔ اگر میں اپنے آپ کوصرف واقعات تک محدود کرتا ہوں تو میں جانتا مول كهايك فخص كياجا بهتاب مين جانبا مول كدؤنيا أسيه كيابيش كرتى بياوراب مين كهد سکتا ہوں کہ اسے کیا چیز جوڑتی ہے۔ جھے مزید گہرائی میں جانے کی ضرورت نہیں۔ تلاش کے لئے یقین کافی ہے۔ تمام متائج ای سے اخذ کرنا پڑیں گے۔ بتيجدا خذكرنا منطق كالبيادي اصول يهدان طريق يساروشي ميل لائي عي عجيب مثلیث یقینا چکاچوندکرنے والی دریافت نہیں ہے بلکہ تجربات کے موادسے بنائی تی ہے ای

کئے بیسادہ اور پیچیدہ ہے۔اس کا پہلا امتیازی پہلوبیہ ہے کہاس کو تقیم ہیں کیا جاسکتا۔ان میں سے کسی بھی ایک اصطلاح کو تباہ کرنے کا مطلب گل کو تباہ کرنا ہے۔انسانی ذہن کے بابرلغویت نبیں یائی جاسکتی۔ ہرشے کی طرح لغویت کا اختیام بھی موت پر ہوتا ہے۔اس دُنیا کے باہر لغویت نہیں ہے۔ اس بنیادی معیار کے ذریعے میں لغویت کے عام اصول کا فیصلہ كرتا ہوں اور مجھتا ہوں كەرىيمىرى كيلى سچائى ہے۔منطق كا وہ اصول جس كاحوالہ ديا جارہا ہے نمودار ہوتا ہے۔اگر میں بیافیصلہ کرتا ہوں کہ بیریج ہے تو مجھے اس کا شحفظ کرنا جا ہیے۔اگر میں ایک مسئلے کوحل کرنا جا ہتا ہوں تو مجھے کم از کم اس کوحل کرنے کی کوشش کرنی جا ہیے۔ میرے نزدیک نفطه آغاز لغویت ہے۔میری پہلی انگوائری کی شرط اسی بنیادی شے کو محفوظ کرتی ہے جو مجھے کیلتی ہے۔ میں اس کا بطور تصادم اور جاری جدوجہد کا تعین کرتا ہوں۔ اس لغومنطق کوانجام تک پہنچانے کے لئے میں سلیم کرتا ہوں کہ بیجدوجبدا مید کی غیرموجودگی (جس کا مابوی سے کوئی تعلق نہیں ہے) میں پیدا ہوتی ہے۔ بیسلسل انکار (جن كورستبردارى مع كذيرنبيس كرناجا مي )اورشعورى بيني (جس كوناقص بي رامي کے ساتھ نہیں ملانا جا ہیے) ہے جو نتاہ کرتی ہے۔ جادو کرتی ہے یا ان لواز مات کی مثل کرتی ہے (رضامندی کے ساتھ شروع ہوتے ہوئے بیجدائی کا تختہ اُلٹی ہے)۔لغویت کو برباد کرتی ہے اور اس روپے کی قدر گھٹاتی ہے جس کو تبویز کیا جاسکتا ہے۔ جب تک لغویت اتفاق بیں کرتی تب تک اس کے عنی ہوتے ہیں۔

بظاہر حقیقت موجود ہے جو کمل طور پر اخلاقی معلوم ہوتی ہے یعنی ایک انسان اپن ہی سیائیوں کا شکار دہتا ہے۔ ایک دفعہ اس سے سرز دہوجا نیس تو وہ ان سے بھی آزادی حاصل نہیں کرسکتا۔ ایک فعل کو بھی نہ بھی اوا کرنا جا ہے۔ جو محفی لغویت سے باخبر ہوجا تا ہے جمیشہ اس کے بندھین میں بندھ جاتا ہے۔ امید سے خالی گرزندگی سے باخبر انسان متقبل کی ملکیت میں بندھ جاتا ہے۔ امید سے خالی گرزندگی سے باخبر انسان متقبل کی ملکیت میں رہتا۔ یہ فطری بات ہے۔ اس کے فطری سے کیونکہ وہ اس کا نکات سے فراد کی

کوشش کرتا ہے جس کا وہ تخلیق کارہے۔ جن باتوں کا پہلے ذکر آچکا ہے وہ بہت اہم ہیں۔
بااعتقادلوگوں نے استدلالیت پبندی پر تقید ہے آغاز کرتے ہوئے لغویت کی آب وہوا کو
سلیم کیا تھا۔ اس راستے کی جانچ پڑتال کے علاوہ کوئی راستہ بھی ایسانہیں جس پر انہوں نے
متائج کو تحمیل تک پہنچایا ہو۔

اپ آپ کوموجودیاتی فلنے تک محدود کرتے ہوئے میں سمجھتا ہوں کہ ان میں چند لوگوں کے علاوہ سب نے فرار کا راستہ تجویز کیا تھا۔ لغواستدلال کے ذریعے لغویت سے آغاز کرتے ہوئے استدلال کی بربادی تک، ایک بند کا نئات میں جوانسان تک محدود ہے، انسان نے اُسی فلنفے کی پوجا کی جس نے اسے کچل دیا۔ اسی میں اُمید کی دلیل تلاش کی جس نے اسے کٹال کیا۔ آخر کارسب کوائمید مذہب میں ہی نظر آئی۔ اس لیے مذہب ہی حقیقی توجہ کا حقد ارتظرا۔

تباہ کرتا ہے اتن تیزی سے ونیا کی وضاحت کرتا ہے۔ ذلت بھرے خیال کابیر حواری تذلیل كة خرمين اخلاقي اصلاح يانے والى زندگى كے ذرائع كو كرائى تك يا تاہے۔ صوفیانہ فکرنے ہمیں بہت می البی تراکیب سے روشناس کرایا جو ذہن کے کسی بھی رویے کی وضاحت کرتی ہیں۔ میں اداکاری کے دوران بھی ایسے مل کرتا ہول جیسے کسی مخصوص مسكے پرغور كرر ما موں۔رويے كى عموى قدركو يہلے سے بچ كيے بغير ميں صرف بيغور كرسكتا موں كيابيان حالات كاسامنا كرسكتى ہے جس كاميں نے اپنے لئے انتخاب كيا ہے؟ كيابياس تصادم كے الل ہے جوميرى تشويش كاسب ہے۔اس طرح ميں جيساو سے دوبارہ رجوع کرتا ہوں جس کا ایک تجزیہ نگار نے حوالہ دیا تھا جو دلچیسی کا حامل ہے۔ وہ کہتا ہے کہ واحد حل خاص طور پر وہاں ہوتا ہے جہاں انسانی قیاس حل تلاش نہیں کرسکتا۔ورنہ جس چیز کی جمیں ضرورت ہے وہ خدا میں موجود ہے؟ " ہم خدا کی طرف اس لئے رجوع كرتے بيں تاكه نامكن كوحاصل كرسكيں۔ جہاں تكمكن كاتعلق ہے تواس كے لئے انسان کافی ہے۔ میں میر کہ سکتا ہوں کہ اگر صرف 'مجیسٹوین فلاسفی' ہوتی تواس کا خلاصہ کیا جاسکتا تفا۔ جب اس کے پر جوش تجزیے کے آخر میں جیسٹو کمل زندگی کی بھیادی بے سرویائی دریافت کرتا ہے، وہ میریں کہتا کہ ریاب سرویائی ہے بلکہ ریکہتا ہے کہ ایر خدا ہے جمیں اس يربحروسه كرناجا ييحتي كهاكروه بهارى استدلالي كينكريز كساته مطابقت نبيس ركهتا بهرجمي ای برانحصار کرنا جاہیے۔ ہوسکتا ہے کہ میکنفیوژن ممکن ندہو کیونکہ روی فلاسفراشارہ کرتے ہیں کہ شاید فطرت بھی عداوت اور نفرت، تضاد اور غلط بھی سے بھری ہوتی ہے۔ تاہم اس کا چرہ جتنا چھیایا جاتا ہے وہ اُتنی ہی طافت سے نمودار ہوتی ہے۔اس کی عظمت انتشار میں ہے۔اس کا ثبوت غیرانیانیت میں ہے۔ایک تخص کواس میں جمپ لگا کر''استدلالی مراب سے باہرنکانا جا ہے۔ جیسٹو کے لئے بے سرویائی کو قبول کرنے کا مطلب بے سرویائی کا حامی ہونا ہے۔ بہرویائی کے بارے میں معلومات ہونااسے قبول کرنے کے مترادف ہے۔اس فکر کی بوری منطق کوشش اُمید کو بحال کرنے میں ہے تا کہ فوری اُمید بحال

ہوجائے۔ جھے دوبارہ کہنے دیں کہ بدروتہ جائز ہے۔ میں یہاں پراس مسئلے اور اس کے نتائج پرغور کرتا ہوں۔ انسان کوعقیدے کے عمل یا فکر کے جنوں کا معائے کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ ایسا کرنے کے لئے اس کے پاس پوری زندگی پڑی ہے۔ میں جانتا ہوں کہ استدلال پندوں کو چیسٹو کا رویہ بندنہیں لیکن میں میرجی جانتا ہوں کہ چیسٹو کا رویہ استدلال پندوں کی خیستو کا رویہ باستدلال پندوں کی نبست زیادہ میجے ہے۔ اب میں صرف میہ جاننا چاہتا ہوں کیا وہ بے استدلال پندوں کی نبست زیادہ ہے ہے۔ اب میں صرف میہ جاننا چاہتا ہوں کیا وہ بے سرویائی کے احکامات سے وفادار ہے اینہیں؟

اگریشلیم کرلیاجائے کہ بےسرویائی اُمید کے برعکس ہےتو بیجی دیکھا جاسکتا ہے کہ حیسٹو کے لئے موجود ماتی فکر پہلے ہے ہی بے سرویائی فرض کر لیتی ہے اور اس کو دور کرنے کے لئے ثابت قدم رہتی ہے۔اس مشم کی فکری نزاکت جاؤوگر کی جذباتی حیال معلوم ہوتی ہے۔ جب جیسٹو دلیل اور اخلا قیات کے برعکس اپنی دلیل دیتا ہے تو وہ اسے سچائی اور نجات کہتا ہے۔اس دلیل میں جیسٹوخوشی کا اظہار کرتا ہے۔اگر بیشلیم کرلیا جائے کہ اس اصول کی بوری قوت ای میں مُضمر ہے تو بیر ہماری اُمید کے مقابل سامنے آتی ہے۔ اگر بیمسوں کرایا جائے کہ زندگی کے بے کاراحساس کو برقر ارر کھنے کے لئے منظوری در کارنہیں ہوتی تب اس کو داضح طور پرسمجھا جاسکتا ہے کہ بیرائیے سیجے پہلوکو کھو چکی ہے لینی اینے انسانی اور اضافی كرداركوكھوچكى ہےتا كه خُدائى ميں داخل ہو سكے جونا قابلِ فہم ہے۔زندگى كے لغواور فضول ہونے کا احساس صرف انسانی وصف ہے جس کمے بیاضول اینے آب کو خداسے جوڑتا ہے اُسی کمے انسانی فہم سے تعلق توڑ لیتا ہے۔ زندگی کے فضول ہونے کا احساس ایسی گواہی تہیں دیتا جس کی منظوری کے بغیرانسان اس کو دریا فت نہیں کرسکتا۔اس دریافت کے لئے جدوجهدے كريزكياجا تاہے۔انسان زندگی كے بے كار ہونے كے احساس كى يحيل كرتا ہے اور اس شرط براس کے بنیادی کر دار کے غائب ہونے کا باعث بنتا ہے جوجد الی مخالفت اور مجروح مونے کاسب موتے ہیں۔اسے فرار کی جنب کہدسکتے ہیں۔ چیسٹو ہیملے کے ریمارکس کا حوالہ دیتا ہے، 'وفت قید ہے آزاد ہے' ۔ شیکسپیر نے لکھایا ہیملٹ نے کہا کا پی

مفہوم نہ تھا۔عقیدے کا نشہروش ذہن کوزندگی کے بے کارہونے کے احساس سے دور کردیتا ہے۔ جیسٹو کے نزدیک دلیل بے کارہے تاہم استدلال سے مادرا بھی کوئی شے ہے؟ ایک بے سرویا ذہن کے لئے استدلال بے کارہے اور استدلال سے آ کے پچھیں ہے۔ مم از کم بیددلیل جمیں لغویت کی ستی فطرت کی نسبت زیادہ روثن خیال نظر آتی ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ توازن کے علاوہ سب بے کار ہے۔ جیسٹو توازن ہی کو تباہ کر دیتا ہے اوران اصطلاحوں میں سے ایک اصطلاح برزور دیتا ہے۔ ہماری فہم کی بھوک اور خدا کی طرف لوث جائے كاجنوں أسى حد تك قابل تو ضيح بيں جس حد تك ہم ان كو تمجھ سكتے ہيں اور إن كى وضاحت كرسكتے ہيں كمل طور براستدلال سے الكاربے سود ہے۔ اس كا اپنانظام ہے جس میں بیکارگر ثابت ہوتا ہے۔خاص طور پر بیانسانی تجربہ ہے۔ہم ہرشے کو واضح کرنا جا ہے ہیں۔ جب ہم ایسانہیں کر سکتے تو بے سرویائی بیدا ہوتی ہے، بے سرویائی ہمیشہ شورش زدہ عقیدے کے ساتھ محدود استدلال کے ملاقاتی نقطے پر پیدا ہوتی ہے۔ جب جیسٹو ہیگل کے قول کے خلاف اُٹھ کھڑا ہوتا ہے لینی استمسی نظام کی حرکت نا قابلی تغیر قوانین سے مشابہت رکھتی ہے اور میقوانین اس کا استدلال بنتے ہیں۔ جب وہ سینوزا کی عقلیت بیندی کو اُلٹنے کے لئے اپنا پورا جنوں وقف کر دیتا ہے تو حقیقت میں وہ ہرفتم کے استدلال کے نخروں کی حمایت میں نتیجہ اخذ کرتا ہے۔ وہ ناجائز اور فطری کا پابیٹ کے ذریعے عقیدے کی پہلے سے ہی برتری قائم کرتا ہے۔ تاہم تغیر واضح نہیں۔ ہوسکتا ہے یہاں برحد کا اصول اور لیول کا اصول مداخلت كريل ممكن بوفطرت كقوانين مخصوص اصولوں كے مطابق عمل كرتے مول جن سے آگے میرائے آپ کواسیے ہی خلاف لغویت کوجنم دیتے ہوں۔ ہوسکتا ہے وضاحت كي حد تك اينا جواز پيش كرين كيونكه استدلال صرف وضاحت كي حد تك سيا موتا ہے۔ عقیدے کے سامنے ہرشے قربان کردی جاتی ہے اور وضاحت کے مطالبے کوسامنے کھڑا کر ذیا جاتا ہے۔ بے سرویائی موازنے کے ساتھ بی غائب ہو جاتی ہے۔ دوسری طرفت فيسرويا انسان الرقتم كمعياري براسين كواختيار بي نبيل كرتاره جدوجهد كوتسليم

کرتا ہے اور استدلال کوکو سنے کی بجائے عقیدے کو سلیم کرتا ہے۔ وہ دوبارہ تجربے کے مواد کے ساتھ ایک ہی نظر میں بغل گیر ہوجا تا ہے۔ وہ صرف بیرجا نتا ہے کہ بیدار شعور کے ساتھ اُمید کی مزید جگہ نہیں ہے۔

جوبات لیوجیسٹو میں قابل قہم ہے وہ کر کیگارڈ میں زیادہ واضح ہے۔ یقینا ایک مصنّف کے لئے اِن واضح مفروضات کا خا کہ تھنچنامشکل ہے۔جواس کی متضادتحریروں کے باوجود اس کی پُرفریب تحریروں میں جھلکتی ہیں جیسے سچائی کا پیش اندیشہ ہوں جو باقی ماندہ تحريرون مين نمايان نظرة تى بين للبذا كركيكار فربازى ليجاتا جداس كالجين عيسائيت كى ند ہی تعلیمات سے اتنا خوفز دہ تھا کہ وہ خود بخو دہی اس کے سب سے درشت پہلو کی طرف لوٹ گیا۔اس کے نزدیک مذہب کا معیار قانونی تضاداور تناقص میں ہے۔جس بنیادی چیز نے زندگی کے معنی اور گہرائی کو مایوی کی طرف و حکیلا اُسی نے مایوسیت کو معنی اور زندگی کو گہرائی بخشی اور اس کوسیائی اور بلاغت فراہم کی۔جس چیز کی کر کیگارڈ دعوت ویتا ہے وہ النینیس لویلا [Ignatius Loyola] کی تیسری قربانی ہے جس میں خداخوش ہوتا ہے یعنی عقل کو قربان کر دیا جاتا ہے۔ جست کا بیاثر نرالا ہے لیکن ہمیں اس پر جیران نہیں ہونا جاہیے۔وہ بےسرویائی کواگلی وُنیا کا اصول بتا تا ہے جب کہ بیاسی وُنیا کے تجربے میں بسیرا كرتى ہے۔كركيگارڈ كہتاہے كە' دنيا كوتياگ دينے والا انسان اپني نا كامي ميں ہى اپني فتح تلاش کرتاہے۔''

یہ بھی امشکل نہیں کہ یہ روئیہ کس متم کی دھوال دھار تبلیغ سے جُوا ہوا ہے۔ بھے صرف میہ بات جیران کرتی ہے کہ لغویت کا نظارہ اور کر داراس کی وضاحت کرتا ہے۔ میں جانتا ہول کہ اس نقطے پر اییا نہیں ہے۔ لغویت کے متن پر غور کرنے کے بعد ایک شخص اس طریقہ کار پر بہتر طور پر غور کر سکتا ہے جو کر کر گارڈ میں روح پھونکتا ہے۔ وہ دُنیا میں عقیدے اور بے میروپائی کے سرکش عارضے کے در میان توازن برقر ارنہیں رکھ سکتا۔ وہ اُن تعلقات کا احترام نہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کو تا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے کے مہیں کرتا جو خاص طور پر لغویتی احساسات کی تشکیل کرتے ہیں۔ عقیدے سے نیج نکلنے ک

قابل نہ ہونے کے بقین کے بعد دہ اپنی آپ کواس مایوی سے بچانا چاہتا ہے جواسے بے بغاوتی ہے۔ اگر دہ اس نقطے پر اپنی جمند میں بچاہ تو اپنی فی نہیں کرسکتا۔ اگر دہ اپنی بغاوتی ہے۔ بغاوتی ہے کہ بغاوتی ہے کہ بغاوتی ہے کہ ہوائی کے ساتھ رہنمائی کر سکتا ہے کہ دہ اپنی ہیں اور یقین سے بغاوتی ہیں۔ ایس کی اس بے سروپائی کے ساتھ رہنمائی کرے جو اُسے روثن خیال بناتی ہیں اور یقین سے محروم کرتی ہیں۔ ایس کی بیالی [Abbe Galiani] کہتا ہے بیاری کا علاج نہیں کرنا چاہیے، اس بیاری کے ساتھ زندہ رہنا چاہیے۔ اس کے برکس کر کرگار ڈ علاج چاہتا ہے۔ علاج اس کی جنونی خواہش ہے جس کا ذکر اُس کے بورے رسالے میں موجود ہے۔ اس کی پوری سوچ انسان کواس قانونی تضاد سے بچاتی ہے۔ جب دہ اپنی آپ سے بات کرتا ہے تو اپنی کرسکا۔ خودنمائی کا ادراک کرتا ہے گویا خوف اور رحم بھی اُس کے ذہن کو پُر سکون نہیں کرسکا۔ مبالغہ آمیز نُن سازی سے دہ عقیدے کو وضع قطع فراہم کرتا ہے اور بے سروپائی کو خد اس منسوب کرتا ہے جونا قابل فہم ہے۔ صرف ذہانت ہی انسانی دل ہیں جھے ہوئے مطالبات کو منسوب کرتا ہے جونا قابل فہم ہے۔ سے صرف ذہانت ہی انسانی دل ہیں جھے ہوئے مطالبات کو بیرا کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ یعنی بچھ بی ثابت نہیں ہوسکتا اس لئے سب بچھ ٹابت کیا جا

نببت أميد كوزياده لأكوكرتي بيهجي كهجب زندگي مين صحت اور توت جيلكتي هو يشايد بيايك تشخص کواُمید کے برعکس موت کا نتیجہ اخذ کرنے کا موقع دیتی ہے۔ اگر باہمی سمجھ بوجھ کے احساسات خودشي كى طرف لے جاتے تو پھر بیرنہ کہا جاتا كه زیادتی نمسی چیز كی توثیق كرتی ہے۔جبیا کہا جاسکتا ہے بیانسانی سکیل سے ماوراہاں لئے اسے سپر ہیومن ہونا جا ہے۔ کیکن بیضرورت سے زیادہ ہے۔اس میں منطقی سچائی نہیں۔اس میں تجرباتی مفروضہ نہیں۔ جو کھھ میں کہرسکتا ہوں وہ بیہ ہے کہ بیمیری پہنچ سے آگے ہے۔ اگر میں اس ہے انکارنہیں كرتانوكم ازكم اس مين قابل فهم شير بهي با تا مين صرف بيرجاننا جا بهتا بول كيامين اس کے ساتھ زندہ رہ سکتا ہوں جو میں جانتا ہوں؟ مجھے دوبارہ بتایا جاتا ہے کہ ذہانت کو اپنا تکبر قربان كرناجا بياوراستدلال كومجده ريز جوناجا بيابيك اكرمين استدلال كي حدود تسليم كر لول تومیں اس کی اضافی قو توں کوشلیم کرتے ہوئے ان کی تر دیدہیں کرسکتا۔ میں صرف اس کے درمیانی راستے پر رہنا جا بہتا ہول جہاں ذہانت وضاحت کرسکتی ہے۔اگریمی اس کا جاہ و جلال ہے تو مجھے اس کوترک کرنے کا جواز دکھائی نہیں دیتا۔ مثال کے طور پر کر کی گارڈ کے نقط نظر کے علاوہ کوئی شے الی نہیں جس کے مطابق مایوی حقیقت نہ ہو بلکہ گناہ کی بنیادی حالت ہے۔ گناہ ہی خُداسے برگانہ کرتا ہے۔ نغویت باشعورانسان کی مابعدالطبیعاتی حالت ہے جوخدا کی طرف رہنمائی نہیں کرتی۔

اسی لغویت کے ساتھ زندہ رہنے کی بات ہے۔ میں جا نتا ہوں کہ ذبن اور دُنیا ایک دوسرے سے بغل میر ہوئے بغیر ایک دوسرے کے خلاف کھینچا تانی کر رہے ہیں۔ میں اس حالت میں حکر انی کے بارے میں استفسار کرتا ہوں اور جس بات کی پیش کش کی جاتی ہے اس کی بنیادوں سے انکار کرتا ہوں اور متضاد اصطلاحوں میں سے کی ایک کی فی کرتا ہوں۔ میں جا انتا ہوں کہ جہالت اور اندھیرے میں کیا فرق ہے اور مجھے یقین ہے کہ جہالت ہر مشکل وضاحت کرتی ہے۔ جہالت ہی میری روشنی ہے۔ میر سے ازاوے کا جواب نہیں ویا جا تا اور رہم مرکمة اللا را تعزیل مجھے سے اس بیراڈ اس (paradox) کو چھیا نہیں سکتا۔ اس کی جا تا اور رہم مرکمة اللا را تعزیل مجھے اس بیراڈ اس (paradox) کو چھیا نہیں سکتا۔ اس کیا جا تا اور رہم مرکمة اللا را تعزیل مجھے سے اس بیراڈ اس (paradox) کی جھیا نہیں سکتا۔ اس کیا

ایک شخص کواس سے اتعلق ہوجانا جا ہے۔ ممکن ہے کر کرگا رڈوارنگ کے انداز میں چیجے کہ اگرانسان کوشعور نہیں، اگر تہہ میں صرف جنگلی قوت ہرشے پیدا کر رہی ہے جس میں بڑے اور چھوٹے اندھیرے شامل ہیں، اگر بے پینیرے کے برتن کوکا نئات کی تمام اشیاء بھی نہیں ہوسکتی ؟ یہ چیچے ہے۔ ہور کے انسان کو ما ہوسی اور محرسکتیں تو وہاں زندگی ما ہوسی کے علاوہ کچھ نہیں ہوسکتی ؟ یہ چیچے بروپا انسان کو ما ہوسی اور خود شی سے روک نہیں ہے اس لئے یہ قابل حصول خود شی سے روک نیل کیا ہے تلاش نہیں ہے اس لئے یہ قابل حصول بھی نہیں۔ گویا زندگی کیا ہے بے کارسوال ہوگا؟ ایک شخص کو گدھے کی طرح سراب کے بھولی عاد تا کھاتے رہنے جا جی کی ساتھوٹ سے دست بردار ہوتے ہوئے بہ بھولی عاد تا کھاتے رہنے جا جی کہ ایوس کو اختیار کیا جا سکتا ہے۔ ہرغور وَاکر والی شے کو مستقل خوف کر کریگا رڈ کے جواب یعنی ما ہوئی کو اختیار کیا جا سکتا ہے۔ ہرغور وَاکر والی شے کو مستقل مزاج روح سنجال لیتی ہے۔

میں اس نقط پر موجودیاتی رویہ کو فلے فیانہ خود کئی کہدر ہا ہوں۔ اس پر قیاس لا گونیں ہوتا۔ اس تر یک کو ظاہر کرنے کے لئے فکر نصرف اپنی ہی تر دید کرتی ہے بلکہ اپنے آپ کو اس کی تر دید سے ماورا کرنے کے لئے ماکل کرتی ہے۔ موجودیت پندوں کے لئے اٹکار فطرت ہے۔ اس فطرت کو صرف انسانی استدلال کے اٹکار کے ذریعے برقر ارد کھا جاسکتا ہے۔ خود کئی کی طرح فطرت انسانوں کے ساتھ ہی تبدیل ہوجاتی ہے۔ استدلال کی جست لگانے کے کی طرح فظرت انسانوں کے ساتھ ہی تبدیل ہوجاتی ہے۔ استدلال کی جست لگانے کے کی طرح فظرت انسانوں کے ساتھ ہی تبدیل ہوجاتی ہے۔ استدلال کی جست لگانے کے کی طرح فظرت انسانوں کے ساتھ ہی تبدیل کی جست لگانا ہے۔ زندگی سے نجات دلانے والا اٹکاروہ چیتی تضاد ہے جوزندگی کی نئی کرتا ہے جس کی طرف ابھی تک چھلا گل نئی سے میں لگائی گئی۔ یہ اٹکار نہ بی فیضان سے بھوشاہے جس طرح دوسرا اٹکار استدلالی نظام سے بھوشاہے جس کی طرح دوسرا اٹکار استدلالی نظام سے بھوشاہے۔ یہ بھوشاہے ہی مارے دوشن خیال عہد کے سب بھوشاہے دیں کا مقصد ڈیا کی وضاحت سے عام روحانی رویہ کو بھلا چکا ہے جس کی بنیاد دلائن پر ہے جس کا مقصد ڈیا کی وضاحت سے عام روحانی رویہ کو بھلا چکا ہے جس کی بنیاد دلائن پر ہے جس کا مقصد ڈیا کی وضاحت سے عام روحانی رویہ کی تو بھلا چکا ہے جس کی بنیاد دلائن پر ہے جس کا مقصد ڈیا کی وضاحت سے عام روحانی رویہ کی تو بھولی بیات سے کہ اس کو واضح کرنے کے لئے کے اس کو واضح کرنے کے لئے کہ اس کو واضح کرنے کے لئے دور کی بنیاد دلائن پر ہے جس کی مقصد ڈیا کی وضاحت کی بیاد دلائن پر ہے جس کی مقصد ڈیا کی وضاحت کی اس کو واضح کرنے کے لئے دور کی بنیاد دلائن پر ہے جس کی مقصد کرنے کے لئے کے دور کی بنیاد دلائن پر ہے جس کی مقصد کرنے کے لئے کہ کرنا ہے۔ اس خیال کو قبدل کرنے کے بعد فطری بیات ہوئی گئی ہوئی کرنے کے لئے کہ کرنا ہے۔ اس خیال کو قبد کی کرنا ہے۔ اس خیال کو قبد کرنا ہے۔ اس خیال کو قبد کی کرنا ہے۔ اس خیال کو قبد کی کرنا ہے۔ اس خیال کو قبد کرنا ہے۔ اس خیال کو قبد کی کرنا ہے۔ کرنا ہے دلی کرنا ہے۔ کرنا ہے ک

زیادہ بلیغ نقط نظر ابنانا جاہیے۔ یہ بات ضرور جائز ہے لیکن اس کا استدلال سے کوئی تعلق نہیں جس کی ہم پیروی کررہے ہیں۔ در حقیقت ہمارا مقصد ذہن کی شروعات پر دوشنی ڈالنا ہے جو دُنیا کے معنی کے بغیر فلفے سے شروع ہوتے ہوئے اس میں گہرائی اور معنی تلاش کرنے پرختم ہوتی ہیں۔ جو ہر لحاظ سے سب سے زیادہ رفت انگیز مذہب ہے جوعقید کے فروغ دیتا ہے۔

میں یہاں پرمسرل اور دوسرے مطاہر پبندوں کے استعال کردہ 'ارادے کے موضوع كاجائزه لول گاريس نے بہلے ہى اس كاحوالد ديا ہے۔ ابتداء ميں مسر ل كاطريقد، استدلال كلاسيك طريق كاركور دكرتا تفاه مين چركبتا بول كه ايك عظيم اصول كےروب ميں سوچ کا مقصد ظاہریت کو بنانے اور یکسال کرنے سے مانوں کرنانہیں ہے۔سوچنالرننگ ہے جوایک شخص کے شعور کی رہنمائی کرتے ہوئے ہرخیال کواپناما لک خود بنانے میں مددری ہے۔ دوسرے الفاظ میں مظہریت پیندی وُنیا کی وضاحت سے انکار کرتی ہے۔ جو حقیقی تجربات کی وضاحت کرتی ہے۔ بیہ بے سرویے فکر کے ابتدائی اصرار میں تائید کرتی ہے کہ سے كي المين بلكم مرف سي بيار شام كي شندي مواكر جھو تكے سے لے كرمير سے كاند ھے ير ر کھے ہوئے اس ہاتھ تک ہر شے سے ہے۔ شعور ہی شعور کی وضاحت کرسکتا ہے۔ شعور اپنے فہم کامفعول نہیں بنتا ہیصرف اس پر فو کس کرتا ہے۔ بیاتوجہ کاعمل ہوتا ہے۔ برگسانی شبیہ کو مستعار لیتے ہوئے ہم کہرسکتے ہیں کہ ریر براجیکٹر سے مشابہت رکھتا ہے جواحیا تک تصویر پر فوكس كرتاب فرق بيب كمنظرنامهموجود بين تاجم سلسل اورب ربطاتشرت موجود ب-اس جاؤو کے فانوس میں تمام تصوریں استحقاقی ہیں۔ شعور جس شے پر توجہ کرتا ہے اس کو تجربے کے ذریعے عارضی طور برروک دیتا ہے۔ مجزے کے ذریعے بیان کوالگ تھلگ کر دیتاہے۔ بیتمام فیصلوں سے ماوراہے۔ بیرارادہ ہے جوشعور کی خصلت بیان کرتاہے۔ لیکن لفظ خدا کے خیال پر لا گوئیں ہوتا بلکہ اس کورہنمائی کے معنول میں لیتا ہے جس کی واحد قیت معروفة (وه قیت جوسکے رکھی ہوتی ہے) جغرافیائی مطالعہ ہے۔ خود'کشی خود'کشی

بہلی ہی نظر میں ایسے نظر آتا ہے جیسے کوئی شے بھی معقول نہیں۔ فکراپنی ہی وضاحت تک محدود رہتی ہے کیونکہ بیروضاحت کرنے کا ارادہ رکھتی ہے۔جس کا متیجہ خلاف قیاس تجربات سے مالا مال ہوتا ہے۔الی حالت میں فکر کے دو پہلو ہوتے ہیں ایک نفسیاتی اور دوسرا ما بعد الطبیعاتی ۔ اس لئے دوسیائیوں کی حمایت کی جاتی ہے۔ اگر اراد تا دعووٰ کا مقصد صرف نفساتی رویوں کی وضاحت کرنا ہوتا تو کوئی شے بھی اسے بے سرویاروح سے جُدا نہیں کرسکتی تھی۔اس کا مقصداس کوشار کرنا ہوتا جس سے بیآ گے جابی نہیں سکتی۔ بیصرف تائد کرتی کہ می بی رنگ اصول کے بغیر فکر کے تمام نمایاں پہلوکو بیان کرنے اور بھے میں خوشی محسوس ہوتی ہے۔نوعیت کے اعتبار سے ان میں ہر پہلو کے بارے میں شامل سیج نفیاتی ہے۔اس میں اس حق کی تائید کی جاتی ہے جو حقیقت پیش کرتی ہے۔سوئی ہوئی ونیا کو جگانے اور ذہن کے لئے واضح کرنے کا یمی طریقہ ہے۔ لیکن اگر ایک شخص سیائی کے اصول کواستدلالی بنیاد پر جاننے کی کوشش کرتا ہے، اگر ایک شخص علم کے ہرمفعول کے جو ہرکو وریافت کرنے کا دعویٰ کرتا ہے تو وہ تجربے کے ذریعے اس کی گہرائیوں کو دریافت کرسکتا ہے۔ایک لغویتی ذہن نا قابلِ فہم ہے۔ بیعزت اور یقین کے درمیان جھولا جھولتا ہے جو ارادتارویتے کے لئے قابلِ توجہ ہوتا ہے اور مظہریاتی فکر کی مماہث سی بھی دوسری شے ہے بہتر بے سرویے استدلال کی وضاحت کرتی ہے۔

مسرل اضافی ۔ زمانی جوہر کی بات کرتا ہے جوارادے کے دریعے منظر پرآتا ہے اور وہ فلاسفر کی طرح دکھائی دیتا ہے۔ تمام چیز دل کی وضاحت ایک چیز کی بجائے تمام چیز ول سے ہوتی ہے۔ مجھے کوئی فرق دکھائی نہیں دیتا۔ بقینا وہ خیالات جن کوشعور ہر وضاحت کے خرمیں متاثر کرتا ہے ماڈل تسلیم نہیں کیے جاسکتے ۔ لیکن دعویٰ کیا جاتا ہے کہ وہ براہ راست ادراک کے ہر نقط ء آغاز میں موجود ہوتے ہیں۔ مزید بید خیال نہیں جو ہرشے کی وضاحت کرتا ہے۔ افلاطونی عقیدہ ء وجود وجدانی بن جاتا ہے کہ والی مقام پر آگر روش ہوجاتی ہے۔ افلاطونی عقیدہ ء وجود وجدانی بن جاتا ہے کین چر

بھی عقیدہ ، وجود ہیں رہتا ہے۔ کر کی گارڈ کو اُس کا خدا ہضم کر جاتا ہے ، پر مینید اس خُدا کی فکر میں غوطہ زن ہوجاتا ہے۔ لیکن فکر اپنے آپ کو خیالی بُت پر تی میں دھکیل دیتی ہے۔ بہی کا فی نہیں ہے ، وہم اور افسانہ اضافی ۔ زمانی جو ہر' کی ملکیت ہوجاتا ہے۔ خیالات کی نئی دُنیا میں دونسلی حشرات ( دیو مالا میں ایک جانور جس کا جسم گھوڑ ہے کا اور اوپر کا دھڑ آ دمی کا ہوتا ہے ) میٹر و پولیٹن انسان کے ساتھ مل کر کا م کرتے ہیں۔

لغوانسان کی نفسیاتی رائے میں گئی کے ساتھ ساتھ سچائی بھی تھی کہ وُنیا کے تمام پہلو
استحقاقی اور رعایت ہیں۔ یہ کہنا کہ ہرشے استحقاقی ہے یہ کہنے کے مساوی ہے کہ ہرشے کی
قیمت ایک جیسی ہے۔ سچائی کے اس خیالی پہلو کے نتائج دور رس ہیں کہ ابتدائی ردعمل کے
ذریعے وہ شایدا ہے آ پ کو افلاطون کے زیادہ قریب سجھتا ہے۔ ورحقیقت اسے پڑھایا جاتا
ہے کہ ہر تصور مساوی اور استحقاقی جو ہر رکھتا ہے۔ ترتیمی نظام (Hierarchy) کے بغیر اس
مثالی وُنیا میں رسی فوج صرف جرنیلوں پر مشتل ہوتی ہے۔ یقینا برتری کوختم کر دیا جاتا ہے۔
لیکن فکر میں اچا تک تبدیلی وُنیا میں ایک شم کاعظیم انقلاب لاتی ہے جو کا نئات کو گہرائی میں
بحال کراتی ہے۔

میں اس موضوع کو اتن دور تک لانے میں خوفر دہ تھا جس کو تخلیق کاروں نے بری چوکسی کے ساتھ انجام دیا؟ میں نے ہسر ل کے صرف دعوو وک کو پڑھا جو ظاہراً نہ ہی لیکن منطق معلوم ہوتے ہیں۔اگراس مقدے کوآ گے بڑھایا جا تا اور اس کو قبول کر لیا جا تا یعنی جو پھی جے خدائی طور پر چ ہے۔ سچائی ایک ہے جو بعید ولی ہی ہے تا ہم مخلوق کے ذریعے مخلف نظر آتی ہے جو اس کا اور اک کرتی ہے لیعنی انسان ، دیو پیکر جانور ، فرشتے اور خدار اس مقالے میں استدلال غالب نظر آتا ہے اور اس آواز کے ساتھ بگل بجائی جاتی ہے جس مقالے میں استدلال غالب نظر آتا ہے اور اس آواز کے ساتھ بگل بجائی جاتی ہے جس سے انکار نہیں کیا جا سکتا۔ لغو و نیا میں اس دعویٰ کا مطلب کیا ہو سکتا ہے؟ خدایا فرضتے کا ادر اک میرے لئے کوئی معنی نہیں رکھتا۔ وہ جیومیٹری کا نقطہ جہاں خدائی استدلال میری ادر اک میرے لئے ہمیشہ نا قابل فہم رہتا ہے۔ میں یہاں پر بھی اس جست کی تصدیق کرتا ہے میرے لئے ہمیشہ نا قابل فہم رہتا ہے۔ میں یہاں پر بھی اس جست کی

ہسر ل کی مخوس کا کنات کے موضوعات مجھے جران نہیں کرتے۔اگر مجھے بتایا جاتا کہ تمام جوہرری نہیں بلکہ مادی ہیں۔اگر پہلامنطق کا اور دوسراسائنس کا موضوع ہوتا تو صرف ان کی تشریح کا سوال باتی بچنا۔ مجھے بتایا گیا کہ تصورا ہے آ پ کے تسلسل کے صرف بز کا اشارہ کرتا ہے۔ لیکن پہلے ہے ہی نوٹ کیے گئے عقیدے میں تزلزل اصطلاحوں کی وضاحت کی اجازت دیتا ہے۔اس کا مطلب ہے میری توجہ کا تھوں مدعا بیآ سان ،اس کوٹ پر پانی کا واحد عکس حقیقت کے اثر کو تحفوظ کرتا ہے جس کو میری دلچیں اس و نیا ہے الگ کر دیتی ہو انگ کر دیتی ہو انگ رہیں کر سکتا ۔اس کا یہ مطلب بھی ہوسکتا ہے کہ بیکوٹ بذات خورجی عالمی ہے جس کا تخصوص جو ہر شکلوں کی و نیا کی ملکیت ہے۔ میں بیجان لیتا ہوں کہ جلوں کی صرف ترتیب بندیل کر دی گئی ہے۔ اس و نیا کی ملکیت ہے۔ میں بیجان لیتا ہوں کہ جلوں کی صرف ترتیب بندیل کر دی گئی ہے۔ اس و نیا کا کا کنات پر علی پر نارک جاتا ہے جلوں کی صرف ترتیب بندیل کر دی گئی ہے۔ اس و نیا کا کا کنات پر علی پر نارک جاتا ہے کہ تبدیل نہیں کی تعدیل نہیں کی تعدیل نہیں کی تعدیل نہیں کی تعدیل نہیں کا کیکن آ سانی شکلیں در می شکلوں میں وضع ہوتی رہتی ہیں۔ تا ہم میرے لئے بچھ تبدیل نہیں کیا تا تا ہے کہ تبدیل نہیں کیا تھا تا ہے کیا تھا تا ہے کہ تبدیل نہیں وضع ہوتی رہتی ہیں۔ تا ہم میرے لئے بچھ تبدیل نہیں کیا کیا گئی ہے۔ اس و کیا کیا گئی ہے۔ اس و کیا کیا کیا کا کا کا کار کا کا کیا کیا کیا کیا گئی ہے۔ کیا کہ تعدیل نہیں کیا کیا گئی کیا کیا گئی ہے۔ اس و کیا کیا گئی ہے کہ تبدیل نہیں کیا کیا گئی ہے۔ اس و کیا کیا گئی ہے کہ تبدیل نہیں کیا گئی ہے۔ اس و کوئی کیا کیا گئی ہے۔ اس و کیا گئی ہو کیا کیا گئی ہو کہ کیا گئی ہو کئی ہو کیا گئی ہو کی گئی ہو کئی ہو کئی ہو کئی ہو کئی ہو کئی ہو کی گئی

ہوتا۔ میں یہاں پر مفوں کا ذا گفتہ چکھنے کی بجائے انسانی حالت کے معنی میں دانشوریت یا تا ہوں جو بذات ِخود مُفوں کوعمومی بناتی ہے۔

ظاہراً ایسے عقائد پرجیران ہوتا ہے کارہے جوفکر کومکوم استدلال اور حاکم استدلال کے متضادراستوں کے ذریعے اپنی ہی نفی کی طرف لے جاتے ہیں۔ ہسر ل کے خیالی خُدا ہے کے کرکر کیگارڈ کے آنکھوں کو چکاچوند کرنے والے غدا کے درمیان فاصلہ زیادہ نہیں ہے۔ منطق اور غیرمنطق ایک جیسی تبلیغ کرتی ہیں۔ یچ ہے کدراستے اہم ہیں لیکن بہت کم منزل تک پہنچاتے ہیں۔ پہنچنے کی منشاء کافی سمجھی جاتی ہے۔ خیالی فلاسفر اور مذہبی فلاسفر ایک ہی انتثارے شروع کرتے ہیں اور ایک ہی جیسے اضطراب سے ایک دوسرے کی جمایت کرتے ہیں۔اصل کی وضاحت ہونی جاہیے۔علم حاصل کرنے کی بجائے جنت میں جانے کاروگ غالب نظراً تاہے۔ ہمارا عہد وُنیا کے غیراہم فلسفوں سے رَنگین ہے جونتائج کے لحاظ سے سب سے زیادہ ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہیں۔حقیقت کی رجعتی عقلیت پہندی فکر کومعیاری استدلال میں تو ڑنے کا ارادہ رکھتی ہے جب کہ غیرعقلیت ببندی اس کومستر دکرنے کا ارادہ ر کھتی ہے۔ان کا آپس میں فاصله صاف نظر آتا ہے۔ان کی آپس میں ایرجسٹ منٹ کی بات ہے۔ دونوں حالتوں میں جست کافی ہے۔ دلیل آرائی کا اصول یک طرفہ ہے۔ بی كہنے كے لئے خواہش كتنى بى طافت وركيول نه جوبيخواہش بھى دوسرى خواہشات كى طرح غیر متحکم ہوتی ہے۔منطق پر انسانی پہلوکندال ہے اس لئے بیضدا کی طرف لوے جانے کی

پاوٹونس نے پہلی دفعہ دائی موسم کے ساتھ مجھونہ کیا تھا۔ اُس نے سکھایا تھا کہ کیسے عزیز اصولوں سے منہ موڑا جاتا ہے۔ بیا ایک نقناد ہے جواس کو مضبوط کرنے کے لئے شراکت کے جادد کی پہلوکا تقاضہ کرتا ہے بیرجو بذات خود قکر کی بجائے قکر کا آلہ ہے۔ سب سے برتزانسان کی قکراس کے داپس لوٹ جانے کی تشویش ہے۔

جس طرح منطق بلوٹونس کی افسردگی کوتسکین دے سکی تھی اور خدا کے مانوس نظام میں ذات کوتسکین دینے کا ذریعے تھی ،اس طرح دُنیا نہاستدلالی ہے اور نہ غیر استدلالی بلکہ نامعقول ہے۔ ہسر ل کے نزدیک غور وقکر کی صدنہیں ہوتی۔ اس کے برعکس لغویت اپنی حدود قائم کرتی ہے کیونکہ بیاضطراب کو خاموش کرانے میں بے بس ہے۔ کرکی گارڈ دعوی کرتا ہے کہ انکار کے لئے ایک بئی حدکافی ہے۔ لغوانسان اس سے آگے نہیں جاسکا۔ کیونکہ اس کے نزدیک بیصد استدلال کی خواہش پر ہدایت پاتی ہے۔ عقیدے کا موضوع ایٹ بی انکار سے کنفیوڑ ہوتا ہے اور اپنے بی آپ سے بھا گنا ہے جیسا موجودیت بسندول اپنے بی انکار داک کیا تھا۔ لغویت روشن خور وقکر ہے جوائی حدود کا جائزہ لیتی ہے۔

اس شکل راستے کے قریس افوانسان اپنے سپے محرکات کو تلیم کرتا ہے۔ جب اس کی اندرونی حالت کا موازنہ کیا جاتا ہے تو اچا تک ایسے محسوس کرتا ہے جیسے اپنا رُخ بدل رہا ہو۔ ہسرل کی کا نکات میں رُنیا واضح ہو جاتی ہے اور ایسی بے تکافی کی خواہش کرتی ہے جو انسان کے دل میں پناہ حاصل کرتے ہوئے بیکار ہو جاتی ہے۔ کرکیگارڈ کے مکاشفے میں ہرشے کی خواہش ترک ہوتی ہو کی نظر آتی ہے۔ اگر بیا پی تسکیس چاہتی ہے۔ گناہ کو اتنا ہیں جانا جاتا جاتنا جانے کی خواہش کی جاتی ہے۔ در حقیقت بیدواحد گناہ ہے جس کے بار بیس انوانسان محسوس کرسکتا ہے کہ بیاس کی معصومیت اور گناہ کی تشکیل کرتا ہے۔ اسے ایک حل پیش کیا جاتا ہے جس میں ماضی کے تمام تضادات مناظر ہے کی صورت میں ایک محیل پیش میں جاتا ہے جس میں مائی کھیل پیش کیا جاتا ہے جس میں مائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس میں ایک کھیل پیش کرتے ہیں۔ ان کی سیائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس میں ایک کھیل پیش کرتے ہیں۔ ان کی سیائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس میں ایک کھیل پیش کرتے ہیں۔ ان کی سیائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس کرتے ہیں۔ ان کی سیائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس میں ایک کھیل پیش کرتے ہیں۔ ان کی سیائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس میں ایک کھیل ہیں۔ کرتے ہیں۔ ان کی سیائی کو خوا کیا جاتا ہے جو بے جی کی موسوس کی ہوتی ہے۔

میر نے توروفکر کا مقصدال کوائی کے ساتھ وفا داری ہے۔ یہ کوائی خلاف عقل ہے۔

میر نے توروفکر کا مقصدال کوائی کے ساتھ وفا داری ہے۔ واپس لوٹ جانے کا جنول ، منتشر
کا نتات اور تضا دات ایک دوسرے کے ساتھ بندھے ہوئے ہیں۔ کر کی گا دو میرے واپس
جانے کے جنوں کو کچل دیتا ہے جب کہ اس لیا اس کو ڈنیا ہے جوڑ ویتا ہے ماس کو جانے کے
کے سب سے بردی دکاوٹ یہ فیصلا کرنا ہوتا ہے کہ ایک فیص کواسے قبول کرنا جا ہے یا روکرنا

جا ہیں۔ بے سرویائی کیلتے ہوئے انکار کے ذریعے گواہی چھیانے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ بیجاننا ہم ہے کہ ایک شخص اس کے ساتھ زندہ رہ سکتا ہے یانہیں؟ یا کیا دوسری طرف منطق ایک مخص کو تکم دے سکتی ہے کہ وہ اس کے لئے جان دے؟ میری دلچیبی فلسفیانہ خود کشی کی بجائے صرف خود کشی میں ہے۔ میں اس کو جذباتی مضمون سے یاک کرنا جا ہتا ہوں تا کہاس کی منطق اور یک جہتی کو جان سکوں۔ بےسرویا ذہن کے لئے کوئی بھی دوسری بوزیش اینے آپ کوروشی میں لانے سے پہلے ہی پسیائی ہے۔ مسر ل فرار کی خواہش کا دعویٰ كرتا ہے، شعور كى سوچنے اور زندہ رہنے كى مُهندمشق عادت ہے ليكن چھلانگ اس ميں دوام اور راحت بحال کرتی ہے۔ یہ چھلانگ انہا پیندانہ خطرات کی نمائندگی نہیں کرتی جیسا كركيگارڈ كرنا جا ہتا ہے۔اس كے برعكس خطرہ نازك ليح ميں ہے جو چھلانگ پر مقدم ہے۔ای چکاچونداستدلال پر براجمان رہنا کیہ جہتی ہے.....باقی سب سخن سازی ہے۔ میں جانتا ہوں کہ بے جارگی نے بھی اتنا اہم اتحاد کوزندہ ہیں کیا ہوتا جتنا کر کی گارڈنے زندہ كيا تفاكيكن اگر بے جارگى كى تاريخ كى لائعلقى ميں اپنى جگد ہے تو اس كى غوروفكر ميں كوئى جگر بیں جس کی ضرورت کی اہمیت کوا اُچا گر کیا جائے۔

## بيسرويا آزادي

کھتا ہوں، کس کی تر دید کرتا ہوں، میں کسی سے انکار نہیں کرسکتا۔ میں ایمی باتوں کو رکھتا ہوں، کس کی تر دید کرتا ہوں، میں کسی سے انکار نہیں کرسکتا۔ میں انہی باتوں کو فیمار کرسکتا ہوں۔ میں اپنی طرف سے ہرشے سے انکار نہیں کرسکتا جومبیم جنب کم گشتہ میں جانے کاروگ ہے۔ لیکن جنت میں جانے کی خواہش، اس معے کوحل کرنے کی آرزو، اس کی وضاحت اور اس سے ہوئی سے انکار کیا جاتا ہے۔ میں ہرشے سے انکار کرسکتا ہوں۔ میں اس اختثار کے علاوہ جو خدائی مساوات میں موجود ہے ہرشے سے انکار کرسکتا ہوں، جس میں میں اس اختثار کے علاوہ جو خدائی مساوات میں موجود ہے ہرشے سے انکار کرسکتا ہوں، جس میں میں اس اختثار کے علاوہ جو خدائی مساوات میں موجود ہے ہرشے سے انکار کرسکتا ہوں جو انار کی سے میں گھر اہوا ہوں۔ میں اس اختثار سے خفا ہوسکتا ہوں یا باغ ہوسکتا ہوں جو انار کی سے

پوٹا ہے۔ مجھے ہیں معلوم کہ ریدو نیا بامعنی ہے یا نہیں جس کو بچھناعقل کے بس کی بات نہیں۔ ۔ کیکن مجھے رمعلوم ہے کہ میں اسکامعنی نہیں جانتا اور میرے لئے اس کے معنی جانناممکن بھی تہیں۔میرے حالات میرے لئے کیامعنی رکھتے ہیں؟ میں ان کوصرف انسانی اصطلاحات میں ہی تمجھ سکتا ہوں۔ جسے میں چھو سکتا ہوں، جن کے خلاف مزاحمت کر سکتا ہوں۔ یہی کچھ ہے جسے میں سمجھ سکتا ہوں۔ یفین۔میری خود مختاری اور انتحاد اس دُنیا کوعقل اور قابلِ استدلال اصول بنانے کی حد تک گھٹا دینے کی رغبت رکھتے ہیں۔ میں میجی جانتا ہوں کہ میں اس کے ساتھ مجھونہ بیں کرسکتا۔ جھوٹ کے بغیر میں دوسری سیائی کوشلیم کرسکتا ہوں۔ اُمید کے بغیر ، جس سے میں محروم ہوں ،میرے حالات کی حدود کے اندر پھھ بھی ہیں ہے۔ اگر میں درختوں کے درمیان درخت ہوتا، جانوروں کے درمیان بنی ہوتا تواس زندگی کے یقینامعنی ہوتے یا بیمسکلہ ندائھایا جاتا کیونکہ میں اس وُنیا کی ملکیت ہوتا۔ میں اس وُنیا کی بستی ہوتا جس کی میں شعوراً مخالف پوزیشن میں ہوں۔میرااصراراس سے مانوسیت پر ہے۔ بینامعقول غور وفکر جو مجھے خلیق کے خلاف لا کھڑا کرتا ہے۔ میں قلم کی ایک ضرب کے ساتھا اس کوختم نہیں کرسکتا جس کے سیج ہونے پرمیرالیتین ہے۔ مجھے اس کوضرور محفوظ کرنا جاہے۔ مجھے بظاہروہ نظرا تا ہے جومیرے خلاف ہوتا ہے۔ جواس تصادم کی بنیاد، دُنیااور ذہن کے درمیان وقفے کی تشکیل کرتا ہے وہ اس کی بیداری کے علاوہ پچھ بھی تبیں ہے؟ اگر مجھاں کو محفوظ رکھنا ہے تو مجھے ہمیشہ کے لئے زندہ اور بیداری کے ذریعے یا در کھنا جا ہیے۔ اس کیجے بے مرویائی کو جیتنا جتنا آسان نظرا تا ہے اُتنابی مشکل ہوتا ہے۔انسان زندگی کی طرف اوئ تا ہے اور اس کے ول میں گھریسا تا ہے۔ اس کھے ذہن روش کوشش کا خشک، سوکھا ہوا راستہ چھوڑ ویتا ہے۔ بیراستہ اب روز مر ہ زندگی سے اُبھرتا ہے۔ گمنام دُنیا کا سامنا كرتائي في صيغه وغائب واحد ب، تا بم انسان اس من اين بغاوت اورروشي ك ساتھ داخل ہوتا ہے۔ وہ اس کے ساتھ نیٹنا بھول جاتا ہے۔ آخرز مانہ حال کا دوز خ ہی اس کی سلطنت بنتا ہے۔ تمام مسائل اپنی دھاریں تیز کرتے ہیں۔ شکلوں اور رنگوں کی شاعری

کے سامنے خیالی شہادت بسپائی اختیار کرتی ہے۔ روحانی تصادم مادی شکل اختیار کر ایتا ہے اور انسان کے دل کی حقیر اور شاندار پناہ گاہ کی طرف لوٹ جاتا ہے۔ ان میں سے کسی شے کو بھی حل نہیں کیا جاتا ہے تمام چیزوں کی پہلے سے زیادہ حسین شکل دکھائی دیتی ہے۔ خیالات کی عمارت دوبارہ تغییر کرتے ہوئے اور اپنے ہی سکیل کو وسعت دیتے ہوئے کیا ایک شخص خود کشی کرسکتا ہے؟ کیا اس کے برعکس ایک شخص بے سرویائی کی دلخراش اور عجیب وغریب خود کشی کرسکتا ہے؟ اس کوحل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور ماحسل اخذ کرتے ہیں۔ شرط کو اختیار کرسکتا ہے؟ اس کوحل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور ماحسل اخذ کرتے ہیں۔ جسم عشق بخلیق ، ایکشن ، انسانی شرافت اور پاگل دُنیا میں اپنی جگہ بناتے ہیں۔ آخر انسان جسم عشق بخلیق ، ایکشن ، انسانی شرافت اور پاگل دُنیا میں اپنی جگہ بناتے ہیں۔ آخر انسان لغویت کی شراب اور لائعلق کی روڈی کھاتے ہوئے اپنی عظمت کوغذا پہنچا تا ہے۔

ال راستے کے مخصوص مقام پر بے سرویا انسان کولائج دیا جاتا ہے۔ تاریخ پیغمبروں اور مذہبی رہنماؤں کی مختاج نہیں حتی کہ خدا کی بھی مختاج نہیں۔اے جست کہا جاتا ہے۔اس کے جواب میں وہ کہہ سکتا ہے کہ وہ اچھے طریقے سے نہیں سمجھتا کیونکہ بیرواضح نہیں ہے۔ در اصل وہ کچھ بھی نہیں کرنا جا ہتا سوائے اس کے جس کواچھی طرح سمجھتا ہے۔اسے یفین ہے كهخود ببندى گناه ہے، ليكن وه گناه كے اصول كونبيں تجھتا۔ جس كے مقدر ميں شايد دوزخ ہے۔اس کا تخیل بھی کافی نہیں جواس عجیب مستقبل کا نقشہ سے سکے جس کے مطابق وہ غیر فانی زندگی ضائع کرر ہاہے جس پرسوج بجار لا حاصل ہے۔ اُس سے گناہ سلیم کروانے کی کوشش کی جاتی ہے۔وہ اپنے آپ کومعصوم مجھتا ہے۔ سے کہتے ہوئے بہی محسوں کرتا ہے۔ اُس کی نا قابلِ تلافی معصومیت ہے۔ بیمعصومیت اُسے ہرشے کی اجازت دیتی ہے۔اپیخ آپ سے صرف بیمطالبہ کرتا ہے کہ جو بچھوہ جا نتا ہے ای پر زندہ رہے، تا کہ اپنے آپ کوہم آ ہنگ کرسکے۔جوشے بھی غیریقین ہےاسے اسے فہن میں جگدندوے۔ پہلے اُسے بتایا جاتا ہے کہ چھ جھی ہیں ہے۔ لیکن کم از کم جو چھ ہے وہ بین ہے۔ اس کا تعلق اس سے ہوتا ہے لینی وہ ال مل پناه دُهوندُ ناچايتا ہے۔

اب میں خود کئی کے نظریے کا دوسرا زُخ دیکھا ہوں۔ پہلے ہی اس پر تفصیل سے بات ہو چکی ہے کہ اس کاحل کیا ہے؟ پہلے ریسوال تھا کیا زندہ رہنا بامعنی ہے یا بے معنی ہے؟ اس کے جواب میں میہ بات واضح ہو چکی ہے کہ اگر زندگی بے معنی ہوتی تو بہتر طور پر زندہ رہاجا سکتا تھا۔ تجربے کے طور پر زندہ رہنا مقدر میں لکھا ہوا سمجھ کر رہنے سے بہتر ہوتا ہے۔ کوئی تعض بھی تفذیر کو بے سرویائی سمجھ کر زندہ نہیں رہتا۔ جب تک وہ شعور کی روشنی میں بے سرویائی کے شخصے سے ہرشے برغور نہیں کرتا تب تک ان اصطلاحات میں ہے کسی ایک سے انکارکرتے ہوئے زندہ رہنااس سے بیخے کے مترادف ہے۔ شعوری بغاوت کچلنامسکے سے تا تھے جُرانا ہے۔ مستقل انقلاب کا موضوع انفرادی تجربے میں لایاجا تا ہے۔ زندہ رہنا ہے سرویانی کوزندہ رکھنا ہے۔اس کوزندہ رکھنا اس پرغور دفکر ہے۔لغویت تیمی مرتی ہے جب ہم اسے رُخ پھیر لیتے ہیں۔ یوں فلسفیانہ پوزیش بغاوت ہے۔جوانسان اوراس کی اپنی عی ا منامی کے درمیان مسلسل تصادم ہے۔ بیناممکن شفافیت پر اسرار ہے۔ بیہ ہرسکنڈ دُنیا کو بینج کرتی ہے۔جس طرح خطرہ انسان کو بے شل موقع فراہم کرتا ہے کہ وہ شعور کواپی گرفت میں لے اس طرح خیالی بغاوت بیداری کو تجربے تک وسعت دیتی ہے۔ جوانسان کی آتھوں میں منتقل موجودر ہتی ہے۔ بیتنانہیں ہے بدأمید سے خالی ہے۔ بدبغاوت كيلنے والے مقدر كالفين بردارى كبغيراس كوتم ركاب موناجاب

یمی بات بھی جائے کہ لغویت کا تجربہ خورکش سے کتنا دور ہے۔ ہوسکتا ہے اس مغروضے پرغور کیا جائے کیا خورکشی بغاوت کی پیروی کرتی ہے۔ کین غلاطریقے سے؟
کیونکہ یہ بغاوت کے منطق ماحاصل کی نمائندگی نہیں کرتی۔ یہ تابعداری کے برعس ہے۔
جست کی طرح خورکشی کو اس کی انتہا پہندی کی حد تک قبول کیا جا تا ہے۔ ہر چیزختم ہوجاتی ہے اور انسان اپنی تاریخ کی طرف لوٹ جا تا ہے۔ وہ اس حد تک خورکشی سے پچتا ہے کہ یہ ایک ساتھ تی بیداری اور موت کی تر دید ہوجاتی ہے۔ ملائتی انسان کی فکر چند قدم دورا پنے جا چوند زوال کے دہائے کہ برجے کو دیکھتی ہے۔ در جھیقت خورکشی کے برعس وہ انسان کی فرجس وہ انسان

ہوتا ہے جسے سزائے موت دی جاتی ہو۔

بغاوت زندگی کواس کی قدر دیتی ہے۔ پوری زندگی تک پھیلا ہوا پہسلہ زندگی کی شان وشوکت بحال کراتا ہے۔ جو شخص اندھیاری (جو گھوڑے کی آتھوں پر ڈال دیتے ہیں) سے محروم ہے اسے ذہانت سے بہتر کوئی بینائی نہیں ملتی جس نے اس حقیقت کو پکڑ لیا ہے جواس سے ماورا ہوتی ہے۔ انسانی عقل و دانائی کی تقسیم غیر مساوی ہے۔ وہ ڈسپان جو ذہان اپنے آپ پر لا گوکرتا ہے، وہ عدم سے وجود میں لاتا ہے کہ اس کی جدوجہد میں کوئی خاص شے ہے۔ اس حقیقت کو کمز ور کرنے کے لئے جس کی غیر انسانیت انسان کے جاہ و جلال کی تشکیل کرتی ہے اس کواپئی ذات میں بھی کمز ور کرنے کے مساوی ہے۔ جب بی میں جلال کی تشکیل کرتی ہے اس کواپئی ذات میں بھی کمز ور کرنے کے مساوی ہے۔ جب بی میں کردیتا ہے اپ ساتھ انسان کونا تو اس کیوں کردیتا ہے؟ مجھے میری بھی زندگی کے بوجھ سے نجات و لاتا ہے لیکن پھر بھی میں تجاہی اس کو کردیتا ہے؟ محصوری بھی زندگی کے بوجھ سے نجات و لاتا ہے لیکن پھر بھی میں تجاہی اس کو کر چتا ہوں۔ اس انسال پر میں سے ادراک نہیں کر سکتا کہ غیر معتقد خیال کوترک و زیا کی اخلاقیات کے ساتھ جو ڈراجا سکتا ہے۔

شعور اور بغاوت دست برداری کے برعکس دھتکار ہیں۔انسانی دل میں ہرشے غیر متزلزل اور تندمزاجی زندگی کے برعکس اس میں جان ڈال دیتی ہے۔ سرتسلیم خم کرنے کے بغیر مرنا پڑتا ہے جو آزادانسان کی منشاء ہوتی ہے۔خود شی تر دید ہے۔ لغوانسان ہی صرف ہر شے کواس کے تاخ اختیام تک لے جاتا ہے اور اپنی آپ کوختم کر دیتا ہے۔وہ بے سروپائی کو انتہا پیندانہ تناؤکے ذریعے برقر اررکھتا ہے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ اس شعور میں بے سروپائی واحد سے ان کی کا شیدنا فرمانی ہے۔

اگر میں قبل از وفت ترتیب دی گئی پوزیش میں رہتا ہوں جو تمام نتائج اخذ کرنے پر مشتمل ہوتی ہو جاتا ہوں تو میں ایک مشتمل ہوتی ہے اور نئے دریافت کیے گئے تصور میں مصروف ہو جاتا ہوں تو میں ایک اور المیے کا سامنا کرتا ہوں۔ اس طریقہ کارسے وفادار رہتے ہوئے میرا خیالی آزادی ہے

کوئی سروکارنیس ہوتا۔ یہ جاننا کہ انسان آزاد ہے یا نہیں میرے لئے دلجی نہیں رکھتا۔ یس مرف اپنی آزادی کا تجربہ کرتا ہوں۔ اس کے لئے جھے کی عموی تقور کی ضرورت نہیں بلکہ صرف تھوڑی ہی بھیرت کی ضرورت ہے۔ اس طرح آزادی کے کوئی معنی نہیں ہوتے۔ چونکہ یہ عنف انداز سے خدا کے مسئلے کے ساتھ جُوتی ہے۔ یہ جاننا کہ انسان آزاد ہے یا نہیں اس آگی کوشائل کرتا ہے کیا اس کا کوئی آتا ہے یا نہیں۔ اس مسئلے کی خاص طور پر بسرو پائی اس حقیقت ہے آتی ہے کہ بنیا دی عقیدہ آزادی کے مسئلہ کومکن بناتا ہے بلکہ اس کے تمام معنی بھی اپنے ساتھ بہائے واتا ہے۔ خدا کی موجودگی میں بدی کی بجائے اس کے تمام معنی بھی اپنے ساتھ بہائے جاتا ہے۔ خدا کی موجودگی میں بدی کی بجائے آزادی کا مسئلہ شاید بی اُٹھایا جاتا ہو۔ آپ جانتے ہو کہ یا تو ہم آزاد نہیں اور سب سے طاقت ورفطرت بی شرکی ذمہ دار ہے۔ یا ہم آزاد اور ذمہ دار ہیں، طاقت ورفطرت کا وجود نہیں۔ تمام علی نزاکوں نے نہو کسی شے کا اضافہ کیا ہے اور نہیں اس پیراڈاکس کی شد ت نہیں۔ تمام علی نزاکوں نے نہو کسی شے کا اضافہ کیا ہے اور نہیں اس پیراڈاکس کی شد ت

اسی لئے میں اس حمد و ثناء میں گم نہیں ہوسکتا یا اس تقور کی وضاحت اس کے معنی کھو
دیتی ہے اور میر سے انفرادی تجرب کے معیاری اصولوں سے آگے نکل جاتی ہے۔ میں یہ
نہیں ہجھ سکتا کہ فیدا نے جھے کس تم گی آزادی دی ہے۔ میں مراتب کا مفہوم کھودیتا ہوں۔
میرا آزادی کا واحد تقور دیا ست کے وسط میں ایک آزاد فردیا قیدی کا تقور ہے۔ میں جو
کھ جانتا ہوں وہ عمل اور فکر کی آزادی ہے۔ اگر لغوانسان ایک طرف دائی آزادی کے
امکانات کورد کرتا ہے اور دوسری طرف اپنے اعمال کی آزادی کوروش کرتا ہے۔ تو اس

لغویت کا سامنا کرنے ہے پہلے عام انسان با مقصد زندگی گزارتا ہے جو مستقبل یا زندگی کے جواز کی فکر کرتا ہے ( کون اور کیا ہے اس کی پریشانی نہیں ہوتی )۔ وہ اینے امکانات کو تولن ہے، وہ تھوڑی کی زندگی کو شار کرتا ہے، جس میں اُس کی ریٹائر منٹ یا بھول کی پروزش شامل ہوتی ہے۔ وہ سوچتا ہے کہ اُس کی زندگی کی رہنمائی کی جاسمتی ہے۔ بھی

ہے وہ ایسے عمل کرتا ہے جیسے وہ آزاد ہے خواہ تمام حقائق اُس آزادی کے متضاد مقام کو بناتے ہوں۔لیکن لغویت کے بعد ہرشے اُلٹ ملیٹ ہوجاتی ہے۔وہ خیال ، میں ہول میرا عمل کرنے کا طریقة گویا ہرے بامعنی ہے (خواہ میں نے کسی مقام پر کہا ہو کہ کوئی شے بھی بامعیٰ نہیں ہے)۔مکنہ موت کی بے سرویائی کے فیشن سے سر چکرانا شروع ہوجاتا ہے۔ مستقبل کی سوج ایک شخص کے لئے مقصد قائم کرتی ہے، ترجیحات بناتی ہے۔ان سب باتوں میں آزادی کے عقید ہے کو پہلے سے فرض کرلیاجا تا ہے ،خواہ ایک شخص بھی کھار تحقیق کرتا ہو مگر اس کومحسوس نہ کرتا ہو۔ اس مقام پر میں اچھی طرح آگاہ ہوں کہ وہ خُدائی آ زادی۔۔۔اُس آ زادی کا ہوناہے جوتن تنہاسجائی کی بکیا دبن سکتی ہے وہ موجود نہیں ہے۔ موت ہی واحد حقیقت ہے۔موت کے بعد ہرشے مقام پر آ جاتی ہے۔ میں اپنے آپ کو بھی ووام بخشنے کے لئے آزاد نہیں ہوں بلکہ غلام ہوں ایک ایسا غلام جو خدائی انقلاب کی اُمید کے بغیر ہے۔ حقارت کی طرف رجوع کرنے کے بغیر ہے۔ انقلاب اور ذکت کے بغیر کون غلام روسکتا ہے؟ خُداکی یفین دہانی کے بغیر کیسی آزادی موجود ہوسکتی ہے؟ اسی وفت ہی لغوانسان جان لیتا ہے کہ اس وفت تک وہ آ زادی کی شرط کوسوج بجار کے بغیر شلیم کرنے پرمجورتھا جس کی بنیا دائس سراب پرتھی جس پروہ زندہ تھا۔ایک لحاظ۔ انھوں نے اس کی راہ میں روڑے اٹکائے۔جس صد تک وہ اپنی زندگی کے مقصد کا تخیل کرتا ہے وہ اینے آپ کو اُن مطالبات کے مقصد کے حصول کے مطابق تبدیل کرتا ہے اور اپنی آ زادی کاغلام بن جاتا ہے۔ میں باب کے طور پر ہی مل کرسکتا ہول (یا انجینر کے طور پر ما بابائے قوم کے طور پریاس ڈاک خانے کے کلرک کے طور پر کام کرسکتا ہوں) جس کے لئے میں ایٹے آپ کو تیار کرر ہا ہوں۔ میرا خیال ہے کہ میں اینے آپ کوئسی اور کی بجائے ای کے لئے منتخب کرسکتا ہوں۔ میں اپنے آپ کو یقین ولانے کے لئے لاشعوری طور پرسوچتا بوں۔ تاہم ساتھ ساتھ میں اپنے اروگرد عقائد کو انسانی ماحول کے گمان کے ساتھ ساتھ مضبوط كرتا ہول (دوسرے آزاد ہونے كے يقين سے بحر يور بين اور بيخوشكوارموڈ وياكى

ہے)۔ تاہم ایک شخص اس مگمان سے دوررہ سکتا ہے جوا خلاقی یا سابی ہوسکتا ہے۔ جس سے ایک شخص جزوی طور پر متاثر ہوتا ہے جی کہ اُن میں سب سے بہتر کے درمیان بھی (ایکھاور برے مُمان بھی بیں) ایک شخص اپنی زندگی ان کے مطابق ڈ سال سکتا ہے۔ بے سرو پا انسان جان لیتا ہے کہ وہ حقیقت میں آزاد نہیں ہے۔ میں سچائی کے بارے میں فکر مند ہوں جو میرے لئے منفرو ہے ، تخلیق کرنے یا ہونے کے طریقے کے بارے میں فکر مند ہوں ، جس محد سک میں اپنی زندگی گر ارسکتا ہوں اور ٹابت کر سکتا ہوں کہ میں اس زندگی کے معنی کو قبول مرتا ہوں۔ میں اپنی زندگی گر ارسکتا ہوں اور ٹابت کر سکتا ہوں کہ میں اس زندگی کے معنی کو قبول کرتا ہوں۔ میں اپنی زندگی کرتا ہوں جن کے درمیان اپنی زندگی کا تعین کرتا ہوں۔ میں ایسے نئی کرتا ہوں جیسے کموڑ بیور وکر بیٹ کرتے ہیں جن سے میں متنظر ہوں کرتا ہوں۔ میں ایسے نئی کرتا ہوں جیسے کموڑ بیور وکر بیٹ کرتے ہیں جن سے میں متنظر ہوں کے مناتھ کو تکہ ان کا شر جھے نظر آتا ہے۔ انسانی آزادی کو شجیدگی سے لینا جیا ہے نہ کہ اس کے ماتھ کہ ان کرنا جیا ہے۔

ال مقام تک نفوانسان مجھے دوشی فراہم کرتا ہے لینی میراستقبل نہیں ہوتا۔ بھی میری اندونی آزادی کا استدلال ہوتا ہے۔ درولیش اسٹے آپ کو خُدا کے بیر دکر نے ہے آزادی پابندیاں قبول کرتے ہیں۔ ایک قید ای راہ میں فنا کرنے کے ذریعے عارضی پابندیاں قبول کرتے ہیں۔ ایکن اس آزادی کا کیامعنی ہے؟ کہا جاسکتا ہے کہ وہ موسے خفیہ طور پر آزاد ہوجاتے ہیں۔ لیکن اسٹے آزاد نہیں ہوتے جتنا آزاد کیاجا تا اپنے آپ سے متعلق آزادی محسوں کرتے ہیں لیکن اسٹے آزاد نہیں ہوتے جتنا آزاد کیاجا تا ہے۔ اس سے معور کے سے جناف طریقے سے وہ کمل طور پر موت کی طرف لوٹ جاتے ہیں اور لغوانسان اسٹے آپ میں اس جنونی توجہ کے باہر ہر شے سے آزادی محسوں کرتے ہیں جو اور لئوانسان اسٹے آپ میں اس جنونی توجہ کے باہر ہر شے سے آزادی محسوں کرتے ہیں جو اس کوشفاف بناتی ہے۔ وہ عام قواعد سے متعلق آزادی سے لطف اندوز ہوتا ہے۔ اس مقام تی سے دیکھا چاسکتا ہے کہ موجود یا تی قبائے نے اپنے لئو تی آزادی کے پہلے مراحل کی نمائندگی ہیں۔ سے مورکی طرف لوٹرا، دو مرود کی غیز سے بچاؤ لغو بی آزادی کے پہلے مراحل کی نمائندگی جست لگائی جاتی ہے اور اس کے ساتھ دو حاتی کے خلام اپنی جو سے تی اور ہوتا ہے۔ پرانے زیانے کے خلام اپنی جست لگائی جاتی ہے اور اس کے ساتھ دو حاتی ہیں۔ جست لگائی جاتی ہے اور اس کے مراح دو حاتی ہی جست لگائی جاتی ہے اور اس کے حالے دیا جس سے خرار ہوتا ہے۔ پرانے زیانے کے خلام اپنی

ملکیت نہ تھے۔لیکن وہ جانتے تھے کہ جو آزادی اُن پر مشمل ہے اس کے بھی ذمہ وار نہیں۔ موت میں بھی آقاوُں کا ہاتھ ہے جوان کو کیلتے ہوئے آزادی دلاتا ہے۔

اس بے پیندے کے یقین میں اپنے آپ کوگم کرتے ہوئے انسان اپنی زندگی سے
کوسوں دور ہوجا تا ہے۔ وہ اس کو ابنا نقط نظر وسیح کرنے کا نام دیتا ہے اور آ زادی کے تقور کو
شامل کرتا ہے۔ اس قسم کی آ زادی اس طرح وقت کی حد مقرر ہوتی ہے جس طرح عمل کی
آ زادی پر وقت کی قید ہوتی ہے۔ بیا بدیت پر چیک نہیں لکھ عتی۔ بیآ زادی کے سرابوں میں
جگہ ضرور پاسمتی ہے جن کوموت سے روک دیا گیا تھا۔ گنہگار انسان کے سامنے خُداکی
موجودگی جیل کے دروازے مخصوص قسم کی آ زادی کے لئے کھوتی ہے۔ یہ بات صحیح ہے کہ
موجودگی جیل کے دروازے مخصوص قسم کی آ زادی کے لئے کھوتی ہے۔ یہ بات صحیح ہے کہ
موت اور بے سروپائی آ زادی کے ایسے اصول ہیں جن کا انسان تج بہ کرسکتا ہے اور زندہ رہ
سکتا ہے۔ اس کا بہی ما حاصل ہے۔ بے سروپا انسان جو ش اور سرد، شفاف اور محدود کا نئات
کی نظر کوگر فت میں لیتا ہے جس میں پچھ بھی ممکن نہیں ہوتا جس سے آگے عدم اور تباہی ہوتی
ہے۔ اس کے بعد وہ اس کا نئات کو قبول کرتا ہے اور اپنی قوت کو اخذ کرتا ہے۔ اس کا اُمید
سے انکار اور تسلی کے بغیر زندگی شہادت کے متر ادف ہوتی ہے۔

ایی کا نات میں زندگ کے کیا معنی ہوسکتے ہیں؟ لمحے کے لئے بھی مستقبل سے کوئی شخص بہت العلق نہیں رہتی اور ہرشے کو استعال کرنے کی خواہش کرتی ہے۔ زندگ کے معنی پریفین ہمیشہ قدروں کے بیانے ، امتخاب اور ترجیحات پر لا گوہوتا ہے۔ تھارے مفہوم کے مطابق لغوانسان کا یقین اس کے برعس تبلغ کرتا ہے۔ اس کا جائزہ لیا جا سکتا ہے۔ کیا ایک کے بغیر ایک انسان زندہ رہ سکتا ہے یا نہیں میری دلچی اس کو سجھتے میں ہے۔ میں اپنی سوچ سے با ہز نہیں نکانا چا ہتا۔ زندگ کا سے پہلوجو جھے دیا گیا ہے کیا جی الی سے مطابق ڈھال سکتا ہوں؟ اب اس تشویش کا سامنا کرتے ہوئے لغوانسان پر سے کواس کے مطابق ڈھال سکتا ہوں؟ اب اس تشویش کا سامنا کرتے ہوئے لغوانسان پر سے کواس کے مطابق ڈھال سکتا ہوں؟ اب اس تشویش کا سامنا کرتے ہوئے لغوانسان پر سے کواس کے مطابق ڈھال سکتا ہوں؟ اب اس تشویش کا سامنا کرتے ہوئے لغوانسان پر سے کواس کے مطابق ڈھال سکتا ہوں؟ اب اس تشویش کا سامنا کرتے ہوئے لغوانسان پر سے کواس کے مطابق ڈھال سکتا ہوں؟ اب اس تشویش کا سے اگر میں اپنے آ سے کو قائل کرتا ہوں

کرزندگی کا بےسروپائی کےسواکوئی پہلونہیں ہے۔اگر میں محسوں کرتا ہول کراس توازن کا دارو مدار میرے بغاوتی شعور اوراند هیرے پر ہےجس میں میں جدوجہد کرتا ہوں۔ دونوں کے درمیان مسلسل تصادم موجود رہتا ہے۔اگر میں تشکیم کرتا ہوں کہ میری آزادی کا مقدر کے علاوہ کوئی معنی نہیں اور ہر شے کا وزن کرتے ہوئے کہ سکتا ہوں کہ سب ہے بہتر زندہ رہنا ہے۔ یہ بغاوتی ہے یا بازاری نفیس ہے یا شرمناک، محصے کوئی فرق نہیں پڑتا؟

قدری جمند حقیقی جمند کی حمایت میں رد کر دی جاتی ہے۔ میں جود بکھا ہوں اس سے نتائج اخذ کرتا ہوں۔ میں کسی بھی مفروضاتی شے کوخطرے میں نہیں ڈال سکتا۔ اس طرح زندہ رہنا قابلِ تعظیم نہ تفا۔ سچی معقولیت مجھے نا قابل تعظیم کا تھم دیتی ہے۔

عام مفہوم میں زندگی کا مطلب کی کھیجی نہیں ہوتا اور اسی کی وضاحت کی ضرورت ہے۔ایسے لگتا ہے جیسے مقدار کے تقور کومناسب انداز سے دریافت نہیں کیا گیا۔اس میں انسانی تجربات کے بڑے حصے کوشار کیا جاتا ہے۔ ایک انسان کا ضابطہء حیات اور اس کی قدروں کے سکیل کا تجربات کے معیار اور مقدار کے علاوہ کوئی معنی نہیں جس کو وہ اکٹھا کرنے کی بوزیشن میں ہوتا ہے۔جدید زندگی کے حالات اکثریتی عوام پرانہی تجربات کو مخونسة بيں۔ايک فرد کی سطی حقه داری کو بھی غور وفکر میں شامل کرنا جا ہے جواس کا دیا گیا ' عضر ہوتا ہے۔ کیکن میں اس کو بچ نہیں کرسکتا اور جھے وُہرانے دیں کہ میرا اصول شہادت کے ساتھ آ کے بردھنا ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ اخلاقیات کا عام طریقہ کاراس کے بنیادی اصولوں کی مثالی اہمیت میں مضمر نہیں ہے جیسا کسی تجربے میں ہوتا ہے جس کی پیائش ممکن ہوتی ہے۔ کی حد تک اس نقطے کو بردھاتے ہوئے ہم کہدسکتے ہیں کہ بوتا نیوں کے یاس اُن کی وفت گزاری کا بنااصول تھا جس طرح ہارے یاس زندگی گزارنے کے لئے آٹھ کھنٹے ا کا اصول ہے۔ لیکن پہلے ہی بہت سے افسردہ لوگ جمیں پیٹین کوئی کرنے میں مددے ھے ہیں کہ طویل تجربہ فقدروں کے اس نیبل کو تبدیل کرسکتا ہے۔ وہ ہمیں تخیل کرنے میں مدد

ویے ہیں کہ روزانہ کی مہم جوئی صرف تجربات کی مقدار کے ذریعے تمام ریکارڈ توڑ سکتی ہے اوراس طرح اپنا ضابطہ حیات بناسکتی ہے۔ اب ہم رومانویت پندی سے پر ہیز کرتے ہیں اوراپ آ پ سے سوال پوچھتے ہیں کہ اس متم کے رویتے کا ایک انسان کے لئے کیا مطلب ہوسکتا ہے جس کا ذہن شرط بدنے پر تکا ہوا ہے اور سنجیدگی سے مشاہدہ کرنا کہ وہ کھیل کے قواعد بنانے کے لئے کیا اقد امات کرسکتا ہے؟

سب ہے پہلے تمام ریکار ڈتوڑنا جس حدتک ممکن ہوؤنیا کا سامنا کرنا ہے۔ نداق اور تضاوات کے بغیراس کو کیے کیا جاسکتا ہے؟ ایک طرف لغوانسان سکھا تا ہے کہ تمام تجربات غیرا ہم ہیں اور دوسری طرف اُ کساتا ہے کہ عظیم تجربات کرنے کی ضرورت ہے۔ تب ایک شخص کیے ناکام ہوسکتا ہے جیسے بہت سے لوگ ناکام ہوئے جن کا میں نے پہلے ذکر کیا ہے۔ ایک طرف زندگی کی ایسی شکل کا انتخاب کرنا جو انسانی معاملات کو ہمارے سامنے لائے اور دوسری طرف ایسی قدروں کے وزن کو متعارف کرانا جن کا ایک شخص دعو کی کرتا ہے باجن کورد کرتا ہے۔

میں ایک بار پھر کہتا ہوں کہ بیلتوانسان اور اس کی متضاد زندگی ہے جوہم تک رسائی
پاتی ہے۔ چونکہ غلطی اس سوچ میں ہے کہ تجربات کی مقدار کا دارو مدار ہماری زندگی کے
حالات پر ہے۔ ہمیں سادگی کا مظاہرہ کرتا چاہیے۔ ایک ہی جتنی عمریانے والے دوانسانوں
کو دُنیا تقریباً ایک ہی جیسے تجربات فراہم کرتی ہے۔ اس کا دارو مداران پر ہوتا ہے کہ اس
کے بارے میں باخبر ہوں یا اپنے شعور کا سونچ آف کرلیں۔ زندگی سے باخبر ہونے کا
مطلب بخاوت اور آزادی ہے۔ جہاں پر شعور بیدار ہوتا ہے وہاں قدروں کا وزن بے کار
ہوجاتا ہے۔ فرض کریں کہ ہم کہتے ہیں واحد رکاوٹ اچھائی کو اپنانے اور واحد کی قبل از
وقت موت میں ہے۔ اس لئے لغوانسان کی نظروں میں کوئی گرائی ، کوئی جذب کوئی جنوں
اور کوئی قربانی اہم نہیں ہوتی (خواہ وہ ایسا کرنے کی خواہش کرتا ہو) خالیس سال کی شعوری
زندگی اور ساٹھ سال تک تھیلے ہوئے پاگل پن کے لئے موت نا قابل تلائی ہے۔ ان میں سے۔

انسان کسی شے کا انتخاب نہیں کرسکتا۔ اس لئے نغویت اور اس میں شامل اضافی زندگی انسان کی منشاء پر مخصر نہوتی ہے۔ الفاظ کامخاط انداز میں استعال منشاء پر مخصر نہوتی ہے۔ الفاظ کامخاط انداز میں استعال کرتے ہوئے ہم کہ سکتے ہیں کہ بیمقدر کی بات ہے۔ ایک شخص کو قسمت کے ساتھ رضامند ہونے کے قابل ہونا چاہیے۔ بیس سال کے تجربات اور زندگی کا بھی بھی متبادل نہیں ہوتا۔

اس شم کی چوکس دوڑ میں غیر معمولی تضاد کے بارے میں یونانیوں کا دعویٰ تھا کہ جو لوگ جوانی میں مرجاتے ہیں دیوتا اُن سے محبت کرتے ہیں۔اس شم کی بات بھی بچ ٹابت ہوسکتی ہے جب آپ یقین کرنے کے لئے تیار ہوں کہ دیوتا وُں کی مضحکہ خیز وُنیا میں داخل ہونے کے لئے ہیشہ کی خوشیوں سے محروم ہونا پڑتا ہے۔ایک ہیم شعوری روح کے سامنے حال اور حال کا تسلسل بے سرویا انسان کا آئیڈیل ہے۔آئیڈیل کا لفظ اس کنشن میں غلط گوجتا ہے۔حتیٰ کہ میاس کا پیشہ بھی نہیں ہے بلکہ اس کے استدلال کا تیسرا ما حاصل ہے۔ غیرانسانیت کی کرب زدو آگئی سے شروع کرتے ہوئے لغویت پرغور وفکر اس راستے کے غیرانسانی بعناوت کے جنونی شعلوں کے قلب کی طرف لوٹ جاتا ہے۔

بیسروپائی سے بیس تین نتائج اخذ کرتا ہوں یعنی میری بناوت، میری آزادی اور میرا جنول۔ میں صرف شعوری سرگری کے ذریعے موت کے دعوت نامے کورندگی کے قاعد میں ٹرانسفارم کردیتا ہوں اورخود کئی سے انکار کرتا ہوں۔ میں اُس مرھم گورنج کو جا نتا ہوں جو اُن دنوں قرقر اہت پیدا کرتی تھی۔ پھر بھی میر سے پاس کہنے کو الفاظ ہیں۔ جب میٹھ نے لکھا تھا کہ'' یہ واضح ہے کہ ارض وساء میں اہم فرائض ایک ہی سمت میں مجموی طور پر تابعداری پر شتل ہیں' جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ زندگی مصائب برداشت کرنے کے برابر ہوتی ہے مثال کے طور پر نیکی ، آرٹ، میوزک، ڈانس، استدلال، ذہن کے جوالی چیزیں ہیں جونزاکت، پاگل بن یا الوہیت کی شکل بدل دیتی ہیں۔ وہ حقیقت میں اخلا قیات کے اختیازی ضابطہ عربات کے اصول کی تشریح کرتی ہیں۔ وہ حقیقت میں اخلا قیات کے اصول کی تشریح کرتی ہیں۔ وہ بے سروپا انسان کے طریقہ کار کی طرف بھی اشارہ کرتی ہیں۔ شعلوں کی تابعداری آسان ترین اور شکل ترین کام ہے۔ تا ہم طرف بھی اشارہ کرتی ہیں۔ شعلوں کی تابعداری آسان ترین اور شکل ترین کام ہے۔ تا ہم طرف بھی اشارہ کرتی ہیں۔ شعلوں کی تابعداری آسان ترین اور شکل ترین کام ہے۔ تا ہم طرف بھی اشارہ کرتی ہیں۔ شعلوں کی تابعداری آسان ترین اور شکل ترین کام ہے۔ تا ہم طرف بھی اشارہ کرتی ہیں۔ شعلوں کی تابعداری آسان ترین اور شکل ترین کام ہے۔ تا ہم

مجھی بھی انسان کے لئے اپنے آپ کونج کرنا بہتر ہوتا ہے۔لیکن وہ ایبا کرنے کے لئے تنہا ہوتا ہے۔

الین کہتا ہے" عبادت اُس وقت ہوتی ہے جبرات کوفکر نازل ہوتی ہے۔"لیکن ذ بن كورات كے ساتھ ملنا جا ہے۔ يبي جواب موجودياتي دانشوروں اور صوفيوں كا ہے۔ حقیقت میں اس کا مطلب وہ رات نہیں جو آتھوں کی پلیس بند کرنے اور انسان کی منشاء سے بیدا ہوتی ہے۔ اندھراپر سکون رات جس میں غوطہ زن ہونے کے لئے ذہن تقور کرتا ہے۔اگراس کورات کا ہی سامنا کرنا ہے توالی مایوی ہونی جا ہے جواس کوتا بناک کرے۔ تحطی رات، زبنی شب بیداری \_ وه سفیداور یا کیزه چیک جو ذبانت کی روشی میں ہر شے کا خا کہ چیجی ہے۔اس در ہے تک مساوات جنونی فہم سے متصادم ہوتی ہے۔اس کے بعد بیہ موجودیاتی جست کوج کرنے کا سوال نہیں اٹھاتی۔ بیانسانی رویے کی عمر رسیدہ آمیزش کے وسط میں اپنی جگہ بحال کرتی ہے۔ چونکہ تماشائی کے لئے اگروہ آگاہ ہوتو رپیجست بھی مصحکہ خیز بن جاتی ہے۔ جہال تک انسانی سوج جاتی ہے بیربراڈ اکس حل کرتی ہے اور اسے اصلی شكل ميں بحال كرتى ہے۔اس نقطے تك بيمعركة الأآ راہے۔اس مقام تك ہر شے اپنامقام بحال کرتی ہے اور بے سرویا دُنیامیں اینے تنوع اور چیک دمک میں دوبارہ پیدا ہوتی ہے۔ تا ہم اسے روکنا کر ااور بچھنے کے لئے تضاوات کے بغیرا سے بڑھنا، ایک بی طریقے مصمئن كرنامشكل بمثايدى بتمام روحاني قوتول ميسب سے زياده وقتل بے۔ ترج صرف سوچنے کے طریقے کا تعین کرتی ہے۔ لیکن اہم نقطرزندہ رہنا ہے۔

All Marking of the comment of the little than the

## لغوانسان

ودا گرسٹیوروجن کویفین ہے کہاس کویفین جیس ہے۔ اگراس کویفین نبیس تواس کانبیس خیال کهاس کویفین نبیس" ( دی پوسیسڈ ) ' گوئے نے کہا تھا،'وقت میراشغل ہے۔' درحقیقت بیا کیک لغویت سے بھر پورقول ہے۔سوال بیدا ہوتا ہے کہ لغوانسان کیا ہے؟ لغوانسان وہ ہے جوا نکار کے بغیر خُدا کے لئے تیجیم بیں کرتا۔ واپس لوٹ جانے کاروگ اس کے لئے اجنبی نہیں ہوتا بلکہ وہ اپنی ہمت اور استدلال کورجے دیتا ہے۔ بہلامل أے اپل کے بغیر زندہ رہنا سکھا تا ہے، جو کچھاس کے یاں ہاں کے ساتھ آ کے بردھنا سکھا تا ہے اور دوسراعمل اُسے صدود سے آگاہ کرتا ہے۔ وہ اپنی عارضی محدود آ زادی مستعقبل ہے محروم بغاوت اور اخلاقی شعور کی یقین دہائی کے ذر میے اپنی مہم جوئی کواپی عمر کی حدود کے اندر ہی گزارتا ہے۔ یہی اُس کا دائر عمل ہے اور یمی اُس کا ایکشن ہے جس کو وہ اپنے قیاس کے علاوہ ڈھال فراہم کرتا ہے۔اس کے نزدیک عظیم زندگی کامطلب موت کے بعد کی زندگی نہیں ہوتا۔اے ناانصافی کہا جاتا ہے۔ میں بہاں برأس حقیر ابدیت کی بات بیس کرتا جے آئندہ سل کہا جاتا ہے۔ مادام رولیند این آپ پر جروسه کرتی تھی۔ بیماقبت نااندلیش عورت سبق سکھانا جا ہتی تھی۔ آئندہ سل اُس کے ریمارس کا حوالہ ویتے ہوئے خوش ہے لیکن اس کو بچھنا بھول جاتی ہے۔ مادام رولیند کو بچول کی بیدائش مے کوئی تعلق نہ تھا۔ اخلاقیات سے چمٹے رہنے کا سوال تہیں ہے کیونکہ میں نے لوگوں کو عظیم اخلاقیات

کے ساتھ بُراسلوک کرتے ہوئے بھی دیکھا ہے اور میں ہرروز جائزہ لیتا ہوں کہ یک جہتی کواصولوں کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ صرف اخلاقی ضابطہ حیات کافی ہوتا ہے جے لغوانسان قبول کرسکتا ہے بعنی ایک شخص جس کو خدا سے جدا نہیں کیا جاسکتا وہ بے سرویائی کی زندگی کا شکار نہیں ہوتا۔ جہاں تک دوسروں کا تعلق ہے بے سرویا انسان کے پاس کوئی جواز نہیں ہوتا اور اس کے پاس جواز کے لئے بچھ نہیں ہوتا۔ میں اپنی بات کا آغاز اُس کی معصومیت سے کرتا ہوں۔

اس معصومیت سے خوفز دہ ہونا چاہیے۔ آئیون کراموز وف دعویٰ کرتا ہے کہ ہمر چیز جا کرنے۔ اس بات میں بھی لغویت کی لڈت ہے۔ میں نہیں جانا کہاس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے یا نہیں کہاس طرح جذبات کا زبردست اظہار کیا گیا ہے یا حقیقت کی کئی کو تعلیم کیا گیا ہے۔ خُد اپر یقین زندگی کو بامعنی بناتے ہوئے گناہوں پر برتری لے جاتا ہے۔ گناہو اورثو اب کے درمیان انتخاب کرنامشکل نہیں ہوگا۔ اورکوئی امتخاب ایما نہیں ہوگا جہال تکی اورثو اب کے درمیان انتخاب کرنامشکل نہیں ہوگا۔ اورکوئی امتخاب ایما نہیں ہوگا جہال تکی ہوئی داخل نہ ہوتی ہو۔ بے سرویائی آزاد نہیں کراتی بلکہ باندھتی ہے۔ اس میں ہرکام جائز ہونے کا مطلب بینہیں کہ کسی شے کی بھی ممانعت نہیں جائز نہیں ہوتا۔ ہرشے کے جائز ہونے کا مطلب بینہیں کہ کسی شے کی بھی ممانعت نہیں ہوئی ہوئی اور فرض بھی دوسرے فرائض کی طرح جائز ہوں اور فرض بھی دوسرے فرائض کی طرح جائز ہوں اور فرض بھی دوسرے فرائض کی طرح جائز ہوں اور فرض بھی دوسرے فرائض کی طرح جائز ہوں تو ایک شون ایک شخص خوائش کرنے سے بی یا کہاز ہوسکتا ہے۔

اخلاقیات کے تمام نظام اس خیال پر بنی ہیں کہ ہر عمل کا نتیجہ ہوتا ہے جواُسے درست یا فلط قرار دیتا ہے۔ جس ذہن کے رگ و پے میں بے سر دیا ئی سرایت کر گئی ہووہ ذہن صرف نج کرسکتا ہے کہ ان نتائج پر تخل سے غور کرنا چاہیے یا نہیں۔ اس کا حساب بے باک کرنا چاہیے۔ اس کی رائے میں ایسے لوگ بھی ہیں جواس کے ذمہ دار ہیں اور ایسے لوگ بھی ہیں جواس کے ذمہ دار ہیں اور ایسے لوگ بھی ہیں جو گئیگار ہیں۔ زیادہ تر اس قسم کا ذہن مستقبل کے اعمال کے لئے ماضی کے تجربات کو بنیاد

بنانے پر رضامند ہوتا ہے۔ وقت ہی وقت کوطول دے سکتا ہے اور زندگی ہی زندگی کی نذر ہوسکتی ہے۔جومیدان محدود امکانات سے بھر پور ہوتے ہیں۔ان کو ہرشے کی شرح نا قابل بیان معلوم ہوتی ہے۔ اُس نامعقول استدلال ہے کونسا اصول ظاہر ہوتا ہے جہاں صرف سیائی سے نظر آتی ہے بعنی میزندگی کو مخاطب کرتی ہے اور انسانوں کو بے نقاب کرتی ہے۔ استدلال کے اختیام پر لغوذ ہن اخلاقی اصولوں کی توقع نہیں کرسکتا بلکہ انسانی زندگی کی وضاحت کی توقع کرسکتا ہے۔ بےسرویائی استدلال کی خاطر گرمجوشی کامظاہرہ کرتی ہے۔ کیا مجھے ایسے خیال کی ضرورت ہے جس کی پیروی کی جائے کیونکہ تمام خیالات کی ہمیشہ پیروی نہیں کی جاسکتی؟ اس کےعلاوہ خاص قتم کے مشاغل کی ضرورت پڑتی ہے جس کے تحت ایک انسان لغوبن سکتا ہے۔ ہم روسو سے نتیجہ اخذ کریں گے کہ ایک شخص کو با کردار ہونا جا ہیں۔ جب کہ نشفے تو رہی کہتا تھا کہ ضرورت پڑنے یہ مقدس ہستی ہے بھی بدسلو کی کی جاسكتى۔ايك ماؤرن مصنف لكھتا ہے كمالياعمل لغويت كے لئے ضروري ہے كيكن دھوكا کھانے کے لئے ضروری نہیں۔وہ رو ریب کا میں ذکر کروں گا ہم عصر دانشوروں کی سوج کے ذریعے غور وفکر کے بورے مفہوم کو بیجھنے میں مدودیتا ہے۔اگر شعور ایک جیسا ہوتو کلرک بھی فاتح جرنیل کے مساوی ہوتے ہیں۔اس لحاظ سے تمام تجربات بے سود ہیں۔ پچھے تجربات انسان کی خدمت میں پیش کیے جاتے ہیں اور پھھائس کی خدمت میں پیش نہیں کیے جاتے۔ تجربات سے تبھی فائدہ اُٹھایا سکتا ہے جب اُن کاشعور ہو۔ ورندان کی کوئی اہمیت نہیں۔ایک انسان کی ناکامی جمنٹ پرلاگوہوتی ہے نہ کہ حالات پر بلکہ اُس کی اپنی ذات پر

میں اُن انسانوں کا انتخاب کر رہا ہوں جوائی ذات کو وسعت دیے کا ارادہ رکھتے ہیں یا جن کو میں اینے آپ کو وسعت دیے ہوئے دیکھ رہا ہوں۔ اس میں مزید کوئی الجھاؤنہیں یا جن کو میں اینے آپ کو وسعت دیتے ہوئے دیکھ رہا ہوں۔ اس میں مزید کوئی الجھاؤنہیں ہے۔ ایک الیمی کا خاتی کو ایس میں زندگی کی طرح کے ایک میں ایک الیمی کو نیا کی بات کرنا چا ہتا ہوں جس میں زندگی کی طرح کا کمستقبل سے خالی ہوتی ہے۔ جو چیز بھی انسان کو کام کرنے پر مجبور کرتی ہے یا اور جذباتی کا کمستقبل سے خالی ہوتی ہے۔ جو چیز بھی انسان کو کام کرنے پر مجبور کرتی ہے یا اور جذباتی

بناتی ہے اُمید سے بھر پور ہوتی ہے۔ جوفکر بھی دروغ گوئی پرمشمل نہیں ہوتی ہانجھ ہوتی ہے۔لغودُ نیامیں ایک خیال یازندگی کی قدر کی جانچے اس کے ہانچھ بن سے ہوتی ہے۔

## ڈان جون ازم

اگر مجت کرنائی کافی ہوتا تو کام آسان تھا۔انسان جتنی تیزی سے مجت کرتا ہے اتی تیزی سے جبت کرتا ہے اتی تیزی سے بروپائی نشو ونما پاتی ہے۔ابیا مجت کی کمی کے باعث نہیں تھا کہ ڈان جون ایک عورت سے دوسری عورت سے رجوع کرتا تھا بلکہ کئی مجت کی جبتی میں ایبا کرتا ہوانظر آتا ہے۔اس لئے اسے صوفیوں سے ملانا لغوبات ہے۔ حقیقت میں وہ ہر عورت سے اسی جنوں کے ساتھ مجبت کرتا تھا۔ ہر دفعہ وہ گہری محبت کرتا تھا۔ ہر دفعہ وہ گہری محبت کرتا تھا جس جنول کے ساتھ پہلی عورت سے مجبت کرتا تھا۔ ہر دفعہ وہ گہری محبت کرتا ہے تا کہ وہ اپنے کو ہراسکے اور جبتی کو گہرا کرسکے۔ ہر عورت اُسے وہ پچھد سے حبت کرتا ہے تا کہ وہ اپنے کوئی عورت بھی نہیں دے تکی۔ ہر دفعہ وہ کئی طور غلط ہوتی ہیں اور اسے شکر اور کی ضرورت کو صرف محسوں کرواسکتی ہیں۔ان میں سے ایک دعوی کرتی ہے، آخر کار شیس نے آپ کوا پٹی محبت دی ہے۔' کیا ہم جیران ہیں کہ ڈان جون نے اس پر مسکر اہمٹ کا طبار کیا ہوگا؟ اس کی بجائے وہ کہتا ہے،' آخر کار نہیں ، بلکہ ایک دفعہ پھر۔' زیادہ محبت کرنے اظہار کیا ہوگا؟ اس کی بجائے وہ کہتا ہے،' آخر کار نہیں ، بلکہ ایک دفعہ پھر۔' زیادہ محبت کرنے کے لئے بھی بھار محبت کرنا ہی ناگر ہر یکوں ہوتا ہے؟

کیا ڈان جون افسردہ ہے؟ شاید ایسانہیں ہے۔ میں تو محض اس سور ما کا ذکر کررہا ہوں۔ شیٹر کی اُس مسکراہٹ اور فاتحانہ گستا خی کا ذکر جو چنچل، واضح اور لطیف ہے۔ ہر صحت مند مخلوق اپنے آپ کو ضرب دینے کا رجان رکھتی ہے۔ ایسا ہی ڈان جون کے ساتھ ہوا۔ لوگول کے افسردہ ہونے کی دووجوہات ہوتی ہیں یعنی یاوہ جانے نہیں یا پُر اُمید ہیں۔ ڈان جون جانتہ اور پُر اُمید ہیں۔ وہ آرٹسٹول میں سے ایک آرٹسٹ کو یا دکرتا ہے جواپئی صدود جانتا ہے اور اُن سے آگیز جانتہ الگیز کا استاری وقفے میں فن دانوں کی جرت انگیز جانتا ہے اور ان سے آگیز ہون کا دوہ اس غیرا ختیاری وقفے میں فن دانوں کی جرت انگیز

راحت سے لطف اندوز ہوتا ہے جس میں وہ روحانی اثر ات سے فیضیاب ہوتے ہیں۔
حقیقت میں یہی دانا انسان ہے بینی ایسی دانائی جواپی حدود جانتی ہے۔جسمانی حدود کی
موت تک ڈان جون افسردگی سے غافل رہا۔جس عورت کو وہ جانتا ہے، اس کی مسکراہٹ
انسان کو ہر شے بھلا سکتی ہے۔وہ جب اُمید کرتا ہے افسردہ ہو جاتا ہے۔ آج اُس عورت
کے منہ پرعلم کے تلخ اوراطمینان بخش ذاکھے کوشلیم کرتا ہے۔صرف تلخی ؟ یعنی وہ ادھورا بن جو
خوشی کو قابلی اوراک بناتا ہے۔

ڈان جون کوا سے پر ہیزگار کے طور پر لینا جس کی چرچ میں پر ورش ہوئی ہونگی ہے؟
اس کے نزد کی جنت کی اُمید جھوٹ ہے۔۔وہ بذات خود جنت کے خلاف اس زندگی کا جوا
کھیلا ہے۔خواہش کی آرز وکو تسکین کے ذریعے تل کرتا ہے۔ نامرد آدمی کی سُنی سائی باتو ل
پر غور نہیں کرتا۔ فاسٹ کے لئے اس قتم کی با تیں درست ہیں جو خُد اپر اتنا یقین رکھتا تھا تا کہ
ایٹے آپ کوشر کے سامنے جی سکے ۔ ڈان جون کے نزد یک سادہ می بات ہے۔

مولینا کابرلادار [Molina's 'Burlador'] دور خ کی دھمکیوں کا جواب دیت ہے،
"آپاس کے علاوہ جھے کیا دے سکتے ہیں؟" موت کے بعد جو بھی ہوگا ہے کار ہے۔ وقت کا
یہ سلسل جس کے بارے میں کوئی نہیں جانتا کہ کیسے زندہ رہنا ہے! فاسٹ نے وُنیاوی
پیزوں کو تخلیق کیا، غریب آ دمی صرف اپنے ہی ہاتھوں میں تھجلی کرسکتا ہے۔ جب وہ اپنی
روح کو خوش کرنے کے قابل نہیں ہوتا تو پہلے ہی اس کو بیٹنے کے لئے حساب لگا تا ہے۔ سلی
کے لئے ڈان جون اس پراصرار کرتا ہے۔ اگروہ ایک عورت کو چھوڑتا ہے تواس لئے نہیں کہ
وہ دوبارہ بھی اس کی خواہش نہیں کرتا بلکہ خوبصورت عورت کی ہمیشہ خواہش کی جاشتی ہے۔
لیکن وہ دوسری عورت کی خواہش کرتا ہے جو پہلی جیسی نہیں ہوتی۔ زندگی ہرخواہش کی تسکین
جاوراس کو کھونے کے علاوہ کوئی شخیش ہے۔

چ ں ہے۔ رہاں میں اسب سے زیادہ عقل مند ہے۔ جواس کا مُنات میں اُمیدیر زندہ ہے۔ پاکل اُنسان سب سے زیادہ عقل مند ہے۔ جواس کا مُنات میں اُمیدیر زندہ ہے۔ جہاں رقم دلی سخاوت عشق مروانہ، خاموثی اور رفاقت گوشنشیں جراُت کی طرف کیکی ہیں۔ تمام لوگ بیہ کہنے میں عجلت کرتے ہیں کہ وہ ضعیف، خیالیت پبندیا درولیش تھا۔ایہا کہتے ہوئے ایک شخص کی تکریم کو بدنام کرنا ہے۔

لوگ ڈان جون کی تقریروں سے ناراض ہیں (یا اس مسکراہٹ سے جوساز باز کی مسکراہٹ ہے، جس کی مدح سرائی کرتی ہے اس کی قدر گھٹا دیتی ہے) اور اُسی ایک ریمارکس پرجووہ تمام عورتوں کے لئے کہتا ہے۔ جو شخص بھی اس کی خوشی میں مقدار کا متلاشی ہے وہ اس میں موثرین کو یا تاہے۔اُن شناختی الفاظ کو پیچیدہ بنانے سے کیا ہوتا ہے جوامتحان كے طور برسامنے آتے ہيں؟ كوئى تخص بھى ديكھنے كے لئے ہيں آتا بلكه أس آواز كوسننے كے کئے آتا ہے جواس کوادا کرتی ہے۔ بیاصول ہے، عہد ہے اور خوش خلقی ہے۔ جب بیالفاظ ادا کردیے جاتے ہیں تو سب سے اہم بات کا ذکررہ جاتا ہے۔ ڈان جون پہلے ہی اس کی تیاری کررہا ہے۔ وہ اینے آپ کو اخلاقیات کے چکر میں نہیں پھنساتا؟ وہ میلوز منرا [miloz's Manara] کی طرح نہیں جوائیے آپ پر درولیش ہونے کے ذریعے لعن طعن كرتى ہے۔اس كے لئے دوزخ كوطيش دلاياجا تاہے۔خدائی غضب كاصرف انسانی عظمت میں جواب دیا جاتا ہے لیعنی وہ کمانڈر سے کہتا ہے کہ میں صاحب عزّ ت ہوں ،اپنے وعدے کی پاسداری کرتا ہوں کیونکہ میں ایک سور ما ہوں ۔لہذا مجھے بدکار سمجھناغلطی ہوگی۔اس لحاظ سے وہ عام شخص کی طرح ہے بینی اس کا پسنداور نا پسند کا اخلاقی ضابطہ ہے۔ ڈان جون کو مختلف حوالہ جات سے سمجھا جا سکتا ہے لینی عیاش ، زانی اور جنسی اتھلیٹ کے طور پر۔ وہ عورتوں کو پھانسنے والامعمولی عاشق معلوم ہوتا ہے۔ تاہم وہ اس کا شعور رکھتا ہے اس لئے لغویت کاشکار ہے۔وہ پھسلانے والاعاشق اینے عمل کا جواز جانتا ہے اور بھی تبدیل نہیں ہو گا۔ پیسلانا اُس کی زندگی کا جواز ہے۔ صرف ناولوں میں ایک شخص حالات کو تبدیل کرسکتا ہے یا ان کو بہتر بنا سکتا ہے۔ ریبھی کہا جا سکتا ہے کہ پچھ بھی تبدیل نہیں ہوتا اور ہر ہے کو ٹرانسفارم کردیا جاتا ہے۔ ڈان جون جو کھا خلاقیات سے سمجھتا ہے اسے معیار کہتا ہے۔

مياإن وجوبات كى بناء يراسے خود غرض كها جاسكتا ہے؟ شايداس راستے پر جلنے والے کوخودغرض کہا جاسکتا ہو۔اسے بھھنا ضروری ہے۔ پھھالیے لوگ ہیں جوزندہ رہنے کے لئے پیدا ہوئے ہیں اور پچھلوگ ایسے ہیں جومجت کرنے کے لئے پیدا ہوئے ہیں۔ کم از کم ڈان جون ابيا كهنا جا بهنا موگا-أس نے چندالفاظ میں ابيا كہا تھا كيونكه وه انتخاب كرسكتا تھا۔۔وه محبت جس کی ہم یہاں بات کررہے ہیں ابدیت کے سرابوں میں ملبوس ہے۔عشق کے تمام ماہرین ہمیں سکھاتے ہیں کہ خدائی محبت ایسی شے ہیں جس کو دبایا جائے۔ جدوجہد کے بغیر شاید ہی کوئی محبت ہو۔اس متم کی محبت آخر کارموت کے تضادیر ہی ختم ہوتی ہے۔ایک شخص کو یا تو قابلِ وقعت ہونا جا ہے یا ہے وقعت ہونا جا ہے۔خودشی کے دوسر مےطریقے بھی ہیں جس میں سے ایک طریقہ اپنی ذات کونظر انداز کرنا ہے۔ کسی بھی شخص کی طرح ڈان جون بھی جانتا ہے کہ اس کو جنبش ویے سے ایہا کیا جاسکتا ہے۔ لیکن وہ ان چندلوگوں میں سے ہے جوجات تے ہیں کہ بیاہم نہیں ہے۔وہ بھی دوسروں کی طرح جانتا ہے کہ جولوگوں کی خاطرا پی ذاتی زندگی سے زخ مور لیتے ہیں شایدائے آپ کوزر خیز کرتے ہیں لیکن بہی محبت اُن کو كالكرتى ہے جواس كونتخب كرتے ہيں۔ ايك مال يا محبت ميں كرفتار بيوى كا دل بند ہوتا

ہے کیونکہ وہ وُنیا سے منہ موڑ لیتی ہے۔ ایک ہی جذبہ ایک ہی مخلوق ، ایک ہی چہرہ سب کچھ کھا جاتا ہے۔ لیکن اس کے علاوہ محبت کا تصور ڈان جون کو پریشان کرتا ہے جو آزادی بخش ہے۔ بیا ہے ساتھ تمام چہروں کو دُنیا میں لاتا ہے اور اس کی کیکی اس چہرے ہے آتی ہے جو اسے آتی ہے جو ایٹ آپ کوفانی سمجھتا ہے۔ ڈان جون لاشے کا انتخاب کرتا ہے۔

اس کو واضح طور پردیکھنے کی ضرورت ہے۔ہم اس کو مجت کہتے ہیں جس کی خاط ہمیں مخصوص مخلوق کے ساتھ بائدھنے کے لئے اجتاعی طور پر کتابوں اور سور موں کا حوالہ دیا جاتا ہے۔ مجت کے بارے میں میں جانتا ہوں کہ بیخواہش، جنوں اور ذہانت کا ملاپ ہے جو مجھے خاص مخلوق سے باندھتی ہے۔ بیتھفیہ دوسرے خص کے لئے نہیں ہے۔ جھے ایک ہی نام سے تمام تجربات کو اکٹھا کرنے کا حق حاصل نہیں۔ بیا یک خص کو انہی اشارات ہے متنی نام سے تمام تجربات کو اکٹھا کرنے کا حق حاصل نہیں۔ بیا یک خص کو انہی اشارات ہے متنی کرتا ہے۔ بسرو پا انسان جس کو اکٹھا نہیں کرسکتا اس کو ضرب دیتا ہے۔ وہ ہستی کے ایک نظر یقے کو دریا فت کرتا ہے جو اسے کم از کم اتنا آزاد کرتا ہے جتناوہ اُن کو آزاد کرتا ہے جو اُن کی کرتا ہے۔ شاندار مجت کوئی شے نہیں ہے سوائے اس کے جو اسے متنی اور گیاں انسیات کے طور پر بہچان کرتی ہے۔ تمام اموات اور پیدائش نوایک ہی گھٹے میں بند کر دیے الی جی جو ڈان جون کے لئے زندگی کا گلدستہ بنتے ہیں۔ بیاس کا قوت حیات اور زندگی میں بی ترون کے بیں جو ڈان جون کے لئے زندگی کا گلدستہ بنتے ہیں۔ بیاس کا قوت حیات اور زندگی میں بی ترون کے بیں جو ڈان جون کے لئے زندگی کا گلدستہ بنتے ہیں۔ بیاس کو قوت حیات اور زندگی میں بند کرد ہے۔ میں ایک شخص کو فیصلہ کا اختیار دیتا ہوں خواہ اسے خود غرض کے یا

میں اس نقطے پر اُن تمام لوگوں کے بارے میں سوچ سکتا ہوں جو آزادانہ طور پراصرار
کرتے ہیں کہ ڈان جون کونہ صرف آخرت میں بلکہ اس دُنیا میں بھی سراملنی چاہیے۔ میں
بوڑھے ڈان جون کے بارے میں تمام کہانیوں ، کہاوتوں اور مسکرا ہٹوں کے بارے میں
سوچتا ہوں۔ ڈان جون پہلے ہی تیار ہے۔ شعوری انسان کے لئے بوڑھی عمراور جو پھھاس
کے لئے نشانی ہے تخذ نہیں ہوتی۔ در حقیقت وہ اس حد تک یا خبر ہے جس حد تک وہ اپنے

آپ سے دہشت کو چھپانہیں سکتا۔ ایتھنٹر میں ایک ٹیمپل بوڑ سے انسانوں کے لئے وقف
تھا۔ بچوں کو وہاں پر لے جایا جاتا تھا۔ جتنا زیادہ لوگ ڈان جون پر ہنتے ہیں اُس کی شخصیت
اُتی بلند ہوتی ہے۔ اس لئے وہ رومانویت پسندوں کورد کرتا ہے جو مجاہدہ نفس کرتے ہیں۔
ان میں سے کوئی بھی ڈان جون پرنہیں ہنتا۔ اس پرترس کھایا جاتا ہے۔ بذات خود آسان
ہی اُسے نجات دلاتا ہے۔

کیکن میہ بات کافی نہیں ہے۔ ڈان جون کے نزدیک اس کا ننات کی جھلک مصحکہ خیزی کوشامل کرتی ہے۔ وہ پا کباز ہونے کونارل خیال کرتا ہے۔ یہی کھیل کا اصول ہے۔ در حقیقت کھیل کے تمام قواعد کو قبول کرنے کی شرافت کاحقہ ہے۔ پھر بھی وہ جانتا ہے کہ وہ حق پر ہے اور سر اکا سوال ہی پیدائیں ہوتا۔قسمت سر انہیں۔ یہی اس کا بُرم ہے اور سیجھنا بہت آسان ہے کہ خدا کے بندے اس کوسزا دینے کے بارے میں کیوں مشتعل ہوتے ہیں۔وہ سراب کے بغیرعلم کوحاصل کرتا ہے جو ہراس شے کی نفی کرتا ہے جس کا اقرار کیا جاتا ہے۔محبت کرنااورملکیت جمانا، فتح کرنااورصرف کرنا۔۔۔جانے کےطریقے ہیں۔وہ اس حد تک اُن کابدترین دستمن ہے کہ وہ ان سے غافل ہے۔ واقعہ نگار بیان کرتا ہے کہ بچا جمایی فرانسيسيول نے آل کرديا تھا جوڈان جون پر کفر کے فتووں کا اختیام جا ہتا تھا اوراس کی بریت کی یقین دہائی جا ہتا تھا۔ پھراعلان کیا گیا کہ فلک کے پنچا ہے و هیر کر دیا گیا۔کوئی بھی اس عجیب اختنام کو ثابت نه کرسکا، نه بی اس کے برنکس کوئی ثابت کرسکا۔لیکن کسی حیرت کے بغیراگر میرقیاس کیا جائے تو میں کہ سکتا ہوں کہ بیہ نطقی ہے۔ میں اس نقطے پر اس لفظ وبيدائش كاانتخاب كرتابول اورالفاظ كساته كهيتا بول بعني بيزنده ريني حقيقت تقي جس نے اُس کی معصومیت کو بیتی بنایا۔ صرف تنہا موت سے ہی اُس نے احساس گنرگاری اخذكيا تفاجس في أسے ليجند بناديا۔

اس پھردل کمانٹررکامطلب ہے وہ سردم ہر جسمہ جو جرائت اور قربانی کوسز ادیے کے ایک جنب کے ساتھ کرکت میں آئے گا سوچتا ہے؟ جُدائی منطق، عالمی اخلاقیاتی نظام اور خُدا کی اجنبی سے جائے کا سوچتا ہے؟ جُدائی منطق، عالمی اخلاقیاتی نظام اور خُدا کی اجنبی

شان وشوکت کی تمام قوتیں عنیض وغضب کے لئے تیار ہیں جن کا خلاصہ کیا جاتا ہے۔وہ عظیم اور بے روح پنچر صرف اُن قوتوں کی علامت ہے جن کی ڈان جون ہمیشہ کے لئے مخالفت کرتا ہے۔

یہاں پر کمانڈر کامشن رک جاتا ہے۔جب دعوت دی جاتی ہے تو گرج اور چیک عرشِ بریں کی طرف لوٹ جاتی ہے۔ان سے الگ حقیقی ٹریجٹری واقع ہوتی ہے۔ پیقر ملے ہاتھ کے ماتحت ڈان جون کی موت سے ملاقات ہوتی ہے۔ میں اس بہادرسور ما کامعتر ف ہول اس صحت مندانسان کے پاگل قیمتے کا جوموجود نہ ہونے والے خُد اکوشتعل کرتا ہے۔ لیکن سب سے بالاتر میرایقین ہے کہ اس شام جب ڈان جون انا کے ہاں انتظار کررہاتھا کمانڈر تہیں آیا اور اس اندھیری رات کے بعد کفر مکنے والے کو اُن کی دہشت تاک تکی محسوں ہوئی۔جوئق پرتھی۔حتیٰ کہ میں اس کی زندگی کے اعمال کو قبول کرسکتا ہوں جواُس کے ساتھ ہی قبرستان میں دفن ہیں۔شاید کہانی کے صرف اس اخلاقی پہلو پر ہی غور نہیں کیا جاسکتا۔ وہ غُداے سفتم کی پناہ ما نگ سکتا ہے؟ لیکن ریہ بات مکمل طور پر زندگی کے منطقی ما حاصل کوظا ہر کرتی ہے جو بے سرویائی سے شرابور ہے اور ایک ہستی کا سنگدل اختیام مختصر خوشیوں کی طرف اوٹ جاتا ہے۔اس نقطے پرشہوت پرسی سے بھر پورخوشی شک پرسی پرختم ہوتی ہے۔ یہ سمجھناضروری ہے کہ وہ ایسے ہوں جیسے تنھے وہ ایک ہی جیسی مختاجی کے دو پہلو تنھے۔اُس شخص کی بجائے اور کون می ڈراؤنی شکل یاد کی جاسکتی ہے جس کے جسم کے ساتھ بھی دھوکا کیا گیا ہو۔صرف اس وجہ ہے وہ وفت پر فوت نہیں ہوا تھا۔ وہ موت کے انظار میں زندگی گزارتا ر ہا۔اس خدا کے سامنے جس کی عزت نہیں کرتا تھا اور غلامانہ طور پر اس کی خدمت نہیں کرتا تفا۔اس خداکے سامنے جھکتے ہوئے عرش بریں کی طرف خوش الہانی کے بغیر تھیلے ہوئے ہاتھ جس کے بارے میں وہ جانتا تھا کہ گہرائی کے بغیر ہیں۔ میں ڈان جون کو اُن مسیانوی خانقاموں میں سے ایک خانقاہ میں و مکھا ہول جو پہاڑی کی چوٹی پرموجود ہے۔اگروہ کسی شے پرغور کرتا تھا تو وہ ماضی کی محبت کے بھوت نہ

تھے بلکہ سورج کی تیش ہے کی ہوئی دیوار کی دراڑ میں سے نظر آتی ہوئی خاموش ہیانوی میدانی بے روح دھرتی تھی جس میں وہ اپنے آپ کو پہچانتا تھا۔ اُسٹمگین اور روشن شبیہ پر پردے گرجانے چاہئیں تھے۔اس کا خود بخو داختنا م منتظر تھا کیکن اس کی خواہش نہیں کی جاتی تھی اور حتی اختنا م برائے نام تھا۔

## *ؤزام*

میملٹ کہتا ہے کہ اورامہ ہی وہ چیز ہے جہال پر میں بادشاہ کے شعور کو گرفت میں لے سکتا ہوں۔ گرفت میں لینا ہی اصل لفظ ہے۔ چونکہ شعور اپنے آپ میں تیزی سے حركت كرتاب يااييز آب ميں پسيا ہوجا تا ہے۔اس كوايسے وقت ير بكرنا حاہيے جب بي اینے آپ کا ادراک کرتے ہوئے ایک ملح کے لئے اُچٹنی نظر ڈالتا ہے۔ عام انسان انظار بیند نہیں کرتے۔اس کے برنکس اُس کو ہرشے آ گے کی طرف دھکیلتی ہے۔لیکن اس وفت أس كوا بني ذات كےعلاوہ خاص طور براسينے كارناموں كےعلاوہ كوئى شے دلچسپ نظر نہیں آتی۔۔ چنانچہ اگر اس کی تھیٹریافلم میں دلچیسی ہوتو اس میں بہت سے کردار دیکھے جا سکتے ہیں جہاں بروہ افسوس کے بغیر شاعری کو قبول کرسکتا ہے۔ کم از کم یہاں پر بے فکرے انسان کی پیچان کی جاسکتی ہےاور وہ ایک اُمید کی طرف چلنا جاری رکھتا ہے۔ ہے سرویا انسان وہاں سے سفر کا آغاز کرتا ہے جہاں پر ایک شخص اپنا راستہ ترک کرتا ہے۔ ورامے کی تعریف کرنا رُکے ہوئے وہن میں ال چل پیدا کرنا ہے۔ زندگی میں وافل ہونے کے لئے ان کے اختلافات کا تجربہ کرنا ہوتا ہے۔ میں بینبیں کہنا کہ عام طور یرادا کاراس جبلت کی پیروی کرتے ہیں کیونکہوہ بےسرویالوگ ہیں تا ہم اُن کی قسمت ایک بے سرویانی قسمت ہے جوایک روشن دل کواپنی طرف مائل کرتی ہے۔جس چیز کی ہم پیروی کریں گے اس کو غلط جی کے بغیرا پی گرفت میں لینے کے لئے اس سلسلے کو قائم كرنا روي كا

ا یکٹرکا حلقہ واٹر تیزی سے گزرجا تا ہے۔ مشہور ہے کہ اس کی شہرت چندروزہ ہوتی ہے۔ ہے۔ کم از کم اس کا گفتگو میں ذکر ضرور کیا جا تا ہے۔ ہرتم کی شہرت چندروزہ ہی ہوتی ہے۔ سیریس کے مطابق دس ہزار سالوں میں گوئے کا کام خاک ہوجائے گا اور اس کا نام بھلادیا جائے گا۔ شاید چند آثار قدیمہ کے ماہرین اس عہد کی شہادت ویں گے۔ یہ خیال ہمیشہ ایک سبق پر شتمل ہوتا ہے۔ جس پر سجیدگی سے فور وفکر کیا جا تا ہے۔ جو ہماری بے قراری کو عالی ظرفی تک گھٹا دیتا ہے۔ جس پر سنجیدگی سے فور وفکر کیا جا تا ہے۔ جو ہماری تثویش کا مالی ظرفی تک گھٹا دیتا ہے۔ جس میں لاتعلقی پائی جاتی ہے۔ سب سے بالا تر ہماری تثویش کا رخ یقنینا غور وفکر کی طرف موڑ دیا جا تا ہے۔ تمام شہرتوں میں کم سے کم دھو کے والی وہ شہرت ہوتی ہے۔ جو زندہ رہتی ہے۔

اداکارشہرت کا انتخاب کرتا ہے وہ شہرت جس کو کھایا جا تا ہے اور شمیٹ کیا جا تا ہے۔

یہ حقیقت کہ ایک دن ہر شے مرجائے گی سب سے بہتر نتائج سامنے لاتی ہے۔ ایک اداکار

کامیاب یا ناکام ہوتا ہے۔ ایک مصنف کو پھر بھی اُمید ہوتی ہے اگر اس کفن پارول کونہ

سراہا جائے۔ وہ فرض کرتا ہے کہ اس کا کام اس حقیقت کا گواہ رہے گا کہ وہ کیا تھا۔ جب

ایکٹر ہمارے لئے فوٹو گراف جھوڑتا ہے اور کوئی ایس شے نہیں چھوڑتا جس سے ہم اندازہ لگا

میس کہ وہ خود کیا تھا، اس کے انداز اور اس کی خاموشیاں ، محبت کی خاطر ہائینا اور تروینا پچھ

میس کہ وہ خود کیا تھا، اس کے انداز اور اس کی خاموشیاں ، محبت کی خاطر ہائینا اور تروینا پچھ

میں بعد کے زمانے تک نہیں پہنچنا۔ اس کے نزدیک مشہور نہ ہونے کا مطلب عمل نہ کرنا اور

میل نہ کرنا تمام حشرات کے ساتھ سینکٹروں دفعہ مرنا ہے جن کو وہ زندگی بخشنے کا باعث بناتا یا

دوبارہ زندہ کرتا ہے۔

تخلیقات میں سب سے زیادہ عارضیت پرجنی تخلیق تیزی سے ختم ہونے والی شہرت پر جمیں جیران کیوں ہونا چاہیے؟ ایکٹر کے پاس اپنی شہرت کو نمایاں کرنے کے تین گھنٹے ہوتے ہیں۔ وہ اس تھوڑ ہے ہے وقت میں پیچاس مربع فٹ کے اسٹیج پر کرداروں کو زندہ کرتا اور مارتا ہے۔ کس نے بھی بھی بے سرویائی کو اسٹے ایجھے طریقے سے بیان نہیں کیا۔ اس

شاندارزندگی کےعلاوہ کیاتخیل کیا جاسکتا ہے۔وہ غیرمعمولی اورمجموعی مقدر جواتیج کے اندر چند گھنٹوں کے لئے واضح ہوتا ہے۔ اسٹیج کے بیچے ادا کارکوکوئی نہیں یو چھتا اور دو گھنٹے بعد ہی وہ گھرسے باہر کھانا کھار ہا ہوتا ہے۔ شایداس لئے کہ زندگی خواب ہے۔ غیریقینی صورتِ حال میں مبتلا ہیرو جب دوبارہ آتا ہے تو انقام سے چنگھاڑ رہا ہوتا ہے۔صدیوں کے ذ ہنوں کی سبک رفتاری کے ذریعے اس بے سرویا انسان اور دوسرے پردیسی اور انفرادی لوگوں میں بہت می اقدار مشترک ہوتی ہیں۔ وہ ہر شے کی نکاس کرتا ہے اور مسلسل حرکت میں رہتا ہے۔ وہ وفت کے اندرایک مسافر ہے، بلکہ وہ ایبا شکاری مسافر ہے جوروحوں کا متلاشی ہے۔اگر بھی مقداری اخلاقیات اپنی غذائیت پاسکی تو حقیقت میں اس اسٹیج پریائے۔ کی۔ان کرداروں سے ایک ایکٹرکس حد تک فائدہ اُٹھا سکتا ہے اس کے بارے میں کہنا مشکل ہے۔ کیکن بیکوئی اہم بات نہیں ہے۔ بیصرف جاننے کی بات ہے کہ س حد تک وہ ا ہے آ پ کواُس نا قابلِ تلافی زندگی کامتبادل سمجھتا ہے۔ اکثر بیہوتا ہے کہ وہ اپنے ساتھ ہی اُن کولاتا ہے کہوہ کس حد تک زمال اور مکال سے چھلکنا شروع کر دیتے ہیں جس میں وہ بيدا ہوئے تھے۔وہ ايكٹر كى رفاقت ميں ہوتے ہيں جوايے آپ كواس سے جدائبيں كرسكتا جووه خود ہوتا ہے۔بعض اوقات جب وہ اپنے جام کی طرف بڑھتا ہے تو ہیملٹ کا انداز ایناتے ہوئے جام اُٹھا تا ہے۔ نہیں، بیفاصلہ جواسے اُس مخلوق کی طرف سے جُد اکر تا ہے جن کووہ زندگی دینے سے انکار کرتا ہے اتنا اہم نہیں۔وہ کثرت کے ساتھ ہردن مثال پیش كرتا ہے كدال كورميان كوئى سرحدنيس ہے كدايك شخص كيا جا بتا ہے اور ايك شخص كيا ہے۔ بہتر نمائندگی کے بارے میں پریشان ہوتے ہوئے وہ اس بات کا مظاہرہ کرتا ہے کہ کیے ظاہریت وجودکوجنم دیے گئی ہے۔ یمی اس کا آرٹ ہے۔ آخر میں اس کا پیشرواضح ہو جاتا ہے بینی اینے آپ کھمل طور پردل وجان سے اس وجود پرلا گوکر تا جو پھے بھی نہیں ہے یا سب و کھاہے۔ جتنی حدوداُ ہے الاٹ کی جاتی ہیں تا کہ وہ اینا کر دار تخلیق کر سکے اُتناہی اس کی صلاحیت ضروری ہوتی ہے۔ آج جوال نے نقاب اور معاہراس کے بیچے وہ تین گھنٹے

بعدمرجائےگا۔ایک شخص کو پانے کے لئے ایک شخص بنااس کوکہاجاتا ہے۔ ان تین گھنٹوں میں وہ راستے کی آخری منزل تک جاتا ہے جب کہ سامعین میں سے ایک شخص کواس کے لئے پوری زندگی درکار ہوتی ہے۔

عارضی طور بروفت کی نقل کے لئے اوا کارائے آپ کو اتنے پر ظاہر کرنے کے لئے اپنی تربیت کرتا ہے اور اپنی تھیل کرتا ہے۔ تھیٹر کا کنوشن میہ ہے کہ دل صرف ایے جسم اور انداز كذريع اين آب كساته ابلاغ كري اورا پنااظهار كري اس آواز كذريع اظہار کرے جوجتنی روح کے لئے اہم ہے اتنی ہی جسم کے لئے اہم ہے۔ آرٹ کا اصول اصرار كرتاب كه برچيز كوبرها چرها كرپيش كياجائ اوراس كاترجمه انساني جسم كي ظاهري شکل میں کرنا جاہیے۔اگرائیج پرممکن ہوتا کہ ای طرح محبت کی جائے جس طرح لوگ محبت كرتے ہيں اور دل كى اس نا قابلِ تلافى آ واز كواستعال كياجائے تا كہانسان ايبانظرآئے جیبالوگ زندگی میں غور وفکر کرتے ہیں تو ہماری تقریر کوڈ میں ہونی چاہیے تھی۔ لیکن بیبال پر خاموشيوں كوسُنا جا ہيے۔ آواز زيادہ او كي آواز ميں ہوتى ہے اور بذات خود غير حركتي قابلِ تماشا بن جاتی ہے۔جسم بادشاہ ہے۔ ہر کوئی تھیڑ کا ماہر نہیں بن سکتا اور بیرغیر منصف تہمت ز دہ لفظ بورے اخلاقی اور جمالیاتی پہلو کا احاطہ کرتا ہے۔ انسان کی آ دھی زندگی رُخ موڑتے ہوئے اور خاموشی اختیار کرتے ہوئے گذرجاتی ہے۔ یہاں پرادا کار حملہ آور ہوتا ہے۔وہ اس سحر کوتو ڑ دیتا ہے جوروح کو جکڑ لیتی ہے۔اور کم از کم جنوں اُن کے استیج کی طرف دوڑتا ہے۔وہ ہرانداز میں بولتا ہے۔وہ صرف جیخ ویکار کے ذریعے زندہ رہ سکتا ہے۔اس طرح ا يكٹرنمائش كے لئے اپنا كردار تخليق كرتا ہے۔وہ ان كا خاكہ بنا تا ہے ياسنگ تراشى كرتا ہے اوران كى تخيلاتى شكل مير بيسل جاتا ہے اُن كى خيالى صورت ميں اسينے خون كونتقل كرتا ہے۔ البنة مين عظيم ذرام ي بات كرر ما مول ايك اس قتم كى جوايك أيكثر كوموقع فراجم كرتاب تاكدوه این قسمت آزما سكے مثال كے طور پرشكيديركوليں أس محرك ورامے ميں جسماني

جنوں رقص کے لیےرہنمائی کرتا ہے۔ یہ ہر چیزی وضاحت کرتا ہے۔ اُس کے بغیرسب کھ دھر ام سے گرجا تا ہے۔ کنگ لیر الانسان الشارے کے ذریعے پاگل بن کا تعین نہیں کرتا جس میں ایڈگر کی ملامت کی جاتی ہے اور کارڈیلیا کو در بدر کیا جاتا ہے۔ ای ٹریجٹری کو نمایاں کرنے کے لیے پاگل بن کے رویے کوغالب کیا جاتا ہے۔ روحیں اور دیوتا اُن کے ڈانسوں کے سامنے دست بردار ہوجاتے ہیں۔ چارا سے انسانوں کا ذکر کیا جاتا ہے جن میں سے ایک تجارت، ایک ارادے اور دومصائب کے ذریعے پاگل ہوجاتے ہیں۔ چارنا قابل بیان بہواس ہوجاتے ہیں۔ چارنا قابل بیان بہواس موجاتے ہیں۔ چارنا قابل بیان بہواس موجاتے ہیں۔ چارنا قابل بیان بہواس موجاتے ہیں۔ چارہ بیان بہواس موجاتے ہیں۔ چارہ کی کا حصہ ہیں۔

ماسک اوراو نجی ایرای والے جوتے، میک اپ کیے ہوئے چہرے چک دمک کے ساتھ پیش ہوتے ہیں۔ وہ وضع قطع جو مبالغہ کرتی ہے اور سادگی کا مظاہرہ کرتی ہے۔ وہ کا ساتھ بیش ہوتے ہیں۔ وہ وضع قطع جو مبالغہ کرتی ہے اور صرف دیکھنے کی حد تک بنائی جاتی ہے۔ ایک بے سروپائی مجڑے کے ذریعے بیجہ مہے جو علم کو لا تا ہے۔ ہیں ایک ڈراے کو اس وقت تک نہیں ہجھ سکتا جب تک اس میں اہم کر دار ادا نہیں کرتا۔ اسے سُنا کافی نہیں ہوتا، کیونکہ میں اس وقت گرفت میں لے سکتا ہوں جب میں اسے دیکھتا ہوں۔ ایک ہوتا، کیونکہ میں اس وقت گرفت میں اور کیا نہیں کے مطام ہوتا ہے جس کو ایک جیرو سے دوم ہارانہ خاکہ جو بجیب و غریب بھی ہے اور مانوں بھی معلوم ہوتا ہے جس کو ایک جیرو سے دوسرے ہیرو میں اپنا کردار تبدیل کرنا ہوتا ہے۔

میظیم ڈرامائی کرداراور کہے اتحاد کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ یہی وہ مقام ہے جہاں پر
کردارائے آپ کا تضاد پیش کرتا ہے۔ یعنی ایک ہی جیسالیکن پھر بھی مختلف اتی زیادہ
روحول کوایک ہی جسم میں سمودیا جا تا ہے۔ لیکن پھر بھی پیلغویت کا شکار ہوجا تا ہے۔ لغویت
جواب آپ کا تضاد ہوتی ہے۔ وہ فر دجو ہر شے کو حاصل کرنا چاہتا ہے اور ہرت کی بسر
کرنا چاہتا ہے وہ نے کارکوشش اور غیر موثر ٹابت قدمی کا مظاہرہ کرتا ہے۔ جوشے اپنا ہی

تضاد پیش کرتی ہے اس میں شامل ہو جاتی ہے۔ وہ ای مقام پر ہے جہاں پرجسم اور روح کا اصاطہ کیا جا تا ہے، جہاں پر ذہن اپنی شکست سے تھک کرا پے سب سے زیادہ وفادارا تحادی کی طرف لوٹ جاتا ہے۔ ہیملٹ کہتا ہے کہ، وہ لوگ سب سے متبرک ہیں جن کا خون اور جمنٹ گڈ ٹر ہیں جو ایک نجومی کے قرنے پر رکھی ہوئی انگی نہیں ہے جسے جب ضرورت ہو جب کرایا جا سکتا ہو۔'

ایک اداکاری اس می اداکاری کی ندمت کرنے سے چرچ کیے بازرہ سکتا تھا؟ اس آرٹ کوسلیم بی نہیں کیا جو بدعتی روحوں کی تعداد میں اضافہ کرتا ہے، جذبات کو بہکا تا ہے اور ذبین کا اہانت آمیز غرور پیش کرتا ہے، جوایک زندگی گزار نے پراعتراض کرتا ہے۔ اور اپنے آپ کو ہرتم کی زیادتی میں دھکیل دیتا ہے۔ چرچ اُن میں حال کی ترجیات اور تغیر پذیرانسان کی فتح کو قانونی طور پرخارج کردیتا ہے جو ہر شے کی نفی ہے جس کا ایہ پرچار کرتا ہے۔ دوام ایک کھیل نہیں۔ ایک ذبین ہی دوام پرکامیڈی کو ترجیح دینے کی جافت کر سکتا ہے جو اپنی نجات کے داست بند کر چکا ہے۔ ہم طرف اُور نہیشہ کے درمیان کوئی مواز نہ نہیں ہے۔ جب کہ وہ موذی پیشہ ایک ہولناک روحانی تصادم کی طرف اُبھرتا ہے۔ شخص نہیں ہے۔ خب کہ ان میں ان کوخاطر میں لایا جا تا ہے وہ ابدی زندگی نہیں بلکہ ابدی جوشیلا بن ہے۔ اس لئے تمام ڈرا مے اس انتخاب برختم ہوتے ہیں۔

ایڈرین العراف کا اعتراف کرنے اور مذہبی حلقے میں شامل ہونے کو تیارتھی لیکن اُس نے اپ اعتراف کے بعد توبہ کرنے اور مذہبی حلقے میں شامل ہونے کو تیارتھی لیکن اُس نے اپ اعتراف کے بعد توب کرنے کے رحمت سے بھی محروم رہی۔ کیا اُس کا فطرت کو ترجیح و بینا چاہیے۔ اُس فاتون نے اُس کا فطرت کو ترجیح و بینا چاہیے۔ اُس فاتون نے انہائی کرب میں بستر مرگ پر بہتے ہوئے آنسوؤں کے ساتھ تسلیم کرنے سے انکار کر دیا انہائی کرب میں بستر مرگ پر بہتے ہوئے آنسوؤں کے ساتھ تسلیم کرنے سے انکار کر دیا تا ہے وہ آرٹ ہی جسے وہ آرٹ کہ تا تھی جس نے اُسے عظیم ہونے کا جبوت دیا تھا جس نے تھی کی عظمت کو اُس

روشنیوں میں حاصل نہیں کیا تھا۔ جنت اور بے سروپائی کے ساتھ نمک طللی کے درمیان انتخاب کرتے ہوئے ایک مخص اپنے آپ کے لئے دوام کوئر نیج دیتا ہے یا خدا کے سامنے کم ہوجا تا ہے اور یہی المیہ ہے جس میں ہرایک کواپنا کرداراداکرنا جا ہے۔

اس عہد کے اداکار جانے تھے کہ اُن کا حقہ پانی بند کر دیا گیا تھا۔ گنا ہوں کے اقرار میں داخل ہونے کا مطلب دوزخ کا انتخاب کرنا تھا۔ اور چرچ ان میں اپنے بدترین وُشنوں کا اوراک کرتا ہے۔ صرف چندادیب ہی یہا حتجاج کرسکے، کہ کس بات کی وجہ سے ایک دانشور نے فرجی رسومات ادا کرنے سے انکار کر دیا گیا تھا۔ یہ سے بات تھی خاص کر جو شخص اسٹیج پر فوت ہوا اور اداکار کی زندگی کو ابدی بنانے کے عمل کے درمیان ختم ہوا۔ اس معاطے میں جینیس کو شامل کیا جاتا ہے جو ہر شے سے ماور اہوتا ہے۔ جینیس کی شے کا بھی بہانہ تلاش نہیں کرتا کیونکہ وہ ایسا کرنے سے انکار کر دیتا ہے۔

وہ جا متا تھا کہ اُس کے لئے کیا سزا تبویز کی گئے ہے۔ لیکن اس شم کی مہم وصم کی احتی سزا کے ساتھ موازند کیا گیا تھا کہ بذات خود زندگی بھی اس کے لئے کیا بچا کر رکھ رہی تھی۔ بہی وہ بات ہے جس کووہ پہلے ہے ہی محسوس کر رہا تھا اور کلی طور پر اس کو قبول کرتا تھا۔ اداکا رکے لئے لغویت وقت ہے پہلے ہی موت اس کے گنا ہوں کی تلافی ہے۔ کوئی شے بھی چبروں کا میزان نہیں پھر سکتی اس کے لئے صدیوں پر محیط وقت کو لوٹنا پڑے گا۔ بہر حال ایک انسان کو جرحال میں مرتا ہے۔ اوا کا رہر جگہ شک سے بالا تر ہے، تا ہم وقت اُسے ساتھ ساتھ سُبک رفقاری سے تھسیٹنا ہے اور اس پر اپنا تا تر چھوڑتا ہے۔

ادا کاری تفذیر کوموں کرنے کے لئے تھوڑے سے خیل کی ضرورت ہوتی ہے۔ وقت کے اندر ہی وہ ان کی مزر ہی وہ ان کی مزر ہی ہوا تنا ہی وہ اندہ کی میں وہ زندہ رہا ہوا تنا ہی وہ اس سے الگ ہوجا تا ہے۔ وہ وفت بھی آتا ہے جب اُسے دُنیا کے لئے اسٹیج پر مرنا ہوتا ہے۔ جب وہ اسٹیج پر زندہ ہوتا ہے۔ جب وہ اسٹیج پر خرنا ہوتا ہے۔ جب وہ اسٹیج پر زندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر خرنا ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر زندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر زندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر زندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر خرنی کے اسٹیج پر مرنا ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر ذندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر ذندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر ذندہ ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج پر دونا کاری کرتا ہے۔ وہ اسٹیج پر دونا کاری کرتا ہے۔ وہ اسٹیج ہوئی کے ہوتا ہوتا ہے۔ وہ اسٹیج ہوئی کے دونا کاری کرتا ہے۔ وہ اسٹیج ہوئی کے دونا کی کرتا ہوئی کے دونا کی کرتا ہوئی کرتا ہوئی کے دونا کرتا ہوئی کے دونا کرتا ہوئی کی کرتا ہوئی کرتا ہے۔ وہ اسٹیج کرتا ہوئی کرتا ہوئی کرتا ہوئی کے دونا کرتا ہوئی کا کرتا ہوئی کرتا ہوئ

معیار کے نا قابلِ بدل اور دل خراش عمل کو دیکھتا ہے۔ وہ جانتا ہے اور اب مرجا تا ہے۔ عمر رسیدہ ادا کاروں کے لئے گھر تغیر کردیے گئے ہیں۔

فنح

فاتح نے کہاتھا کہ بیفرض نہ کرو کہ جھے ایکشن سے محبت ہے اس لئے غور وفکر کو بھول جانا جا ہتا ہوں۔اس کے برعکس میں وہی عمل کرتا ہوں جس پر میں یفین رکھتا ہوں۔ میں اس یر سختی سے یقین رکھتا ہوں اور میں اس کو واضح اور یقینی طور پر دیکھ سکتا ہوں۔اُن لوگوں سے خردار رہوجو کہتے ہیں، میں اس کواتنے اجھے طریقے سے جانتا ہوں کہ اس کا اظہار کرسکتا ہوں۔'اگروہ ایبانہیں کر سکتے تو صرف اس لئے کہوہ اس کوا چھے طریقے سے جانتے نہیں صرف این مست اور کا ہلی کی وجہ سے بیرونی پرت تک ہی محدود ہوتے ہیں۔ زندگی کے آخر میں ایک انسان جائزہ لیتا ہے کہ اُس نے صرف ایک سیائی کے لئے كئى سال گزاردىيے ہیں۔اگرىيى ہےتوبيدواحد سيائى زندگى كى رہنمائى كے لئے كافى ہے۔ جہال تک میراتعلق ہے تو یقینا ایک فرد کے بارے میں کھے کہنے کا ارادہ ہے۔ ایک شخص کودو توک بات کرنی جا ہیےاورا گرضرورت پڑے تو حقارت کے ساتھ بات کرسکتا ہے۔ 'انسان جوکہتا ہے اس کی نسبت زیادہ تروہ ہوتا ہے جونہیں کہتا بلکہ رازر ہتا ہے۔'بہت ہے راز ایسے ہوتے ہیں جن کووہ اینے پاس رکھتا ہے۔لیکن میرا پختہ یقین ہے کہ وہ تمام لوگ جنھوں نے ایک فردکو جج کیا ہے انھوں نے بہت ہی کم تجربہ کیا ہے جس پر ہم اپنی رائے کا اظہار کرسکتے ہیں۔ ذہانت، معرکۃ الاراذہانت نے پہلے سے ہی پیٹین گوئی کی تھی كهاسه كيانوث كرناجابي ليكن اسعبد كخون خراب نحقائق كساتهم برغلبها لیا ہے۔حالیہ مشینی عہد کی تو موں کے لئے سوسائٹی اور فرد کی اچھائی کا ایک دوسرے کے مقابلے میں وزن کریں، یہ تلاش کرنے کی کوشش کریں کہ کس کو دوسرے کی خدمت کے لئے مجبور کیا جائے۔اس کوشروع کرتے ہوئے میں کہسکتا ہوں کہ نیکی کے ذریعے انسان

کے ذہن کا وہ سرکش انحواف جس کے ذریعے بنی نوع انسانوں کو خدمت کرنے یا خدمت کروانے ہی خدمت کروانے ہی ایک فرد کروانے کے لئے خلیق کیا گیا تھا، دوسری جگہ پرممکن تھا کیونکہ نہ تو سوسائی اور نہ ہی ایک فرد نے ابھی تک اپنی تمام قابلیت کوعیاں کیا تھا۔

میں نے نامی گرامی ذہنوں اور جنگوں کے عروج پر ڈیج فنکاروں کے شاہ کاروں کو خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے دیکھا۔جس میں تیس سالہ خوفناک جنگوں کے دوران خانقا ہوں میں صوفیوں اور ولیوں کوعبادت کرتے ہوئے دکھایا گیا تھا۔ اُن کی آتھوں کے سامنے خدائی اقد ارسیکورشورش میں بھی قائم تھیں۔ آج کے فنکار اس فتم کی سجیدگی سے محروم ہیں۔خواہ اُن کے پاس تخلیق کار کی ضرورت کے لئے دل ہو،میرامطلب ہےوہ بنددل جو ہر کسی کے استعمال کانہیں ہوتاجس میں ہر محض بشمول سینٹ کوبھی متحرک کیا جاتا ہے۔شاید يمي وه بات ہے جس كودل كى كرائى سے محسوس كيا جاتا ہے۔ ہر خاكے اور استعارے ميں عبادت کوفولا دیے تحت کیل دیا جاتا ہے۔ بیاتھ کہی کہ میں اینے وفت سے جدانہیں ہوسکتا میں فیصلہ کرتا ہوں کہ میں اس کاحصہ بنول گا۔اس لیے میں ایک فرد کی تکریم کرتا ہوں کیونکہ اس نے مجھے ذات اور مصحکہ خیز ہونے کے طور بر متاثر کیا ہے۔ بیجانے ہوئے کہ فتح یاب ہونے کی کوئی وجہیں، میں کھوستے ہوئے مقاصد کو بہند کرتا ہوں،ان کے لئے گنا ہول سے یا ک صاف روح جاہیے جواس کی فلست کے مساوی ہوجواس کی عارضی فتو حات کے لئے وقف ہو۔ کوئی بھی مخض جواس و نیاوی قسمت کے ساتھ وابستہ ہے تہذیوں کا تصادم اس کے لئے کرب کا باعث بنتا ہے۔ میں ای وقت بی اس کرب کو اپنا بنا تا ہوں جب اس میں شامل ہوتا ہوں۔ تاریخ اور دوام کے درمیان تاریخ کا انتخاب کرتا ہوں کیونکہ میں یقین وبإنيول كوليندكرتا مول كم ازكم مجص يقين باوريس النقوت سے كيسے الكاركرسكتا مول جو بھے لیاں ہے؟

زندگی میں ایبا وقت ضرور آتا ہے جب ایک شخص کوفکر اور کمل کے درمیان انتخاب کرنا پڑتا ہے۔ اس کو انسان بنتا کہا جاتا ہے۔ اس فتم کے جھٹے دہشت ناک ہوتے ہیں۔ ایک

كمزوردل مجھونة بيس كرسكتا۔خدايا وفت ،صليب يا تلوار كاانتخاب كرنا ہوتا ہے۔اس دُنيا كے اعلی وار فع معنی ہیں جواس کی پریشانیوں سے ماورالے جاتے ہیں یاان پریشانیوں کے علاوہ تجھ بھی سے نہیں ہے۔ ایک شخص کو وقت کے ساتھ رہنا جا ہیے اور اس کے ساتھ مرنا جا ہیے یا زندگی کے اعلیٰ معنی کے لئے گریز کرنا جا ہیں۔ میں جانتا ہوں کہ ایک شخص سمجھونة کرسکتا ہے اورخُدایریفین رکھتے ہوئے بھی اس دُنیامیں زندہ رہ سکتا ہے۔اس کوایمان لانا کہتے ہیں۔ میں اس اصطلاح کے ساتھ عہد کرتے ہوئے کہتا ہوں کہ سب کچھ یا بچھ بھی نہیں جا ہے۔ اگر مجھے ایکشن در کار ہے تو بیمت سوچیں کے فکر میرے لئے نامعلوم شے ہے۔ فکر مجھے سب سیجھیں دیے سی مگر خداہے محروم کرسکتی ہے، میں اپنے آپ کووفت کا اتحادی بنالیتا ہوں۔ میں اینے آپ کو نہ تو واپس لوٹ جانے کے عارضے یا تلخیوں کو خاطر میں لاتے ہوئے مغلوب كرتا مول اور ميں صرف واضح طور برد كيھ سكتا موں۔ ميں آپ كو بتا تا ہوں كل آپ متحرک ہوں گے۔میرے اور آپ کے لئے بہی آزادی ہے۔ ایک فرد پھی ہیں کرسکتا پھر بھی وہ سب کچھ کرسکتا ہے۔اس جیران کن غیرمتعلق حالت میں آپ سمجھ سکتے ہیں کہ میں ایک ہی وقت میں کیوں اس کو بلند کرتا اور کیل دیتا ہوں۔ بیروہ وُنیا ہے جواسے سفوف بنا رین ہے اور میں اسے آزاد کراتا ہوں۔ میں اسے تمام حقوق فراہم کرتا ہوں۔

فات جان وجرای کہ بذات خودایک شن بھی ہے کار ہوتا ہے۔ تاہم ایک کار آ مدایک نیک انسان اور زمین کو دوبارہ بنانا۔ میں انسانوں کو بھی دوبارہ بین بناؤں گا۔ لیکن ایک انسان کو''گویا'' بنانا چاہیے۔ جدو چہد کا راستہ مجھے خوزین کی طرف لے جاتا ہے۔ خواہ اس کی تذلیل کی جائے خوزین کی میرا ایقین ہے۔ میں صرف اس پر رہ سکتا ہوں تخلیق میرا آ بائی خطہ ہے۔ اس وجہ سے میں نے اس بے سروپائی اور غیر مؤثر کوشش کا انتخاب کیا میرا آ بائی خطہ ہے۔ اس وجہ دکا طرفدار ہوں۔ دور حاضر میں میں این آ ب کو اس طرف کے جاتا ہوں جنزا فیائی تھی۔ لے جاتا ہوں جیسا میں نے کہا ہے۔ علی ہذا لقیاس۔ ایک فات کی عظمت جنزا فیائی تھی۔ لے جاتا ہوں جیسا میں نے کہا ہے۔ علی ہذا لقیاس۔ ایک فات کی عظمت جنزا فیائی تھی۔

جس کی عظمت کی پیائش فتح کیے جانے والے علاقوں سے کی جاتی تھی۔اس کی ایک وجد تھی كهايك لفظ كے معنى كيوں تبديل ہو گئے اور فاتح جنزل كى عظمت كوترك كرديا كيا عظمت نے اپنے معنی تبدیل کر دیے۔ میا حتیاج اور قربانی کی اندھی حمایت میں مُضمر ہوگئی۔ یہال بربھی پیشکست کی ترجیحات کی بجائے فتح کی ہی آ رزوتھی۔تا ہم ایک ہی فتح کی آ رزوتھی اور وہ ابدی تھی۔ بیر فتح مجھے بھی نہیں ہو گی۔ اس سے ہی میں نے علطی کھائی اور چیٹ گیا۔ برومیتھوس انقلاب کا داعی تھا اس نے سکھایا کہ انقلاب کی ہمیشہ دیوتاؤں کے خلاف جدوجہد میں ہی جمیل ہوتی ہے۔ بیرانسان کا اپنی ہی قسمت کے خلاف فیصلہ تھا جب کہ غریب کے ق میں جدوجہد صرف ایک بہانہ تھا۔ میں اس جذبے کی روح کوتاریخی مل کے ذریعے اپنی گرفت میں لے سکتا ہوں اور یہاں پر ہی میرااس کے ساتھ آ منا سامنا ہوتا ہے۔ بیفرض مت کریں کہ میں اس سے لطف اندوز ہوتا ہوں لیعنی ضروری تضادات کے برعکس میں اپنے انسانی تضاد کو برقر ارر کھتا ہوں۔جس کی میں نفی کرتا ہوں اس کے درمیان میں تابندگی کو قائم کرتا ہوں۔ میں اُس کے سامنے انسان کی وقعت بروھا تا ہوں جومیری آزادی اور مجھے کیل دیتی ہے۔میری بغاوت اور میرا چنوں اس تناؤ میں ایک دوسرے کے ساتھا کھے ہوتے ہیں وہ تابندگی اور تکرار ہے۔

ہاں انسان ہی اس کا مقصد ہے۔ وہی صرف اس کا ابنا مقصد ہے۔ اگر ہیسی شے کا مقصد ہے تو ہداس کی زندگی ہوتی ہے۔ اب میں اس کو اچھے طریقے سے جان گیا ہوں۔ بعض اوقات فاتحین فتح یاب ہونے اور غالب ہونے کی بات کرتے ہیں۔ لیکن سے ہمیشہ کسی ایک مخص پر فتح یاب ہونا ہوتا ہے۔ آپ اچھی طرح جانتے ہیں کہ اس کا مطلب کیا ہوتا ہے۔ مخصوص کھات ہیں ہرانسان اپ آپ کو خدا کے مساوی خیال کرتا ہے۔ کم از کم میں وہ طریقہ ہے جس سے اس کا اظہار ہوتا ہے۔ تا ہم خوز یوری حقیقت ہے جہاں پر اس نے انسانی ذہن کی عظمت کو مسوس کیا ہے۔ فاتحین انسانوں کے درمیان وہ انسان ہیں جو اپنی طاقت کے بارے میں آگاہ ہیں اور مسلسل بلندیوں پر دینے کے یقین سے بھرے ہوئے طاقت کے بارے میں آگاہ ہیں اور مسلسل بلندیوں پر دینے کے یقین سے بھرے ہوئے طاقت کے بارے میں آگاہ ہیں اور مسلسل بلندیوں پر دینے کے یقین سے بھرے ہوئے

ا پی عظمت سے آگاہ ہیں۔ یہ کم وہیش حساب کا سوال ہے۔ فاتحین اس سے بھی زیادہ کے اہل ہیں۔ تاہم وہ اس سے بھی زیادہ کے اہل ہیں ہوتے جوایک انسان جا ہتا ہے۔ اس وجہ سے وہ نی نوع انسان کو آز مائش میں نہیں جھوڑتے تا کہ وہ انقلاب کی کھوتی ہوئی روح کی اتھاہ عمرائیوں میں گم ہوجا کیں۔

وہ خلوق کو ناقص پاتے ہیں۔ وہ یہاں پرصرف ایسی قدروں کو پاتے ہیں جن کو وہ پند کرتے ہیں۔ اور ان کی قدر کرتے ہیں۔ یہی انسان اور اس کی خاموثی کو پند کرتے ہیں۔ یہی ان کی بھاتی اور دولت ہے۔ اُن کے لئے صرف ایک ہی آ سائش ہے یعنی انسانی تعلقات کی۔ ایک شخص ہے جانے میں کیے ناکام ہوجا تا ہے کہ اس غیر محفوظ کا سنات میں ہرشے فانی ہے اور صرف انسان ہی اس کے زیادہ زندہ معنی فرض کرتے ہیں۔ تنے ہوئے چرے، خطرے میں انسانوں کے درمیان بھائی چارہ، اس قسم کی مضبوط اور پا کباز دوئی۔ یہی وہ تی خرد دولت ہے کیونکہ باتی سب تغیر میں ہے۔ اس کے وسط میں انسان اپنی قوتوں اور حدود دولت ہے کیونکہ باتی سب تغیر میں ہے۔ اس کے وسط میں انسان اپنی قوتوں اور حدود دولت ہے کیونکہ باتی سب تغیر میں ہے۔ اس کے وسط میں انسان اپنی قوتوں اور حدود دولت کیات کرنا آ سان ہے لیکن میں ذہانت کو ترجے دیا ہوں۔ جس کو جلا بخشی چاہے۔ ذہانت اس حصوا کو روشن کرتی ہے اور اس پر غالب آ جاتی ہے۔ بیاس کے فرائض کو جانی ہے اور ان کی مثال دیتی ہے۔ یہ میں مرجاتی ہے۔ لیکن بی جانے ہوئے اس کی آزادی کی مثال دیتی ہے۔ یہ ہم کے ساتھ ہی مرجاتی ہے۔ لیکن بی چاہے ہوئے اس کی آزادی کی مثال دیتی ہے۔ یہ ہم کے ساتھ ہی مرجاتی ہے۔ لیکن بی چاہے ہوے اس کی آزادی کی تشکیل کرتی ہے۔

ہم اس حقیقت سے بے خرنہیں ہیں کہ تمام چرچ ہمارے خلاف ہیں۔ ایک دل جو اشتیاق کو بردھا دیتا ہے دوام سے نئے نکلنا ہے اور تمام چرچ ، خدائی یا سیاسی دوام کا دعویٰ کرتے ہیں۔ خوشی اور جرائت ، انتقام یا انصاف ٹانوی مقاصد ہیں۔ وہ اسی اُصول کو سامنے لاتے ہیں جن پر ایک شخص کو دستخط کرنے جا ہمیں۔ میرا دوام سے کوئی واسط نہیں ہے۔ وہ سچائیاں جو میر سے اطاعے میں آتی ہیں ان کو ہاتھ سے چھوا جا سکتا ہے۔ میں ان سے جدا

سی در سر لود ، تحری کری شد

نہیں ہوسکتا۔ اس وجہ سے آپ کسی شے کومیرے اوپر بنیاد نہیں بناسکتے لیعنی فاتح کی کوئی شے بھی دیریا نہیں ہوتے۔ بھی دیریا نہیں ہوتی حتی کہ اس کے عقائد بھی دیریا نہیں ہوتے۔

سب آخر میں موت کا سامنا کرتے ہیں۔ ہم جانے ہیں کہ موت ہر شے کا اختیا م
ہے۔ ای لئے انسان پورے یورپ کے قبر ستانوں میں چھے ہوئے ابدی نیند سورہ ہیں۔
لوگ صرف اسی شے کوخوبصورت بناتے ہیں جس سے حبت کرتے ہیں۔ موت ہمیں پیپا کر
دین ہا اور ہمارے صبر کو تھکا دین ہے۔ اس کو فتح کرنے کی ضرورت ہے۔ پدوا میں آخری
قیدی اپنے سنسان محل میں چیخے اور بھا گتے ہوئے موت کی دعا کیں مانگ رہا تھا جس کو
طاعون نے خالی کر دیا تھا۔ جس کا باہر سے ویکنوں نے محاصرہ کیا ہوا تھا۔ اس پر قابویا نے کا
یہی طریقہ تھا اور میہ جرائت کا نشان تھا جو پچھم کی جرائت کی خصوصیت کو نمایاں کرتا ہے جس
نے ان جگہوں کو اتنا بھد ابنا دیا تھا کہ وہاں موت کو بھی اعز از سمجھا جا تا تھا۔ باغی کی کا کتات
میں موت انصاف سے عظمت یاتی ہے۔

پروا کے اس قیدی کے علاوہ باتی لوگوں نے سمجھونہ کے بغیر دوام کا انتخاب کیا تھا اور

دُنیا کے سراب سے مخرف ہو گئے تھے۔ اُن کے قبرستان بے شار پھولوں اور پر ندوں کے

درمیان مُسکراتے ہیں۔ یہ فاتحین کے لئے مناسب ہے جو اسے واضح شکل دیتے ہیں

جنہوں نے اسے روکر دیا تھا اس کے برمیس کمہار کے پیشے کا انتخاب کیا جا تا ہے۔ خدا کے

بندوں کے درمیان سب سے بہترین لوگ بھی بھار گھبرا ہم کی گرفت میں آجاتے ہیں جو

ذہنوں کے فوروفکر اور رح کیا تھ گڑئے ہوتی ہے اپنی موت کی شعیبہ کے ساتھ زندہ رہ سکتے

ہیں۔ تاہم وہ ذہن اپنی قوت اور جواز اس سے حاصل کر سکتے ہیں۔ ہماری قسمت ہمارے

ہیں۔ تاہم وہ ذہن اپنی قوت اور جواز اسی سے حاصل کر سکتے ہیں۔ ہماری قسمت ہمارے

سامنے گھڑی ہوتی ہے اور ہم اسے شتعل کرتے ہیں۔ بعض اوقات ہم بھی اپ آپ پر

سامنے گھڑی ہوتی ہے اور ہم اسے شتعل کرتے ہیں۔ بعض اوقات ہم بھی اپ آپ ایسا احساس

سامنے گھڑی ہوتی ہے اور ہم اسے شتعل کرتے ہیں۔ بعض اوقات ہم بھی ایسا احساس

حس کو آپ شاید ہی بھو گئیں ، جو آپ کو شاذ ہی مردانہ نظر آتا ہو۔ ہم میں سے سب سے

جس کو آپ شاید ہی بھو گئیں ، جو آپ کو شاذ ہی مردانہ نظر آتا ہو۔ ہم میں سے سب سے

جس کو آپ شاید ہی بھو گئیں ، جو آپ کو شاذ ہی مردانہ نظر آتا ہو۔ ہم میں سے سب سے

زیادہ جراکت مندوہ تخص ہے جواس کومسوس کرتا ہے۔ہم روشن خیالی کوہی مردانہ بھے ہیں اور ہم البی قوت نہیں جا ہے جوتا بنا کی سے جُدا ہے۔

مجھے دہرانے دیں کہ میصور تیں اخلاقی ضابطہ حیات تجویز نہیں کرتیں اور قیاس کو شامل نہیں کرتیں یعنی صرف خاکے ہوتے ہیں۔ میصرف زندگی کے انداز کی نمائندگی کرتی ہیں۔ عاشق، اداکار یا مہم جو بے سروپائی کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اگر وہ متنی انسان بیورو کریٹ یا جمہور یہ کا صدر بنتا چاہتا ہے۔ اس کے لئے جاننا کافی ہے جو کسی شے پر بھی نقاب نہیں ڈالٹا۔ اٹلی کے بجائب گروں میں بھی بھاررتگ کی گئی سکرین پائی جاسمتی ہے جہاں پاوری گئی التارانسان کے سامنے کھڑا ہوا کرتا تھا تا کہ اسے پھانی سے پہلے نجات دلا سکے۔ تمام صورتوں میں جست دوام اور ابدیت کی طرف دوڑتے ہوئے خیال یاروز مرہ کے سرابوں کے سامنے ہتھیارڈال دے۔ میں بروپائی کوچلمن کے بیچھے چھپاتی ہے۔ چلمن کے بغیر بھی سول سرونٹ ہوتے ہیں اور میں انہی کی بات کرنا چاہتا ہوں۔

میں نے انہا پسندانہ بات کا انتخاب کیا ہے۔ اس سطح پر بے سروپا انسان ان کوشاہی
افتیارات دیتا ہے۔ سے ہے وہ شہرادے سلطنوں کے بغیر ہوتے ہیں۔ لیکن ان کو دوسروں پر
بھی فاکدہ ہوتا ہے بینی وہ جانتے ہیں کہ تمام رعایتیں فریب زدہ ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ یک
اُن کی اشرافیہ ہے، اور اُن کے ساتھ چھیں ہوئی بدشگو نیوں کا ذکر کرنا ہے کار ہے۔ اُمید سے
محروم ہونا مایوس ہونا نہیں ہے۔ زمینی شعلے بقینا فلکی خوشبوؤں کے قابل ہیں۔ نہی میں اور
نہیں دوسراکوئی اس کا قیاس کرسکتا ہے۔ وہ بہتر ہونے کی سعی نہیں کر رہے ہیں وہ یک جا
ہونے کی کوشش کر رہے ہیں۔ اگر جمقل مند ہونے کی اصطلاح کا استعمال اس شخص پر کر دیا
جائے جو صرف اس پر رہ رہا ہے جو وہ ہے بغیر قیاس کیے کہ وہ کیا نہیں ہے تو وہ عقل مندانسان
جائے جو صرف اس پر رہ رہا ہے جو وہ ہے بغیر قیاس کیے کہ وہ کیا نہیں ہے تو وہ عقل مندانسان
جائے جو صرف اس کے دھارے میں ایک انسان فاتح ہے، علم کے لحاظ سے ڈان جون، ذہا نت کے
لحاظ سے ایکٹر بہتر جانتا ہے۔ آپ ارش وساء پر استحقاق کے حق دار ہو جو آپنی چھوٹی اور

ود کشی

پیاری مسکین سی بھیڑکو مقصد کی تکمیل کے لئے قربان کرتے ہوتا ہم آپ اس مضحکہ خیز چھوٹی سینگوں والی مسکین بھیڑ کے علاوہ کچھ بھی نہیں ہو جی کہ ریفرض کرتے ہوئے کہ آپ خوت سینگوں والی مسکین بھیڑ کے علاوہ کچھ بھی نہیں ہو جی کہ این خوت سینگوں اور بطور جج بہانہ کرتے ہوئے سکینڈل تخلیق نہ کرو۔

ان حالت میں ضروری تھا کہ بے سروپائی منطق کو زیادہ قلبی مثالوں کے ذریعے ہال کرتی ہے۔ تخیل دوسروں کا بھی اضافہ کرسکتا ہے، وقت اور ملک بدری دکھوں اور مصیبتوں کے ساتھ زندہ رہنا سکھاتے ہیں۔ ایک الیمی کا ننات میں جو مستقبل اور کمزوری کے بغیر ہے۔ بیہ بے سروپائی اور خُدا کے بغیر دُنیا ایسے لوگوں سے بھری ہوئی ہے جو واضح طور پر سوچتے ہیں اور اُمیدکور کردیتے ہیں۔ اور میں نے سب سے زیادہ بے سروپائی کرداری بات نہیں کی ہے کہ تخلیق کارکون ہے۔

the same of the sa

## لغویت تخلیق

## فلسفه اورفكشن

جولوگ لغویت کی پریٹان کن فضا میں زندہ رہتے ہیں وہ گہری اور ٹابت قدم فکر کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے جوان کے اندرا پی قوت کا نفوذ کر سکے۔اس مقام پروفاداری کا عجیب احساس پیدا ہوتا ہے۔ صاحب شعور لوگوں کو احتقانہ اور خونر پرجنگوں کے درمیان اپنے فراکفن انجام دیتے ہوئے پایا گیا جس پرانھوں نغور تک نہیں کیا۔اس کی سب سے بوئی وجہ یتھی کہ عدم سے آ نکھ بچائی جا سکے۔ وُنیا کی لغویت کو برداشت کرنے میں مابعد طبیعاتی فتم کا وقار اور عزت پائی جاتی ہے۔ وُنی یا کردار سازی، گوناں گوں محبت، بہرو پا بغاوت ایک انسان کو خراج عقیدت کے طور پر پیش کیے جاتے ہیں کیونک اس میں ایک انسان کو وقت سے پہلے ہی محکست کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔

صرف جنگ کے اصول سے وفا دارر ہنے کی بات ہے۔ ہوسکتا ہے کہ قکر ذہن کواس پر
قائم رکھنے لئے کافی دلائل فراہم کر ہے یعنی بہی دلیل پوری تہذیب کی جایت کرتی ہے۔
جنگ کی نفی نہیں کی جاسکت ۔ ایک شخص کواس میں زندہ رہنا چا ہیے یااس میں مرنا چا ہیے۔ اس
بات کا اطلاق لغویت پر ہوتا ہے یعنی اس کے ساتھ زندہ رہنا ہے اوراس کے اسباق کوتشلیم
کرنا ہے اور جسمانی خواہشات کو دریافت کرنا ہے۔ اس لیے لغویت کی بدرجہ اتم خوشی تخلیق
میں ہے۔ نشجے نے کہاتھا 'آرٹ اور عدم کے علاوہ صرف آرٹ ہے۔ 'سچائی کے لئے قربانی
نددینے کی خاطر ہمارے یاس آرٹ ہے۔

میں جس تج بے کو بیان کرنے کی کوشش کررہا ہوں اور جن طریقوں پرزور دینے کی کوشش کررہا ہوں اس کے مطابق سے ہے جہاں بھی ایک اذبیت مرتی ہے وہاں نئی اذبیت سر نكال ليتى ہے۔فراموش كيے بغير طفلانہ تعاقب اوراطمينان كى ايبل اب كونج سے خالى ہے۔ ومسلسل تناؤجوانسان كودئيا كالآمناسامنا كرنے يرمجبوركرتا ہے اورمخصوص فتم كى دہنى تكليف جوانسان کو ہر شے تبول کرنے کے لئے اُکساتی ہے اسے بخار میں مبتلا کر کے چھوڑ دیا جاتا ہے۔اس کا تنات میں آرٹ کا کام اس شعور کو برقر ارر کھنے اور اس کی مہم جوئی کوئس کرنے کا واحدموقع ہے۔ تخلیق کرنا دوہری زندگی بسر کرنا ہے۔ ٹولنا، بے تاب جستو کرنا، احتیاط ہے پھول جمع کرنا، دیواروں پروال پیپرلگانا اور پریشانیوں کا کھوج لگاناکسی شے کو بھی نمایاں نہیں كرتا-اس ميں مسلسل اور نا قابل اور اكس خليق كے علاوہ كوئى قابل ذكر شے ہيں ہے جس میں اداکار، فائے اور بے سرویا انسان اپنی روز مرہ زندگی کے جی بھر کرمزے لیتے ہیں۔تمام بھائڈول کی طرح ہاتھ ہلاتے ہوئے حقیقت کی نقل اور تخلیق نوکی جاتی ہے۔ہم این ہی سچائیوں کے ظاہر ہونے پرختم ہوجاتے ہیں۔انسان کی پوری زندگی خُدا ہے دور بسرويائي كفاب تلفل أتارنے كرابر بے تخليق بذات خود فل ہے۔ اليالوك جانع بي كرة غاز كيي كرت بي اس كے بعدان كى تمام توانا ئيال اس كا

ایسے لوگ جانے ہیں کہ آغاز کیے کرتے ہیں اس کے بعدان کی تمام تو انائیاں اس کا معائد کرنے میں صرف ہوتی ہیں ، اس کو وسعت دیے میں صرف ہوتی ہیں اور زندگی عطا کرنے والے اس جزیرے کو مالا مال کرنے میں صرف ہوتی ہیں جس پر اس نے ابھی لنگر انداز ہونا تھا۔ تاہم سب سے پہلے ان کو جاننا چاہے۔ کیونکہ لغویتی وریافت ایسے وقفے سے ہم آ ہنگ ہے جس میں ستقبل کا جنوں تیار کیا جاتا اور اس کا جواز فراہم کیا جاتا ہے۔ حتی کہ جہر یوں کے لیے بھی مقدس چراغ جلائے جاتے ہیں۔ ایک انسان کو ان کے لئے سونانہیں جہر یوں کے لیے بھی مقدس چراغ جلائے جاتے ہیں۔ ایک انسان کو ان کے لئے سونانہیں جاتے ہیں۔ ایک انسان کو اور وضاحت کا سوال خواسی بلکہ تجربہ اور وضاحت کا سوال ہے۔ ہرشے ایسی لاتعلق سے شروع ہوتی ہے جو بالکل فراضح ہوتی ہے جو بالکل

اس کی تشریح ہے کہ یہی لغویتی قکر کی آخری خواہش ہے۔ علیٰ ہذالقیاس۔ سائنس
اس پیراڈاکس کے اس مقام تک پہنچ جاتی ہے جہاں پردک کرغور وقکر کرتی ہے اوراس مظہر
کے بوراغ لینڈسکیپ کا خاکہ ھنچتی ہے۔ ول سیکھتا ہے کہ جذبات ہمیں خوش کرتے ہیں
خاص طور پر جب دُنیا کے پہلو گہرائی کی بجائے تنوع ہیں نظر آتے ہیں۔ جہاں پروضاحت
بے کا رنظر آتی ہے کیونکہ حتیات باقی رہتی ہیں اس طرح کا نکات کے ساتھ مسلسل لگا وُاپی مقدار میں نا قابل فنا ہے۔ اس نقطے پر ہی آرٹ کے فن کو سمجھا جاسکتا ہے۔

آرث تجربات کی موت اوراس کی ضرب برنشان لگاتا ہے۔ بیابک ہی اسلوب میں موضوعات کی پُر جوش تکرار پیش کرتا ہے جس کے سُر ول کو پہلے ہی وُنیانے تر تنیب دیا ہوتا ہے بعنی جسم ،مندروں پر بنی ہوئی سنتوری دارعمارتوں کی شکل ،مختلف رنگ اور دُ کھ شکھ کے موضوعات کو بار بارائیج برسجایا جاتا ہے۔ نتیج کے طور برہم کہہ سکتے ہیں کہ بیرلانعلقی نہیں جس کے ساتھ اس مضمون کے خلیق کار کی بچگانداور جیران گن وُنیا کے اہم موضوعات ایک دوسرے میں گراتے رہتے ہیں۔اس میں کسی بھی علامت کود بکھنا غلط ہوتا اورسوچنا کہ آ رٹ کافن بے سرویا انسان کی آخری بناہ گاہ ہے۔ بیبندات خودایک بے سرویا کی معمہ ہے اور ہمارالعلق صرف اس کی وضاحت اور تشریح سے ہے۔ لغویت ایک انسان کواس دانشورانہ روگ ہے فرار نہیں کراتی بلکہ اس روگ کی ایک علامت ہے جوایک انسان کی بوری فکر میں جھلکتا ہے۔ تا ہم بہلی دفعہ بیز ہن کوائیے آب سے باہر نکلنے کے لئے مجبور کرتا ہے اور اس کو دوسروں کے بالمقابل کھڑا کرتا ہے۔ بیالیہ اس لئے نہیں کرتا کہ بیٹم ہوجائے بلکہ اس لئے ایا کرتا ہے کہ اندھرا راستہ وکھائے جس میں شب واخل ہوئے ہیں۔ بے سرویائی استدلال کے دفت ، تخلیق التعلقی اور دریافت کی پیروی کرتی ہے۔ بیاس نقطے کی نشاندہی كرتى ہے جہاں سے برویائی جنوں پھوٹا ہے اور استدلال أك جاتا ہے۔ال مضمون میں اس کا جواز ای طریقے سے دھونڈ اگیا ہے۔ مفكرا ورتخلیق كار کے لئے چندمشتر كهموضوعات كوروشنى میں لا نا كافی ہوگا تا كه آرث

میں تمام فکری تفنادات پائے جاسکیں جو لغویت میں شامل ہوتے ہیں۔ در حقیقت یہ ایک جیسے نتائج نہیں جو ذہن کو تفنادات معلوم ہوتے ہیں اور تمام لوگوں کے لیے مشتر کہ ہوتے ہیں۔ ایسا فکر اور تخلیق کے ساتھ ہوتا ہے۔ مجھے مشکل سے ہی ہیہ کہنے کی ضرورت ہے کہ یہی بیت آری انسان کو الن دور و یوں کو اپنانے کے لئے اُکساتی ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں پر آغاز میں بیایک مقام پر آجاتے ہیں۔ جو فکر بے سروپائی سے شروع ہوتے ہیں میں نے دیکھا ہے اندر رہتی ہے۔ وہ تمام افکار جو بے سروپائی سے شروع ہوتے ہیں میں نے دیکھا ہے کہ بہت کم اس کے اندر دہتے ہیں۔ ان کے انجان اور ایمان سے محرومی کے باعث میں بیائش کرنے کے قابل ہوا تھا کہ بے سروپا انسان کی ملیت کیا ہے؟ اسی طرح میں جیران ہوں کہ کیا ہے سروپائی کافن ممکن ہے؟

کے ذریعے ہی بنآ ہے۔ وہ نفوذ جمالیاتی مسئلے کے سب سے اہم مسئلے کو اُٹھا تا ہے۔ جو شخص بھی ذہن کی برتری کا قائل ہوتا ہے اس کے نزدیک مادی اشیاء کو اہمیت دینا ہے کار ہے۔
ان موضوعات کے درمیان کوئی حدنہیں جو انسان محبت کرنے اور محبت کو سمجھنے کے درمیان قائم کرتا ہے۔ دونوں ایک دوسرے سے مجوے ہوئے ہیں اور وہی اضطراب ان کوآپی میں زائل کردیتا ہے۔

آرٹ کے لغویتی کام کومکن بنانے کے لیے آرٹ میں فکر کا اظہار ہونا چاہے۔ لیکن اس کے ساتھ ہی فکر کو ذہانت کے علاوہ نمایاں نہیں ہونا چاہیے۔ اس پیرا ڈاکس کی بروپائی کے مطابق وضاحت کی جاسکتی ہے۔ آرٹ کا فن انکار سے جنم لیتا ہے۔ یہ شہوانیت کے غلبے کی علامت ہے۔ یہ تابناک فکر ہے جواسے اُبھارتی ہے لیکن اس بنیادی عمل میں یہ خیال اپ آپ سے ہی انکار کر دیتا ہے۔ یہ اس حص کے سامنے نہیں بھیلتا جس کو گہرے مفہوم میں بیان کیا گیا ہے جس کو بیہ جانتا ہے کہ ناجائز ہے۔ آرٹ کا کام ذہانت کے ڈراھے کی تھیں برائی کیا گیا ہے جس کو بیہ جانتا ہے کہ ناجائز ہے۔ آرٹ کا کام کام تقاضا کرتا ہے کہ ایک فنکار شعوری طور پر ان حدود سے باخر ہو جو تھوں ہوتی ہیں۔ اس کا کام تقاضا کرتا ہے کہ ایک فنکار شعوری طور پر ان حدود سے باخر ہو جو تھوں ہوتی ہیں۔ اس کا یہ مقصد نہیں ہوسکتا ، معنی اور زندگی کونسلی بخش انداز میں تخلیق کرنا یا نہ تخلیق کرنا کی شے کو تیر میں ہوتا۔ یہ ہر ویا فنکا را بے کام کوانعام کے لئے تیار نہیں کرتا بلکہ وہ انعام کی تے تیار نہیں کرتا بلکہ وہ انعام کی تھر دیر کرتا ہے۔

آرٹ کا سیاکام انسان ہی کرسکتے ہیں ہی وہ کام ہے جو کم بولتا ہے۔ یقیناً فنکاروں کے عالمی تجربات ان کے شاہ کار کی عکائی کرتے ہیں۔ یہ بیان اس وقت بے ڈھنگا ہوجا تا ہے جب بیکام وضاحتی اوب کولیس کے کاغذیمں کی تجربہ بیان کرنے کے لئے وقف کرتا ہے۔ بیشا ہکاراس وقت اچھا ہوتا ہے جب بیصرف ایک چھوٹا سا کھڑا ہوتا ہے، جو ہیرے کا ایک زُخ ہے جس کی اندرونی چک ہی اس کی خصوصیات کا خلاصہ کرتی ہے۔ پہلی حالت میں اید رونی چا میں اس کی خصوصیات کا خلاصہ کرتی ہے۔ پہلی حالت میں اید رونی جا در بیغیرہ حالت ہے۔ دوسری حالت میں کام زر خیز ہے میں اید رونی جا در بیغیرہ حالت ہے۔ دوسری حالت میں کام زر خیز ہے

کیونکہ اس میں پورا تجربہ ہی لاگو کیا گیا ہے جس کی دولت مشکور ہے۔ بے سروپا آ رشٹ کا مسئلہ اس شرافت کو حاصل کرنا ہے جوشرافت سے ماورا ہے۔ اس ماحول میں عظیم آ رشٹ ہی عظیم انسان ہے۔ اس حالت میں زندہ رہنا ایسا ہی تجربہ ہے جیسا اس پرغور وفکر ہے۔ اس کا فن دانشورانہ ڈرا ہے کی صورت اختیا رکر لیتا ہے۔ بے سروپا انسان اپنی ہی شہرت سے دست بردار ہوجا تا ہے اور اس کی دست برداری مزید ذہانت کا مظاہر ہنیں کر سکتی جورفتہ رفتہ موار ہوتی ہے جس کو آ رہ کے ذریعے ڈھانیا جاتا ہے جس کی کوئی دئیل نہیں ہوتی۔ اگر دُنیا ہوشیار ہوتی تو آ رہ تخلیق نہ ہوتا۔

میں رنگوں اور شکلوں کے فن کی بات نہیں کرتا جس میں صرف وضاحت ہی انکساری پر فتح یاب ہوتی ہے۔ جہال فکرختم ہوتی ہے وہاں اسلوب بیال شروع ہوتا ہے۔ وہ لڑ کے جن کی آتھوں کے سوتے خالی منے جن کولوگوں نے مندروں اور عائب گھروں میں سجادیا تھا۔ ان كا فلسفدان كے اشاروں سے واضح ہے۔ بينظارہ تمام لائبريريوں سے زيادہ تعليم كا باعث ہے۔ دوسرے پہلو کے لئے بہی میوزک درست ہے۔ اگر آ رث بھی اسباق سے خالی ہے تو یقینا میرسیقی ہے۔اس کا حساب سے بہت ہی قریبی تعلق ہے۔وہ کھیل جوزین اینے ہی طے کردہ اصولوں اور قواعد کے مطابق کھیلتا ہے قواعد اس چکر کے اندر ہی وقوع پذیر ہوتے رہتے ہیں یمی جاری ملیت ہے۔اس سے آ کے صرف ارتعاش ہی غیرانانی كائنات مين بإياجا تاب جسفالص متيات بي نبين سمجهاجا تاربيه ثاليس بهت بي آسان ہیں۔ ہے سرویا انسان ان کی اپنی ہم آ ہنگیوں اور شکلوں کے ذریعے بیجان کروا تاہے میں ایسے آرے کی بات کررہا ہوں جس کی ترغیب کی وضاحت ہی عظیم رہتی ہے، جس میں سراب اینے آپ کوخود بخود ہی پیش کرتا ہے جس میں ماحاصل نا گزیر ہوتا ہے۔ میرامطلیب افسانوی تخلیق ہے۔ میں جانے کی تجویز دیتا ہوں کیا ہے سرویا کی اپنایا وال جما

سوچنے کا مطلب دُنیا تخلیق کرنا ہے۔اس کا آغاز انسان کی بنیادی رضامندی ہے ہوتا ہے جوانسان کواسینے ہی تجربے سے جُدا کرتی ہے تا کہوہ ماضی کے عارضے کے مطابق مشتر كه بنیاد تلاش كرسكے۔الی كائنات جواستدلال سے گھرى یامشا بہتوں سے روشن ہوتی ہوجو ہر لحاظ سے ایسا موقع فراہم کرتی ہوجوجدائی کومنسوخ کرتا ہے۔کوئی بھی فلاسفرخواہ کانٹ ہی کیوں نہ ہو تخلیق کار ہوتا ہے۔اس کا اپنا ہی کردار، علامات اور ایکشن ہوتا ہے۔ اس کا اپنائی بلاث ہوتا ہے جس کا اختام اینے ہی انداز سے کیاجا تا ہے۔اس کے برعس، ناول کی شاعری اور مضمون پر برتری فن کی عظیم دانشوریت کونمایاں کرتی ہے۔اس کے بارے میں ہماری کوئی غلط جمی نہیں ہونی جا ہیں۔ میں عظیم لوگوں کی بات کر رہا ہوں۔ادبی شکل کی زرخیزی اوراہمیت کو اکثر اس مواوے مایا جاتا ہے جس پر بیشتل ہوتی ہے۔برے ناولوں کی تعداد ہمیں اچھے ناولوں سے عافل نہیں کرسکتی۔ بیجی اینے ساتھا بی ہی کا کنات لاتے ہیں۔ ناول کی اپنی منطق ہوتی ہے، اس کا اپنا ہی استدلال ہوتا ہے، بیائے ہی وجدان کاما لک ہوتا ہے اور اس کے اپنے ہی وعویٰ ہوتے ہیں ، اس کے اپنے ہی فصاحت کے مطالبات ہوتے ہیں۔

وہ کلا سیکی متفاد پوزیشنیں جن کے بارے میں میں بات کررہا ہوں اس معالمے میں کم جائز ہیں۔ آج جب قرکا کتات کے سامنے دعویٰ کرنا رُوک دیت ہے، جب اس کی بہترین تاریخ اس کے پچھتاوں پر مشمل ہوتی ہے تو ہم وہ نظام جان سکیں گے جو قابل و قعت ہوگا ، اس کو اس کے مصنفوں سے جُد انہیں کیا جا سکے گا۔ بذات خوداخلا قیات بھی اس کے اپنے ہی پہلووُں میں سے ایک ہے جو ایک لمبا اور مناسب صد تک اپنی ہی ذات کا اظہار ہے۔ چر دخیال اپنے ہی گوشت کے مفروضے کی طرف کوٹ جا تا ہے۔ جم کی افسانوی جس کو دخیال اپنے ہی گوشت کے مفروضے کی طرف کوٹ جا تا ہے۔ جم کی افسانوی حرکات اور جذبات کی حد تک انسان کے دُینا کے بارے میں ورث کے مطابق با قاعدہ کی جاتی ہیں۔ مصنف ہمیں بہت می کہانیاں بتا تا ہے اور اپنی کا کتات تخلیق کرتا ہے عظیم ناول جاتی ہیں۔ مصنف ہمیں بہت می کہانیاں بتا تا ہے اور اپنی کا کتات تخلیق کرتا ہے عظیم ناول جاتی ہیں۔ مصنف ہمیں بہت می کہانیاں بتا تا ہے اور اپنی کا کتات تخلیق کرتا ہے عظیم ناول فل فیانہ ناول ہیں جو ان مقالات لکھنے والوں کے برعکس ہیں جن میں بالزاک ، ساؤ ، میل فلسفیانہ ناول ہیں جو ان مقالات لکھنے والوں کے برعکس ہیں جن میں بالزاک ، ساؤ ، میل فلسفیانہ ناول ہیں جو ان مقالات لکھنے والوں کے برعکس ہیں جن میں بالزاک ، ساؤ ، میل فلسفیانہ ناول ہیں جو ان مقالات لکھنے والوں کے برعکس ہیں جن میں بالزاک ، ساؤ ، میل

ویلی ستیدل، دوستونسکی ، پروست، مالروکس، کا فکاجیسے شامل ہیں۔

انہوں نے حقیقت کی بجائے اشاروں میں لکھا اور فرضی کردار تخلیق کیے جو وضاحتی
اصول کی غیرافادیت کے قائل تھے اور قابلِ اوراک ظاہریت کے قلیمی پیغام کے بارے
میں یقینی تھے۔وہ آرٹ کے کام کوابتداءاور انہتا بجھتے تھے۔ بیا کھر غیراظہار شدہ فلفے کا نتیجہ
ہے،اس کی مثال اور اس کی تکمیل ہے۔بیاسی فلفے کی پیچیدگ کے ذریعے ممل ہوتی ہے۔کم
از کم بیاس کو جائز قرار دیتی ہے، کم از کم اُس پرانے موضوع کی تفریق کو کہ کم از کم بیچھوٹی ک
فکرے بیگانہ ہوجائے جہاں پرزیادہ تر فکر زندگی سے جھوٹ کر لیتی ہے۔حقیقت کوسنوار نے
کوابل نہ ہونے کے باعث فکر اپنے ہی مصنوی بن میں گھر جاتی ہے۔ ذیر بحث ناول اس
لاز وال اور اضافی علم کا آلہ ہے جے عجب کہا جاتا ہے۔ مجبت کے بارے میں افسانوی تخلیق
میں ابتدائی طور پرچرانی ضرور ہوتی ہے اور زر خیز غور وفکر کا سامنا کرتی ہے۔

کم از کم یہی وہ طلسم ہے جوآ غاز ہے ہی نظر آتا ہے۔ میں اس کوشر مسار قکر کے ایسے شنر اووں کے روپ میں دیکھا ہوں جن کی خودش کی بعد میں گواہی دیتا ہوں۔ در حقیقت میری دلچیں صرف اس میں ہے جواس قوت کو بیان کرنے اور جانے میں ہے جوان کو دوبار ہ سراب کے راستے پرلے جاتی ہے۔ نیجنا یہی راستہ ہی آگے لے جانے میں مدودیتا ہے۔ اس کو پہلے ہی استعال کرنے کی حقیقت ولائل کو مختمر کرد میں ہوار میں ان کو ایک چاہث کے بغیر سمیٹ دیتا ہوں۔ کیا ایل کے بغیر زندگی قبول کرنے سے ایک مخض کام پر شفق ہوجا تا بغیر سمیٹ دیتا ہوں۔ کیا ایل کے بغیر زندگی قبول کرنے سے ایک مخض کام پر شفق ہوجا تا ہورا بیل کے بغیر قبال کے بغیر وزندگی قبول کرنے سے ایک خوش کام پر شفق ہوجا تا میں اپنی کا کہنا ہے۔ اس کے بھوتوں اور گوشت پوست کے لوگوں سے آزاد کراتا ہوں جن کی موجودگی سے میں انکاری نہیں ہوں۔ میں تخلیق رویے کا انتخاب کرتا ہوں۔ ہے سرویائی رویے کواگر ایٹار ہا ہا جو آپ نا جوازیت میں درمنا جا ہے۔ بھی آرٹ کے ساتھ ہوا۔ رویے کواگر ایٹار ہا ہا جو آپی نا جوازیت میں درمنا جا ہے۔ بھی آرٹ کے ساتھ ہوا۔ موجودگی میں شرح کی ترغیب سب سے مضبوط ہوتی ہے۔ افسانوی و خیا میں تھی تھی و نیا کی تا تھی دیا گوگلیت میں شرح کی ترغیب سب سے مضبوط ہوتی ہے۔ افسانوی و خیا میں تھی تھی و نیا کی کو تو بی سب سے مضبوط ہوتی ہے۔ افسانوی و خیا میں تھی تھی و نیا کی کو تھیں تھی تھی و نیا کی کو تھیں تھی تھی تھی و نیا کی کو تھیں تھی تھی و نیا کی کو تھیں تھی تھی تھی تھی کو تھیل کی کو تھیل کی کو تھیں تھی تھی کو تھیل کی کو تھیں تھی تھی تھی کو تھیل کی کو تھیں تھیں تھی کو تھیل کی تھیں تھیں تھیل کی کو تھیل کی کو

آ می مستعد ہوجاتی ہے، کیا میں جج کرنے کی خواہش کو قربان کیے بغیر بے سرویائی کے ساتھ د فا داررہ سکتا ہوں؟ بہت ہے سوالات کوغور وفکر کا سبب بنایا جا سکتا ہے۔ آ گہی کی بیہ آخری بچکیا ہد ابتداء کو بھولنے کے لئے خوفز دہ ہوتی ہے اورسراب کے مشکل سوالات اُٹھاتی ہے۔ تخلیق کوگردنت میں لینے والااسینے سامنے زندگی کے ہرتتم کے سٹائل کوگردنت میں ليتا ہے۔ فات يا ادا كار بخليق كاريا ڈان جون بي بھول جاتا ہے كداس كاعمل ياكل بن كردار کے بغیر وجود میں نہیں آسکتا۔ایک مخص بری تیزی سے اس کا عادی ہوجاتا ہے۔انسان خوش ہونے کے لئے رقم کما تا ہے اس کے اس کی پوری کوشش اور زندگی کا بہترین حقہ یمی رقم كمانے ميں صرف ہوجاتا ہے۔ وہ خوشی بھول جاتا ہے اور دولت كمانے ميں الجھ جاتا ہے۔فات کی تمام کوشش کا رُخ ترغیب یا تحریص کی طرف موڑ دیا جاتا ہے جوعظیم زندگی کا راسته ہے۔ ڈان جون اپن قسمت قبول کر لیتا ہے، اور اپنی ہستی کے ساتھ مطمئن ہوجا تا ہے جس کی شان و شوکت بغاوت میں مضمر ہوتی ہے۔ ایک آگھی ہے اور دوسری بغاوت، دونوں حالتوں میں بے سرویائی غائب ہوجاتی ہے۔ بیہ بھند اُمیدانسانی دل میں ہوئی ہے کہسب سے زیادہ مجروم انسان بھی سراب قبول کرنے پر زندگی ختم لیتا ہے۔امن کی ضرورت کے لئے جوش بیدا کرنے والی آوازول میں زندگی کو قبول کرنے کے برابر ہوتی ہے۔انسان کے لئے درمیانی راستہ تلاش کرنا ضروری ہے۔

بروپائی کی ناکام ہنگائی حالت ہمیں باخر کرتی ہے کہ یہ کیا ہے۔اگر ہمیں بتادیا جائے تو یہ بتانا کافی ہوگا کہ افسانوی تخلیق اس ابہام کویقیٰی فلاسٹی میں پیش کرتی ہے۔ مثال کے طور پر ایک کام کا انتخاب کرسکتا ہوں جو ہرشے پر شتمال ہوتا ہے اور بر موپائی کی آگی کو بیان کرتا ہوں جس کا واضح نقط آغاز ہوتا ہے۔ بیسر و پائی کا اس کی ذات میں احر ام نہ کیا جائے تو ہم جان سکتے ہیں کہ کون سافرین مصلحت سراب اس میں واضل ہوتا ہے۔ ایک مثال ، موضوع اور تخلیق کار کی وائی و فاداری کا فی ہوتی ہے۔ اس تجوید کوشامل کیا جاتا ہے مثال ، موضوع اور تخلیق کار کی و فاداری کا فی ہوتی ہے۔ اس تجوید کوشامل کیا جاتا ہے جس کو پہلے ہی تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔

میں دوستوفسکی کے مقبول موضوع کو بیان کرتا ہوں۔ میں نے شاید بہت سے دوسرےکاموں کوبھی بیان کیا ہے۔ لیکن اس کام میں مسئلےکو براہ راست حل کرنے کی کوشش کی ہے، جذبات اور شرافت کے اس مفہوم میں موجودیاتی فلفے نے پہلے ہی اس پر بحث کی ہے۔ بیدنوازیت میرےمقصد کو پورا کرتی ہے۔

میں ہے۔ بیمتوازیت میرےمقصد کو پورا کرتی ہے۔

کر بلو(Kirilov)

دوستونسکی کے تمام ہیروزندگی کے معنی تلاش کرنے کے لئے سوال اُٹھاتے ہیں۔اس
لئے وہ ماڈرن ہیں وہ بے سروپائی سے خوفزدہ نہیں ہیں۔ جدید شرافت کو کلاسیکل شرافت
سے جو بات ممتاز کرتی ہے وہ ہے ہے کہ کلاسیکل شرافت اخلاقی مسائل پر توجہ دیتی ہے اور
جدید شرافت مابعد الطبیعاتی مسائل پر توجہ دیتی ہے۔ دوستونسکی کے ناولوں میں اس سوال کو
اتی شد سے کے ساتھ چھیڑا گیا ہے کہ اس میں صرف انہا پندانہ کل ہی تلاش کیے جا سکتے
ہیں۔زندگی یا تو سراب ہے یا خدا ہے۔اگر دوستونسکی جسس سے مطمئن ہوتا تو وہ فلاسفر
ہوتا۔ وہ نتائے کی ایسے شرح کرتا ہے جھیے وقت کی۔ دانشورانہ وقت گزاری انسانی زندگی کا
صفحہ ہاس طرح وہ آرٹسٹ ہے۔ان متائج کے درمیان اس کی توجہ کا مرکز آخری شے
ہے،جس کو وہ اپنی ڈائری میں مصنف کی منطق خورشی کہتا ہے۔1876 کی قسط میں وہ منطقی
خورشی کے استدلال کا خیال کرتا ہے۔وہ قائل ہے کہ انسانی زندگی لافا نیت پر یقین کے
بیر بے سرویائی ہے اور مایوس انسان اس خیتج پر پہنچتا ہے۔

'خوشی کے سوال کے جواب میں اور میر ہے شعور کی ٹالٹی کے ذریعے مجھے بتایا گیا کہ میں خُدا کے ساتھ ہم آ جنگی میں خوش نہیں روسکتا ،جس کا میں ادراک نہیں کرسکتا اور نہ ہی بھی اس پوزیشن میں ہوسکتا ہوں کہ اس کا ادراک کرسکوں .....'

چنانچاس تعلق میں مدّ عاعلیہ اور مدعی کے کردار کوفرض کرتا ہوں، جس میں ملزم اور جج بیں، چنانچیمیں اس کامیڈی کوفطرت کا مجرمانہ فعل قرار دیتا ہوں جوابک احتقانہ ہات ہے اور میں اسے مجھ لیتا ہوں جومیری ذلت کا باعث ہے تا کہ میں ازراہ نوازش اسے ادا کرسکوں۔
'مکی اور مدتا عاملیہ، نج اور ملزم کی غیر متنازع صلاحیت کے لحاظ سے میں مذمت کرتا ہوں کہ فطرت مجھے ایسے وجود میں تبدیل کردیے تا کہ میں اذبیت میں مبتلا ہوسکوں۔ میں اس کی اینے ساتھ تباہی کی مذمت کرتا ہوں۔'

اس بوزیشن میں کسی حد تک مزاح ہے۔ بیخودشی اینے آپ کولل کرتی ہے کیونکہ مابعدالطبیعاتی کرے پروہ پریثان ہوتا ہے۔ایک لحاظ سے وہ اپناانقام لیتا ہے۔اس کا پیر ثابت كرف كاطريقه بكراس كے ياس نہيں ہے۔ بيعامى بات بكر اس موضوع كو مادی شکل میں ظاہر کیا جاتا ہے، تاہم سب سے زیادہ عمومیت کے لحاظ سے دی پوسیسڈ میں دی کر بلومنطقی خودکشی کی وکالت کرتاہے۔انجینئر کر بلوکہیں اعلان کرتاہے کہ وہ اپنی جان لینا جا ہتا ہے کیونکہ بیاس کا خیال ہے۔ ظاہر ہے اس لفظ کومناسب مفہوم میں سمجھنا جا ہیے۔ ایک خیال کے لئے وہ مرنے پر تیار ہوجا تا ہے۔ بیا یک اعلیٰ ترخود کشی ہے۔ بندر تے کر بلوکا ذ بمن روش موتا جاتا ہے وہ موذی خیال جو اُسے چلار ہاہے ہم پر نمایاں ہوتا ہے۔حقیقت میں انجینئر ڈائری کے دلائل کی طرف جاتا ہے۔ وہ محسوں کرتا ہے کہ خُدا ضروری ہے اس کئے اُسے ضرور ہونا چاہیے۔ وہ جانتا ہے کہ وہ نہ ہے اور نہ ہوسکتا ہے۔ وہ واضح کرتا ہے "" ب نے اس کو سمجھا کیوں نہیں کہ ایک شخص کو اپنے آپ کو تل کرنے کے لئے یہی دلیل كافى ہے؟" بيروبياس طرح بے سرويائى نتائج كوشامل كرتا ہے۔ لاتعلقى يرقابو يانے كے کے بی وہ خود کتی قبول کرتا ہے۔ میں نے پیچلی رات فیصلہ کیا کہ مجھے کوئی فکرنہیں ہے۔ آخر كاروه اسين اعمال كو بغاوت اورآزادى كے مطے خلے خيالات كے لئے تيار كرتا ہے۔ ميں اسيخ آب كولل كرول كا تاكه اين نافر مانى كوجما سكول، اور اين نى اور خوفناك آزادى كا اظہار کرسکوں۔ بیانقامی سوال نہیں ہے بلکہ بعناوتی سوال ہے۔ نینجا کر بلو (Kirilov) ایک بيسروياني كردارب- تاجم ال كالمخصوص فق محفوظ بيني وه اييز آب كول كرتاب-وه خود بھی تضادات کی وضاحت کرتا ہے اور ایک لحاظ سے ای وقت ہی وہ اس موذی منطق کو غیر معمولی ترغیب دیتا ہے جواس کر دار کا پورا تناظر پیش کرتا ہے بینی وہ اپنے آپ کول کرتا ہے۔ مدا کہ نزر این سکر

فصاحت و بلاغت کے لحاظ ہے دلیل سازی کلاسیک حیثیت رکھتی ہے۔ اگر خُدا موجود نہیں ہے تو کر بلوغداہے۔اگر غداموجود نہیں تو کر بلوکوایے آپ کولل کرنا جا ہے تا کہ خُدا بن سکے۔ بینطق بے سرویائی ہے تاہم یہی وہ منطق ہے جس کی ضرورت ہے۔ ولچیب بات اس وحدانیت کومعنی دینا ہے جوزمیں دوز ہو چکی ہے۔ بیاس مقدمے کوشار كرنے كى وضاحت كرتى ہے يعني اگر خُداموجود تبين تو ميں خُدا ہوں جواس اعلان كے باوجودؤ هندلای رہتاہے۔شروع۔ہے ہی اس کونوٹ کرنا اہم ہے کہ جو محض اس پاگل دعویٰ کی بیخی بگھارتا ہے اصل میں اس وُنیا کارہنے والا ہے۔ وہ این صحت کو برقر ارر کھنے کے لئے ہر صبح جمناسٹک کرتا ہے۔ وہ چیتو [Chatov] کی خوشی سے جوش میں آ جاتا ہے جوانی ہوی كصحت ياب موف يرخوش تفاموت كي بعد بستر مرك يريائي جانے والى كاغذى يريى برأس نے خاکہ بنایا ہوا تھا کہ اس کی زبان ایک طرف لیکی ہوئی ہے۔اس میں بجین اور تند مزاجی،جنوں، باضابطگی اور حساسیت یائی جاتی ہے۔جس میں سپر مین کے بارے میں منطق اور جنوں کے علاوہ کچھ بھی نہیں ہے، جب کہ انسان کے لئے اس کے پاس فہرست کامل ہے۔ یہی وہ تخص ہے جوانی وحدانیت کی بات کرتا ہے۔ یا تو وہ پاگل ہے یا دوستونسكى ياكل ہے۔ نينجاً كيسى خطى كاسراب بين جواسے أكساتا ہے۔ جوالفاظ كومخصوص مفہوم میں لیتاہے اور اس طرح وہ مضحکہ خیز بنتا ہے۔

کر بلوخود بھی ہمیں سیجھنے میں مدودیتا ہے۔ سٹیوروجن کے سوال کے جواب میں وہ واضح کردیتا ہے کہ وہ خدا۔ انسان کی بات نہیں کرتا۔ شاید بہی سوچا گیا تھا کہ اس کی بہت ویش میں ہوجا سے امنیاز کرنے کے بیدا ہوئی تھی۔ حقیقت میں یہ بیوع کواضا فی طور پر جوڑنے کا مفاملہ ہے۔ حقیقت میں کر بلوائے آپ کواس وہم میں مُجلا کر ایتا ہے کہ موت کے وقت بیوع کواحساس ہوا کہ اس کا مفاملہ ہے۔ خقیقت میں کر بلوائے آپ کواس وہم میں مُجلا کر ایتا ہے کہ موت کے وقت بیوع کواحساس ہوا کہ اس کا

تشدد بكاركيا-الجينركاكهنابك، فطرت كة قانون نے بيوع كوجوث كے درميان زندہ رہنے کے لئے مجبور کیا اور جھوٹ کے لئے مرنے پر مجبور کیا۔ اس لحاظ سے بیوع بورے انسانی ڈرامے کو شخصی بناتا ہے۔ وہ ممل آ دمی ہے ایک ایسا آ دمی جوسب سے زیادہ مضحکہ خیزصورت ِ حال کو جان لیتا ہے۔ وہ خُدا۔انسان نہیں ہے بلکہ انسان۔خُداہے۔اور ايك مخصوص حدتك بم سب كوبهى صليب يرائكا بإجاسكتا بهاورظلم كانشان بنايا جاسكتا ب زیرِ بحث ربوبیت ارضی بن جاتی ہے۔ رکر یلوکہتا ہے کہ تین سال تک میں نے اپنی ر بوبیت کی خصوصیات تلاش کیں اور میں نے ان کو یا بھی لیا۔ میری ابدیت کی خوبی آزادی ہے۔ کیااب کر بلو کے مقدے کامعنی سمجھا جا سکتا ہے بعن 'اگر خداموجودنہیں ہے تو میں خُداہوں۔ خُد ابنے کامطلب اس زمین پر آزادہونا ہے تاکہ سی بھی فانی وجود کی تابعداری نه کرنی پڑے۔ ظاہر ہے وہ ای دردناک آزادی ۔۔۔استباط کرتے ہیں۔اگر خداموجود ہے تو ہر شے اُس کی محتاج ہے اور ہم اس کی مرضی کے خلاف کیجھ نہیں کر سکتے۔ کر بلو کے نزديك ننشے كى طرح فداكوماردين كامطلب ايك شخص كااين آب كوفد إبنانا ہے ليني اس زمین پرابدی زندگی کوجانا ہے جس کے بارے میں مقدس کتابیں بولتی ہیں۔ (سٹیوروجن، ' کیا آپ مرنے کے بعدزندہ ہونے پریفین رکھتے ہو' کریلو، نہیں میں ای دُنیامیں ابدی زندگی پریقین رکھتا ہوں'')

اگرانسانی تسکین کے لئے بہی مابعد طبعیاتی بُرم کافی ہوتا تو خود کئی کے اضافے کی کیا ضرورت تھی؟ ایک شخص کیوں قل کرے اور آزادی جیتنے کے بعداس دُنیا کوچھوڑ دے؟ بہی تضاد ہے۔ بر بلواس سے باخبر ہے کیونکہ وہ مزید کہتا ہے، ''اگر آپ محسوس کرو، تو آپ زار (ردی باوشاہ) ہو، اور اپنے آپ کوئل کرنے سے کوسوں دور ہو، آپ شان وشوکت سے کار ردی باوشاہ) ہو، اور اپنے آپ کوئل کرنے سے کوسوں دور ہو، آپ شان وشوکت سے گھر میں زندگی گزار سکتے ہو۔' عام انسان اس منطق کوئیس جانے۔ وہ اس کو محسوس بھی ٹیس کرئے۔ یہ وہ اس کے دور میں وہ اندھی اُمیدوں کی تواضع کرتے تھے۔ (انسان نے خُد ا

خوداكشي

فلاصہ ہے۔) انہیں داستہ دکھانے کی ضرورت ہے جو بیلنے کے بغیر نہیں رہ سکتے۔ نیجاً کر بلو کو اپنے آپ کو انسانیت کی محبت کے بغیر قبل کرنا پڑا۔ اس کو اپنے دوستوں اور بھائیوں کو مشکل راستہ دکھانا پڑا جس پر وہ بہلا شہید تھا۔ یہ پیڈ گوجیکل خود شی تھی۔ تب کر بلو اپنے آپ کو آپ کی راستہ دکھانا پڑا جس کو معلیا ہے لائکا یا گیا تو وہ مظلوم نہیں ہوگا۔ وہ انسان۔ خدار ہے گا، جو ستقبل کے بغیر موت کا قائل ہوگا وہ سیحی ٹون سے شرابور ہوگا۔ وہ کہتا ہے، میں بالکل خوش نہیں ہوں کیونکہ میں اپنی آزادی کو جتاتا ہوں۔ 'لیکن ایک دفعہ جب وہ مرجاتا ہوا وہ خوش نہیں ہوں کیونکہ میں اپنی آزادی کو جتاتا ہوں۔ 'لیکن ایک دفعہ جب وہ مرجاتا ہوا وہ جبک اُٹھتی ہے۔ رکر بلو کے پستول کا فائر آخری انقلاب کا اشارہ تھا۔ اس طرح ہیکو کی مالیوی بھی جو اسے موت کی طرف دھیل رہی تھی بلکہ اپنے گئے اپنے ہمائے کی محبت تھی۔ نا قابل بیان روحانی مُہم جو کی کوخون خراب پرختم کرنے سے پہلے کر بلوا سے بی قدیم ریمار کس دیتا ہیاں روحانی مُہم جو کی کوخون خراب پرختم کرنے سے پہلے کر بلوا سے بی قدیم ریمار کس دیتا ہیں اور جانی میں انسانی تاریخ ہے، ''سب اچھی ہے۔'

دوستوفسکی نے بیخودشی کا موضوع ہے تھا بنایا ہے۔ کر یلو کے صفح ہستی سے مئنے سے پہلے ہمیں دوسرے کرداروں کو بھی نوٹ کرنا جا ہیے جفوں نے مزید ہے سروپا موضوعات کا آغاز کیا۔ کر یلواور آئیوں کراموزوف نے اپنی عملی زندگی میں ہے سروپائی سپائیوں کا آغاز کیا۔ ان کو کر بلوگی موت سے آزادی ملی۔ وہ زار ہونے پراپی مہارت کا استعال کرتے ہیں۔ سٹیورجن 'ستم ظریفانہ زندگی' ہر کرتا ہے اوراس لحاظ سے مشہورہوا۔ وہ اپنار گرفط میں پایاجا تا ہے میں کسی وہ استعال کرتے ہیں۔ سٹیورجن 'ستم ظریفانہ زندگی' بر کرتا ہے اوراس لحاظ سے مشہورہوا۔ وہ بخرض زار ہے۔ آئیوں ذہن کے شاہانہ اختیار سے دست ہردار ہونے کے لئے تیار نہیں ہے۔ اس کے بھائی کی طرح ہوگ اپنی زندگیوں سے ثابت ہردار ہونے کے لئے تیار نہیں ہے۔ اس کے بھائی کی طرح ہوگ اپنی زندگیوں سے ثابت کرتے ہیں کہ عقیدے کی خاطر ایک محف کی تذکیل ضروری ہے، وہ وہ یہ کی کہ سکتا ہے کہ یہ حالت شرمناک ہے۔ اس کا کلیدی لفظ 'مر شے جائز ہے' کسی حد تک حزن کے سائے حالت شرمناک ہے۔ اس کا کلیدی لفظ 'مر شے جائز ہے' کسی حد تک حزن کے سائے طالت شرمناک ہے۔ اس کا کلیدی لفظ 'مر شے جائز ہے' کسی حد تک حزن کے سائے طالت شرمناک ہے۔ اس کا کلیدی لفظ 'مر شے جائز ہے' کسی حد تک حزن کے سائے طالت شرمناک ہے۔ اس کا کلیدی لفظ 'مر شے جائز ہے' کسی حد تک حزن کے سائے طالت شرمناک ہے۔ اس کا کلیدی لفظ 'مر سے جائز ہے' کسی حد تک حزن کے سائے میں ہوں پاگل بی پر بروا۔

The Market of the Control of the Con

''ڈائری' جیسے ناول بے تکے سوالات اُٹھاتے ہیں۔ وہ موت، بکندی، خوفناک آزادی، زاری عظمت کے انسانی بننے تک منطق قائم رکھتے ہیں۔ سب بچھٹھیک ہے، ہرچیز کی اجازت ہے اور کوئی شے نفرت کے لائق نہیں۔ یہ بے سروپائی جمنف ہے۔ مگر وہ کوئی تخلیق ہے۔ کا اجازت ہے۔ ورکوئی شے نفرت کے لائق نہیں اتنی مانوس معلوم ہوتی ہے۔ لائعلق کی یہ تخلیق ہے۔ مراح کی تخلوق ہمیں جو بہ صفت معلوم ہوتی ہے۔ ہم اس میں تُند مزاح دُنیا ان کے دلوں میں گرجتی ہے، ہمیں جو بہ صفت معلوم ہوتی ہے۔ ہم اس میں اپنی روزم ہوتی ہے۔ ہم اس میں اپنی روزم ہوتی ہے۔ ہم اس میں دوستونسکی کے علاوہ کسی نے بروپائی دونا تا تکلیف دہ اور مانوس سے نہیں بخشا ہوگا۔

اُس کا نتیجہ کیا تھا؟ دوا قتباسات کھل مابعدالطبیعاتی کایابیٹ دکھاتے ہیں جومصقف کودوسرے انکشافات کی طرف لے جاتے ہیں۔ منطقی خودش کرنے والے کے دلاک نے نقادوں کے احتجاج کوجنم دیا۔ دوستونسکی ڈائری کی اس قبط میں کہتا ہے کہ اُگر بنی نوع انسان کالا فانیت پر عقیدہ اتناہی ضروری ہے (کہاس کے بغیروہ اپنے آپ کوئل کرنے کے نتیج پر بہنچ جاتا ہے) توانسانیت کی حالت بار الی ہونی چاہے۔ اس حالت میں انسانی روح کی لا فانیت بغیر شک وشبہ کے موجود ہے۔ اس کے آخری ناول کے آخری صفحات میں دوبارہ خدا کے ساتھ طیم معرکہ وآرائی میں بھے بچالوشاسے پوچھتے ہیں، ''کراموز وف کیا جو فد میں ہونے کے اور اس کے آخری ناول کے آخری صفحات میں دوبارہ خدا کے ساتھ طیم معرکہ وارائی میں بھے بچالوشاسے پوچھتے ہیں، ''کراموز وف کیا جو فد میں گے جو فد ہیں گے۔ ہم جو فد میں گے۔ ہم ایک دوسرے کو دوبارہ دیکھ کیس گے۔ ہم ایک دوسرے کو دوبارہ دیکھ کیساتھ ہوا۔''

اس طرح بر بلوہ سٹور وجن اور آئیون تینوں کو شکست ہوتی ہے۔ براورز کراموزوف (ناول) وی بوسیسڈ (ناول) کا جواب دیتا ہے۔ حقیقت میں یہی ماحاصل ہے۔ پنس موچکن سوئم کے جوالے سے الوشا کا معاملہ مہم نہیں ہے۔ مؤخرالذکر دوا می حالت میں رہتا ہے، جس میں لاتعلقی اور مُسکر اہت کی جھلک نظر آتی ہے۔ ہوسکتا ہے بیمسر ورحالت ابدی زندگی ہوجس کے بارے میں پرنس مخاطب ہوتا ہے۔ اس کے برعس الوشا واضح طور پر کہتا

ہے، ''ہم دوبارہ ملیں گے۔'' خودکشی اور پاگل بن کا سوال ہی نہیں۔ جس شخص کولا فانیت اور خوشیوں پر یفین ہے اس کا استعال کیا ہوسکتا ہے؟ انسان اپنی ابدیت کا خوشیوں کے بدلے تبادلہ کرتا ہے۔'ہم خوشی سے ایک دوسر ہے کو بتا سکیل گے جو پچھ ہوا ہے۔'ایک دفعہ پھر کر ماہوکا پستول روس کے کسی علاقے میں دوبارہ گونج اُٹھتا ہے، کیکن دُنیا بنی اندھی اُمیدوں کی جاشنی کو جاری رکھتی ہے۔انسان اس کو بچھ نہیں یا تے۔

نتجاً يكوئي بيرويا ناول نبيس تفاجؤ بميس مخاطب كرر ما تفا بلكه مياك موجودياتي ناول تھا۔اس کی جست اپنی شرافت آ رٹ کو دے رہی تھی جس سے بیمتا تر تھی۔ بیر ضامندی میں ہلکی سی جنبش پیدا کرتی ہے جو شکوک، بے بیٹنی اور جوش سے چھلنی ہے۔ برادرز كراموزوف كے بارے میں بات كرتے ہوئے دوستونسكى نے لكھاتھا، "اس بورى كتاب میں جس بنیادی سوال کا کھوج لگایا جائے گا وہ بنیادی سوال ہوگا جس کی وجہ ہے میں خود بھی بوری زندگی شعوری یاغیر شعوری دجہ سے مُنتلا رہا ہوں لینی خُدا کی ذات کی موجودیت کے بارے میں۔ بوری زندگی کی اذبت کومسر ت سے بھر بوریقین میں ایک ناول میں تبدیل كرنا نا قابلِ لِقِين بات ہے۔ دوستونسكى كے ايك نقاد كا كہنا تھا كه دوستونسكى آئيون كا طرفدار ہے اور ان تائیری ابواب لکھنے کے لئے تین ماہ لگے جب کہ اس کے بے ادبانہ ( کفر مکنے دالے) ابواب لکھنے کے لئے صرف تین ہفتے در کار تنے۔اس کا کوئی بھی کر دارابیا تہیں جواس کے لئے سوہان روح ہو، جواس میں مبالغہ پیدانہ کرتا ہویا حساسیت کی تلافی نہ كرتا ہو يا غير فائيت كى تلاش ميں نہ ہو (جيد نے كہا تھا كہ دوستونسكى كے تمام ہيرو کثیرالازدواج کے عادی ہیں) بہر حال ہم اس شک کے ساتھ ہی رہتے ہیں۔ بدایا آرٹ ہے جس میں دن کی روشن کی نسبت دھویہ جھاؤں زیادہ دکھائی گئی ہے۔ ہمیں موقع دیا جاتا ہے کہ ہم انسان کی امیدوں کے برعکس اس کی جدوجہد کو اپنی گرفت میں لیں۔ اختام تک و بنج موے ، تخلیق کار اینے کرداروں کے خلاف اینا انتخاب کرتا ہے۔ یہی تضادات جمين التيازكرن كاموقع وية بين بين بير بيسبرويا كام نيين بي جس كويهال بر

شامل کیا گیا ہے بلکہ ایسا کام ہے جو بے سروپائی مسئلہ کو گہرائی بخشا ہے۔ سٹیور جن کے مطابق دوستوفسکی کا جواب تذکیل اور شرم میں ہے۔ اس کے برعکس بے سروپا کام جواب نہیں دیتا یہی اہم فرق ہے۔ اس کے ماحاصل کا احتیاط سے جائزہ لیتے ہیں یعنی بے سروپا گخص کواس کام میں جو چیز متضاد بناتی ہے وہ اس کامسیحائی کروار نہیں بلکہ آخرت کا اعلان ہے۔ ایسے عیسائیوں کی مثالیں بھی ہیں جو قیامت پریقین نہیں رکھتے۔ آرٹ کے کام کے حوالے سے یہ بھی ممکن ہے کہ ان میں سے بسروپائی تجزیے کی ایک و نیا کا تعین کیا جائے جن کی سابقہ صفحات میں بیش بنی گئی ہے۔ یہ 'انجیل کی بے سروپائی'' کی طرف لے جائی جن کی سابقہ صفحات میں بیش بنی گئی ہے۔ یہ 'انجیل کی بے سروپائی'' کی طرف لے جائی جی سے بیاں میدا ہونے کوئیں روک سکتے۔ اس کے برعکس بید ایجنا آ سان ہے کہ دی پوسیسڈ کا مصقف بیدا ہونے کوئیں روک سکتے۔ اس کے برعکس بید ویکنا آ سان ہے کہ دی پوسیسڈ کا مصقف بیدا ہونے کوئیں روک سکتے۔ اس کے برعکس بید ویکنا آ سان ہے کہ دی پوسیسڈ کا مصقف بیدا ہونے کوئیں دوک سکتے۔ اس کے برعکس بید ویکنا آ سان ہے کہ دی پوسیسڈ کا مصقف بیدا ہونے کوئیں دوستونسکی کا کر یا کو کو جواب مندرجہ ذیل جملے میں مختصراً پیش کیا جاسکتا ہے بینی موجود بیت فریب دہ ہے اور بیدوا می ہے۔

## عارضى تخليق

اس نقطے پر جھے ادراک ہوا کہ اُمید چیکے سے دامن نہیں بچا کتی تی کہ یہ اُن کا بھی محاصرہ کر لیتی ہے جواس سے آزادی چاہتے ہیں۔ اس نقطے تک زیر بحث موضوع ہیں ہیں نے تو بھی دلچیں پائی ہے۔ ہیں تخلیق کے دھارے ہیں بچھ سچے بے سرویا کا مول کی فہرست بھی بناؤں گا۔ ہر شے کا آغاز ہونا چاہیے۔ اس بیاس کا موضوع وفاداری ہے۔ چرج برق اوگوں پر بہت نالاں تھا کیونکہ اس کے نزدیک گراہ بچے سے بڑا کوئی دُنمن نہیں ہوتا۔ عرفانیوں کی دیدہ دلیری کا ریکارڈ موجود ہے۔ رومانویت پرستوں کے استقلال نے آرتھوڈوکس کی تغیر میں خاصی حقد داری ڈالی۔ اگر اجازت ہوتو کہا جا سکتا ہے کہ بھی بات بے سرویائی پر بھی درست آتی ہے۔ ایک مخص کے داستے کو ایسا راستہ دریافت کرنے کے سے سرویائی پر بھی درست آتی ہے۔ ایک مخص کے داستے کو ایسا راستہ دریافت کرنے کے سے سرویائی پر بھی درست آتی ہے۔ ایک مخص کے داستے کو ایسا راستہ دریافت کرنے کے سے سرویائی پر بھی درست آتی ہے۔ ایک مخص کے داستے کو ایسا راستہ دریافت کرنے کے سے سرویائی پر بھی درست آتی ہے۔ ایک مخص

ذریعے پہچانا جاسکتا ہے جواس کو گمر اہ کرتا ہے۔ بے سرویائی کے بتیجے میں سامنے آنے والے رویداس کی منطق کے ماتحت ہوتے ہیں۔ بے سرویائی میں اُمیدکویا نا ناممکن ہے۔ سرویائی میں اُمیدکویا نا ناممکن ہے۔ سب سے بالاتر ناگزیر وفاداری چوکسی کا مظاہرہ کرتی ہے اور مضمون کے عمومی بلان کی تائید

بیدخیال مخصوص آرف کی رہنمائی کرتا ہے۔ اکر تخلیق کاروں کے کام بھر ہے ہوئے شوق کے طور پرموجود ہیں۔ فنکاراورادیب دونوں پریشان ہیں۔ایک گہری فکر ہونے کی مسلسل حالت میں ہے اوراس میں زندگی کے جربے کواختیار کرتا ہے اوراس کی شکل کوفرض کرتا ہے۔انسان کی واحد تخلیق کواس کے کثیر العناصراور مسلسل پہلوؤں کے ذریعے توانائی بخشی جاتی ہے۔ تخلیق ایک دوسرے کی تھی کرتی ہے اور بخشی جاتی ہے۔ اگر کوئی شے تخلیق کواسیے مقصد تک لاتی ہے تو یہ ایک دوسرے کی تھی کرتی ہے اور ایک ورسرے کا متضاد پیش کرتی ہے۔اگر کوئی شے تخلیق کواسیے مقصد تک لاتی ہے تو یہ ایک دوسرے کی فتیاب اور سراپ زدہ جی نہیں ہوتی بلکہ ''تخلیق کار کی موت تجرب اور ایراپ زدہ جی نہیں ہوتی بلکہ ''تخلیق کار کی موت تجرب اور ایراپ زدہ جی نہیں ہوتی بلکہ ''تخلیق کار کی موت تجرب اور

اس کی ذ کاوت کو بند کرتی ہے۔''

ضروری نہیں کہ یہ کوشش اور فوق الانسانی شعور قاری پر ظاہر ہو۔انسانی تخلیق میں کوئی راز نہیں ہے۔ارادہ اس مجز کوسرانجام دیتا ہے۔ مگر راز کے بغیر سچی تخلیق نہیں ہوتی۔ کام کانسلسل اس فکر کی مشابہت کا سلسلہ ہے۔ کارروائی کے پہلو بہ پہلوا یک اور تتم کے خلیق کار کا ادراک کرناممکن ہے جس کا کام باہمی تعلقات ہے محروم ہے۔ خاص حد تک وہ متضاد ہیں۔ مگر سب کو دیکھتے ہوئے اپنے فطری گروپوں کو بحال کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر موت سے وہ اپنی اہمیت اخذ کرتے ہیں۔

وہ اپنے مصنف سے زندگی کے بنیا دی معنی اخذ کرتے ہیں۔ موت کے وقت ان کے کاموں کا سلسلہ نا کامیوں کے مجموعے کے علاوہ کچھ نہیں ہوتا۔ تاہم اگر اُن تمام نا کامیوں کی ایک ہی جیسی گونج ہوتو تخلیق کارا بی حالت کی شبیہ کو دُہرانے میں کامیاب ہوجا تا ہے اور وہ این ملکیت میں بانجھ رازے فضامیں گونج بیدا کرتا۔

یہاں پر غلبے کا رجان نمایاں ہے۔ تاہم انسانی ذہانت کا کرداراس ہے بھی زیادہ ہے۔ یہ نیق کے حرف رضا کارانہ بہلوکو بیان کرتا ہے۔ کہیں پر میں نے اس حقیقت کو ب نقاب کیا ہے کہ انسانی ارادے کا آگی پیدا کرنے کے علاوہ کوئی مقصد نہیں ہے۔ اس کو دسیلن کے بغیر پیدانہیں کیا جا سکتا۔ صبر اور معقولیت کے تمام مکتبہ قلر کے زد یک تخلیق سب کے موثر ثابت ہوئی ہے۔ اپنی حالت کے خلاف مستقل مزاج بخاوت، ایک ایسی کوشش کے سامے استقلال کا مظاہرہ کرنا جو با نجھ ہوانسانی عظمت کی لاکھڑاتی ہوئی شہادت ہے۔ کر دور مرح کوشش تکمیل ذات، بچائی کی حدود کا جا مع اندازہ، پیائش اور طافت کا بلاوا ہے۔ اس از مائش کی نسبت بذات خود ظلیم کام کی امسان ہے پورا کرنا ہے۔ اس آزمائش کی نسبت بذات خود ظلیم کام کی امسان ہے پورا کرنے کا مطالبہ کیا جا تا تے اور وہ اس کو اپنے بھوت پر بیت کی ہے۔ اس آزمائش کی خیق سکے۔ برغالب آئے کے خاموقع فراہم کرتا ہے تا کہ وہ نگی حقیقت کرتے ہوئی سکے۔ برغالب آئے کے فراہم کرتا ہے تا کہ وہ نگی حقیقت کرتے ہوئی کرد ہا ہون اس کی خوت والے ہوئی سے۔ میں جس مقالے کی فر ہائش کرد ہا ہون اس کی خوت قال در شرح مشکل ہے۔ اس کے برغالب آئے کے فراہم کرتا ہے تا کہ وہ نگی حقیقت کرتے ہائی فر ہائش کرد ہا ہون اس کی خوت قالوں کی خوت تا ہے۔ اس کی خوت تا ہے تا کہ وہ نگی حقیق اور شرح مشکل ہے۔ اس کی برغالب آئے کی فر ہائش کرد ہا ہون اس کی خوت تا ہے۔ اس کی خوت تا ہے فروائی کی فراہم کرتا ہے۔ اس کی خوت تا ہے فروائی کو واضی طور پر بھی تی کی خوت تا ہے فروائی کی خوت تی کی خوت تا ہے فروائی کی کو خوت کی کہ کام کی کرتا ہے۔ اس کی خوت تا ہے فروائی کی کرفائی کی کرتا ہے۔ اس کی خوت تا ہے فروائی کی کرتا ہے۔ اس کی خوت کو کرتا ہے۔ اس کی خوت کی کرتا ہے۔ اس کی خوت کی کرتا ہے کام کی کرتا ہے۔ اس کی خوت کی کرتا ہے۔ اس کی خوت کی کرتا ہے۔ اس کی خوت کرتا ہے۔ اس کی کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے۔ اس کی کرتا ہے کرتا ہے۔ اس کی خوت کی کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے۔ اس کی کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے۔ اس کی کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے۔ اس کی کرتا ہے کرتا

109

کوشش کی ہے۔ یہ مقالاتی۔ ناول، وہ کام جس کو ٹابت کیا گیا ہے، جوسب سے زیادہ قابلِ
نفرت ہے وہ کام ہے جو اکثر خود روفکر سے متاثر ہوتا ہے۔ جس سچائی کی ملکیت کا آپ
کویفین ہوتا ہے آ ہاس کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ جن خیالات کا ایک شخص مظاہرہ کرتا ہے
اورفکر ان خیالات کے برعکس ہوتی ہے وہ تخلیقی فلاسٹروں کوجنم دیتی ہے جو اپنے آپ سے
شرمندہ ہوتے ہیں۔ میں جن کی بات کر رہا ہوں یا جن کے بارے میں سوچ رہا ہوں اس
کے برعکس روش خیال مفکر ہوتے ہیں۔ خاص نقطے پرفکر اپنی طرف واپس لوٹ جاتی ہے،
جہاں سے وہ اپنے کاموں کی شکل اُبھارتی ہے جو محدود، فانی اور باغیانہ فکر کی ظاہری علامیں
ہوتی ہیں۔

شاید بی علامتیں کچھ ثابت کرتی ہیں یا نہیں گریہ بوت ایسے ہیں جو ناول نگار دُنیا کی بجائے اپنے لئے فراہم کرتا ہے۔ ناول نگاروں کوٹھوں پرفتے یاب ہوتا چا ہے اورائ کا میا بی کو اُن کی شان و شوکت تشکیل دینی چا ہے۔ گلی نفسیاتی کا مرانی ان کے لئے فکر نے تیار کی ہے۔ جب وہ مکمل طور پرایسے بنتے ہیں توجہ تخلیق کو ہے جس میں چر دقو توں کی تذکیل کی گئی ہے۔ جب وہ مکمل طور پرایسے بنتے ہیں توجہ تخلیق کو ہمروپائی میں چکاچوند بنادیتا ہے۔ آخر سم ظریفانہ فلفہ جنون بیدا کرتا ہے۔ بسروپائی میں چکاچوند بنادیتا ہے۔ آخر سم ظریفانہ فلفہ جنون بیدا کرتا ہے۔ کی حد تک فکر وحدا نیت کوروئی ہے اور تنوع کوشان و شوکت بخشی ہے۔ تنوع آرٹ کی حد تک فکر دہمن کوآ زاد کراتی ہے اور اس کو تنہا چھوڑتی ہے وہ حدود کوشک سے مہر الکی ہے۔ اور کوڈھا ہے وہ اس کی ترغیب نہیں دیتا۔ یہ ندگی آرٹ کی پختگی کا انتظار کرتی ۔ اس ہے جُدا ایک بار چرکام آمید سے ہیشہ کیلئے آزاد روح کوڈھا ہے والی آواز دیتا ہے یا چرکسی کوآ واز نہیں دیتا۔ اگر تخلیق کا رتھ کا وٹ سے چور اس سے منہ موڑلیتا ہے تو کوئی فرق نہیں پڑتا۔

میں بے سروبائی تخلیق سے استفسار کرتا ہوں جو مجھے فکر، بغادت، آزادی اور تنوع سے درکار ہوتا ہے۔ روزاندرزق کمانے کے لئے سے درکار ہوتا ہے۔ بعد میں بیاب با نجھ بن کوعیاں کرتا ہے۔ روزاندرزق کمانے کے لئے کی گئی کوشش جس میں ذہانت اور جنول گئر تئر ہوجاتے ہیں اور ایک دوسرے کی حمایت

کرتے ہیں جس سے بے ہمر و پاانسان ڈسپلن دریافت کرتا ہے جواس کی سب سے ظیم ترین
قوت بنتی ہے۔اس طرح مطلوبہ ٹندہی ،اکھڑ پن اور معقولیت فاتح کے روبیہ سے مشابہت
رکھتی ہے۔ تخلیق کرنے کا مطلب ایک شخص کی قسمت بنانا ہے۔ان تمام کرداروں کے لئے
ان کا کام تعین کرتا ہے کم از کم جتنا یہ تعین کرتے ہیں۔ادا کار جمیں سکھا تا ہے کہ وجوداور ظاہر
ہونے میں کوئی حدود باتی نہیں ہیں۔

اس میں ہے کی کے بھی حقیقی معنی نہیں ہیں۔ آ زادی کے اس طرف ترقی کرنا باقی ہے۔ ان متعلقہ ذہنوں کی آخری کوشش خواہ وہ تخلیق کار کی ہویا فاتح کی ہویہ اپنی دائرہ اختیار سے اپنے آپ کو آزاد کر آتی ہے اور قربانی دینے میں کامیاب ہوجاتی ہے، خواہ یہ قربانی محبت کی شکل میں ہو، فتح کی شکل میں ہو تا ہم خیال رکھنا چاہیے قربانی محبت کی شکل میں ہو، فتح کی شکل میں ہوتا ہم خیال رکھنا چاہیے کہیں ایسا نہ ہو کہ اُن کی پوری زندگی بے حاصلی کو ہضم کرجائے۔ آرٹ کی پریکش کے دوران ایک انسان کو اس طرح آزادی ملتی ہے جس طرح بے سرویائی سے آگی تجاوز میں غوطہ زن ہونے کاموقع دیتی ہے۔

باقی صرف قسمت پیتی ہے جس کا ماصل موذی ہوتا ہے۔ موت کے اِس موذی پن سے باہر خوشی اور مسر سے آزادی ہے۔ جس شخص کی بید و نیا ہے وہی اس کا ماسٹر ہے۔ جو چیز اس کو باندھتی ہے وہ دوسری وُنیا کا سراب ہے۔ اس فکر کا نتیجہ تارک الدُ نیا اور پھولوں کے مکس پرختم ہوتا ہے۔ یہ فکر رنگ رلیاں مناتی ہے۔ افسانوں میں۔ افسانے انسانی آلام کے علاوہ نا قابلِ فنا ہوتے ہیں نہ کہوہ خُد ائی کہانی جو مخلوظ اور اندھا کرتی ہے جس کے ارضی چیرے، اظہار اور ڈراھے میں دانائی اور عارضی جنوں کو جمع کیا گیا ہے۔

## سسىفسكاافسانه

جس دیوتا نے سسی فس کوسزا دی تھی کہ وہ ایک پھر کو گھماتے ہوئے پہاڑی چوٹی پر کے جائے جہال کے جوٹی پر کے جائے جہال سے پھرائے ہی وزن پر نیچ گرجائے گا۔اس دیوتا نے کسی طرح سوچا تھا کہ سب سے خوفنا ک سزا بے کاراور بانجھ محنت ہی ہوسکتی ہے۔

اگرایک فیض ہوم پریفین کرے توسی فس تمام فانی لوگوں میں سب سے زیادہ دانا اور سیانا تھا۔ ایک اور دوایت کے مطابق اس کو ہائی و بریکام کرنے والے انسان کی طرح پریکش کرنے کے لئے متعین کیا گیا تھا۔ جھے ان دونوں باتوں میں کوئی تضاد نظر نہیں آتا۔ وہ ہمارے سامنے مختلف رائے آسکتی ہیں کہ اسے کیوں زیر زمیں بے تمر مزدور بنایا گیا۔ وہ دیوتاؤں کی ہرزہ سرائی کی ہدولت زیر عتاب آیا تھا۔ اُس نے دیوتاؤں کے راز چرائے سے ایسوپ کی ہیں ایک ہولت زیر عتاب آیا تھا۔ اُس نے دیوتاؤں کے راز چرائے سے ایسوپ کی ہیں ایک ہولت زیر عتاب آیا تھا۔ اُس نے دیوتاؤں کی ہرتہ ہائی ایک ہوئے واکمیا تھا۔ اُس کے سامنے رونارویا۔ سی فس اغوا کے بارے میں جانا تھا، اُس نے تھا۔ اُس نے سی فس اغوا کے بارے میں جانا تھا، اُس نے اُلک شرط پر ایسی فی ایک شرط پر اسمین کے بارے میں بنا تا منظور کیا کہ ایسوپ کورنھ کے قلع میں یائی فراہم ایک شرط پر اسمین کے بارے میں بنا تا منظور کیا کہ ایسوپ کورنھ کے قلع میں یائی فراہم

ریجی کہا جاتا ہے کہ موت کے قریب سی فس ناعا قبت اندیشی سے اپنی ہوی کی محبت میسٹ کرنا چاہتا تھا۔ اس نے اپنی ہوی سے کہا تھا کہ وہ اس کی لاش وفن کرنے کی بجائے چوک میں رکھ و سے۔ سی فس زیر زمین جاگ گیا۔ انسانی محبت کے برعکس تا بعداری سے خفا موکر اس نے بلوٹو سے زمین پر دوبارہ آنے کی اجازت کی تا کہ اپنی ہوی کو سر اور سے سکے۔

جب اُس نے دوبارہ اس زمین کا چبرہ دیکھا جوسورج اور پانی، گرم پھروں اور سمندر کی لہروں سے نُطف اندوز ہور ہا تھا۔ وہ دوبارہ جہنم کے اندھیروں میں نہیں جانا چاہتا تھا۔ بار بار کے بلاوے اور وارنگ بھی اسے قائل نہ کر سکے۔ کئی سال وہ زمین کی مُسکر اہٹیں اور دکتے ہوئے سمندر اور خمدار خلیج میں زندگی کے مزے لیتا رہا۔ دیوتا کا حکم ضروری تھا۔ دیوتا واصد آیا، نافر مان انسان کو کالرسے پکڑا اور اس سے اُس کی خوشیاں چھین لیس۔اس کو زبردسی زیرِ زمین واپس جانے کے لئے مجبور کیا جہاں پراس کی سزا کے لئے چان تیارتھی۔

آپ نے پہلے ہی سمجھ لیا ہے کہ بیسی فس بے سرویا ہیرو ہے۔ جس طرح وہ اپنے جنوں سے گزرا تھا ای طرح اسے اذیت سے گزارا گیا۔ اُس کی دیوتاؤں پر ہرزہ سرائی، اُس کی موت ہے نفرت اور اس کی زندگی کے لئے دیوانگی اس کی نا قابل بیان سز ا کا باعث بنی جس میں پورے وجود کو لاشے (بے شمری، بے حاصلی) کی پھیل کے لئے مجبور کیا جاتا تھا۔زمین کی فریفتگی کے لئے ایک مخص کو یہی قبت ادا کرنا پر تی ہے۔زیرز مین سی فس کے بارے میں ہمیں بچھ ہیں بتایا جاتا۔افسانے گھڑے جاتے ہیں تا کہان کے اندر کیل سائس لے سکے۔اس افسانے میں ہم ویکھ سکتے ہیں کہ ایک جسم بہت بڑے پھر کو گھیٹا ہوا اوپر لے جارہاہے تا کہ وہ سینکڑوں دفعہ اس کواوپر لے جا کرینچے گراسکے۔ایک مخض و مکھ سکتا ہے کہ اس کا چیرہ تنا ہوا اور گال پھر کے ساتھ جیکے ہوئے اور کاندھے پھر کے ساتھ جیٹے ہوئے، یاؤل زمین میں تھونسے ہوئے اور تھلے ہوئے بازوں کے ساتھ دوبارہ آغاز کیاجاتا ہے۔وسیع وعریض زمال اور مکال کے پید میں اس کی طویل کاوش کے آخر میں مقصد حاصل کیاجا تا ہے جو سخت مشقت کا حاصل ہوتا ہے۔ تب سی سی اس پھرکوتیزی سے نیج ز میں کی طرف الرکھتے ہوئے و بھاہے جہال سے اسے دوبارہ دھکیل کراسی اوپر والی جگہ پر لاناہے۔وہ بی مل دوبارہ دُہراتاہے۔

ای دورایے اور وقفے کے دوران جہاں بروہ ایک کھے کے لئے ز کتا ہے بی وہ منظر

ہے جس نے میری دلچیں میں اضافہ کیا۔ جو چہرہ پھر کے ساتھ جمنا ہوا ہے وہ پہلے ہی پھر بن چکا ہے۔ میں اس آ دمی کو سمجھ سکتا ہوں جو تھکا وٹ کے ساتھ اس سزا کی طرف دوبارہ جارہا ہے جس کے اختیام کے بارے میں وہ جا نتاہیں۔ وہ دم بھر کی فرصت جواس کی تکلیف کے ساتھ ہی واپس لوٹتی ہے ہیں اس کے شعوراً بھرنے کا وقت ہوتا ہے۔ ان کھات میں سے ہر لیے جب وہ اس او نچائی کو دیکھا ہے اور آ ہستہ آ ہستہ دیوتاؤں کی راحت کے بارے میں بیدار ہوتا ہے، وہ اپنی قسمت سے برتر ہوتا ہے۔ وہ چٹان سے بھی مضبوط ہے۔

اگریدافساندالمیہ ہے کیونکداس کا ہیروصاحبِ شعور ہے۔ تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس
کی اذیت کہاں موجود ہے، در حقیقت ہرقدم پر اُمیداسے جالیتی ہے؟ آئ کا مزدور اپنی
پوری زندگی کام کرتار ہتا ہے اور اس کی ذمدداریاں اور کھی ہوئی تقذیر بے سرویائی سے ماور ا
نہیں ہے۔ تاہم ہے بہت ہی کم اوقات میں بے سرویائی بنتی ہے جب بیا پناشعور حاصل کرتی
ہے۔ سی فس جو دیوتا وس کے نزدیک محکوم، بے یارو مددگار اور باغی ہے اپنی خشد حالت
کے بارے میں باخبر ہے، وہ اپنے تنزل کے وقت یہی جانیا تھا۔ اُس کا وضاحتی بیان جو اس
پرتقد دکا باعث بناساتھ ساتھ فتح کا تاج بھی اس کے سر پر بہنا تا ہے۔ کوئی بھی قسمت الی
نہیں ہے جس پرنفرت سے خالب نہ آیا جاسکے۔

اگربھن اوقات تنزل دکھوں کا ہاعث بنتا ہے تو بیخوی میں بھی ہوسکتا ہے۔ وُنیا کا فی انہیں ہے۔ میں ایک ہار پھرسی فس سے متاثر ہوں جواپئی چٹان کی طرف لوٹ رہا ہے۔
اس کے وُکھ کام کے آغاز میں دکھائے گئے ہیں۔ جب زمین کا خیال یاو سے چیک جاتا ہے، جب خوشیوں کا بلاوا ضدافتیا رکر لیتا ہے تو ٹون انسان کے دل میں اُ بھرتا ہے بھی چٹان کی فتح ہوتی ہے اور یہ بذات خود چٹان ہوتی ہے۔ بے پایاں وُکھا تنا بھاری ہے کہ رداشت نہیں ہوسکتا۔ یہی جاری راتوں میں اِس جاتا ہے۔ وجود سے خارج کیلئے والی سے اُنٹوں کو سے اُنٹوں کو سے اُنٹوں کو سے اینداء میں اوڈی پس بغیر جانتے ہوئے قسست کی تا بعداری کرتا ہے کہ سے اُنٹوں کو سے کہ انتا ہوتی ہوئے ہوئے قسست کی تا بعداری کرتا

ہے۔ تاہم جس کمے وہ باخبر ہوتا ہے اس کا المیہ نثر وع ہوتا ہے۔ وہ اندھا اور مایوس یہ اور اک
کرتا ہے کہ صرف ایک ہی تعلق اسے وُنیا ہے جوڑتا ہے وہ اس اُڑکی کے شختہ ہے ہاتھ ہیں۔
اس کے بعد ایک زبر دست آ واز آتی ہے، ''اتی زیادہ جسمانی اذبت کے باوجود میر ک
برھتی ہوئی عمر اور روح کی عالی ظرفی یہ نتیجہ اخذ کرتی ہے کہ سب کچھٹھیک ہے۔'' سوفکلز،
اوڈ بیس دوستونسکی کے کر بلوکی طرح بے سروپائی فتے کے لئے نسخہ تجویز کرتے ہیں۔ قدیم
دانائی جدید ہیروازم کی تائید کرتی ہے۔

ایک شخص خوشی کے مینوکل لکھنے کی ترغیب پائے بغیر بے سروپائی کو دریافت نہیں کر سکتا۔ کیا خوشی اس قتم کے شک ذریعوں سے دریافت کی جاسکتی ہے؟ صرف ایک تو دُنیا ہے۔ خوشی اور بے سروپائی ایک ہی زمین کے دوسپوت ہیں۔ وہ نا قابلِ جُد اہیں۔ یہ کہنا غلط ہوگا کہ خوشیاں لاز ما بے سروپائی دریافت سے پیدا ہوتی ہیں۔ بے سروپائی کے اصاسات خوشیوں سے پھوٹے ہیں۔ اوڑ پیس کہنا ہے کہ میرانیجہ بیہ ہے کہ سب ٹھیک ہے اور اس کا یہ ریمارکس بہت مقدس ہے۔ یہ آ واز انسان کی محدود اور جنگی دُنیا میں گونجی ہے۔ یہ ہواس کے ہواس کے مسب بچھ فنانہیں ہوا ہے۔ یہ اس دُنیا میں ایک ایسے خدا کو اخذ کرتی ہے جواس کے ساتھ عدم اطمینان اور بے سود مصاب کے ذریعے اخذ ہوتی ہے۔ یہ کہ کو اور شکھ قسمت کو انسانی بناتے ہیں جس کو انسانوں کے درمیان حل کرنے کی ضرورت ہے۔

سی فس کی خاموش مسر ت ای میں شامل ہے۔ اس کی تقدیر اس کی ملکت ہے۔
اس کی چٹان اس کی چیز ہے۔ اس طرز پر جب بے سروپا انسان اپنی اذیت پر غور وفکر کرتا ہے
تو تمام بنوں کو خاموش کرادیتا ہے۔ کا نتات اچا تک اس کی خاموش کو بحال کرتی ہے، زمین
پر جم غفیر کی چھوٹی چھوٹی آ وازیں اُٹھٹا شروع ہوتی ہیں۔ لاشعور، خفیہ بلاوے، تمام چروں
کی طرف سے دعوت نا ہے، فتح کی قیمت اور ناگریکا یا بلیف ہوتی ہے۔ سوری کے بغیر کوئی
سار نہیں ہے جورات کی بیچان کیلئے بہت ضروری ہے۔ بیسروپا انسان ہاں کہتا ہے اور اس
کی کوشش لامحد و دموجاتی ہے۔ اگر ذاتی قسمت ہوتی تو برتر نقدیر شہوتی یا کم از کم اٹل اور

قابلِ حقارت ہوتی۔وہ جاتنا ہے کہ وہ اپنی زندگی کا خود ما لک ہے۔اس نازک کیمے پر جب انسان اینے ماضی پرنظر دوڑ اتا ہے۔

سی فس بی چان کی طرف او فا ہے، اس مخفر مور میں وہ بھرے ہوئے اعمال کے سلسلے پرغور کرتا ہے جواس کی تقدیر بنتے ہیں، جن کو وہ خود ہی تخلیق کرتا ہے اس کی یا داشت میں جمع ہوتے ہیں اور جلد ہی موت اس کوسیل بند کردیت ہے۔ تمام انسانوں کی بطور انسان ابتداء کے بارے میں قائل ہوتے ہوئے ایک اندھا انسان دیکھنے کے لئے مشاق ہوتا ہے جو جانتا ہے کہ اس کے سامنے اندھیری رات کا اختیام نہیں ہے اب بھی اس کو اس کے بردھنا ہے۔ پھر کو اب بھی دھکیلنا ہے۔

میں افسوں کے ساتھ سی فس کو پہاڑی کے چونوں میں چھوڑ تا ہوں۔ ایک شخص ہمیشہ ایک شخص کے بوجھ کو دوبارہ پاسکتا ہے۔ سی فس اعلیٰ فرض شناسی کا درس دیتا ہے۔ یہ سبق دیوتاؤں کی فئی کرتا ہے اور پھر دل کو اُٹھا تا ہے۔ وہ بھی یہ نتیجہ اخذ کرتا ہے کہ سب پھھھیک مٹھاک ہے۔ مالک کے بغیراس کو کا نئات نہ تو با نجھ نظر آتی ہے اور نہ ہی بہڑ نظر آتی ہے۔ اس پھر کا ہرایٹم، پہاڑوں سے بھری ہوئی رات کی معد نیات کا ہر تو دہ بذات خود وُزیا کی تفکیل کرتا ہے۔ بلندیوں کی طرف بذات خود جدو جہدانسانی دل کو بھرنے کے لئے کا فی ہے۔ ایک شخص خیال کرسکتا ہے کہ سی فس خوش ہے۔

## فرانز كافكا: أميداور بيسروياني

كافكاك بورے آرث كامقصد قارى كومجبور كرنا ہے كدوہ اس كے ناولوں كودوبارہ پڑھے۔اس کا اختتام یا اختتام کے بغیروضاحتیں تجویز کرتی ہیں کہان کا اظہار واضح زبان میں نہیں کیا گیا، لیکن اس سے پہلے کہ ان کی تائید کی جائے، قاری سے مطالبہ کیا جاتا ہے کہ وہ اس کو دوسر بے نقط نظر سے دوبارہ پڑھے۔ بعض اوقات دوہری شرح کا امکان ہوتا ہے، جودوہری پڑھائی کی ضرورت کو اُبھارتا ہے۔ ایک مصنف بہی جاہتا ہے۔ کا فکا کے کام کی تفصیل کے ساتھ ہر چیز کی دوہری شرح غلط ہوگی۔علامت عمومی ہوتی ہے اس کا ترجمہ کتنا مجمى جامع ہوا يك فئكاراس كوصرف حركات وسكنات تك ہى بحال ركھ سكتا ہے۔لفظ بہلفظ ترجمہ کوئی چیز نہیں ہوتی۔علامتی کام کو سمجھنے سے زیادہ کوئی کام مشکل نہیں ہوتا۔ جو محض علامت كااستعال كرتاب علامت اس سے ہمیشہ مادرا ہوجاتی ہے اور اس كو حقیقت میں وہ میچھ کہنے پر مجبور کرتی ہے جس کا وہ اظہار کرنے کے بارے میں باخبر ہوتا ہے۔اس کو اپنی گرفت میں کینے کاسب سے یقنی طریقه اس کو مشتعل کرنا ہوتا ہے۔ ادراک کے بغیر کام اور اس کے حالیہ رحجان کود بھنا خاص طور پر کا فکا کے نز دیک اس کے اصولوں کے ساتھ متفق ہونا کافی ہے،اس کی خارجیت کے ذریعے ڈراھے تک رسائی کرنا اور شکل کے ذریعے ناول تک ورسائی کرنا مناسب ہے۔

پہلی نظر میں ہی عام قاری کے نزویک اُلجھن پیدا کرنے والی مہم جوئی ہے جوایک جذبانی اور مخیث منتم کے کردار کومسئلے کے حل کی تلاش کے لئے سرگرم دکھاتی ہے جو بھی حل نہیں ہوتی۔ ٹرائل (آ زمائش) میں جوزف مجرم ہے۔ گروہ یہ بھی نہیں جانتا کہوہ مجرم کیوں ہے۔ ۔ بیٹ وہ اپنا کہ وہ اپنا دفاع کرنے پرمُصر ہے، لیکن وہ یہ بھی نہیں جانتا کہ وہ ایسا کیوں کرنا چاہتا ہے۔ وکلاء کواس کا مقدمہ بہت ہی مشکل نظر آتا ہے۔ اس اثناء میں وہ محبت کرنے، کھانے پینے اور اخبار پڑھنے سے بالکل عافل نہیں ہوتا۔ تب اس کونج کیا جاتا ہے۔ عدالتی کمرے میں گھپ اندھرا ہے۔ اسے زیادہ مجھ نہیں آتی۔ وہ صرف یوفرض کرتا ہے کہ اسے مجرم قرار دیا گیا ہے تا ہم کس مُرم میں، وہ اس پر جیران اور پریشان ہے۔ بعض اوقات وہ اس پرشک کرتا ہے۔ وہ زندہ رہنا جاری رکھتا ہے۔ بعض اوقات دوشریف لوگ اسے پکڑنے آئے ہیں اور اس کو کہتے ہیں کہ وہ ان کے پیچھے آئے۔ انتہائی خوش طلقی کے ساتھ وہ اسے خشہ قصبے میں لے جاتے ہیں۔ اس کا سرایک پھر پر رکھتے ہیں اور گلا کاٹ دیتے ہیں۔ مرنے سے پہلے ملزم صرف اتنا کہتا ہے، 'وگھتے کی طرح۔''

آپ دی سے ہوکہ کی کہانی میں علامت کے بارے میں بات کرنا آسان نہیں ہے بلکہ بہت ہی مشکل ہوتا ہے جس کا ظاہری معیار بساختگی ہوتی ہے۔ تاہم بساختگی ہی کے لئے مشکل کینگری ہے۔ بہت سے ناول اور افسانے ایسے ہیں جن میں ایک واقعہ قاری کو فطری معلوم ہوتا ہے۔ کچھناول ایسے ہوتے ہیں جن میں کرداروں کے ساتھ ہو بھی کیا جاتا ہے وہ اس کو فطری سیجھتے ہیں۔ جتنی کرداری مہم جوئی غیر معمولی ہوگی اتن ہی کہانی فطری ہوگی۔ اس انتشار کے تناسب سے ہم انسانی زندگی کی اجنبیت اور سادگی کو مسوس کرتے ہیں ہوگی۔ اس انتشار کے تناسب سے ہم انسانی زندگی کی اجنبیت اور سادگی کو مسوس کرتے ہیں جس کے ساتھ وہ فض اس کو قبول کرتا ہے۔ یہی بے ساختگی کا فکا میں پائی جاتی ہے۔ ایک خص ایکی طرح جانتا ہے کہ دی ٹرائل کا مطلب کیا ہے۔ لوگوں نے انسانی حالت کے بارے میں بات کی ہے۔ یہی ہو خض ہے جو بات کرتا ہے بارے میں بات کی ہے۔ یہی وہ خض ہے جو بات کرتا ہے وقعیت کا فکا نے کے زیادہ اہم اور خصوص ہے۔ کی حد تک ہی وہ خض ہے جو بات کرتا ہے وقعیت کا فکا نے کہ وہ اس کی زبان میں وہ افر از کرتا ہے۔ وہ زندہ رہتا ہے اور جم مرزاد ویا جاتا ہے۔ وہ اندہ میں بی سیکھ لیتا ہے کہ وہ اس و نیا میں کوئی لگار ہا ہے۔ وہ اندہ میں تی سیکھ لیتا ہے کہ وہ اس و نیا میں کوئی لگار ہا ہے۔ وہ انہ میں ان کی نیا میں کوئی لگار ہا ہے۔ وہ ان کوئی اس وہ افرائی کی سیکھ لیتا ہے کہ وہ اس و نیا میں کوئی لگار ہا ہے۔

اوراگر وہ اس کے ساتھ نیٹنے کی کوشش کرتا ہے تو وہ ایبا جیرانی کے بغیر کرتا ہے۔ ایسے ہی تضادات کے ذریعے بہرو پاکاموں کی بہچان کی جاتی ہے۔ ذبمن اپنی روحانی ٹر بجڈی کو تضادات کے ذریعے بہرو پاکاموں کی بہچان کی جا ڈاکس کے ذریعے کرسکتا ہے جو تصویل بین میں پراجیکٹ کرتا ہے۔ وہ ایبا صرف دائمی پیراڈاکس کے ذریعے کرسکتا ہے جو ادراک کی قوت عطا کرتا ہے تاکہ خلاء کا اظہار کر سکے اور روز مرت ہے کاموں کے ذریعے ابدی تراغیب کی شرح کرسکے۔

ای طرز پرشاید دی کاسل The Castle "میں برسم پیکارالہیات ہے تاہم سب
سے پہلے بیروح کی انفرادی مہم ہے جواپی ہی عظمت کی تلاش ہے۔ایک ایساانسان جواس دنیا کی اشیاءاور عورتوں سے ان کے شاہانہ رازوں اور فطرت کے نشانات کے بارے میں استفسار کرتا ہے جوان میں سور ہا ہے۔کایا پلٹ وضاحت بیان کی افلا قیات کے خوفاک تخیل کی نمائندگی کرتی ہے۔ بیاس نا قابل شار استجاب کی پیداوار ہے جوانسان حیوان ہونے کے شعور پرم وس کرتا ہے جووہ بلاکوشش بن جاتا ہے۔اس بیا دی ابہام میں کا فکاک رازمضر ہیں۔غیر معمولیت اور فطرت کے درمیان بیروائی چھلا و سے اس کے پورے ناولوں رازمضر ہیں۔غیر معمولیت اور فطرت کے درمیان بیروائی چھلا و سے اس کے پورے ناولوں میں پائے جاتے ہیں اور اس کومنی اور گونے فراہم کرتے ہیں۔ بیوہ پیراڈ اکس اور افسانوں میں پائے جاتے ہیں اور اس کومنی اور گونے فراہم کرتے ہیں۔ بیوہ پیراڈ اکس کے بسروپا کام کومنی جاتے ہیں جن کوقوت بخشی جا ہے تا کہ اس کے بسروپا کام کومنی جا جا ہیں۔

ایک علامت دو کر ول کوفرض کرتی ہے، خیالات اور محسوسات کی دو دُنیا دُل اور ان کے درمیان ملاپ کی فرہنگ کوفرض کرتی ہے۔ بیفرہنگ بناناسب سے مشکل کام ہے۔ لیکن دونوں دُنیا دُل کے آمنے سامنے بیداری ولی بی ہے جیسے ان کے خفیہ تعلقات کے براغ کے بیچھے سفر با ندھنا ہے۔ کا ذکا کے ناولوں میں ایک طرف بید دونوں دُنیاروزمر ہے کا مول میں نظر آتی ہیں اور دوسری طرف ما فوق الفطرت بیقر اری کی صورت میں بائی جاتی ہیں۔ ایسا لگتا ہے جیسے ہم عظمے کے دیمار کس کا لا متنابی استخصال کرد ہے ہیں: وعظیم کام بی ہماری مثاہراہ ہے۔ مثاہراہ ہے۔

انبانی حالت میں ایک بنیادی بے سرویائی ہے جس طرح اس میں بے رتم اشرافیہ ہوتی ہے۔ فطرت کی طرح دونوں ہم زماں ہیں۔ دونوں ہمارے جسم کی عارضی خوشی اور روحانی بہتات کے درمیان بے سرویا جدائی کی نمائندگی کرتی ہیں۔ بے سرویا چیز سے کہ جسم کی روح ہوئی چاہیے جس کو بی خلاف دستو مادرا کرتی ہے۔ جو بھی اس بے سرویائی کی نمائندگی کرے گا موازنے کے سلسلے کوجنم دے گا۔ ای طرح کا فکاروزمرہ کے حوالے سے فریخ کی کا ظہار کرتا ہے اور منطقی طور پر بے سرویائی کوبیان کرتا ہے۔

ایک اداکارٹر سیک کرداراداکرتے ہوئے قوت مُستعار لیتا ہے تاکہ مبالغہ آرائی سے
گریز کر سکے۔اگر وہ اعتدال پیند ہے تو جس ہیہت سے متاثر ہوتا ہے وہ غیراعتدال پیند
ہوتی ہے۔اس لحاظ سے بونانی ٹر بجٹری ما حاصل کے لحاظ سے بہت ذرخیز ہے۔ کس بھی الم
ناک کام ہیں قسمت اپنے آپ کو بے نکلفی اور منطق کے روپ میں بہتر طور پر محسوں کرواتی
ہے۔اوڈ بیس کی قسمت کا پہلے سے ہی اعلان کر دیا جا تا ہے۔ مافوق الفطرت کے لحاظ سے
فیصلہ کیا جا سکتا ہے کہ وہ قبل کرے گا۔ ڈراھے کی پوری کوشش منطقی نظام کو ظاہر کرتی ہے جو
استخراج میں سے استخراج کرتا ہے اور ہیرو کی بدشمتی پرتاج پہنا تا ہے۔صرف بیا علان کرنا
کہ غیر معمولی قسمت ہی خوفناک ہے خلاف قیاس بات ہے۔اگراس کی ضرورت کوروز مرت ہی کی زندگی سوسائی ، ریاست ، مانوس جذبات کے فریم ورک میں مظاہرہ کیا جائے تو ہیبت
کی زندگی سوسائی ، ریاست ، مانوس جذبات کے فریم ورک میں مظاہرہ کیا جائے تو ہیبت
ناکی کھوکھی ہوتی ہے۔ جو بغاوت انسان کو کھوکھلا کرتی ہے وہ یہ کہنے پر مجبور کرتی ہے کہ
ناک کھوکھی ہوتی ہے۔ جو بغاوت انسان کو کھوکھلا کرتی ہے وہ یہ کہنے پر مجبور کرتی ہے کہ
ناکی کھوکھی ہوتی ہے۔ جو بغاوت انسان کو کھوکھلا کرتی ہے وہ یہ کہنے پر مجبور کرتی ہے کہ
ناکی کھوکھی ہوتی ہے۔ جو بغاوت انسان کو کھوکھلا کرتی ہے وہ یہ کہنے پر مجبور کرتی ہے کہ ایس بقین ہے۔مانوی بین جوہو سکتے ہیں۔

یونانی ٹریجٹری کا بھی راز ہے یا آپ کہدسکتے ہیں کہ کم از کم اس کے پہلووں کا ایک پہلو ہے۔ ایک اور پہلو بھی ہے جومعکوی طریقہ کار ہے ہمیں کا فکا کو بہتر طور پر سجھنے ہیں مدد دیتا ہے۔ جو چیز بھی انسان کو کچل ویتی ہا اور اس کے بس میں نہیں ہوتی اس کوانسان قسمت کے کھاتے میں ڈال دیتا ہے۔ لیکن خوشی کا کوئی استدلال نہیں ہے کیونکہ بینا گزیر ہے۔ ماڈرن انسان اپنے لئے کریڈٹ لیتا ہے جب وہ اس کو پہلے نئے میں ٹاکام نہیں ہوتا۔ اس

کے برعکس بونانی ٹریجٹری کی استحقاقی قسمت کے بارے میں بہت کچھ کہا گیا ہے اور جن سور ماؤں کی حمایت کی گئی تھی وہ البیسز (Ulysses) جیسے ہیں جومہم جوئی کے وسط میں نے جاتے ہیں۔ جس کے لئے واپس لوٹناممکن نہ تھا۔

جس بات کو یادر کھنا چاہیے وہ خفیہ ساز باز ہے جوالیے کی روزم ہوالت اور منطق کو شامل کرتی ہے۔ اس وجہ سے سمسا کا یا بلٹ کا ہیروا یک سیلز مین ہے۔ اس مُہم جوئی میں جو چیزا سے پر بیثان کرتی ہے اور ضرر رسال کیڑے میں تبدیل کرتی ہے وہ بیہ کہاں کا باس غیر حاضری پر ناراض ہوگا۔ اُس کی ٹائلیں اور محسوں کرنے والی موجھیں نکل آتی ہیں، اس کے بیٹ پر سفید نشانات ظاہر ہوتے ہیں۔ میں بینیں کہتا کہ اس کا یا بلٹ سے اسے جیرانی نہیں ہوئی۔ کا فکا کا پورا کا م بی احمیازی ہے۔

Balling the first the second of the second o



