

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

# واصفات

رف حرف حقیقت
 تطره قطره قلزم
 تطره قطره قلزم
 دل دریا سمندر

ناثر کاشف پبلی کیشنز

301-A محمر على جو ہرٹاؤن، لا ہور فون: 4003726-0300

واحدنقشيم كار

علم وعرفان ببلشرز الحمد ماركيث، 40-أردو بازار، لا مور فون: 37352332-37232336

#### جمله حقوق محفوظ

البهترين كتاب چيوانے كے ليے رابط كريں: 9450911-0300

#### علم وعرفان پبلشرز

40 - الحمد ماركيث ألا جور

ون 7352332---0423-7232336 و ن

ملنے کے پیتے

مشاق بک کارنر انگریم مارئیت آردو بازار، لا بور کتاب گھر انبال ردذ تمینی چوک ، راولینڈی رشید نیوز ایجنسی اخبار مارکیٹ ، آردو بازار، کراچی مختار براورز مجوانہ بازارہ ، نیمل آباد چولذرن پبلی کیشنز اردو بازار ، کراچی اردو بازار ، کراچی نسیا و القرآن پبلی کیشنز در بار داریت و ایجنسی اشرف بک ایجنسی اقبال روز منتی چوک و راولپندی سرتهاب کگر هسن آرکید و مانمان کیند شمیر بک و یو تله گنگ روز و چکوال و یکم بک پورٹ اردو بازار براچی

ادارہ کا مقصد ایک تب کی اشاعت کرتا ہے جو محقیق کے لحاظ ہے اعلیٰ معیار کی ہوں۔ اس اوار یے تحت جو السب شائع ہوں کا اشاعتی و نیا میں ایک نی السب شائع ہوں کی اس کا مقصد کسی کی ول آزاری یا کسی کو نقصان پہنچانا نہیں بلکہ اشاعتی و نیا میں ایک نی جدت بیدا کرتا ہے۔ جب کوئی مصنف کتاب لکھتا ہے تو اس میں اس کی اپنی محقیق اور اپنے خیالات شامل ہوتے جیں۔ یہ ضروری نہیں کہ آپ اور ہمارا اوار جمصنف کے خیالات اور تحقیق ہوں۔ اللہ کے فضل و کرم انسانی طاقت اور بساط کے مطابق کم پوزنگ طباعت، تھیج اور جلد سازی میں پوری احتیاط کی تی ہے۔ بشری تقاضے سے اگر کوئی خلطی یاصفحات ورست نہ ہوں تو از راء کرم مطلع فرماویں۔ انشاء اللہ اٹھ ایڈیش میں از الہ کیا جائےگا۔ ( ناش )

## حرف فيقرب

واصف على واصف

ناشر

كاشف يبلى كيشنز

301-A محمطى جوہرڻاؤن، لا ہور فون: 4003726-0300

واحد تقتيم كار

علم وعرفان ببلشرز الحمد ماركيث، 40-أردو بإزار، لا بور فون: 37352332-37232336

#### جمله حقوق محفوظ

نام آباب ورف حرف حقیقت واصف مصنف واصف بیلی کیشنز کا بهور ناثر کا بهور مطبع مصنف مطبع دا به مصنف مطبع دا به و مسلم مطبع دا به مطبع دا به و مرد تا مود تا مود

البنتريّن أنه به تبيوان أن المحيد البطري 11945-94509 و0300

#### علم وعرفان پبلشرز

40\_ الحمد ماركيث أما بهور

فِان 423-7352332--04237232336 بِالْ

مشآق بک کارنر انگریم مارکیت آرد و بازار، لا مور کناب گھر اقبال روز تمینی چوک ، راولپنڈی رشید نیوز ایجنسی اخبار مارکیت، اُردو بازار، کراچی مختار براورز مجوانہ بازارو، فیصل آباد چولذرین پہلی کیشنز اردو بازار ،کراچی اردو بازار ،کراچی

نسیا ، القرآن پبلی کیشنز
در بار ، آیت بالا بور
اشرف بک ایجنسی
اقبال ره دشمینی چوک ، راولپندی
کتاب گمر
حسن آرکید ، ملتان کینک
تله گنگ روز ، بیکوال
و یکم بک پورٹ
اردو بازار ، تراچی

ادارہ کا مقصہ ایک کتب کی اشاعت کرہ ہے جو تحقیق کے لحاظ ہے اعلیٰ معیار کی ہوں۔ اس ادارے کے تحت جو کتب شائع : وال ڈن اس کا مقصد کسی کی دل آزاری یا کسی کو نقصان پہنچانا نہیں بلکہ اشاعتی دنیا بیس ایک نگ جدت بیدا کرہ ہے۔ جب کوئی مصنف کتاب لکھتا ہے تو اس بیس اس کی ابنی تحقیق اور اپنے خیالات شامل ہوئے تیں۔ بیشروری نہیں کہ آ پ اور بھارا ادارہ مصنف کے خیالات ادر تحقیق ہے شغق ہوں۔ اللہ کے نفشل و کرم انسانی خافت اور بساط کے مطابق کمپوزنگ طباعت، تھیج اور جلد سازی بیس پوری احتیاط کی گئی ہے۔ بشری کرم انسانی خافت اور بساط کے مطابق کمپوزنگ طباعت، تھیج اور جلد سازی بیس پوری احتیاط کی گئی ہے۔ بشری کتا ہے۔ اگر کوئی خلطی یاصفحات ورست نہ ہوں تو از راہ کرم مطلع فرماویں۔ انشاء اللہ ایڈ بیشن میں از اللہ کیا۔ (ن شر)

پینمبرعلیسلیم کی بات باتوں کی پینمبر ہوتی ہے

واصف

#### ح في چند

واسف علی واصف علی واصف کے صوفیاند نثر پاروں کا تیسرا مجموعہ قارئین کرام کی خدمت میں پیش کیا جا رہا ہے۔ اس سے قبل ان کی آئی تی تی تروں کے دومجموعے بعنوان''دل دریاسمندر'' اور''قطرہ قطرہ قطرہ قلزم'' شائع ہو کر قبول عام کی سند حاصل کر کیے ہیں۔

زیر نظر مجموعہ میں واصف علی واصف کے ان مضامین کو بیجا کیا ہے' جو ان کے وصال (۱۸ جنوری ۱۹۹۳) سے قبل تقریباً دو ڈھائی سال کے عرصے میں اشاعت پذیر ہوئے اور حسب سابق روز نامہ''نوائے وقت' کے سفحات کی زینت بنتے رہے۔ لوگوں کی ایک بڑی تعداد نے ان بصیرت افروز اور ایمان پرورتح بروں سے اکتساب فیض کیا اور بڑے ذوق وشوق سے ان کا مطالعہ کرتے رہے۔

اس کتاب کی طباعت اور تزئین کے تمام مراحل واصف علی واصف کی زندگی میں مکمل ہو گئے تھے' نیکن ان کی علالت کے باعث طباعتی عمل میں بار بار رکاٹ پڑتی رہی۔ مقام افسوس ہے کہ یہ کتاب صاحب کتاب کی زندگی میں طبع نہ ہوسکی اور اب یہ پس مرگ (Posthumous) تصنیف کی حیثیت ہے پیش کی جا رہی ہے۔۔

اس کتاب کاعنوان یعن "حرف حقیقت" واصف علی واصف نے خود ہی تجویز کر دیا تھا۔ ان کی اللہ انداز کی کتب کے سے لفظی عنوانات جز اور کل کے وصل کی نشاندہی کرتے ہیں۔ اس واستان وصل کو خوبصورت ملامات کے پیرائے میں بیان کیا گیا ہے۔ صوفیانہ ادب کا محور و مرکز یہی واستان رہی ہے اور دور حاضہ کے صوفی باصفا ' بے مثل ورویش اور صاحب اسلوب ادیب واصف علی واصف آئے بھی اسی روایت کونئ آب و تاب کے ساتھ آگے بردھایا ہے۔

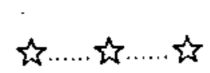
یہ تعارف نہیں بلکہ چند معروضات ہیں' جن کا تعلق کتاب کی طباعت سے ہے۔ امید واثق ہے کہ واصف صاحبؒ کی دیگر تصانیف کی طرح ان کی یہ کتاب بھی طالبان حق اور مسافران راہ سلوک کیلئے مینارہ نور ٹابت ہوگی۔

محمداكرام چغتائي

#### فهرست مضامين

| 9  | الفاظ                  | -1  |
|----|------------------------|-----|
| 14 | خلق عظیم               | -2  |
| 20 | رحمت                   | -3  |
| 25 | اللبي ميا البي يا البي | -4  |
| 28 | انسان اور انسان        | -5  |
| 32 | وضاحت                  | -6  |
| 37 | بکچہ                   | -7  |
| 40 | حبطرکی نه دو           | -8  |
| 43 | کہانی                  | -9  |
| 47 | ته تکھیں               | -10 |
| 51 | كائنات اور كائنات      | -11 |
| 54 | آ دهارسته<br>          | -12 |
| 57 | سنگتیں                 | -13 |
| 61 | وسعتين                 | -14 |
| 65 | عظیم لوگ               | -15 |
| 69 | اميرغريب               | -16 |
| 75 | ہمہ رنگ                | -17 |
| 79 | <i>عد</i> ل            | -18 |
| 83 | حقوق                   | -19 |
| 87 | مقصب                   | -20 |

| 92  | مشزل                                   | -21 |
|-----|----------------------------------------|-----|
| 96  | جواز جستی                              | -22 |
| 100 | سوچتے سوچتے                            | -23 |
| 103 | جبال میں ہوں                           | -24 |
| 108 | بم کیا کرتے ہیں؟                       | -25 |
| 111 | ہے تر تیب                              | -26 |
| 115 | رابطه                                  | -27 |
| 118 | ر شيخ                                  | -28 |
| 122 | نفيحت                                  | -29 |
| 126 | ضمیبر کی آ داز                         | -30 |
| 130 | محنت                                   | -31 |
| 135 | فطر <b>ت</b>                           | -32 |
| 140 | -<br>حقیقت                             | -33 |
| 143 | , <b>ي</b> ړنې                         | -34 |
| 149 | بیزاری<br>بیزاری                       | -35 |
|     | معلوم اور نامعلوم<br>معلوم اور نامعلوم | -36 |
| 153 | آ خری خواہش<br>آ خری خواہش             | -37 |
| 157 |                                        |     |



#### انتساب

ورق ورق میری نظروں میں کا ئنات کا ہے کہ دست غیب سے مکھی ہوئی کتاب ہوں میں

واصف على واصف

#### الفاظ

ہر خیال اپنے مخصوص ہیرہن میں آتا ہے۔ یہ پیرہن الفاظ سے بنآ ہے۔ خیال نازل فرمانے والے الفاظ نازل فرمائے ہیں۔الفاظ ہی کے دم سے انسان کو جانوروں سے زیادہ ممتاز بنایا گیا۔ انسان اشرف ہے نے اس لئے کہ وہ ناطق ہے۔انسان کو بیان کی دولت سے نوازا گیا اور بیان الفاظ کی ترتیب کا نام ہے۔ حسن ترتیب الفاظ کی اپنی صفت ہے۔ انداز بیاں بے شک انسان کا ہی ہے لیکن یہ خوبی دراصل الفاظ کی ساخت میں پنہاں ہوتی ہے۔موزوں الفاظ کا انتخاب ہی انسان کو صاحب طرز بتاتا ہے۔ سنگ تراش کا فن یہ ہے کہ وہ پھر میں چھیے ہوئے نقش کو اجا گر کرتا ہے۔ یہ کام بڑا کام ہے۔ ہرآ دی کے بس کا نبیں سسال طرح الفاظ سے مضمون اور مضامین سے الفاظ کے رستوں کا علم ہی انسان کو مصنف بناتا ہے۔ الفاظ کے بغیر حسن خیال بس جلوہ ہے صرف جو جو جو جو سے الفاظ کے رستوں کا علم ہی انسان کو مصنف بناتا ہے۔ الفاظ کے بغیر حسن خیال بس جلوہ ہے صرف جو جو بھورت خواب کی طرح ۔۔۔۔۔ اور خیال ۔۔۔۔۔ بغیر الفاظ صرف ایک ڈیشنری موا۔

دنیا میں اصل قوت الفاظ کی ہے۔ اس کا نئات کی ابتداء ایک لفظ سے ہوئی ..... ایک مقدی لفظ سے ہوئی ..... ایک مقدی لفظ .... ایک ممل داستان لفظ .... ایک ممل نظام 'ایک ممل داستان لفظ .... یہاں تھی .... یہاں تھی .... یہاں تھی ایک ایک الفظ تھا کہ جس کی اطاعت میں آج تک ہر شے ممل پیرا ہے۔ یہ لفظ کا عجب کرشمہ تھا کہ نہ ہونے ہونا ہوگیا .... عدم سے وجود کا سفر 'کن' سے شروع ہوا اور وجود سے عدم تک سفر بھی ای لفظ کی تا نیر کا حصہ بی ہے۔

الفاظ کی طاقت قدم قدم پرعیاں ہوتی ہے۔ قوموں کوخواب غفلت سے بیدار کرنے کیلئے الفاظ کا نازیانہ ہی کافی ہے۔ قوموں کوخواب غفلت سے بیدا کر دیتے ہیں۔ نازیانہ ہی کافی ہے۔ قوم ولمی شعراء کا کمال الفاظ کے دم سے ہے۔ الفاظ خون میں حرکت پیدا کر دیتے ہیں۔ ملامی آزادی میں بدل جاتی ہے۔ انسان کے عمل کی اصلاح ہو جاتی ہے۔ کسی معاشرے میں استعال ہونے والے والے الفاظ کا بغور مطالعہ کرنے سے اس معاشرے کا اطلاقی معیار واضح ہو جاتا ہے۔ ترتی کرنے والے معاشروں میں اور طرح کے الفاظ استعال ہوتے ہیں۔

الفاظ ہی امید کے چراغ روش کرتے ہیں اور الفاظ ہی مایوی کی تاریکیاں پیدا کرتے ہیں۔ الفاظ کی خاص ترتیب حدی خوانی کا کام کرتی ہے۔ ہمارے ترانے ہماری کیفیات کو ایک نبج کی طرف ماکس کرتے ہیں۔ خاص ترتیب حدی خوانی کا کام کرتی ہے۔ ہمارے ترانے ہماری کیفیات کو ایک نبج کی طرف ماکس کرتے ہیں۔ وشمنوں کے خلاف صف آ راء ہونے کاعمل الفاظ کی بدولت ممکن ہے۔

محبت ایک جذبہ ہے' ایک خواہش ہے' کسی کے قریب ہونے کی۔محبت خاموش بھی ہوسکتی ہے کیان الفاظ محبت کو پچھے اور بی جاشنی اور رنگ عطا کر دیتے ہیں۔محبت کرنا اپنی جگہ کیکن محبت کی تاثیر میں ڈوبا ہوا شعر ۔ چھاور بی جلوہ ہے۔محبت اتن قابل محبت نہیں ہوتی جتنا اسے الفاظ بنا دیتے ہیں۔

جارے رشت 'ہاری چاہتیں' ہاری نفرتیں اس کے دیر پاہیں کہ ہم انہیں الفاظ میں ریکارڈ کر دیتے ہیں۔ وہ دوی کا جذبہ اندر سے جی ۔ وہ دوی کا جذبہ اندر سے بی دوست کہددینے کے بعد ہم اس کی جفائے وفا نما کو برداشت کرتے ہیں۔ وہ دوی کا جذبہ اندر سے کی دفعہ نوی ہوت ہے لیکن ہم جذبوں کے سرد ہونے کے باوجود لفظ دوی کو نبھاتے ہیں۔ الفاظ ہارے تعلقات و استقامت بخشتے ہیں۔ ہم رشتوں کو اس لئے بھی قائم رکھتے ہیں کہ انہیں رشتہ کہد دیا جاچکا ہے۔ کہد دینا ہی تو سے مسلمان ہونے والا زندگی جرمسلمان رہتا ہے۔ اگر اسلام کا مفہوم سمجھ میں نہ بھی آئے تیں مہرثیات لگ جاتی ہے۔

الفاظ ہے ہی قرآن ہے۔ خدا کے مقدی الفاظ بندوں کے نام' روح القدی کا ایا ہوا پیغام پنجم منتقب کے ذریعے سے تمام بن آدم کیلئے۔ ان الفاظ کی ترتیب اتن مستقل کہ اس کی حفاظت اللہ نے اپنے ذمہ لگا رکھی ہے۔ زیر' زبر' نقطہ تک نہیں تبدیل کیا جا سکتا ۔۔۔۔قرآن کے الفاظ قرآن کے علاوہ استعال ہوں تو قرآن نبیس الفاظ خدا کے ہوں تو قرآن ہے۔ نبی علیہ کے الفاظ حدیث ہیں۔ بزرگان دین کے الفاظ قرآن نبیس الفاظ خدا کے ہوں تو قرآن ہے۔ نبی علیہ کے الفاظ حدیث ہیں۔ بزرگان دین کے الفاظ مقدی ہوں گئا ہے۔ دانوں کے اشخ ہی الفاظ مقدی ہوں گئا ہے۔ الفاظ مقدی ہوں گئا ہے۔ ہی مؤثر ہوں گے۔

جم الفاظ کی دنیا میں رہتے ہیں۔الفاظ کے حصار میں رہتے ہیں۔الفاظ ہمارا کردار ہیں۔الفاظ ہمارا کردار ہیں۔الفاظ ہمار کی عاقبت ہیں۔الفاظ کانوں کے راستے ول پراٹر کرتے ہیں اور دل پراٹر کے بعد اعضا و جوارح پر عمل کا تھم نازل ہوتا ہے اور یوں انسان کا کردار بنتا رہتا ہے۔ اچھے الفاظ پر پچھ خرج نہیں ہوتا ہے۔الفاظ ہر پچھ خرج نہیں ہوتا ہے۔الفاظ ہی انسان کو پسندیدہ یا ناپسندیدہ بناتے رہتے ہیں۔ الفاظ خوشبو کی طرح یا حول کو معطر کرتے ہیں۔

جرسان اور ہر گردہ کے الفاظ الگ الگ تر تیب رکھتے ہیں۔ آپ کی کے الفاظ یا گفتگون کریہ بتا کئتے ہیں کہ دہ کس بیٹے سے تعلق رکھتے ہیں۔ بازار میں بیٹے والے بازاری زبان استعال کرتے ہیں۔ دارالعلوم کے لوگ اور بی زبان استعال کرتے ہیں۔ علماء کی زبان اور ہے۔ حکما کی زبان اور ہے۔ ای طرح جبلا کی زبان اور ہے۔ فلی ماحول کے الفاظ اور ہیں۔ ڈراہے کے اور 'نثر کے اور' اور شعر کے اور ..... شعر کی دنیا ہیں الفاظ کی ایک بندش بس معنی کے پرت کھوتی چلی جاتی ہے۔ سامعین پر ایک کیفیت طاری کر دینا شعر کا اعجاز ہے۔ ول سے نگل بوئی بات دلوں میں ایسے واخل ہوتی ہے کہ سامع کہ اٹھتا ہے کہ '' ہیں نے یہ جانا کہ گویا یہ بھی میرے ول میں ہوئی بات دلوں میں ایسے واخل ہوتی ہے کہ سامع کہ اٹھتا ہے کہ '' ہیں نے یہ جانا کہ گویا یہ بھی میرے ول میں ہیدا کر دیتا ہے۔ الفاظ کے معنی ہیچھے رہ جاتے ہیں۔ گانے والے کا سوز الفاظ میں سوز پیدا کر دیتا ہے۔ درد سے گایا ہوا کلام محفل میں عجب سماں پیدا کر دیتا ہے۔ الفاظ کے معنی ہیچھے رہ جاتے ہیں۔ گانے والے کا سوز قلوب کو زندہ کر دیتا ہے۔

ایک دفعہ عظیم پریم را گی نے اپنی ایک نجی محفل میں ایک واقعہ بیان کیا۔ کہنے گئے کہ ایک رات ایک محفل میں انہوں نے بہت گایا۔ دیر تک محفل بپارہی۔ سامعین محظوظ ہوئے۔ بہت ہن برسا۔ لیکن رنگ نہ برسا۔ بس اندر ہی اندروہ کچھ پریثان ہوئے۔ رات گہری ہو چکی تھی۔ انہوں نے اپنے گروکو یاد کیا۔ دل کا چراغ روثن کرکے کچھالفاظ اپنے پاس سے مرتب کرکے الا پنا شروع کیا۔ الفاظ تھے۔

بیاں سے سیاں ملا جا رہے بالم بالم سے بالم ملا جا رہے سیال

بس کیا تھا' دل کے چراغ نے دلوں کے چراغ روثن کر دیئے۔محفل میں کیفیات کا عجب عالم پیدا ہو گیا۔ بےخودی' محبت اور سرشاری کا عالم تھا۔گانے والے کا درد بیدار ہوا کہ سب کا درد بیدار ہوگیا۔

غرضیکہ الفاظ میں جادو بھرنے والی شے اوا کرنے والے کا جذبہ ہے۔ بولنے والے کا لہجہ بھی الفاظ کے حسن کو متاثر کرتا رہتا ہے۔ پیٹھے بول کو کرخت لہجہ بل جائے تو بول پیٹھانہیں رہتا۔ مولا نا روم ؒ نے ایک کہائی بیان فرمائی ہے۔ ایک وفعہ صحرا میں دو قافلے قریب قریب آکر تھہ ہے۔ ایک قافلہ مسلمانوں کا تھا دوسرا یہود یوں کا۔ فیجہ کی طرف سے ایک کا۔ فیج کے وقت مسلمانوں نے فیجر کی اذان کی۔ نماز اوا کی۔ اینے میں داخل ہوا اور امیر قافلہ سے ملاقات کی تمنا کی۔ مائات ہوئی تو آنے والے نے کہا'' یہ حقیر ساتحفہ ہمارے سالار قافلہ نے آپ کی خدمت میں معیش کیا۔ مائی نوا اور امیر قافلہ سے ملاقات کی تمنا کی۔ مائی تا ہوئی تو آنے والے نے کہا'' آغے والا بولا'' جناب! آئے ہمارے سردار کا ایک دیرینہ مسلمان ہو گئی۔ آئی اسلام قبول کر چکی تھی اور وہ کسی قیت پر اسلام کو ترک نہ کیا۔ آپ لوگوں کی بدولت۔ ہمارے امیر کی ایک بئی اسلام قبول کر چکی تھی اور وہ کسی قیت پر اسلام کو ترک نہ کرتی تھی۔ ہمارے قافلہ سالار نے بڑی کوشش کی لیکن وہ نہ مائی۔ آخر آج صبح آپ کے مؤذن نے اذان کبی۔ کرفت لیج میں تھی کہ ہمارے سردار کی بٹی اور جہ انداز سے بیش کرنا ہی اچھی بات ہے۔ رہم اذان کو اور جہ انداز سے بیش کرنا ہی اچھی بات ہے۔ رہم اذان کو روم کل کی کئی ضرورت ہے اس کا اندازہ لگانا مشکل نہیں۔

علاقائی الفاظ علاقائی تہذیب و تدن کا آئینہ ہیں۔ کسی انسان کے ذخیرہ الفاظ سے بیہ معلوم کرنا آسان ہے کہ وہ آ دمی کو نسے علاقے کا رہنے والا ہے اور کو نسے پیٹے سے تعلق رکھتا ہے۔ تشبیہہ اور استعارے کے الفاظ بھی علاقے اور زمانے کی نشاندہی کرتے ہیں۔ صحرائی اوگوں کے الفاظ اور ہیں۔ کو ہستانی لوگوں کے اور۔ میدانی لوگوں کی زبان مختلف ہوتی ہے۔

بہرحال الفاظ کی حرمت ہولئے والے کے انداز اور کہتے کے دم ہے ہے۔مقدس الفاظ کو منزہ زبان مبسر نہ ہوتو لفظ اپنی تا ثیر کھو بیٹھتا ہے۔ اللہ کا ارشاد ہے کہ اگر اس قرآن کو بہاڑ پر نازل کیا جاتا تو وہ بھی خشیت اللہ ہے لرزنے لگ جاتا۔ آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ قرآن پڑھا جاتا ہے اور سفنے والے ش ہے منہیں ہوتے۔ صادق کلام کیلئے صادق زبان جا ہے۔

ہم نے توم ہونے کی حیثیت سے الفاظ کے استعال پرغور کرنا حجوڑ دیا ہے۔ ہم بے جہت و بے سمت الفاظ کے سیاب میں ڈوبے جا رہے ہیں۔ ہر روز لاکھوں الفاظ اخباروں میں حجیب رہے ہیں۔ کالم کے کالم حجسب رہے ہیں لیکن شخصے بول ختم ہورہ ہیں۔ 'ازول خیز د بردل ریز د' والے الفاظ نہیں آتے۔ دلوں کو زخی کرنے والے الفاظ کہاں غائب ہو گئے۔

انسان کو انسان کے قریب لانے والے الفاظ کم ہو گئے کیا؟ شخ شکر ایک میٹھی زبان کی تا شیر کو بھی کہا جا سکتا ہے۔

آتی نہ جانے کیول لوگوں کے پاس شکر میہ ادا کرنے کیلئے نہ وقت ہے نہ الفاظ ۔ اپنی کو تا ہی پر معذرت کرنے کی نہ تو نیق ہو گئے میا جائے تو معلوم ہوگا نہ تو نیق ہو گئے ہو گئے والے الفاظ کو غور سے و یکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ ہوگا کہ ہوگا ہے۔

کہ ہم لوگ کہال سے میلے سے اور کہاں آگئے۔

تکنخ الفاظ معاشرے کو تباہ کر رہے ہیں۔ پیٹھا بول زندہ کرنا چاہئے۔ زندہ رہواور زندہ رہنے دو کے اصول کو اپنایا جائے تو ہمارا انداز کلام یکسر بدل سا جائے۔ لوگ اپنی زندگی میں مطمئن ہو جا کیں۔ پیٹھے بول سننے سے زبان میٹھی ہو جاتی ہے اور یول مٹھاس سے مٹھاس پیدا ہوتی رہے گی۔ جب سے انسان کا احرّام کم ہوا الفاظ کا احرّام کم ہوا الفاظ کا احرّام ہوں اختیاط سے کام نہیں لیا جاتا اور نتیجہ یہ کہ ہر دل زخی مرانسان آزردہ۔ ہماری زبان تکوار کی کاٹ سے کم نہیں۔

بعض اوقات صداقت کی زبان بھی اتنی تلخ ہوتی ہے کہ بس خدا کی پناہ۔ اگر کسی انسان کی ایک آنکھ کام نہ کرتی ہوتو بیضروری نہیں کہ اس کے منہ پر ہی اسے کانا کہد دیا جائے۔ ہر چند کہ بیصدافت ہے لیکن بیہ ایک برتمیزی کا مظاہرہ ہے۔صدافت کا غیرمخاط اظہار بھی باعث پریشانی ہوسکتا ہے۔

ایک دفعہ ایک بادشاہ نے ایک دست شناس وستارہ شناس انسان کو بلایا۔ اس سے اپنا احوال پو چھا۔

منجم نے حساب لگایا۔ زائچہ بنایا اور بادشاہ کو اطلاع دی" جہاں پناہ! آپ کے سب عزیز آپ کے سامنے مر
جانیں گئن سے بادشاہ اتن بری خبر پر بڑا پر بیثان ہوا۔ اسے خصہ آگیا کہ خبم نے کیا خبر دی ہے۔ اس نے مجم کو گزار کرا دیا۔ سلطنت میں منا دی کرا دی گئی کہ کوئی اور خبم بادشاہ کیلئے حساب لگائے۔ ایک آدمی حاضر ہوا۔ اس نے زائچہ بنایا 'حساب لگایا اور کہا'' جہاں پناہ! آپ کی عمر طویل ہے۔ آپ اپنے سب عزیزوں سے زیادہ عمر پائیس کے۔'' بادشاہ خوش ہوگیا۔ بولا'' ما مگ کیا ما نگا ہے۔'' منجم نے کہا'' جہاں پناہ! بس میرے استاد کو رہا کر دیں۔'' سلطان نے وضاحت جابی تو منجم نے کہا'' جہاں پناہ! بس میرے استاد کو رہا کر دیں۔'' سلطان نے وضاحت جابی تو منجم نے کہا''گرفآر منجم میرا استاد ہے۔ اس نے بھی وہی پچھے بنایا جو میں نے بتایا کیوں وہ الفاظ کے استخاب میں مختاط نہ ہو سکا۔ آپ عزیز وں سے زیادہ عمر پائیس یا آپ کے عزیز آپ سے پہلے مر جائیس' بات ایک ہی ہے کہ ہم الفاظ کو کس طرح سے پہلے مر جائیس' بات ایک ہی ہے لیکن ادائیگی مختلف ہے۔'' اور یہی چیز اہم ہے کہ ہم الفاظ کو کس طرح سے پہلے مر جائیس' بات ایک ہی ہے لیکن ادائیگی مختلف ہے۔'' اور یہی چیز اہم ہے کہ ہم الفاظ کو کس طرح سندا ایک ہی ہے۔ اور یہی چیز اہم ہے کہ ہم الفاظ کو کس طرح سندا ایک ہی ہے۔ استدا کو ت

الفاظ بھی خاندان رکھتے ہیں۔قصیدے کے الفاظ اور ہوتے ہیں اور مرشیے کے اور ...... تنقید کے اور ' توصیف کے اور ..... رزمیہ اور' عشقیہ اور ..... غزل کے الفاظ اور ہیں' مثنوی کے اور ..... کیا یہ سمجھنے کی ضرورت نہیں کہ شرافت کے الفاظ کون سے ہیں ..... بدمزاج ہونا اتنا خطرناک نہیں جتنا بدتمیز ہو جانا کیونکہ بدتمیز آدمی الفاظ کے غلط استعال کا مجرم بھی ہے۔ الفاظ کے صحیح استعال کی توفیق' نعمت ہے۔ یہ نعمت بھی کم انسانوں کو نصیب ہوتی ہے۔ الفاظ سے ماحول کو خوشگوار بنانے کا کام لیا جائے و بڑی بات ہے۔ خالی الفاظ نگلنے اور الفاظ اگلنے سے کوئی مسلم حل نہیں ہوتا۔ الفاظ سے ماحول روشن کیا جائے۔ الفاظ سے دلوں کو خوش کیا جائے۔ الفاظ سے تغییر ملت کے عظیم کام میں شامل ہونے کیلئے لوگوں کو آمادہ کیا جائے۔ الفاظ حقیقت ہیں ۔۔۔۔۔ الفاظ امانت ہیں ۔۔۔۔ الفاظ دوست ہیں ۔۔۔۔ الفاظ طاقت ہیں شائع نہ یا جائے۔ انہیں رائیگال نہ ہونے دیا جائے۔

## خلق عظیم

حکمائے عالم نے سب سے بڑے اخلاق کے بارے میں دنیا کو جو معیار اخلاقیات دیا 'وہ سب ان نول کا تصور ہے اور انسانی تصور میں نفس کا ہونا بعیداز قیاس نہیں ہوسکتا۔ اس کے برنکس جو معیار اللہ تعالی خطا فر ماین 'وہ ہر خامی ہے آزاد ہے۔ خالق ہی بہتر جانتا ہے کہ مخلوق کیلئے کون سا معیار اخلاق بہتر ہے۔ اللہ تعالی نے اپنے صبیب علیہ کی ذات میں یہ فیصلہ فرمادیا کہ لقد کان لکم فی رسول المل اسوۃ حسنة من اس کے بعد اخلاق کا بہترین نمونہ حضور علیہ کی ذات گرامی ہے۔ جمیل انسانیت کا نقط عروج حضور علیہ کی ذات گرامی ہے۔ جمیل انسانیت کا نقط عروج حضور علیہ کی ذات گرامی ہے۔ جمیل دات میں جمیل ذات میں جمیل اخلاق کا دعویٰ اپنی جمیل کے ساتھ موجود ہے۔ ذات کی بہان ہو جاتی ہے۔ نات اور صفات کا رشتہ عجب ہے۔ بھی صفت ذات کی بہان ہے اور بھی کا سے اور بھی دات سے دات ہیں جمیل گرائی گرائی گرائی کی دلیکن اگر ذات حضور اکرم علیہ کی ہو ذات صادق ہی کہلائی گرائی اگر ذات حضور اکرم علیہ کی ہو ذات سادق ہی کہلائی گرائی اگر ذات حضور اکرم علیہ کی دلیکن اگر ذات حضور اکرم علیہ کی ہو دی صدافت ہے۔

آپ علیت کی ذات گرامی اتن مکمل ہے کہ آپ علیت کے دم ہے ہی صفات کی تکمیل ہوئی' صفات کو میں میں سفات کی تکمیل ہوئی' صفات کو مرتبہ ملا' سفات کو تقدی ملا' پہچان ملی' عروح ملا۔ ایک عام آ دمی سیج بولے تو ہم اس سیج کی تحقیق کر سکتے ہیں عقل کے ذریعے ہیں عقل کے ذریعے ہے۔ لیکن ایک پیغمبر اور خاص طور پر حضور اکرم علیت کی صدافت ہماری سختیق ہے دریعے ہے۔ لیکن ایک پیغمبر اور خاص طور پر حضور اکرم علیت کی صدافت ہماری سختیق ہے بند و ماورا ہے۔

حضور اکرم علی نے زندگی کے معاملات میں جو بھی ارشاد فرمایا 'وہ صدافت ہے کہ ان کا مشاہدہ موجود تھا۔ لیکن کمال صفت تو یہ ہے کہ آپ علی نے اللہ کریم کے بارے میں اور مابعد کے بارے میں جو پچھ ارشاد فرمایا 'وہ بھاری تحقیق میں نہ آ کئے کے باوجود صدافت ہے' بلکہ صدافت مطلق ہے اور کمال صفت کا یہ اعجاز برشاد فرمایا 'وہ بھاری تحقیق میں نہ آ کئے کے باوجود صدافت ہے' بلکہ صدافت مطلق ہے اور کمال صفت کا یہ اعجاز ہے' کہ بھم آپ شاہدے کی بر بات کو تحقیق کے بغیر تسلیم کرنے کو اپنا ایمان بلکہ سرمایۂ ایمان سمجھتے ہیں۔

آپ شیستی کے شخصیت میں رسالت کا رنگ مخصوص اور جزوی تھا۔ آپ عربی کی شخصیت میں رسالت اپ اللہ کی خصیت میں رسالت ا رسالت اپنے انتائی رنگ ہے ایسی مکمل ہوئی کہ اس کے بعد کسی رسول کی ضرورت ہی نہیں۔ یعنی آپ عربی ا نے اخلاق کو اس درجہ مکمل فر مایا کہ اس کے بعد کسی اور تفصیل کی ضرورت ہی نہیں۔ آپ عربی نے انفرادی اور اجتماعی اخلاق میں وہ انقلاب بیدا فر مایا کہ دیکھنے والے جران رہ گئے۔

حضور اکرم علی کے تعلیم کا نتیجہ تاریخ نے دیکھا کہ آتا پیدل چل رہا ہے اور غلام سوار ہے۔ آپ علی کے دم سے گویا اخلاق اور صفات کو سند عطا ہوئی۔ آپ علی کے اخلاق کی یہ تاثیر ہے کہ آپ علی ہے۔ جب ارشاد فرماتے تو سامعین سرجھ کا کر اور خاموش ہو کر یوں سنتے جیسے ان کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوں۔ آپ علی کا حسن اخلاق یہ ہے کہ آپ علی ہے نے جس کو دفعنا دیکھا ، وہ مرعوب ہوگیا۔ جو آپ علی ہے ۔ آشا ہوا ، وہ مجت اور ادب کرنے لگ گیا۔ آپ علی ہے نے اخلاق کو تکمیل کا وہ درجہ عطا فرمایا کہ ایک طرف تو القد اور اللہ کے فرشتے آپ علی کے پر درود تھیجے ہیں اور دوسری طرف آپ علی کے جانثار آپ علی کے خدمت میں اللہ کے فرشتے آپ علی پہلے کی خدمت میں آج تک درود وسلام اور نعت کا ہدیہ پیش کرتے آرہ ہیں۔ اپنے تو اپنے ، بیگانے ہی آپ علی کو عقیدت کے نذرانے پیش کرتے ہیں۔ آج ہی چودہ سوسال کی دوری کے باوجود آپ علی فرمائی ، نبوت کی تکمیل ہی فرما دی۔ آپ علی کے کاردار کردار کی انتہا ہے۔ آپ علی کی کارشاد ارشاد کی انتہا ہے۔ اپ علی کی کارشاد ارشاد کی انتہا ہے ۔ اپ علی کی کارشاد ارشاد کی انتہا ہے ۔ اپ علی کی کارشاد ارشاد کی انتہا ہے ۔ اپ علی کی کارشاد ارشاد کی انتہا ہے ۔ اپ علی کی کے اخلاق عالم کا یہ مقام ہی ہے اور آپ علی کے دیل کے طور پر پیش کیا گیا۔ سورہ یونس میں ارشاد ہے کہ ' میں نبوت سے پہلے تم اور آپ علی کی مرسر کر چکا ہوں 'کیا تم سمجھے نہیں ۔ ' گویا اعلان نبوت سے پہلے آپ علی کی جالیس ہرس کی تم مرجمی مرتبح اعلاق ہے۔ ۔

نبوت اخلاق کا نتیج نبیں اخلاق نبوت کی عطا ہے اور نبوت اور پھر آپ علیہ کی نبوت کمال عطائے اللہ ہے۔ جب اللہ کریم اپنے حبیب علیہ کو اخلاق کا معیار بنا کر پیش کرے تو وہ اخلاق کتنامکمل ہوگا 'اس کا اندازہ مشکل نبیس۔ دراصل اخلاق ایک الیمی راہ عمل ہے 'جس پر چلنے والے انسان کا کردار مخلوق خدا کیلئے بے ضرر اور منفعت بخش ہوتا ہے۔ انسانی سوچ اخلاق کا جومعیار دیتی ہے 'وہ قابل تا تیر ہوسکتا ہے لیکن جب پنجمبر اخلاق کا معیار دیتی ہے 'وہ قابل تا تیر ہوسکتا ہے لیکن جب پنجمبر اخلاق کا معیار دیتے ہو وہ نبیار خدا کی طرف سے ہوتا ہے اور خالق بہتر جانتا ہے کہ مخلوق کیلئے کون سا کردار بہتر ہے۔

حضور اکرم علی نے اخلاق کے بیان کے بارے میں جہاں تاریخ گواہ ہے وہاں قرآن بھی شاہد ہے کہ ''اے پینیبر علی ہے اس اللہ اخلاق بیدا ہوئے۔'' حضور علیہ کا اپنا ارشاد بھیل اخلاق کے ضمن میں ایک مینارو نور کی طرح ورخشاں ہے۔ ارشاو ہے ''میں حسن اخلاق کی بھیل کیلئے بھیجا گیا ہوں۔'' اور یہ کہ ''میں تو ای لئے بھیجا گیا ہوں۔'' اور یہ کہ ''میں تو ای لئے بھیجا گیا ہوں۔'' اور یہ کہ ''میں تو ای لئے بھیجا گیا ہوں کہ مکارم اخلاق کا معاملہ تھیل تک پہنچاؤں۔'' شاید ہی کوئی ایسی اخلاق صفت ہے جس کے اپنانے کی آپ علیہ نے نے تعین فر مائی ہو' جس پرآپ علیہ نے نود عمل کرے نہ دکھایا ہو۔ آپ نے زندگی کو اخلاق کی تفصیل اور شکیل بنا دیا۔

آپ علی محدم اخلاق ہیں' مفسر اخلاق ہیں' مظہر اخلاق ہیں' مظہر اخلاق ہیں' منبع اخلاق ہیں' مجسم اخلاق ہیں' ملکہ ملک اخلاق ہیں۔ آپ علی کے کہ اخلاق ہیں اخلاق ہیں اخلاق ہیں۔ آپ علی کے کہ اخلاق رفعتوں کا بیان وراصل آپ علی کے دس محالمہ ہے' عدل وانصاف اخلاق کی جزئیات ہیں آپ علی کے ہاں استقامت عمل ہے' حسن سلوک ہے' حسن محالمہ ہے' عدل وانصاف ہے' جو دو خلا ہے' ایثار ہے' مہمان نوازی ہے' سادگی اور بے تکلفی ہے' شرم و حیا ہے' عزم و استقابال ہے' شجاعت ہے' عدو و میا ہے' عزم و استقابال ہے' شجاعت ہے' عدو و رحم ہے' ایفائے عہد ہے' زید و تقوی اور قاعت ہے' عنو و رحم ہے' کفار اور شرکین ہے حسن سلوک ہے' غریوں کے ساتھ محبت ہے' حیوانات اور پرندوں پر رحم ہے' رجمت و محبت عام ہے' رقیق

القلى ب عبادت وتعزيت ب اولاد معمت ب غرضيك حسنت جميع خصاله.

آپ علی کے بارے میں کیا لب کشائی کی جاستی ہے۔ آپ علی کے اخلاق اور اوصاف کا ذکر احاد بیٹ اور بیرت کی کتابوں میں بڑی تفصیل سے کیا گیا ہے۔ آپ علی کی زندگی کا ایک ایک وقعہ اخلاق و اوصاف کی تغییر نظر آتا ہے۔ آپ علی کے اخلاق میں سب سے نمایاں بات یہ ہے کہ آپ علی نے جس افساق کی تغییر نظر آتا ہے۔ آپ علی کے اخلاق میں سب سے نمایاں بات یہ ہے کہ آپ علی نے کرام اور افلاق کا پرچار کیا 'اس پر کممل طور پر مل کر کے بھی دکھایا۔ آپ علی کی ذات اقدس تمام انبیائے کرام اور مصلحین عالم میں واضح طور پر اس لئے متاز ہے کہ آپ علی کی کا شاہد ہے۔ حدیث نبوی میں قطابق کے علم کا شاہد ہے۔ حدیث نبوی میں قطابق ہے۔

آب علی کے جب بہلی بار وئی نازل ہوئی تو آپ علی نزول وئی کی شدت سے گھرائے اور آپ علی کے خوا وئی کی شدت سے گھرائے اور آپ علی کے بیات سے اپنی کیفیت کا ذکر فرمایا کہ مجھے اپنی جان کا خوف ہے۔ حضرت خدیجہ نے آپ علی کہ اور آپ علی کے اخلاق کے بارے میں یہ کہا''ہرگز جان کا خوف ہے۔ حضرت خدیجہ نے آپ علی کہ کہا اور آپ علی کے اخلاق کے بارے میں یہ کہا''ہرگز نہیں خدا کی تم ا نہ کو بھی اندوہ کیس نہ کرے گا۔ آپ عزیزوں اور رشتے داروں سے حسن سلوک کرتے ہیں۔ ناتواں ' بے کسوں اور غریبوں کا بوجو اٹھاتے ہیں۔ جس کے پاس کچھ نہیں ہوتا ' اسے دیتے ہیں۔ مہمانوں کی توان کی کرتے ہیں وہ تمام صفات ہیں کہ آپ علی تھی صادق القول ہیں۔ اور آپ علی تھی اور آپ علی تھی میں وہ تمام صفات ہیں کہ آپ علی تھی صادق القول ہیں۔ '

آپ علی ہے۔ آپ علی ہے دائی حق ہونے کی حیثیت سے اپن تعلیم کا افضل واعلی نمونہ تھے۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں انسانی زندگی کیلئے جس انسانی افطاق کی تعلیم فرمائی' اس کاعملی مظہر سرکار علیہ کی ذات گرامی ہے۔ حضور اکرم علیہ کو اس بات کی برن آگبی تھی کہ آپ علی معلم افلاق بنا کر بھیجا گیا ہے۔ آپ علیہ کے اعمال اور آپ کے اقوال اور آپ کے اقوال اس بات کا ممل ثبوت میں۔ افلاق کی تحمیل آپ علیہ کے دم سے ہوئی۔

آپ علی کے چندار شادات ملاحظہ بول۔ آپ علی کے فرمایا کہ کامل انسان اور کامل ایمان اس مومن کا ہے' جس کا اخلاق احجا ہے۔ اعمال کے تراز و میں حسن خلق سے بھاری کوئی نیکی نہیں۔ انسان حسن اخلاق سے عبادت کا درجہ حاصل کرسکتا ہے۔ تم میں سب سے اچھا وہ ہے' جس کے اخلاق اچھے ہیں۔حضور اقدی سے ایک مرتبہ سوال کیا گیا کہ'' کون می نیکی بہتر ہے؟'' آپ علاقے نے فرمایا کہ'' کھانا کھلانا اور سب کو سلام کہنا یعنی سب کوسلامتی کی دعا کا پیغام پہنچانا۔''

حضرت ابوذرغفاریؓ نے آیک مرتبہ اپنے کسی غلام کو برا بھلا کہا۔حضور اکرم علی ہے نے سن لیا۔فر مایا ''ابوذر اُ بھی تم میں جہالت باقی ہے' غلام تمہارے بھائی ہیں' اللہ نے انہیں تمہارے ماتخت کیا ہے' جس کا بھائی ماتخت ہو' اسے جا ہے' کہ بھائی کو ویبا ہی کھانا کھلائے جیبا آپ کھائے' ویبا ہی پہنائے جیبا آپ بہنے' بھائی سے ایبا کام نہ لے جواس سے نہ ہو سکے' کوئی سخت کام ہوتو اس کی مددکرے۔''

حضور علی کے اخلاق عالی میں حسن سلوک کو بڑی اہمیت ہے۔ آپ علی ہے ایک مرتبہ فر مایا'' فتم ہے وہ ایمان نہیں لایا' فتم وہ ایمان نہیں لایا' فداکی فتم وہ ایمان نہیں لایا۔'' صحابہؓ نے عرض کیا'' یا رسول اللہ ایک کون؟'' آپ علی ہے نے فر مایا''جس کا بڑوی اس کے شرہے محفوظ نہیں۔''

آپ علی کے پاس جوصفت بھی موجود ہے وائم ہے۔ آپ علی وائم الرضا ہیں وائم الزہد ہیں اور دائم الامر ہیں وائم الفر ہیں۔ غرضیکہ آپ علی ہمہ وصفت موسوف ہیں۔ دائم العمر ہیں وائم العمر ہیں اور دائم الامر ہیں وائم الفر ہیں۔ غرضیکہ آپ علی ہمہ وصفت موسوف ہیں۔ حسن آپ علی مفت ہے اور صفت آپ کا حسن۔ آپ علی ہمی ہمیشہ ہشاش بشاش رہ اور اللہ کی محبت نے آپ علی کو دنیا کے خوف اور محبت سے آزاد کر دیا۔ حضرت سعد بن بشام سے روایت ہے کہ آپ نے حضرت عائشہ صدیقہ سے بوجھا کہ ''اے ایمان والوں کی ماں! حضور اکرم علی کے اخلاق کے بارے میں کچھ بتا کین' تو آپ نے فرمایا کہ ''تم نے قرآن نہیں پڑھا۔'' انہوں نے اکرم علی کے اخلاق کے بارے میں کچھ بتا کین' تو آپ نے فرمایا کہ ''تم نے قرآن تھا۔'' یعنی آ۔ سیا اللہ کہ ان ترآن تو پڑھا ہے'' حضرت عائشہ نے فرمایا کہ ''تم نے قرآن تھا۔'' یعنی آ۔ سیا اللہ کہ ان ترآن تو پڑھا ہے'' حضرت عائشہ نے فرمایا کہ ''تم نے قرآن تھا۔'' یعنی آ۔ سیا اللہ کہ ان ترآن تو پڑھا ہے'' حضرت عائشہ نے فرمایا کہ ''حضور اکرم علی کے کافلی قرآن تھا۔'' یعنی آ۔ سیاللہ

افارقیت کے تیا مرکاتیب تراس بے کہ آپ بیشن ہیں کہ رحم اخلاق کی اعلی صفت اور حضور علی کے دات مبار کے بین رہم اور رہ ت کا یہ عالم ہے کہ آپ بینے کے بارے میں ارشاد ہے و ما ارسلنك الار حمقه اللعالمیں ۔ کہ آپ بینے تمام منوق بیئے رہت بیسم بنا کر بیسے گئے ہیں۔ اپنا 'بیگانہ' مومن' کافر' چرند پرند' ذی جان ہر کی فیوق بوآپ علی کے بین ۔ اپنا 'بیگانہ مومن' کافر' چرند پرند' ذی جان ہر کی فیوق بوآپ علی کے با آپ علی کے اور بمیش کیلئے ہے۔ آپ بینی مرکی ' وئی تعنوق ہوآپ علی کہا ' آپ علی کے اور بمیش کیلئے ہے۔ آپ بینی ' رجمت کا سایہ سب کیلئے ہے گئی ہوں ۔ ' روایت ہے کہ حضور اقدی کی خدمت میں ایک محض حاضر ہوا ' آپ علی کہا ' آپ کو سنجال ' میں کوئی بادشاہ نہیں ' میں تو قریثی مال کا بینا ہوں ' جو سوکھا گوشت کھا ہا کرتی تھی ۔ '

آپ علی اور ایس ہے کہ 'میں نے معاف فرمانے والے تھے۔ حضرت انس سے روایت ہے کہ 'میں نے حضور اللہ کی خدمت کی ہے۔ میں نے بھی آپ علی کے کہ یہ کہتے نہیں سا کہتم نے ایسا کیوں کیا اور ایسا کیوں نہ کیا۔ خلاموں کی خدمت کی ہے۔ میں نے بھی آپ علی فو معاف خلاموں کا تصور کتی وفعہ معاف خلاموں کا تصور کتی وفعہ معاف کریں۔'' آپ علی فاموں کا تصور کتی وفعہ معاف کریں۔'' آپ علی فامون رہے۔ اس نے جب تیسری مرتبہ یہی گزارش کی تو آپ علی فی نے فرمایا ''مرروز سے مرتبہ یہ گزارش کی تو آپ علی فی مسکین اٹھا 'مسکینوں ہی سے مرتبہ یہ حضور اقدی آکٹر دعا فرمایا کرتے تھے کہ ''اے اللہ! مجھے مسکین زندہ رکھ مسکین اٹھا 'مسکینوں ہی کے ساتھ میرا حشر ہو۔'' حضرت عاکش نے وریافت کیا ''یہ کیوں؟'' آپ علی فی نے فرمایا ''اس لئے کہ مسکین دولت مندوں سے پہلے جنت میں جا کیں گے۔''

آب علی اور مراہ کی زندگی انتائی سادہ تھی۔ آپ علی میں تکلف اور تضنع کا سایہ تک نہیں تھا۔

ہم تکلف اور تضنع کی روز مرہ کی زندگی انتائی سادہ تھی۔ آپ علی میں تکلف اور تضنع کا سایہ تھیں۔ واقعہ ہے کہ ایک صحابی نے نیا مکان بوایا 'جس کا گنبد بلند تھا۔ آپ علی نے دیکھا تو پوچھا" یہ مکان کس کا ہے؟" لوگوں نے نام بتایا۔ آپ علی کہ نام ہوا اور سلام نے نام بتایا۔ آپ علی خدمت میں حاضر ہوا اور سلام کیا تو آپ علی کے نام بتایا۔ آپ علی کہ نام انسکی کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلام کیا تو آپ علی کے نام بتایا۔ آپ علی کہ نام انسکی کی خدمت کی کہ نام انسکی کی تو آپ علی کہ نام انسکی کی تو آپ علی کہ نام انسکی کی تو آپ علی کہ نام انسکی کی تو جب دوبارہ مکان دیکھا تو ارشاوفر مایا" ضروری کیا وجہ ہے۔ جاکر گنبہ کو زمین کے برابر کر دیا۔ آپ علی کے جب دوبارہ مکان دیکھا تو ارشاوفر مایا" ضروری کیا دیا ہے۔"

ایک دفعہ آب علی ایک چٹائی برآرام فرمارے تھے۔اٹھے تو لوگوں نے دیکھا کہ پہلوے مبارک

پرنشان پڑ گئے ہیں۔ عرض کیا'' یا رسول اللہ! ہم لوگ کوئی گدا منگوا کر حاضر کریں۔' آب علی ہے نے فر مایا'' مجھ کو نیا ہے کیا غرض' مجھے دنیا ہے اتنا ہی تعلق ہے جتنا اس سوار کو جوتھوڑی دیر کیلئے کسی درخت کے سائے میں بیٹھ جاتا ہے اور پھراس کو چھوڑ کرآ گے بڑھ جاتا ہے۔'' آپ علی ہے نے سادہ زندگی کو ہی بلند خیالی کیلئے الازمی قرار دیا۔

ہاور پھراس کوچھوڑ کرآ گے بڑھ جاتا ہے۔' آپ علی ہے نے سادہ زندگی کو بی بلند خیالی کیلئے ان ٹی قرار دیا۔
دنیا کے تمام مفکرین افلاق نے آج تک جتنے بھی افلاق کے اصول بنائے ہیں' آپ علیہ کی زندگی ان اصولوں کی مظہر ہے۔ آج کے زر پرست اور ہوس پرست معاشرے میں شاید یہ بات مجھنا مشکل ہو کہ وہ انسان جو پیغیبروں کا امام ہو' اللہ کا محبوب ہو' قبیلے کا سردار ہو'جس کا نام لوگوں کے ایمان کا حصہ ہو' جس کا علم دلوں پر جاری ہو' جس کے اشاروں پرلوگ اپنی جان شار کرنے کو سعاوت سجھتے ہوں' اس انسان کے جسم مقدس پرکوئی پوند دارلباس ہواور پوند بھی اپنے دست مبارک سے لگائے ہوں۔ جس کو دولت معران عطا ہو رہی ہو کردج کی انتہا ہورہی ہے' اس کی زندگی اتنی سادہ ہو کہ اگر حضرت عرِّ دیکھیں تو ان کی آٹھوں سے آنسو جاری ہو جائیں کہ قیصر و کسری تو باغ و بہار کے مزے لوٹیس اور آپ علیہ اللہ کے پغیبر ہوتے ہوئے اس حال میں زندگی بسر کریں اور پھر حضور علیہ اور پھین اور آپ علیہ اللہ کے پغیبر ہوتے ہوئے اس حال میں زندگی بسر کریں اور پھر حضور علیہ اور پھین سے یہ ارشاد فر ہا کمیں کہ ''ا ہے عرِّا تم کو یہ پہند نہیں کہ ان کیلئے دنیا ہواور بھارے لئے آخرے۔'

حضور اقد ل نے اخلاق انسانی کو تکمیل کے اس درجے تک پہنچا دیا کہ یہ اخلاق آسان ہوکر رہ گیا۔
اللہ نے انسانوں کیلئے جو بھی اخلاق بہند فر مایا 'وہ دراصل اخلاق محمری علیقے ہے۔حضور علیقے نے جس اخلاق کو بیش کیا وہ دراصل اند کا بہندیدہ اخلاق ہے۔کوئی خوبی الی نہیں جو حضور علیقے پر نور میں نہ ہو۔ آپ علیقے بیش کیا وہ دراصل اللہ کا بہندیدہ اخلاق ہے۔کوئی خوبی الی نہیں جو حضور علیقے پر نور میں نہ ہو۔ آپ علیقے ایفائے عہد میں اتنے بلند سے کہ آپ علیقے تین دن تک ایک جگہ کھڑے رہے 'ایک انصاری نے آپ علیقے کو ایس سے تمہر نے کا وعدہ لیا اور وہ خود بھول گیا۔ تین دن کے بعد جب وہ وہاں ہے گزرا' آپ علیقے کو دیکھا تو اسے یاد آپائیکن آپ علیقے نے اس سے صرف اتنا کہا کہ تو نے مجھے بہت تکلیف دی۔

حضور علی کے اخلاق کے بارے میں کیا کیا جائے۔ آپ علی نے اللہ ہے اسوہ حسنہ کی سند لی اللہ ہوگی اور اخلاق کے بارے میں کیا کیا جائے۔ آپ علی نے اللہ ہوگی اور اخلاق کی مند کے بارے میں بس بھی تھے کہا جا سکتا ہے کیے

#### رحمت

رحمت کا تصوریا اس کے وجود کا جُوت اللہ تعالی نے خود عطا فر مایا۔ اس کا ارشاد ہے اور یہ ارشاد برے زور دار لیج میں آیا ہے کہ میری رحمت ہے مایوں نہ ہونا لینی خبردار میری رحمت سے مایوں نہ ہونا۔ اگر انسان کے اعمال اپنے منطق نتیج پر منتج ہوں تو رحمت کا لفظ کوئی معنی نہیں رکھتا۔ انسان محنت کرے گا ، حاصل کر کے گا۔ بدی کرے گا مزائے پالے گا۔ نیکی ہوگی انعام پائے گا۔ ہر وجد کا ایک نتیج ہے اور ہر نتیج کیلئے کوئی نہ کوئی وجہ ہے۔ اگر وجوہ اور نتائج صرف وجوہ اور نتائج ہی ہوتے تو غالبًا انسان کے دل سے امید اس اور رحمت کا نصور ختم ہو جاتا۔ رحمت ہوتی ہی انسان کو اس کی بدا عمالیوں کی مزاسے بچانے والی شے رحمت کہلائے گی۔ پس سے کا تصور ختم ہوں اور ہر تی مزام رحمت کہلائے گی۔ پس سے مستقبل میں اپنے لئے مزام رتب کر چکی ہے یا لکھ چکی ہے اس سے بچانے والی شے رحمت کہلائے گی۔ پس سے ارشاد کہ میری رحمت مایوں نہ ہونا کہ میری رحمت سے مایوں نہ ہونا کہ میری رحمت سے مایوں نہ ہونا کہ میری رحمت میں نہ ہونا کہ میری مزاد و سے جانے والی میں نبی ہوں۔ لیکن یہ میرا ہی فضل ہے کہ میں رحمت کی طاقتیں عطا رحمت میں معانی معانی ہوں کو باتی رحمت کی طاقتیں عطا منظیاں معانی بھی کرتا ہوں ' انسان کی کروری کو اپنی رحمت کی طاقتیں عطا فریاتے ہوں۔

آنے والے اندیشوں میں مبتلا رہنے والے انسان کیلئے ایک صدا بلند ہوتی ہے کہ خبر داریہ نہ بھولنا کہ میں اور صرف میں اس بات پر قادر ہوں کہ گناہ معاف کر دوں اور یہی نہیں بلکہ انسان کی تمام غلطیوں کو معاف کر دوں اور یہی نہیں بلکہ انسان کو تمام غلطیوں کو معاف کر دوں اور یہ کہ اس کے تمام گناہوں کو نیکیوں میں تبدیل کر دوں۔ میں انسان کو تاریکیوں سے نکالیا ہوں' اسے روشیٰ عطا کرتا ہوں' ظلمات سے نور کا سفر میری رحمت کے سہارے ہوسکتا ہے۔ کافروں کو مزاسے پہلے انہیں موانیت حاصل کرتا ہوں۔

الله کريم کی رحمت کو اگر خور ہے ديكھيں تو زندگی کے قدم قدم پر چھائی ہوئی ہے۔ ہمارا ایک ایک سانس اس کا مرجون منت ہے۔ رات کوسونے کے بعد صبح کی بیداری اس کی رحمت کے سہارے ہوتی ہے۔ انسان نہیں جاننا کہ وہ کن کن مشکل مقامات سے گزار دیا جاتا ہے۔ یہ زندگی مشاہدات سے بھری ہوئی ہے۔ ہم رکھتے ہیں کہ جولوگ رحمت کے قائل نہیں وہ کس مشکل میں جتلا ہوتے ہیں۔ ان کے پاس مال ہوتا ہے 'سکون نہیں :وتا۔ وہ اپنی آرز و کمیں پوری کر ہے بھی دولت سکون سے محروم ہوتے ہیں۔ یہ اس کا فضل ہے کہ وہ انسان کے دل کوسکون و قرار کی دولت سے مالا مال کر دے۔

الله كريم نے انسان كورحمت كا تصور ديا۔ رحمت كے خيال سے ہى انسان كے تصور ميں بہار پيدا ہو

جاتی ہے۔ ایک آرزوجس کے حاصل کرنے کی خواہش ہواوراس کا استحقاق نہ ہو' رخمت کے انتظار میں پل جاتی ہے۔ مسلمان جنت کی تمنا میں اپنی حیات کا سفر کر رہے ہیں۔ یہ یقین کدان کی آخرت بہتر ہوگ' صرف رحمت کے نقطار میں کے تصور سے حاصل ہوتا ہے۔ ہمارے لئے سب سے بڑا اعزاز یہی ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی رحمت کے انتظار میں رہتے ہیں۔ مسلمان رحمت کے حق سے مایوں نہیں ہوتا۔ ہم اعمال پر ہجرو سنہیں کرتے 'ہجرو سداس کے فضل پر ہے۔ ہمیں اپنے اعمال کا آسرانہیں' آسرااس کی رحموں کا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ عبادت وہ ہے جوہ جود کو منظور ہو جائے ورنہ کروڑوں سال کی عبادت ایک مجدہ نہ کرنے سے ضائع ہوتی دیکھی گئی اور مقرب معتوب ہوا کہ اس خواجو ایک ہو جائے ایک کے فرور میں اپنا مقام چھوڑ دیا۔ یبال مقام صرف منظوری کا ہے' تقرب صرف رضا مندی کا ہے' تقرب صرف رضا مندی کا ہے' تقرب سرف رضا مندی کا ہے' تقرب سرف رضا مندی کا ہے۔ اللہ تیجہ' اعمال کا نتیجہ' اعمال پر نہیں عنایات پر ہے۔ عدل اہم چیز ہے لیکن فضل عدل سے بہت زیادہ تو ی ہے۔ اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ انسان کوضعف پیدا کیا گیا' تر نیبات کے رنگین جال میں انسان کیض جاتا ہے اور جولوگ اس جال ہے نے گئے' وہ رحمت کے دائرے میں بناہ یا گئے۔

الله تعالی نے اپنے مقرب کئے ہوئے' اپنے نامزد فرمائے ہوئے انبیاء کیہم السلام کو دنیا میں اس لئے مبعوث فرمایا کہ وہ لوگوں کو گناہ اور کفر کی تاریکی ہے باہر نکالیں۔ ان سے جہالت کے اندھیرے دور کریں اور وہ لوگ جوخواہشات کے جال میں جکڑے جا چکے ہیں' ان کو امید اور رحمت کی قوت عطا فرما کر انہیں ہر بندھن تو رئے کیلئے تیار کر دیا جائے۔

انسان دنیا کے جمیزوں میں مبتلا موکر بھول جاتا ہے کہ وہ کس سفر پر آیا سی مقصد کیلئے آیا اور است

کہاں جا ہے۔ وہ کھیل میں مصروف ہو جاتا ہے اور مقصد اعلیٰ اس کی نگاہوں سے اوجھل ہو جاتا ہے۔
حضور عیف کی ذات گرائی گراہوں کو ہدایت دے کرصراط متنقم سے آشا فرماتی ہے۔ آپ عیف کے بارے
میں القد کا ارشاد ہے کہ آپ عیف رسولوں میں سے ہیں اور آپ ہی صراط متنقم پر ہیں۔ یعنی حضور عیف کے
مراست پر چنے والا 'حضور عیف سے محبت کرنے والا 'حضور عیف کی اطاعت کرنے والا القد کے قرب کو حاصل کر
لیت ہے اور جس پر حضور عیف مہربان 'اس پر اللہ مہربان اور جس پر اللہ مہربان ہو جائے 'وہ کی اعمال کی کی بیشی
ست کیوں خوف کھائے گا۔ اللہ ہی کا ارشاد ہے کہ اے میرے محبوب عیف ایس ہے ہوسکتا ہے کہ میں ان پر
عذاب ذالوں جبلہ آپ ان میں ہیں یعنی جس دل میں حضور عیف کی یاد ہے 'وہ ہمیشہ قرار میں رہے گا اور جائے
قرار بہشت کے علاوہ کیا ہے ''گویا کہ حضور عیف کی مجت باعث حصول نجات ہے۔ اس کا مطلب بینہیں کہ
قرار بہشت کے علاوہ کیا ہے ''گویا کہ حضور عیف کی مجت باعث حصول نجات ہے۔ اس کا مطلب بینہیں کہ
انسان نیک انسال نہ کرے کوئکہ یہ حضور عیف کی مجت باعث حصول نجات ہے۔ اس کا مطلب بینہیں کہ
انسان نیک انسال نہ کرے کوئکہ یہ حضور عیف کی مجت سے انحاف ہے۔ حضور عیف کا ہم مل ہمارے لئے ایک

یبال تک بھی کہا جاتا ہے کہ فقرائے کرام سے سرزو ہونے والی کرامتیں بھی حضور علی کے جلوب ہیں۔ ہم نے ویکھا کہ آپ علی کے کن گاہ رہت کی خانت ہے۔ آپ علی کی رحمت اللہ کی رحمت اللہ کی رحمت اللہ کی رحمت کا عمل ہے۔ ہونکہ آپ علی خود ہی اللہ کی رحمت ہیں۔ مولا نا روم کو مولوی بنانے والا عمل اس کی رحمت کا عمل ہے۔ رحمت انسان کو عام سے خاص اور خاص سے خاص الخاص بناتی رہتی ہے۔ اقبال کو محرم راز بنانے والی شے یہی رحمت ہے۔ اقبال کو محرم راز بنانے والی شے یہی رحمت ہے۔ اقبال کو محرم راز بنانے والی شے یہی رحمت ہے۔ اقبال جانتا تھا کہ اس کے شعر باتی شعراء سے زیادہ بلند نہیں اس کا فکر باقی فلسفیوں سے زیادہ بلیخ نہیں۔ ملت کا درد حال کے پاس بھی تھا اور شب بیداری اس اقبال کے بقول عطار کر وی کن رازی اور غزائی کو بھی نمائی کی دور قائد رائہ مقامات پر فائز کیا گیا۔ اس کی مصطفی علی ہے ایک پیغام رکھتا ہے۔ مصطفی علی جہوز حدی خواں کی آ واز تھی۔ اس کا نالہ نیم شی آج بھی قوم کیلئے بیداری کا پیغام رکھتا ہے۔ آ واز قوم کوا یک بیغام رکھتا ہے۔ آ واز قوم کیلئے ایک پرسوز حدی خواں کی آ واز تھی۔ اس کا نالہ نیم شی آج بھی قوم کیلئے بیداری کا پیغام رکھتا ہے۔ آ واز قوم کیلئے ایک پرسوز حدی خواں کی آ واز تھی۔ اس کا نالہ نیم شی آج بھی قوم کیلئے بیداری کا پیغام رکھتا ہے۔ آ واز قوم کوا یک ایسے تھور اقبال تھا۔

رحمت ایک منتقبل کا تصور دے کر انسان کو جاوداں کر دیتی ہے۔ خاک افلاک تک جا پہنچتی ہے۔ رحمت کے شکر میں جھکا ہوا سرسرفراز کر دیا جاتا ہے۔

رحمت ایک عام زندگی میں ایسا انقلاب برپاکرتی ہے کہ وہی عام انسان فاک کے ایک ذریہ سے ماہتاب و آفقاب بنا دیا جاتا ہے۔ آنے والے زمانوں کو رخ عطا کرنے والے لوگ رحمت سے نواز سے ہوئے ہوتے ہیں۔ ان کی فکر رحمت کا کرشمہ ہے۔ ان کی فصاحت اور بلاغت رحمت کا اعجاز ہے۔ رحمت رفعتیں عطا کرتی ہے 'فانی کو جاودانی بناتی ہے' جزوکوکل کے راستے دکھاتی ہے' کثرت کو وصدت میں سیمنٹی ہے' ماہوسیوں کرتی ہے' فانی کو جاودانی بناتی ہے' جونی کو انہونی اور انہونی کو ہونی کر دیتی ہے' غربی میں بادشاہی اور بادشاہی میں امیدوں کے جراخ جلاتی ہے' ہونی کو انہونی اور انہونی کو ہونی کر دیتی ہے' غربی میں بادشاہی اور بادشاہی میں فقیری کو عطا کرنے والی شے رحمت ہے۔ وہ جو دیکھنے میں خاک نشیں نظر آتا ہے' حقیقت میں عرش نشیں میں فقیری کو عطا کرنے والی شے رحمت ہے۔ وہ جو دیکھنے میں خاک نشیں نظر آتا ہے' حقیقت میں عرش نشیں

رحمت کے کر شعر و کیھنے والی آگھ اکثر پرنم رہتی ہے۔ رحمت والے لوگ اس جہاں میں رہ کر بھی اس جہاں سے خیال میں زندہ ہوتے ہیں۔ دور کے زمانے بھی ان کو حضور علیقہ کے قریب رکھنے میں رکاوٹ نہیں ذالتے کیونکہ اس نگاہ میں صدیوں کے فاصلے بھی کوئی وقعت نہیں رکھتے۔ وہ نگاہ صدیاں عبور کرکے اپنے درویتوں کی زندگی کو آج بھی روش کرتی ہے۔ آپ علیقہ آج بھی قریب کرتے ہیں اور قریب ہوتے ہیں۔ یہی رحمت کا کر شمہ ہے کہ اس میں نہ ماضی دور ہوتا ہے نہ مستقبل بعید ہوتا ہے۔ اس میں فاصلے سمت جاتے ہیں فاصلے تاریخ کے ہوں یا جغرافیے کے اس میں پچھ اہمیت نہیں رکھتے۔ آج رجوع کرنے والا پرانے جلوے کو حاضر پاتا ہے۔ گزرے زمانے کے جلووں کو پکارنے والا مایوں نہیں کیا جاتا کیونکہ جلوے گزرتے نہیں۔ سورج میں روشی قائم ہے 'چاند میں نور باتی ہے۔ آسانوں کی گردش برقر ارد یہ کیے ہوسکتا ہے کہ کا نبات کیلئے رحمت کا سبب ماضی بن جائے۔ یہ نامکن ہے۔ کا نبات حاضر' رحمت حاضر' کرعت دراصل جی و قیوم کی صفت ہے اور اس صفت سے حضور علیت کی گردش موجود ہو کہ ہو گئے ہیں۔ رحمتیں مرکئی تو موصوف نعوذ ہاللہ کیے وقع می صفت ہیں۔ رحمتیں مرکئی تو موصوف نعوذ ہاللہ کیے فائی ہو سکتے ہیں۔ رحمتیں مرکنی کے بعد بھی عاصل ہوتی رہتی ہیں۔ رحمتیں مرکنی تو موصوف نعوذ ہاللہ کیے فائی ہو سکتے ہیں۔ رحمتیں مرکنی تو موصوف نعوذ ہاللہ کیے فائی ہو سکتے ہیں۔ رحمتیں مرکنی ہو موصوف نعوذ ہاللہ کیے فائی ہو سکتے ہیں۔ رحمتیں مرکنی ہو بھی جس ماضل ہوتی رہتی ہیں۔

ہم دنا کرتے ہیں کہ اللہ ہمارے ماں باب بررحم فرما' ہماری اولا دوں پرفضل کر اور اگر ماں باب یا

اوا درخصت ہو چکے ہوں' تب بھی دعا کے حوالے سے ان پر رحمت ہو سکتی ہے۔ رحمت ہڈیوں پر کیا ہوگی' خالی ب بان وشت بوست پر کیا ہوگ رحمت تو ہمارے ماں باپ پر ہوگی اور اگر ماں باپ زندہ نہیں تو پھر مال باپ کا اغظ کس کیلئے ہے۔ ہم کسی واجے کیلئے دعا نہیں کر رہے ہیں کیونکہ یہ دعا ہمیں حی وقوم نے بتائی ہے۔ اللہ والموں کی بخشش کی دعا میں نہیں بتا تا۔ رحمت کا سلسلہ ہمیشہ سے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے جاری ہے اور رحمت مانتے والے نیادہ خوش قسمت نظر آتے ہیں کہ ان مانتے والے زیادہ خوش قسمت نظر آتے ہیں کہ ان سلطے ہر صاحب راز نے دعا کی۔

الله کو بھول جانے والے لوگ الله کو تو یاد ہیں۔ وہ جنہوں نے الله کو نظر انداز کر دیا' الله انہیں نظر انداز کرتا۔ وہ جنہوں نظر انداز کرتا۔ وہ جنہوں نے الله کو جھوڑ دیا' الله انہیں نہیں جھوڑتا۔ الله نے پنجبر بھیجے کہ ان تاسمجھ لوگوں کو ہدایت عطا فر مائی جائے۔ ان لوگوں کا استحقاق نہیں' لیکن ان پر رحمت کرنا رحمتوں والے کی شان ہے۔ وہ اتنی بوی رات کے اندرروشنی کا چراغ جلاتا ہے۔ وہ کفر کے اندھیروں میں ایمان کے نور کا جلوہ و کھاتا ہے۔

رحت حق اس خف کی تلاش میں رہتی ہے جس کی آگھ پرنم رہتی ہے۔ آنبووں کے قریب رہت والے رحت حق کے اندر ہیں۔ رحت والے رحت حق کے اندر ہیں۔ رحت کرنے والے رحمت حق کے اندر ہیں۔ رحمت کرنے والے وراصل رحمت حاصل کرنے والے ہیں۔ انسان کے قریب رہنے والے خدا کے قریب ہیں اور خدا کے قریب رہنے والے خدا کے قریب ہیں اور خدا کے قریب رہنے والے خدا کے قریب ہیں اور حق کی ہر کے قریب رہنے والے محبوب خدا علاقت کے قریب رہنے ہیں اور بی قریب کر بر رحمت ہے۔ رسول رحمت کی ہر بات حصول رحمت کا ذریعہ ہے۔ آپ علاقت کے قریب رہنے دو تا ہیں سر مرجب معاف کرنے کا حکم فر مایا۔ آپ علاقت پوری کا نتات کیلئے دعوت رحمت ہیں۔ اپنوں کو عبادت کے فرور سے معاف کرنے کی کا تقدور و کے کر عبادت کے قریب لاتے ہیں۔ فریاد کرنے والوں کو رحمت کا حق مل گیا 'اسے رسول رحمت کے دامن میں پناہ ل کر بیت کے حصول کا حق عطا فر ماتے ہیں۔ جس کو رحمت کا حق مل گیا 'اسے رسول رحمت کے دامن میں پناہ ل کئی۔ جے حضور علی ہے کہ دود و مسلام ہیں جسے کرنے والوں کو رحمت کا حق مل گیا ہی حضور علی ہے درود و مسلام ہیں جسے درود و مسلام ہیں۔



### البي يا البي يا البي!

اے خاموثی کی زبان سننے والے مالک' اے اپنی مخلوق کے ہر حال سے ہمہ حال باخبر رہنے والے مولا' ہم پر رحم فر ما' تو ہی تو جانتا ہے کہ ہم کس چیز سے محروم رہے ہیں' اے بنانے والے ہمیں پھر سے بنا سسبم شاید ہم نہیں رہے۔سب کچھ وہی ہے لیکن سب کچھ بدل سا گیا ہے۔۔۔۔۔

ہم نے شاید شکر کرنا حجوز دیا .....ہم گلہ اور شکایت کرنے والی قوم بنتے جارہے ہیں ..... ہمارا مستقبل محرومی نہ ہو جائے ..... میرے مولا تیرا اپنا ارشاد ہے کہ''اگرتم شکر کرو گئے تو نعمتوں میں مزید اضافہ ہوگا'' .... ہم تو بہ کرتے ہیں' ناشکر گزاریوں سے تو بہ' احسان فراموثی ہے تو بہ ....

میرے اللہ! ہم تیرے سب احسانات کا شکر اداکرتے ہیں۔ تو نعمتوں میں اضافہ فر ہا۔ ہمیں ایک میرے اللہ ہم تیرے سب احسانات کا شکر اداکرتے ہیں۔ تو نعمتوں میں اضافہ فر ہا۔ ہمیں ایک منزل کے حصول کیلئے آ مادہ سفر کر ۔۔۔۔ ہم مخداوک ظالم بین میں بنتے جارہے ہیں ۔۔۔۔ ہم پرم فرما ۔۔۔ ہم پرم فرما ۔۔۔ ہم برم فرما درغریب اس مقام تک پہنچا دیا جائے کہ دہ تیری رحمت سے ماہوں بین

ہونے گئے۔ تو وہ وقت امراء کیلئے آغاز عبرت کا وقت ہوتا ہے۔ یا اللہ! جنہیں دولت دی ہے انہیں تخی بنا اور جنہیں غریب بنایا انہیں اینے قریب تو رکھ۔

دنیا میں مسلمانوں کے ساتھ ہونے والے واقعات ہمارے سامنے ہیں۔ ہم ڈرتے ہیں اس ون ہے جب ہمارے اعمال ہماری عبرت بن کر ہماری راہ میں کھڑے ہوں گے اور پھر اس کے بعد کوئی راستہ نہیں ہوگا ۔۔۔۔ یا الہی! تو ہماری منزل کو آسان فرما ۔۔۔ ہمیں تو بہ کی تو فیق عطا فرما۔ اے اللہ! ہمیں اپنے ماضی' اپنے حال اور اپنے مستقبل پر خوش ہونے والی قوم بنا ۔۔۔ ہمیں وسوسوں سے باہر نکال۔ ہمیں مغرور اور مایوں ہونے سے بچا۔ ہم مال جمع کرنے والی اور سننے والی قوم بنا جی جارہے ہیں۔ ہم چھینا جھٹی کا شکار ہوتے جارہے ہیں۔ عافیت مشکل ہوتی جارہی ہے۔

تو ہمارے دلوں کو اپنے نور سے زندہ کر ..... ہماری راتوں کو اپنی یاد سے آباد کر .....ہمیں سوز دروں سے نواز دے .... ہمیں نمائش اور آلائش سے بچا۔ ہم پر ٹازل فرما' اپنے کرم کی بارش۔ ہم پر آسان فرما' اپنی معرفت کی منزل .... ہمیں ایک بار پھر وہی جام الفت دے ..... آباد کر اجڑے ہوئے آشیانے ..... ایک بار پھر اس توم کو سنجھنے کا موقع دے۔ ہمیں تاریخ اسلام میں کسی روشن باب کا اضافہ کرنے والا بنا۔

اے مالک! تو ہمیں وہ زندگی دے کہ ہم بھی خوش رہ سکیں اور تو بھی ہم پر راضی رہے ۔۔۔۔۔اے اللہ! ہماری زندگی کے تقاضے اور دین کے تقاضوں میں جوفرق آچکا ہے' اے دور فرما۔ ہماری زندگی کی ضرور بات اور بیں اور دین کی ضرورت اور ہے ۔۔۔۔

اے مولا! تو بن مانگے دینے والا ہے اور ہم لاعلم' بیبھی نہیں جانتے کہ تجھ سے کیا مانگا جائے۔ ہمارے لئے جو بہتر ہے وہ بن مانگے دے دے اور جو ہمارے لئے نامناسب ہے' اس کے مانگنے کی توفیق ہی نہ دے۔

یا اللہ! اس توم کے دن دیا نتدار محنت میں گزریں .....اس توم کورزق طلال سے تعارف کرا .... س کی را توں کو اپنے ذکر سے آباد رکھ .....جس قوم سے نالہ نیم شب اٹھ جاتا ہے' اس سے سکون اٹھ جاتا ہے ... یا اللہ جمیں اپنے خوف کے علاوہ ہرفتم کے خوف سے آزاد رکھ ..... یا اللہ آومی کا آدمی کے دل میں احترام پیدا کرے ... ہم میں ایک عظیم قوم بننے کی صفات پیدا کر ..... والدین کو اولاد کی گتاخی سے بچا' اولاد کو والدین کی نارانسگی سے بچا ہمارے مستقبل کو ہمارے حال سے بہتر بنا ..... ہمیں وعدے پورا کرنے والی قوم بنا۔ ہمیں خافین کو معاف کرنے کا حوصلہ عطافر ما۔ ہمیں اپنی غلطیوں کی معافی ما تکنے کی جرائے عطافر ما .....

اس قوم کو ایک قوم بنا اللی! اپنی توحید کا داسطہ' مسلمانوں میں وحدت پیدا فرما۔ تیرے عبیب علیقے کی امت سیب علیقے کی امت کہلانے کی مستحق ہو جائے۔ یا اللی! سادہ اور صدافت والی زندگی عطافرما ساور سب سے بڑی بات سستیرے کرم کی انتہا چاہتے ہیں کہ تجھ سے تیرے محبوب علیقیے کی محبت ما تیکتے ہیں۔

#### انسان اورانسان

الله کی تلاش کرنے والے انسانوں کی راہوں سے گزرشے ہیں۔ انسان ہی متلاثی ہے اور انسان ہی متلاثی ہے اور انسان ہی مظر صفات ہے۔ الله تعالیٰ نے انسان کو ہیدا کیا اپنے اظہار کیلئے۔ انسان کو صلاحیتیں عطا فرما کیں تاکہ وہ اس کا کنات کے بارے میں اور اس کے خالق کے بارے میں غور کرے۔ الله تعالیٰ نے انسان کے ذریعے اپنا اور اپنی کنات کے بارے میں اور اس کے خالق کے بارے میں کہ 'اے اللہ! ہمیں سیدھی راہ دکھا یعنی ان انسانوں کی راہ جن پر تیرا انعام ہوا۔'' کو یال کہ انعام یافتگان کا راستہ 'سیدھا راستہ ہی' خدا کا راستہ ہے۔

وہ لوگ جوانیان کو چھوڑ کر یا انسان سے مندموڑ کر خدا کی تلاش کرتے ہیں 'کامیاب نہیں ہو سکتے۔
اللہ کی کتاب انسانوں کے تذکرے اور انسانوں کے انجام کے ہارے ہیں آگاہی دینے والی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو بہت بلند مقام عطا فرمایا۔ انسان کے آھے فرشتوں کو جھکا دیا۔ انسان کو اللہ کی یاد کیلئے انسانی دل جا سکتا۔ اللہ نے اپنا کھر انسانوں کے ذریعے بنایا۔ اللہ کے ذکر کیلئے انسانی زبان اور اللہ کی یاد کیلئے انسانی دل درکار ہیں۔ اللہ کی خوص انسان کی خدمت کرو' بھوکوں کو کھانا کھلاؤ سائل کو چھڑکی نہ دو' جھے کا مال ہرگز نہ کھاؤ' کئے ہوئے وعدے پورے کرو' زم خو اور زم دل ہو جاؤ' زمین پر اکثر اکثر کر مت چلو۔'' یہ تمام احکام اللہ کے ہیں اور انسان کی خدمت کیلئے ہیں۔ اللہ کی رضا انسان کو خوش رکھ جس ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔'' مال باپ کے آگے اف نہ کرو' ان کو چھڑکی نہ دو' ان سے نرم الفاظ میں بات کرو' وہ جب بڑھاپ بھی پہنچیں تو ان کیلئے رحمت کے باز د پھیلا دو۔'' خدمت مال باپ کی اور خوشی اللہ کی' بات خور طلب ہے کہ اللہ کیا اسانوں کو چھوڑ کر خدا سے مجت کا دھوٹی کیا وہ اکثر غلط لکلا۔ اللہ تعالیٰ نے بہی بات کور شرف اپنے کئے کے ساتھ انسانوں کو چھوڑ کر خدا سے مجت کا دھوٹی کیا وہ اکثر غلط لکلا۔ اللہ تعالیٰ نے بہی باتھ انسانوں کے چھوڑ کر خدا سے مجت کا دھوٹی کیا وہ اکثر غلط لکلا۔ اللہ تعالیٰ نے بہی باتھ انسانوں کے ذریعے کی انسانوں کی جھوڑ کر خدا سے مجت کا دھوٹی کیا وہ اکثر غلط لکلا۔ اللہ تعالیٰ نے بی باتھ انسانوں کے ذریعے کی' انسانوں کیلئے انسانوں کی جھوڑ کر خدا ہے موساند کیا کیا میں کیا کیا کیا کہ انسانوں کیلئے انسانوں کے ذریعے کی' انسانوں کیلئے کیلئے کیا کیا کو کیلئے کیلئے کیلئے کیلئے کی

الله كے درسیع سے ہارے میں جتنی بھی آگاہی وٹیا میں موجود ہے ' جتنا بھی بیان اورعلم موجود ہے سب انسان کے ذرسیع سے ہاللہ جن انسانوں کو اپنے قریب رکھتا ہے انہی انسانوں کو ' انسانوں کے قریب کر دیتا ہے۔
لیمن جو شخص اللہ کے ہاں جتنا محبوب ہوگا ' اس کیلئے انسان کی وٹیا آئی ہی محبوب ہوگی۔ اس لئے جو انسان محبوب رب العالمین حقایقہ ہے۔ اللہ کے ساتھ محبت کرنے والے انسانوں سے رب العالمین حقایقہ ہے۔ اللہ کے ساتھ محبت کرنے والے انسانوں سے بیزار ہونے والے اللہ کے قریب نہیں ہوسکتے۔

و یکھنے والی بات سے سے کہ انسان کی محبت اور خدا کی محبت میں کیا فرق ہے؟ اللہ کے حوالے کے بغیر

انسان کی محبت یا انسان کی خدمت ہمیں غافل کر سکتی ہے عاقبت سے بے خبر رکھتی ہے اور ہم اس و نیا اور اس زندگی میں کھوکر رہ جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ صرف اخلا قیات الہیات کے بغیر معاشر ہے کو گمراہ کر سکتی ہے۔ مثلاً اگر ہم غریب کی مدد کریں تو یہ نیکی ہے۔ یہ اللہ کی رضا حاصل کرنے کا ذریعہ ہے کیکن یہ بات بہت ہی اہم مثلاً اگر ہم غریب کی مدد کریں تو یہ نیکی ایم ہم غریب کی مدد کر رہے ہیں وہ مال حرام کی کمائی نہ ہو کیونکہ حرام کی کمائی کہیں نہ کہیں نہ کہیں ہے تلم یا دھو کے ذریعے آتی ہے۔ الہذا غریب کی مدد کی نیکی ایک بدی کو جنم دے سکتی ہے۔ ای طرح رشوت کی دولت ہے آگر جج کیا جائے تو یہ اللہ تعالی کے احکام کی خلاف ورزی ہی نہیں اس کے خلام کے خلاف بعاوت ہے۔ لازم یہ ہے کہ انسان اللہ کی رضا کیلئے اللہ کے قانون کے مطابق کمائی ہوئی دولت سے غریوں 'مکینوں اور قیبوں کی خدمت کرے۔ مکین یا بھوکا کوئی بھی انسان ہو' اسے کھانا کھلانے سے اللہ راضی ہوتا ہے۔ یہاں دین کی کوئی قید نہیں۔ بھو کے آدی کو کھانا کھلانا ہے۔ یہاں دین کی کوئی قید نہیں۔ بھو کے آدی کو کھانا کھلانا ہے۔ لیکن کھانا کھلانے والا انسان احتیاط کرے اورغور کرے کہ اس نے یہ کھانا کہاں سے حاصل کیا۔ ناجائز کمائیوں سے بے ہوئے محلات پر لکھ دینا کہاں سے حاصل کیا۔ ناجائز کمائیوں سے جو مونے محلات پر لکھ دینا کہ یہ یہ اللہ کے فضل سے بنا ہے' ایک ظلم ہے۔

اللہ کے ہاں انسانوں کے تذکرے ہیں۔ جب ہم اللہ کا ذکر کرتے ہیں تو اس کے اپنے ارشاد کے مطابق وہ ہمارا ذکر کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ہاں انسان کی گئی اہمیت ہے اس کا اندازہ لگانا مشکل ہے۔ ساری کا نئات کی وسیع وعریض تخلیق میں سے سب سے اشرف مخلوق انسان ہے۔ انسان کا مقام یہی ہے کہ اسے ''احسن تقویم'' بنایا گیا۔ اگر کسی انسان کا دل تو ڑ دیا جائے تو اللہ ناراض ہو جاتا ہے' کسی انسان کوت سے محروم کر دیا جائے اللہ کو ناپند ہے۔ جو زمانہ اللہ کی منشاء کے مطابق ہوتا ہے وہ انسان کی سرفرازی کا دور ہوتا ہے' انسان کے حقوق کے تحفظ کا دور ہوتا ہے' انسان کی عزت ہی خدا کے کے حقوق کے تحفظ کا دور ہوتا ہے' انسان کی عزت نفس کے لحاظ کا زمانہ ہوتا ہے۔ انسانیت کی عزت ہی خدا کے احکام کی بجا آ وری میں ہے۔ نیکی دراصل نسانوں کے ساتھ نیک سلوک کا نام ہے' خالی نیکی تو کوئی نیکی نہیں۔ ہم نیکی انسان کے ساتھ کرتے ہیں' انعام اللہ تعالیٰ سے ملتا ہے۔ ہم غریب کی خدمت کرتے ہیں' سخاوت کی منزل نیکی انسان کے ساتھ کرتے ہیں' انعام اللہ تعالیٰ سے ملتا ہے۔ ہم غریب کی خدمت کرتے ہیں' سخاوت کی منزل باتے ہیں۔ غریب انسان ایک لحاظ سے محن ہے کہ وہ تخی ہونے کا موقع دیتا ہے۔ اگر اللہ کی طرف رجوع ہوتو لوگ غریبوں کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر ان کی خدمت کریں' ان کی حد کریں۔

عبادت اس مقام پرنہیں پہنچا سکتی جہال غریب کی خدمت پہنچاتی ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ کا تھم فرمایا غریب کیلئے۔ اللہ کے پاس زمین و آسان کے خزانے ہیں۔ وہ مالک ہے وہ خود عطا کرسکتا ہے پھر ذکوۃ کی کیا ضرورت ہے؟ اللہ تعالی نے انسان کو تھم دیا کہ اپنے جمع شدہ مال میں سے غریب بھائی کی خدمت کر سے اور وہ بیسہ جو سنگدلی پیدا کر رہا ہے وہ فراخد لی پیدا کر ے۔ نظام خیرات محدقات اور بیت المال سب غریبوں کیلئے ہے تاکہ جولوگ زندگی کی دوڑ میں پیچے رہ مجے ہوں ان کا ہاتھ پکڑ کران کو بھی ساتھ چلا دیا جائے ورنہ اس جند روزہ زندگی میں سفر تو سب کا کث بی جائے گا اور پھر اس کے بعد ایک ایبا دور آئے گا' ایک ایبا دن ہوگا جب انسان سے بوجھا جائے گا کہ اس نے اللہ کی دی ہوئی لعمتیں س طرح استعال کیں۔ اس نے انسانوں کے جب انسان سے بوجھا جائے گا کہ اس نے اللہ کی دی ہوئی لعمتیں س طرح استعال کیں۔ اس نے انسانوں کے جب انسان سے بوجھا جائے گا کہ اس نے اللہ کی دی ہوئی لعمتیں س طرح استعال کیں۔ اس نے انسانوں کے

ساتھ کیسا سلوک کی ۔

جاری نیکیاں انسان کے ساتھ' ہاری بدی انسان کے ساتھ یعنی نظام تواب و مناہ انسانوں ہی کے ذریعے سے مرتب ہوتا ہے۔ اگر ہمارے علاوہ ونیا میں اور کوئی انسان نہ ہوتو ہمارنے لئے نہ کوئی جزا ہے نہ مزا۔ ہم جمادات وحیوانات میں سے ہو جائیں۔ انسان کے دم سے ہی رونقیں ہیں۔ اللہ کے نام پر انسانوں کے ساتھ سنکتیں بنی ہیں۔اللہ کے خوف سے انسانوں کے ساتھ سکیاں کی جاتی ہیں۔ یہی خوف اللی ہمیں گناہوں سے بچاتا ہے۔ ہم دوسروں کے حقوق پامال نہیں کر سکتے اس لئے کہ ہم اللہ سے ڈرتے ہیں۔ ہم ایک بتائے ہوئے رائے کے مطابق سفر کرتے ہیں کہ وہ راستہ ہمیں اللہ نے اپنے پیغیبر علی ہے ذریعے بتایا۔ اللہ تعالیٰ کے احکام کی مملی شکل پینمبر علیہ کی حیات طیبہ میں نمایاں ہوتی ہے۔ پینمبر علیہ کی ذات اس لئے بھی اہم ہے کہ اس ذات میں ثبوت ہے کہ اللہ اپنے بندوں سے پیار کرتا ہے اس ذات کے ذریعے بتایا جاتا ہے کہ زندگی صرف عبادت نبیں ہے۔ زندگی کوشش ہے' زندگی جہاد ہے' زندگی محبت ہے' زندگی فتوحات ہے' زندگی تنہائی بھی ہے' مجلس بھی ہے' زندگی تنہائی کا سجدہ بھی ہے اور محفلوں کی رونقیں بھی' اللہ کی محبت انسانوں کے ساتھ جلوہ گر ہوتی ہے۔ بیمکن ہی نہیں کہ کوئی محض مقرب الہی ہواور انسان کی محبت سے محروم ہو۔ بید دعویٰ شیطانی ہے کہ ہم صرف الله ہے محبت کرتے ہیں اور مخلوق ہے بچھ سرو کارنہیں۔ بیغرور ہے ، تنکبر ہے۔ شیطان نے انسان کوتتلیم کرنے ے انکار کیا اور نتیجہ یہ کہ خدا کے آگے کئے ہوئے مجدے بھی رائیگاں ہو مگئے۔ ہمارا سارا نظام عبادت انسانوں ے مرتب ہے ' ہماری دعائیں بالعوم اجتماعی ہیں۔''اے ہمارے رب! ہم بررحم فرما' ہمیں سیدھی راہ دکھا..... ہم پر ہماری ہستی سے زیادہ بوجھ نہ ڈال ہمیں گناہوں سے بیا۔ " محویا کہ منشائے البی یبی ہے کہ "میں" سے " بهم" بنا جائے۔" بهم" کے بغیر" تم" کی عبادت جھوٹ ہے۔ ایک مقام پر انسان کو تنبا رکھا گیا ہے ..... سجده سے اللہ کی عظمت بیان کرتے وقت ..

ہمارا سارا منظر اور پس منظر انسانوں سے ہے۔ غور کیا جائے تو کوئی انسان انسانوں کی وابسگی کے بغیر رونہیں سکتا۔ مثلاً میرے پاس صرف آنکھیں ہیں انظر ہے لیکن میرا منظر انسانوں کے چہرے سے بنا ہے۔ اگر منظر نہ ہو تو نظر کس کام کی؟ ای طرح میری ساعت مختاج ہے انسانوں کی آواز کی۔ میرے اردگر و بولئے والے انسانوں کا جوم نہ ہوتو میرے کان بیکار ہو جا کیں اللہ نے انسانوں کو بیان عطافر مایا۔ یہ بزے غور کا مقام ہے کہ بیان سننے والا نہ ہوتو بیان کیا بیان ہوگا۔ میری زبان مختاج ہے سننے والے کانوں کی میرا دل مختاج ہے انسان کے چہرے کی محبت کا میرے جذبات میرے احساسات سب انسانوں سے وابستہ ہیں مجھے راہنمائی جا جائے کی انسانوں کے ذریعے۔ اللہ کی منزلوں تک پہنچانے والا اللہ کا بندہ ہی ہوگا۔ میں نیکی بدی گناہ و تو آب خوش اور نم جو کچھ بھی حاصل کروں گا انسان کے ذریعے میری زندگی انسانوں کے ذریعے سے گزرے گی۔ ہمیں بنیں آتی ہے۔ میری بیاس بجھانے والا پانی کتنے ہاتھوں کی محنت کا بتجہ ہے۔ ہمارے پاؤں کے بنتے جو میں نہیں آتی ہے۔ میری بیاس بجھانے والا پانی کتنے ہاتھوں کی محنت کا بتجہ ہے۔ ہمارے پاؤں کے بنتے جو میں نہیں آتی ہے۔ میری بیاس بجھانے والا پانی کتنے ہاتھوں کی محنت کا بتجہ ہے۔ ہمارے پاؤں کے بنتے جو میں نہیں آتی ہے۔ میری بیاس بجھانے والا پانی کتنے انسانوں کے بسینے لگے ہوئے ہیں۔ آتھ کھول کے جاتو تھوں کی محنت کا بتجہ ہوں تاس کے بنتے میں کتنے سال اور کتنے انسانوں کے بسینے لگے ہوئے ہیں۔ آتھ کھول کے جاتو

انسان کو انسانوں کے احسانات نظر آئیں گے۔ ان انسانوں کا شکریہ اداکرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے''جس نے انسان کا شکریہ ادا نہ کیا اس نے خدا کا کیا شکریہ اداکرنا ہے۔' جس انسان نے ماں باپ کو پرورش کرتے ہوئے دیکھا اور انہیں نہ مانا' اس نے خداکو دیکھے بغیر کیا مانتا ہے؟

الله تعالی انسانوں ہی کی دنیا میں اینے جلوے دکھا تا ہے۔ انسان خاموشی ہے دعا مانگتا ہے' الله خاموش دعاؤں کوسنتا ہے' منظور فرما تا ہے۔اللّٰہ کے جلوے انسانوں کے روپ میں ہر ہر جگہ نظر آ سکتے ہیں۔ بیہ جہان اللہ کی نشانیوں سے بھرا پڑا ہے۔ اللہ کے بندوں نے اللہ کی یاد کے چراغ جلا دیئے اور ان جراغوں کی روشیٰ میں آنے والے انسانوں کونئ منزلوں پر جلنے کی توقیق دے۔اللہ کی تلاش بہت آسان ہے۔ وہ انسانی شہ رگ ہے قریب ہے' بہت قریب لیکن اس تک رسائی حاصل کرنا اس لئے مشکل ہے کہ انسان' انسان ہے اور اللہ' الله! حادث قدیم نہیں ہوسکتا اور قدیم حادث نہیں ہوسکتا۔ بس فرق یبی ہے کہ ہم ساجد ہیں وہ مبحود۔ ہم پیدا ہوتے ہیں اور مرجاتے ہیں اور وہ پیدائش اور موت ہے آزادحی و قیوم ہے۔ وہ ہرآغاز کے پہلے موجود تھا اور ہر انجام کے بعدموجود رہے گا۔وہ اتنا قریب ہے لیکن اسے دیکھانہیں جا سکتا جس طرح ہم این بینائی کوخود نہیں د مکھے سکے کیکن بینائی ہمارے قریب رہتی ہے۔ ہماری روح ہمارے باس ہے کیکن ہم اسے دیکھے نہیں سکتے۔ ہماری ذات ہروفت ہمارے ساتھ ہے لیکن اپنی ذات کا دیدوارممکن نہیں ۔سمندر میں رہنے والی بچھلی سمندر کو دیکھے نہیں سکتی۔ پانی سے نکلنے بغیر سمندرنظرنہیں آتا اور پانی ہے نکلے تو تچھلی' تچھلی نہیں رہتی۔بس اللہ کے جلوے اللہ کے جلوے ہیں۔ پاس ہیں' ساتھ ہیں کیکن کیا ہیں....؟ اور کہاں ہیں' صرف محسوس کیا جا سکتا ہے..... اور اللہ کی محبت کی انتہائی عملی شکل اللہ کے محبوب علیہ کی اطاعت اور محبت میں ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ''اے نی علیہ ایک کہ دیجئے کہ اگرتم لوگوں کو اللہ ہے محبت ہے تو میزی اطاعت کر و اللہ تم ہے محبت کرے گا۔' یعنی اللہ کی محبت انسان کے حوالے کے بغیر منظور ہی نہیں ہو سکتی۔ ہم اللہ سے محبت کریں اور پیغمبر علیصیا ہے کی نفی کریں تو یہ ممکن ہی نہیں کہ اللہ ہم سے محبت کرے۔ رابطے کیلئے انسان ادر انسان کامل کا ہونا شرط اوّل ہے..... اور اس انسان کامل علیہ کی زندگی اللہ کی یاد میں اور انسانوں کی خدمت میں گزری۔

عرفان اللی کیلئے مقام انسانیت کو پہچانا ضروری ہے۔ انسانوں سے محبت کرو۔ یہی اللہ سے محبت کا ایک پہلو ہے۔ اللہ کی منزل کے سفر پر انسانوں کے ڈیرے ہیں۔ یہ راستہ انسانوں سے گزرتا ہے۔ اللہ کا ذکر کرنے والے اللہ کی منزل کے سفر پر نار ہونے والے اللہ کی راہ میں شہید ہونے والے اللہ کی یاد میں بہر ہونے والے اللہ کی مظاہر ہیں۔ ان مقامات سے گزرے بغیر تو حید کا سفر ممکن نہیں۔ زمین پر رہنے والوں کا والے اللہ کے مظاہر ہیں۔ ان مقامات سے گزرے بغیر تو حید کا سفر ممکن نہیں۔ زمین پر رہنے والوں کا خیال رکھو' آسان والا تمہارا خیال رکھے گا۔ اللہ کے نام پر ہی بعض اوقات اللہ کے بندوں پرظلم ہوا' اس بات کا خیال رکھا جائے کہ انسانوں کو تنگ نہ کیا جائے۔ انسان کے ذریعے ہی سے منزلیں حاصل : وتی ہیں۔ وحد سے خیال رکھا جائے کہ انسانوں کو تنگ نہ کیا جائے۔ انسان کے ذریعے ہی سے منزلیں حاصل : وتی ہیں۔ وحد سے کے جلوے کیڑت میں پنہاں ہیں لیکن اس کے بچھنے کیلئے احتیاط اور استاد کامل کی ضرورت ہے۔

#### وضاحت

يچهلامهمون''انسان اورانسان' جب اخبار میں چھیا تو کافی دوستوں کوخوشی بھی ہوئی اور پریشانی بھی اور شدت کے ساتھ ایک قاری نے تحریر کیا کہ" آپ کامضمون پڑھ کر بہت خوشی ہوئی کہ آپ بھی ہاری طرح انسان دوست محسوس ہوتے ہیں۔اس زندگی کا مقصد اخلا قیانت اور انسان دوسی ہی تو ہے' انسان' انسان کے کام آئے تو انسان ہے ورنہ وہ کیا انسان! ونیا کے نداہب میں صرف انسانوں کی خدمت اور اخلا قیات کا درس دیا جاتا ہے اور سے کہ نظام عبادات انسان کو خدمت انسان پر مائل کرنے کیلئے ٹرینٹ کا ایک نظام ہے اور بس ۔ ' وہ آگے چل کر فرمانے کیے کہ''ہم سب لوگ مل کر''ہیومنزم'' کی تحریک چلائیں اور قوم کو ملا کے دین کی اذیت ہے بچائیں اور اس کام کیلئے آپ ہی موزوں مخض نظر آتے ہیں مثلا آپ کے مضمون کا بیفقرہ کہ''جو انسان رب اللعالمين عليه الله المان رحمته اللعالمين عليه ان صاحب ك خيال من يمي تعاكدانسان کا رب تو انسان ہی ہے اور وہ اس بات کو بھی مانے تھے کہ انسان میں اشرف انسان رحمت اللعالمین علیہ ہیں۔ ا پنے عزیز کی میتحریر پڑھ کر مجھے تعجب بھی ہوا اور افسوس بھی۔ تعجب اس بات کا کہ بیہ بات تو میں نے لکھی ہی نہیں' انہوں نے کہاں سے پڑھ لی اور افسوس اس بات کا کہ میرے عقیدے کے بارے میں میرے عقیدے کے باوجودلوگوں کو کیا بدعقیدتی ہے۔ میں نے اخبار ووبارہ پڑھا کرید کیے ہو گیا۔ وہاں اتفاق سے کمپیوٹر کی تیز رفتاری کے باعث ایک لفظ رہ کیا اور اس سے بیرسارا ابہام پیدا ہوا۔ وہ فقرہ دراصل یوں تھا۔ 'جوانسان محبوب رب اللعالمين عليه ہے' وہی انسان رحمت اللعالمین علیہ ہے۔'' لیعنی جو انسان سب کا نتات کیلئے مجسم رحمت ہے' وہی انسان تو محبوب رب اللعالمین علیہ ہے یعنی رب اللعالمين كومحبوب بى وبى ذات ہے جو انسانوں كيلئے باعث رحمت ہے۔ انسان كو چھوڑ كر خالى رب كى عبادت کرنے والے عام طور پر کہیں نہ کہیں کھو جاتے ہیں۔اس میں ایک وضاحت ضرور در کار ہے کہ انسان کی خدمت اور خالی انسان کی خدمت کا تعلق اخلا تیات ہے ہے۔

اخلاقیات کی تعریف کرنا آسان نہیں۔ کی ایک دور کا قانون اخلاقیات کی دور میں بد اخلاقی ہوسکتا ہے۔ کسی خاص جغرافیائی حالات کا ضابطہ اخلاق کسی مختلف جغرافیائی حالات کے ممالک میں پچھ اورصورت اختیار کر جاتا ہے۔ بہرحال اخلاقیات کے بالعوم قواعد پچھ یوں سے ہیں کہ لوگوں کی خدمت کرنا..... بھوے کو کھاتا کھلانا ..... کئے ہوئے وعدے کو پورا کرنا .....کسی انسان کو دکھ یا نقصان نہ پہنچانا ..... دنیا میں فتنہ و ضاونہ پھیلانا اللہ کی فرمانبرداری کرنا ..... زمین پراکٹر آکٹر کرنہ چلنا ..... مل کی قدر کرنا ..... ہوس پرسی افساد نہ پھیلانا سے اجتناب کرنا گفتگو میں زمی افسیار کرنا ..... کسی انسان سے ایسا سلوک نہ کرنا ، جو ہم نہیں چا ہے کہ اور زر پرسی سے اجتناب کرنا گفتگو میں زمی افسیار کرنا ..... کسی انسان سے ایسا سلوک نہ کرنا ، جو ہم نہیں چا ہے کہ

ہمارے ساتھ ہو۔۔۔۔۔ اخلاق کا سارا سفرمخضر طور پر کہا جا سکتا ہے کہ بیہ بے ضرر ہونے سے شروع ہوتا ہے اور منفعت بخش ہونے پرختم ہوتا ہے۔ وہ جذبات اور وہ کوششیں جو انسان کے مجموعی ارتقاء کیلئے کی جا کیں' اخلاقیات کا حصہ ہیں۔

مہذب تو میں ہاا خلاق ہوتی ہیں۔ مہذب تو میں کنتی ہوتی ہیں۔ اپنے حق کے مطابق اپنا معاوضہ حاصل کرتی ہیں اور دومرے کے حق کے مطابق ان کی خدمت کرتی ہیں۔ ہر غدہب نے اس مضمون پر وضاحیں کی ہیں۔ دنیا میں آنے والے مصلحین نے انسان کی خدمت کے مضمون کو واضح کیا ہے۔ اس حقیقت کو آشکار کرنے کی کوشش کی جاتی رہی ہے کہ آج رنگ ونسل 'فرقہ وقبیلہ' عقیدتوں اور عقیدوں میں بے ہوئے انسانوں کو سکھایا جائے کہ وہ ایک نفس سے بیدا ہوئے ہیں۔ کثرت انسان وحدت آدم پر منتج ہوتی ہے۔ ایسے لوگوں کو معلم اور مصلح کہا جاتا رہا ہے۔

ضابط اخلاق انسانوں کی بہتر سوچ کا نتیجہ ہوسکتا ہے۔ بیسب ضابطہ بجا اور درست مانا جا سکتا ہے اگر انسانی زندگی د نیاوی سفر تک ہی محدود ہو۔ زندگی صرف ظاہری اخلاقی عمل تک ہی می در نبیں۔ اس ہیں ہے شارعنوانات پائے جاتے ہیں اور یہیں سے ایک مفکر اور پیغیبر کا فرق شروع ہوتا ہے۔ پیغیبہ وں نے د نیا کو یہ بتایا ہے کہ زندگی ظاہری موت تک ہی نہیں' اس میں ایک مابعد بھی شامل ہے۔ جب انسان سے اس کے اعمال کی باز پرس ہوگی اور اس کو اس کے اعمال کی بدلے جزا و مزا نصیب ہوگی۔ فد بہب نے یہ بھی بتایا کہ یہ زندگی اور اس زندگی کیلئے بہتر نتائج کو بیجھنے کیلئے یہ بے حد ضروری ہے کہ انسان سے بچھ لے کروہ یہاں کیسے آیا۔ کیا وہ اپنی مرضی اور اپنی مرضی اور اپنی اس کے اختیار سے آیا ہوتا تو وہ اپنی مرضی اور اپنی اختیار سے بہاں ملامت رہتا۔ چونکہ وہ یہاں بمیشہ تھم برنہیں سکتا اس لئے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اس کو لانے اور واپس لے جانے میں کسی اور طاقت کا دخل ہے۔ اگر انسان صرف اپنی مال باپ کو یہ خون ہیں اور طاقت کا دخل ہے۔ اگر انسان صرف اپنی الی بیدا ہوں' لیکن ایسا نہیں ہے۔ وہ کزور ہیں' ب

انی خوش ہے آئے نہ اپی خوش طلے

پیغیروں نے یہ بتایا کہ اس کا مُنات کو بیدا کرنے والے نے بی انسان کو بیدا فرمایا۔ جس نے چاند ستاروں کو تخلیق فرمایا ' انہیں روش کیا ' ای بستی نے انسان کوصورت عطا کی۔ اے ایک خاص مقصد اور مدت کیلئے اس جہان اجنبی میں بھیجا۔ اس طاقت کو بالعموم فطرت کہا جاتا ہے۔ پیغیروں نے یہ بتایا کہ فطرت کو صنعت کری عطا کرنے والی ذات صانع عظیم ہے۔ وہ فاطر ہے ' زمین و آ سان اور ان میں ہونے والی تبدیلیوں کا گری عطا کرنے والی ذات صانع عظیم ہے۔ وہ فاطر ہے ' زمین و آ سان اور ان میں ہونے والی تبدیلیوں کا اور یہ کہ اس ذات بزرگ کا نام اللہ ہے اور پیغیروں نے یہ بھی بتایا کہ اللہ کریم وہ ذات ہے جس کا نہ کوئی ماں بیٹ ہے اور نہ اس کی کوئی اولا د ہے وہ حی و قیوم ہے ' جو وقت کی پیدائش سے پہلے بھی موجود تھا اور وقت کے اختیام کے بعد بھی موجود رہے گا۔ یعنی وہ ہر مخلوق اور ہر آ غاز سے قبل موجد تھا اور ہر انجام کے بعد بھی اپنی ذات

میں قائم و دائم رہے گا۔ پیغمبروں نے بیہی بتایا کہ وہ اللہ نے جس زندگی کوتخلیق فرمایا' جس نے انسان کو پیدا فرمایا' اس نے انسان کواس سفر پر بھیجا اور اس نے ایک مقصد حیات اور عرصۂ حیات کا تھم دے رکھا ہے۔
پیغمبروں کی بات کو بالعوم ہاتوں کا پیغمبر مانا گیا۔ وہ منتخب لوگ اخلا قیات میں اس حد تک ارفع و اعلیٰ سے کہ انہیں لوگوں نے سند مانا اور پیغمبروں نے بیہ بات بڑی وضاحت سے بیان کی کہ اس زندگی کو ضابطۂ اخلاق و ینا انسان کے بس میں نہیں کیونکہ انسان ایک محدود سوچ رکھتا ہے' ایک بڑے محدود عرصے کو د کھے سکتا ہے۔ یہ تو مینا اس ذات کا حق ہے جو زندگی اور موت دینے کی قدرت رکھتا ہے۔

نظام عبادات ای ذات کے قرب کا ذریعہ ہے اور ای طرح اخلاقیات بھی قرب حق ہے' ایک ذریعہ ہے۔ اس بات کی وضاحت یوں کی جاستی ہے کہ جب ہم نیک 'بدی' اچھائی' برائی کے تصور کے مطابق عمل کرتے ہیں تو ہم کی نہ کی ذات کی خوشنودی چاہتے ہیں۔ اگر وہ ذات کسی ملک کا بادشاہ ہوتو بادشاہ کی خوشنودی اخلاق کے نام پرظلم بیدا کر سمتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نیک بادشاہوں کے دربار میں بھی بدور باری رہے۔ بادشاہ رحم دل تھا لیکن اس کے مصاحب رعایا پرظلم ڈھاتے رہے۔ اگر وہ ذات اپنی ذات ہوتو تجربہ بتاتا ہے کہ انسان ایک فاقے کو ٹالنے کیلئے اپنی عزت تک کا سودا کرنے کیلئے تیار ہو جاتا ہے۔ اپنی خوشنودی نفس کی خوشنودی بو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہوتو اس میں خوشنودی ہوتا ہے۔ اپنی خوشنودی اخلاقیات کو چھوڑ دیتی ہے۔ وہ ذات اگر اللہ کی ذات ہوتو اس میں خوشنودی ہو جاتی ہوتو اس میں حکومت' مصلحت اورنفس پرسی شامل نہیں ہو سکتی۔ ایک مجدہ ہزار مجدوں سے نجات دلاتا ہے۔

یہاں پر مذہب کی اخلاقیات اور اخلاقیات کے مذہب میں فرق آتا ہے۔ اخلاقیات کا سفر صرف محدود ترین سفر ہے۔ اخلاقیات کا مذہب ہی نہیں 'یہ ہر آدمی اور ہرانسان کا اپنا اپنا مذہب ہو جاتا ہے۔ مذہب کی اخلاقیات ہر دور کیلئے 'ہرزمانے کیلئے ایک خوبصورت نتیجہ حاصل کرتی ہے۔ اس بات کی وضاحت یہ شہب دراصل اخلاقیات میں اللہیات کا شامل ہونا ہے۔ ہم جواب وہی کے تصور کے مطابق اللہ کے حکم کے مطابق اللہ کے حکم کے مطابق اللہ کی خوشنودی کے مطابق اللہ کی خوشنودی حاصل کر لیتا ہے۔ اور انسان اللہ کی خوشنودی حاصل کر لیتا ہے۔

و نیا میں جینے بھی مصلی آئے ہیں ان میں سب سے برا ' معترب اور معزز نام صنور اکرم اللہ کا جہد آپ علی ہے۔ آپ علی ہے ان انوں کیلے معلم اخلاق ہیں۔ ایک طرف تو آپ علی فی خدا کے انہائی ریب ہیں اور ایک طرف آپ علی فی انسانوں کے بہت نزدیک۔ بھوکے کو کھانا کھلایا جا تا ہے اس بات سے قطع طرکہ وہ یبودی ہے یا کون ہے۔ آپ علی کی حم دلی کا کیا عالم بیان کیا جا سکتا ہے۔ آپ علی فی نے کی کو رندگی بحر اذیت نہیں دی ' کسی انسان سے بدلانہیں لیا۔ فتح کمہ کے وقت آپ علی ہے نہ بوچھا ''لوگو! آپ کو معلوم ہے کہ بی آ تی آپ علی مولی '' لوگوں نے معلوم ہے کہ بین آتی آپ علی والا ہوں ؟''لوگوں نے معلوم ہے کہ بین آتی ہی بہتر جانے ہیں۔'' آپ علی کے دالا ہوں۔ آپ سے کیا بدلہ لینے والا ہوں ؟''لوگوں نے عرض کیا کہ'' آپ ہی بہتر جانے ہیں۔'' آپ علی سائوں کے دالا ہوں ' جو بیلے میرے بھائی یوسٹ نے آپ جائیوں ہے کہی تھی کہ آتی کے دن تمہارے لئے کوئی سزانہیں۔''

آپ علی کے مثالی اخلاق کی اور رحم دلی کی کیابات کی جاسکتی ہے۔

آپ علی کے بارکی غزوہ سے اپنے رفقاء کے ساتھ والی تشریف لا رہے تھے کہ آپ علی کے اپنے کے رائے پر دور سے دیکھا کہ ایک کتیا اپنے بچوں کو دودھ پلا رہی ہے۔ آپ علی کے نے اپنے ساتھوں کو تھم انہا کہ سفر روک دیا جائے اور راستہ بدل دیا جائے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ کتیا کے عمل میں رکاوٹ آئے اور ڈر کے ارب اور ڈر کے ارب کو دودھ بلانا چھوڑ دے۔ کتیا کے بچوں کے ساتھ یہ سلوک عام تو کیا' خاص انسانوں کے مارس کی بات نہیں' بلکہ کسی انسان کے بس کی بات نہیں ہے۔ آپ علی ایسی ذات ہیں' اس شان کی رسالت کی بات نہیں' بلکہ کسی انسان کے بس کی بات نہیں ہے۔ آپ علی ذات ہیں' اس شان کی رسالت رکھتے ہیں کہ آپ علی خاص کے ساتھ کی اطاعت کر ہیں۔

مزید وصاحت سے ہے کہ انسان کو پتا ہی نہیں چل سکتا کہ اس کیلے کیا اچھائی ہے اور کیا برائی ہے۔ بے شار لوگوں نے دنیا میں اچھائی سجھ کر برائی کی ہے۔ یعنی ایک ایسا کام جو بظاہر اچھا ہواور جس کا نتیجہ برا ہو سرز د بوتار ہا ہے۔ جس کی مثال جابر حکم رانوں کے دور ہے دی جاسحتی ہے۔ فرعون کا میھم کہ ''لوگو! تمبارے لئے یہی بہتر ہے کہ میں تم پر خلومت کرواں۔'' پچھلوگ تو کہتے رہ بہتر ہے کہ میں تم پر خلومت کرواں۔'' پچھلوگ تو کہتے رہ بہتر ہے کہ میں تم پر خلومت کرواں۔'' پچھلوگ تو کہتے رہ بہتر ہے کہ میں تم پر خلومت کرواں۔'' پچھلوگ تو کہتے رہ بیں کہ سب انسان برابر جیں اور جب انہوں نے اپنی ذات میں اس کا ثبوت نہیں دیا تو پھر یہ کہا جاتا رہا ہے کہ سب برابر تو ہیں' لیکن پچھلوگ زیادہ برابر یعنی حکومت کرنے والے کا حق اور ہونے والے کا حق اور سب اور ای طرح اخلاقیات کے نام پر مصببتیں نازل ہوتی رہی ہیں۔ یمکن ہے کہ انسان اپنے لئے پند کرے وہ پیز' جو اس کیلئے فائدہ مند ہو۔ اس کی عام مثال ان پول کی زندگی ہے گئی ہے جو وقت ضائع کرنے کو پیند کرتے ہیں۔ طالا نکہ اس کا نتیجہ ان کیلئے مصیبت ہے۔ کو ای کی زندگی ہے گئی ہے جو وقت ضائع کرنے کو پیند کرتے ہیں۔ طالا نکہ اس کا نتیجہ ان کیلئے مصیبت ہے۔ کہ اپنی مرضی کو تابع فرمان البی کر دیا جائے۔ اگر الہیا ہے کو اظا قیات ہے نکال دیا جائے تو تنبائی کے جرائم بی نہیں رہیں گے۔ مجرم وہ ہوگا جو قانون کی زو میں آئے اور جو قانون کی نظر سے نگ جائے' وہ مجرم ہی نہیں نہیا کے گئی انہیات کی شویت کے بعد گنگار ہے' جائے لوگوں میں نیکو کار بی کیوں نہ شہور ہو۔ ایسان بد ہے' جائے وہ ظاہر داری میں ایک بہت درویش صورت بن کر ہیٹھ جائے۔

مزید وضاحت سے کہ اخلاقیات کا نظام جوابدہ ہے صرف زمانے کو اور دین میں اخلاقیات اور البیات کا مجموعہ انسان کو جوابدہ کرتا ہے اس ذات کے آگے، جس نے زندگی پیدا کی اور زندگی کو مدعا دیا کہ انسانوں اور جنات کے گروہ میں نے تہمیں عباوت کیلئے پیدا کیا۔' اب عباوت کی تعریف ہے کی جاستی ہے کہ وہ نظام عمل جس سے انسان 'انسانوں کی فلاح بھی کر سکے اور تقریب اللی بھی حاصل کر سکے ۔ اس کی اعلی ترین شکل اور ممل ترین صورت حضور اکر معلقہ کی ذات گرامی ہے ۔ پس اخلاتی مجمدی علیہ جس اخلاق ہے اور شریعت محمدی علیہ جس خری علیہ جس خرب حق کا۔

اسلام میں رہانیت منع ہے۔ خدا کوچھوڑ کر بندوں میں مصروف رہنا بھی رہانیت کی ایک شکل ہے اور انسانوں کو چھوڑ کر عبادت میں مصروف رہنا بھی ایک طرح کی رہبانیت ہے۔ برائی اچھائی کے نقور کے ساتھ اخلا قیات میں النہیات کی شمولیت ہے جرم اور گناہ کا فرق معلوم ہوسکتا ہے۔ جرم حکومت کے حکم کی خلاف ورزی ہے اور گناہ النہیات کے حکم کے خلاف عمل کا نام ہے۔ بیمکن ہے کہ ایک چیز گناہ ہواور وہ جرم نہ کہلائی جائے۔ بہیں سے اس دھوکے کا امکان ہے جو'' ہیومنزم'' کے نام پر کھایا جاتا رہا ہے۔ ہمارا خیال ہے کہ انسان جوتی اور انسان نوازی تو کی جائے لیکن انسان پرتی نہ کی جائے 'پسٹ اللہ کی اور خدمت انسان کی ..... یہی ہمارا دیتی اور خدمت انسان کی ..... یہی ہمارا دیتی ہوران ہے۔

بس اپنے محترم قاری سے وضاحت کے ساتھ گزارش ہے کہ ہم کسی'' ہیومنزم'' کے نام پر کوئی تحریک نہیں چلا سکتے۔ ہم صرف ایک ہی تحریک مانتے ہیں' وہ تحریک ہے' محسن انسانیت علی کے عطا کی ہوئی کہ انسانوں کو انسان کی خدمت کے ساتھ انسانوں پر انسانوں کی خدمت کے ساتھ انسانوں پر مہربان ہونے کی گزارش کرتے رہیں۔ ہمارے لئے اتنائمل اور اتناعلم اور اتنا ہی اخلاق کافی ہے۔ مہربان ہونے کی گزارش کرتے رہیں۔ ہمارے لئے اتنائمل اور اتناعلم اور اتنا ہی اخلاق کافی ہے۔

بي.

میں ویکھا ہوں کہ کہ ایک بچے ہے' اکیلا' اداس لیکن اس میں کسی تشمی کی گھبراہت یا بایوی نہیں۔ وہ بچوں کی طرح نہ ہے تاب ہے' نہ ہے چین اور نہ بی ہے فکر۔ بری جیب بات تھی ۔ لیکن وہ بچوا تنا اکیا بھی نہیں تھے۔ اس کے ارد گرد جوم تھا اور یہ بچوم بڑے انسانوں کا تھا۔ اس سارے ماحول میں وہ بچوا کیا تھا کیونکہ اور کوئی بچونہ تھا۔ میں یہ جانئے کہ وہ کون ہے اور یہ سب کون بیں اور یہ میدان کونسا ہے' اس بچے کے قریب گیا اور اس سے پہلے کہ میں اس سے بچھے بچھوں' وہ خود بی بولئے لگ گیا۔ یہ مزید تعجب کی بات تھی۔ اس کے انداز سے یہ ہوتا تھا کہ یا وہ جھے جانتا ہے یا میں اسے جانتا ہوں۔ میں نے مزید تبحب کی بات تھی۔ اس کے انداز سے ہوتا اچھی بات بھی نہیں۔ زبان اور کان کے استعمال سے پہلے آنکھوں کا استعمال کرنا چاہئے۔ ویکھو یہ کیا ہو رہا ہو انہیں اور اس کے بیا ہو رہا ہو انہیں ۔ یہ ایک دوسرے کے پاس سے انہیں کو جانتے بیں لیکن آیک دوسرے کے پاس سے انہیں اور ایک کے یہ ایک دوسرے کے پاس سے انہیں اور بیگا نے بین کرگز رہے جارہے ہیں۔ ان لوگوں کے اندرا کی اور جوم چل رہا ہے۔ یہ سب خاموش ہیں لیکن ان کے اندر کا جوم ایک ہنگامہ کھڑا کر رہا ہے۔ اندر کا جوم خیال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب ایسے ہیں' لیکن ان کے اندر کا جوم ایک ہنگامہ کھڑا کر رہا ہے۔ اندر کا جوم خیال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب ایسے ہیں' اس کے اندر کا جوم ایک ہنگامہ کھڑا کر رہا ہے۔ اندر کا جوم خیال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب ایسے ہیں' اس کے اندر کا جوم ایک ہنگامہ کھڑا کر رہا ہے۔ اندر کا جوم خیال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب ایسے ہیں' بھر سے دوسرے کے کہ یہ سب ایسے ہیں' بھر سے دوسرے دوسرے کہ یہ سب ایسے ہیں' بھر سے دوسرے کہ یہ سب ایسے ہیں' بھر سے دوسرے کے ہیں۔ اندر کا جوم خیال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ سب ایسے ہیں' بھر سب دوسرے کہ ہور سب کہ ہور سب کے ہور سب کہ ہور سب کہ دوسرے کے ہور ہور سب کہ ہور سب کہ ہور سب کہ دوسرے کہ یہ سب ایسے ہیں' بھر سب دوسرے کہ یہ سب ایسے ہیں۔ اندر کا جبور میں کو بھر سب کی دوسرے کہ یہ سب ایسے ہیں۔

''اور ہال' بیجے نے گفتگو جاری رکھی''اچھا تو تمہارے سوال کا جواب تو دوں کہ میں کون ہوں' یہ کون ہوں' یہ کون ہوں' یہ کون ہیں کون ہوں' یہ کون ہیں۔ کون ہیں کون ہیں کون ہیں کون ہیں۔ کون ہیں کون ہیں کون ہیں کون ہیں کے سوال کر دیئے کہ مجھے جواب کی مشکل سے دوجار ہونا پڑا۔''

یج کی باتوں میں کہیں کوئی بچپن کا تا ٹرنہیں تھا۔ اس عمر میں وہ ایسے تھا تو و لی عمر میں کیرا ہوگا' میں سوچنے لگ گیا۔ یکے نے میری حیرت کی برواہ کئے بغیر اپنا بیان جاری رکھا۔ وہ کہنے لگا' یہ سب میرے رشتہ دار بیل، میرے عزیز بیل، میرے ہی بیل، میرے ہی تھے۔ کل تک بیہ سب میرے ساتھ تھے۔ ہم سب بیبال سے دور گاؤں میں رہا کرتے تھے۔ بیدلوگ آ ہستہ آ ہستہ ایک ایک کرے جھے چھوڑتے چلے گئے' اس وعدے کے ساتھ کہ وہ جلد واپس آ کیں گے۔ لیکن وہ اس میدان میں آ کر سب چھے بھول گئے۔ بلکہ ایک دوسرے کی بیجان تو کیا' خودا نی بیجان اور شناخت بھول گئے۔ شاید واپس کے وعدے اور واپس کے راستے ہی بھول گئے۔ ان کے اس کیا' خودا نی بیجان اور شناخت بھول گئے۔ شاید واپس کے وعدے اور واپس کے راستے ہی بھول گئے۔ ان کے اس کیا' خودا نی بیجان اور شناخت بھول آئے۔ شاید واپس کے وعدے اور واپس کے راستے ہی بھول گئے۔ ان کے اس کے میں اب میں اکیلا رہتا ہوں اور میرے ساتھ ان لوگوں کی یاد میں رہتی ہیں۔ ان کی یاد میں اب برانے کے مندرات میں چگادڑ میں بن کر النی گئی ہیں۔ وہ ضرف رات کے اندھیروں میں نظر آتی ہیں۔ بیدلوگ بڑے ہوں کین ان لوگوں نے جھے بھی یا دنہیں کیا۔ ان کے دل بھی ہو گئے ہوں برے کشادہ ماحول کو چھوڑ کر آ نے ہیں لیکن ان لوگوں نے جھے بھی یا دنہیں کیا۔ ان کے دل بھی ہو گئے ہوں

جیے۔ میں مدت بسیاران کا انتظار کرتا رہا۔ آخرتھک ہار کران کی تلاش میں یہاں آنکلا۔

یہ میدان میدان خود پری ہے اسے آپ دولت اور شہرت کے حصول کی ''تمنا گاہ' بھی کہہ سکتے ہیں۔ بہاں ان لوگول نے اپنے قد بڑھا لئے ہیں۔ اپنے لیج بدل لئے ہیں۔ اپنے دل تک سے دشبردار ہو چکے ہیں 'یہ لوگ۔ یہ مشینوں اور کمپیوٹروں پر کام کرتے کرتے خود بھی کمپیوٹر ہو گئے ہیں۔ یہ سب مجھے و کمھتے ہیں 'لیکن بہچانے نہیں۔ یہ لوگ میری آواز اور پکار سنتے ہیں لیکن ان کو اپنے کا نوں پر اعتبار نہیں۔ یہ سب مجھی بھی بھی کہ کھے یاد بھی کرتے ویوں پر اعتبار نہیں۔ یہ سب مجھی بھی بھی کہ کے یاد بھی کرتے ہیں لیکن مشینوں نے ان سے احساس چھین لیا ہے۔ یہ اپنے قد سے نکل کر اپنے اصل سے کمنے ہیں۔ '

بچدائیے بیان کے جادو میں مجھے لیٹتا جا رہا تھا اور میں ایک بیجے کے ہاتھوں بے بس ہونے کی ندامت کو چھیانے کی ناکام کوششوں میں مصروف تھا کہ بچہ مجھ سے مخاطب ہوا''متم ایبا کیوں سوچ رہے ہو کہ میں نے مہیں سامع کیوں بنا دیا۔ بیاس کئے کہتم ابھی اسپے قد سے باہر میں کلے۔ تم ابھی تعور اتھوڑ ازندہ ہو۔ ميريد اور ان لوكوں كے درميان مرفتم بى ايك بل كا كام كرسكتے ہو۔تم ميرى بات سنتے جاؤ كيونكداب اس کے سواتمہارے یاس کوئی جارہ نہیں۔ ہاں تو بہلوگ اپنی آبادیاں ویران کرکے آنے والے یہاں کوئی آبادی میں مصروف ہیں۔ بدلوگ شاید مر چکے ہیں لیکن ان کے پاس اپنی موت کی خبر دینے کیلئے وقت بھی نہیں تھا۔ یہ بردی اذیت اور کمنامی میں مرے ہوں گے۔ کتین نہیں! بیمرے نہیں۔ بیتو صرف اور صرف موت کے انتظار میں زندہ ہیں۔ان کا زیادہ حصد مرچکا ہے لیکن سائس زندہ ہے۔ان کا احساس مرچکا ہے' ان کا دل مرچکا ہے' ان کی یا دواشت مر پھی ہے۔ ان کا مرضی مرحمیا' ان کامستعبل بھی مرحمیا۔ ان کا حال بدحال ہے۔ ان کی ساعت بہری ہو گئی ہے۔ان کی آنکھوں کے آگے بینائی ہی کا بردہ آسمیا ہے۔ آوازوں کی مجرمیں ان کی محویائی ڈوب تی ہے۔ یہ سب لوگ کسی کے نہیں ہیں' یہ اسینے بھی نہیں ہیں۔ بیمبت نہیں کر سکتے۔ بیصرف مقابلہ کر سکتے ہیں اور آخری مقابله' موت کا مقابلہ ہے۔ بیلوگ' ذراغور ہے دیکھو۔ بیلوگ کیا کر رہے ہیں۔ بیصرف' وقت' کھاتے جا رے ہیں اور وقت یورا کر رہے ہیں اور پھران کا وقت ختم ہو جائے گا۔لیکن نہیں ان کوجلدموت نہیں آئے گی۔ ان کے پاس بڑے بڑے مہیتال ہیں' بڑے انظامات ہیں۔ بیزندہ رہ سکتے ہیں۔ کئی کئی مہینے' کئی کئی سال بستر پر زندہ رہتے ہیں۔ یہ ہزار قتم کی نالیاں لگا لیتے ہیں اور موت سے جیب کر خاموش لینے رہتے ہیں کہ کسی کوخبر تک نہ ہو۔ یہ بڑے لوگ بن مھئے ہیں۔

وہ دیکھووہ آدمی جو ہماری طرف دیکھ رہا ہے۔ وہ پیچانے کی کوشش کررہا ہے کہ ہم لوگ کون ہیں۔ وہ اپنا ہی ہے وہ بہت قریب آنا چا ہتا ہے لیکن اس کے پاس اتنا وقت نہیں کہ وہ قریب آسکے۔ وہ پہلے سے طعے شدہ پروگرام کا غلام ہو چکا ہے۔ اس کے پاس اپنی مرضی سے چلنے پھرنے تک کا اختیار نہیں۔ وہ ایک صاحب مرتبہ آدمی ہے۔ اس کے پاس اپنی مرضی ہے۔ "

بچدانسون کلام سے مجھے عمل کرفتار کر چکا تھا۔ میں نے اس سے آزاد ہونا جاہا۔ میں نے جاہا کداس

کی باتوں کو سنا ان سنا کر کے بھاگ جاؤں۔ بچہ بولا''تم مجھ سے آ زادنہیں ہو سکتے' تم بھاگ نہیں سکتے۔تم میرے حلقۂ تا نیر میں ہو۔ بید دیکھو۔تم خود کیا ہو۔تم غور کرو۔تم میری طرح بنتے جا رہے ہو۔تم خود ایک بچہ ہوتے جارہے ہو۔لویہ دیکھو'تم میری جیسے ہو گئے۔لوتم تو میں ہی ہو گئے۔اب میری کیا ضرورت!'

بند کرو ذاتیات 'بند کرو جھوٹ کو اخبار کی پذیرائی دینا۔ بند کروائیان فروثی کے مکروہ کاروبار۔ بند کرد اپنی خواہشات کے بے بنگم پھیلاؤ کا بے مقصد و بے ترتیب سلسلہ۔ بند کرد ایک دوسرے کو بدنامیوں کے بازاروں کی رسوائی بنانے کاعمل۔ بند کرو کہتم روبرولائے جانے والے ہو۔ اس دن 'اس مالک کے روبروجس کے سامنے تم جھوٹ نہ بول سکو سے اور پھر تمہارے سرے ستار العیو بی کی چاورا تار دی جائے گی۔ تم کیسے نظر آؤ سے اس دن 'جب عمل تبدیل کرنے کا موقع نہ دیا جائے گا۔ جب توبہ کا لفظ تو ہوگالیکن اس کے معنی نہ ہوں سے ۔ وہ دن بہت دور ہے۔ یہی تو ہے تمہاری ناعاقبت اندیشی۔ "

ابھی میں پچھ کہنے ہی والا تھا کہ آواز آئی ''بس اب لوٹ جاؤ اس ماحول سے ۔۔۔۔۔ یہ تو عالم خواب ہے۔ ہم کیا زور لگاتے جا رہے ہو۔' بس پھر کیا تھا 'خواب سے بیداری کے بعد پہلا کام یہ ہوا کہ آئینے میں اپنے آپ کو دیکھا۔ میں بورا ہی تھا۔ شکر ہے کہ میں بچہ نہ رہا۔ لیکن میں ابھی تک سوچ رہا ہوں کہ وہ کون تھا اور میں کون تھا۔۔۔۔۔ میں اور یہ سب کیا تھا۔ کیا یہ واقعی محض خواب تھا؟

# حجفر کی نه دو

جہزئیاں دینے والا رعب جمانے والا وصلے والا کھمکیاں دینے والا کھول چکا ہوتا ہے کہ وہ بھی انسان ہے۔
اسان کو انس نوں پر رعب جمانے اور انہیں جھڑکی دینے کا کوئی حق نہیں۔ یہ نقلی استحقاق صرف غرورنفس کا دھوکا ہوتا ہے اور غرورسی انسان میں اس وقت تک نہیں آ سکتا ' جب تک وہ بدقسمت نہ ہو۔نفیب والے قسمت والے معزور بادشاہ بیشہ عاجز وسکین بن کے رہے۔ وہ کی مرتبے پر فائز ہوئے ' تب بھی انکسار سے کام لیتے رہے۔مغرور بادشاہ فرعون کی عاقبت کے وارث ہوتے ہیں۔مسکین سرفراز رہتا ہے۔وہ سدا بہار ہے۔وہ دولت اور حکومت کوامانت مجت ہوئے ہیں۔مسکین سرفراز رہتا ہے۔وہ سدا بہار ہے۔وہ دولت اور حکومت کوامانت سمجت ہوئے وارث ہوئے ایک جواعلان فرماتا ہے کہ وہ اصل مالک ہے ملک کا مالک سب محت ہے ہوئے کہ وہ اصل مالک کی عطا کردہ عنایت سب وہ مالک جواعلان فرماتا ہے کہ وہ اصل مالک ہے مطاکرت ہے واے معزول فرماتا ہے۔

ہم بیجھتے یں کہ بیلٹ بکس ہمارے لئے قوت نافذہ ہے اس لئے ہم بیلٹ بکسوں کے ساتھ کھیل کرتے رہے اور جب ہم معزول ہو جاتے ہیں تو ہم اپی آتش رہے اور جب ہم معزول ہو جاتے ہیں تو ہم اپی آتش فوا یوں اور شعلہ بیانیوں کو اپنے لئے مرتبہ ساز مان لیتے ہیں اور اس طرح ہم بھول جاتے ہیں کہ اصل طاقت کیا ہے اور اس کا اصل سرچشمہ کیا ہے؟

ببرحال بات جمز کی ہے شروع ہوئی تھی۔

یہ مالک کا تھم ہے کہ سائل کو جھڑ کی نہ دو اب سوچنے والی بات تو یہ ہے کہ مالک غریب کے ساتھ ہے۔ سائل کے ساتھ ہے۔ ضرور تمند کے ساتھ ہے۔ ہر وہ انسان جو ضرور تمند ہے اور ضرورت پوری کرنے کیلئے ا آپ کے تعاون کیلئے سوال کرتا ہے ' سائل ہے۔ سائل کی ضرورت پوری کرو یا نہ کرو' اے جھڑ کی نہ دو۔ یہ تھم ایک بڑا راز ہے۔

کتے ہیں اور کہنے والے چشم دیدگواہ ہیں کہ ایک دفھ ایک بہت عظیم افغان ، بہت پاکیزگی ہیں وہد والا درویش اپ معتقدین کے ساتھ نماز نجر اوا کر کے مجد سے باہر آ رہا تھا۔ بلکہ تشریف لا رہے تھے۔ آپ نے ایک خاکروب کو دیکھا جو کوڑا وغیرہ اپ نوکرے ہیں ڈائل کراسے اٹھا کر اپ سر پر رکھنے کی کوشش کر رہا تھا۔ وزن زیادہ تھا۔ بزرگ نے آگے بڑھ کر اپ ہاتھوں سے ٹوکرے کو پکڑ کر اس کی مدد کی ....مرید و تو بہت بی شرمندگی و ندامت کا اظہار کیا اور خاکروب کو کوسنے گئے۔ سمجتے تھے "پیرصاحب! آپ ہمیں تھم فرنا ویت سے مشرمندگی و ندامت کا اظہار کیا اور خاکروب کو کوسنے گئے۔ سمجتے تھے" پیرصاحب! آپ ہمیں تھم فرنا ویت سے اللہ کا فضل ہے کہ اس کے اس من خود کیوں زحمت فرمائی .... "بررگ ہوئے" بوقو فی اس میں میں اس حال میں رکھا ہوا ہے۔ وہ ضرور تمند تھا ہم نے ضرورت ہوری کی۔ کواس حال میں رکھے والے نے ہمیں اس حال میں رکھا ہوا ہے۔ وہ ضرور تمند تھا ہم نے ضرورت ہوری کی۔ اللہ کا شکر ہے اور تم لوگ ضرورت بھی پوری نہیں کرتے اور جھڑی بھی دیتے ہو۔ تو بہ کرو اور بے نیاز اللہ سے اللہ کا شکر ہے اور تم لوگ ضرورت بھی پوری نہیں کرتے اور جھڑی بھی دیتے ہو۔ تو بہ کرو اور بے نیاز اللہ سے

میں جوصرف سائل کے ذریعہ ہم تک پہنچتا ہے۔

ؤرتے رہوں مہاری بیرین اور فقیریا یا ہے کار ہیں اگر محروم اور مختاج کے کام نہ آئیس .....''

ایک دفعه ایب اتفاق ہوا کہ ایک سائل ہمیں ملا ..... یہان دنوں کی ہائت ہے جب ویریشن سے ہماری نئی آشائی ہوری تھی .....ہم ایک شام ایک اداس شام ایک باغ میں تنہا غور کر ہے تھے ....سورج و وب چکا تھا ادر و و بن والا اپنے بعد فضا میں ایک گری سرخی چھوڑ چکا تھا ..... است میں ایک سائل میری طرف آتا ہوا دکھائی دیا ..... میں اسے دکھے بغیر ہی اسے گہری سرخی چھوڑ چکا تھا .... وہ اس بات سے بے نیاز کہ میں اس کی طرف متحوجہ نند تھا۔ بولا'' سائل کی طرف آنے والے کی طرف توجہ تو کرنی چاہئے .....' میں نے اس کی طرف دیکھا اور کچھ سمجھے بغیر بوچھا .....' آپ کیا چاہتے ہو ....' وہ بولا'' ہمارا تو وہی سوال ہے پرانا ..... پکھ مدد کرو۔' میں اس کی شخصیت اور اس کے انداز گفتگو کے اثر میں آتا چلا گیا ..... میں نے اس کی مقاطیسی شخصیت کے رعب میں کی شخصیت اور اس کے انداز گفتگو کے اثر میں آتا چلا گیا ..... میں نے اس کی مقاطیسی شخصیت کے رعب میں آکر ابنی جیب میں ہاتھ و اللا اور بڑی احتیاط سے ایک پانچ روپ کا نوٹ نکالا اور اس ہے کہا '' بابا ہی قبول فراؤ ....۔'' بابا میکرایا اور بولا'' میٹا اسے تو میں قبول کرتا ہوں لیکن میری بات خور سے سنو ... میں ہمیجا گیا ہوں میں میری بات خور سے سنو ... میں ہمیجا گیا ہوں نوبی میں گرائے کہ میک کو بریشانی سمجھ رہے ہو' یہ تو ایک باچھے دور کا آغاز ہے ... پیفیمری کا سفر' بادشاہت کا سفر ... بیل ایک دور ختم ہوتا ہے وہیں سے دوسر ہے دور کا آغاز ہوتا ہے ۔ کبھی مایوں نہ ہونا ..... اور سائل کو کبھی جمڑ کی جہاں ایک دور دخم ہوتا ہے وہیں سے دوسر ہے دور کا آغاز ہوتا ہے ۔ کبھی مایوں نہ ہونا .... اور سائل کو کبھی جمڑ کی نام سائل گھن بھی ہوتا ہے' معلم بھی ....'

بابابواتا جارہا تھا اور لفظوں کے جراغ من میں اجالا پیدا کررہے تھے ....میزے بارے میں پڑھ باتیں ایک فرما رہے تھے جوصرف میں ہی جانتا تھا ... میں چاہتا تھا کہ وہ یونبی ہولتے چلے جا کیں ... لیکن وہ اچا تک چپ ہوگئے .... میں نے کہا '' کیوں ....' ہولے ''جس طرح تیری جیب ہوگئے .... میں نے کہا '' کیوں ....' ہولے ''جس طرح تیری جیب میں پڑے ہوئے ووسورو نے میں مشتبے میرے لئے صرف پانچ روپے تھے' ای طرح میرے علم میں سے تمہارا اتنا ہی حصہ تھا ....' میں نے کہا '' آپ سے پھر کب ملاقات ہوگی ....؟' ہوگی' ضرور ہوگی۔ بال تم اپنا پتہ تو بتاؤ ....، ہم توسیلانی لوگ ہیں ...۔' بابے نے جیب سے ایک سنہری رنگ والا پوسٹ کارڈ سائز کا بال تم اپنا پتہ تو بتاؤ ....، ہم توسیلانی لوگ ہیں ...۔' بابے نے جیب سے ایک سنہری رنگ والا پوسٹ کارڈ سائز کا

کارڈ نکالا ۔ میں نے اپنا پہتالکھ دیا۔ دستخط کر دیئے۔ روشی ختم ہو چکی تھی.... بابے نے کہا''امچھا بیٹا اہب میرے چھے نہ آنا۔ میں جارہا ہوں .... 'باہا ایک طرف کو ہولیا ....لیکن میں اس کے پیچھے چل پڑا ..... مگر کہاں تک.. بابا غائب ہو چکاتھا۔۔۔۔ ڈیپریشن ختم ہو چکاتھا۔۔۔۔ ہے عنوان ظاہر ہور ہے تھے۔۔۔۔ بابا فقیر سرشار کر محیا۔۔۔۔ بات ختم ہوگئی' کیکن بات ختم نہیں ہوئی.....ستوط ڈھا کہ پر بھی پھر ڈیبریشن کا شکار ہوا.....ایک شام نماز مغرب کے بعد متجد سے نکلے ..... مہری شام ہو چکی تھی ..... میں نے دیکھا کہ میرے آ گے آ مے ایک بزرگ صورت انسان چل رہا تھا۔ کیے بال ..... ننگے یاؤں ..... ہاتھ میں تنہیج ..... میں اس کے پیچھے ہولیا..... کچھ دور جا كروه احانك رك حيااور بيحية مزكر مجھ سے مخاطب ہوا۔ "ميرے بيجھے كيوں آرہے ہو ..... ميں نے بہلے بھى كہا تھا میرے پیچھے نہ آنا۔ تم بازنبیں آتے ..... اچھا بولو کیا تکلیف ہے .... 'میں نے کہا'' کھے نفیحت ہی .... ' بولا '' سائل کوجھڑی نہ دیا کرو....ہم لوگ محسن ہیں۔معلم ہیں..... ڈیپریشن کی ضرورت نہیں.....تم ہم سے زیادہ فکر مند ہو ....؟ سب محیک ہوجائے گا۔' استے میں بابے نے جیب سے ایک کارڈ ٹکالا اور کہا ' مجھے اس پند پر پہنچا رو ..... ' میں نے کارڈ دیکھا ..... میرا ہی نام ' میرا پت اور میرے ہی ہاتھ کا لکھا ہوا ..... دستخط میرے ہی ' بقلم خود .....ميرے ياؤں تلے سے زمين نكل كئي ..... ج سے بندرہ سال يہلے والا بابا ميرى نظروں كے سامنے آيا۔ سيكن بيه بابا وهنبيس تقاله قطعاً مختلف ..... مين اور حيران موا ..... بابا بولا وحيران مونے والى كوكى بات نهيس ..... بهارا چولا براتار ہتا ہے .... ہم مرف سائل ہیں محسن معلم .... ہماری شکل وصورت مجم ہم ہو، ہم وہی ہیں۔ حمہیں عطا كرنے كيلية آتے ہيں .... جارى طرف غور كيا كرو .... جم يميے مانكتے ہيں تو صرف اس لئے كہتم بخيل ہونے ے نیج سکو .....ہمتم کو تخی بنانے کیلئے آتے ہیں ..... تخی ..... اللہ کا دوست صرف سائل کے دم ہے....سائل کو حمر کی نہ دو .... ' بابا پھر غائب ہو گیا۔ ڈیپریش ختم ہو گیا .... اند جرے میں روشی مجیل می ..... مایوسیوں میں امید کے جراغ جل اٹھے۔" کارساز مافکرکار ما ....."

آج تک وہ سائل میری نظروں کے سامنے ہے۔معلم .....محسن ..... بخیل کوئی بنانے والا۔غیر اللہ کو سائل میری نظروں کے سامنے ہے۔معلم .....محسن ..... ہمارے دروازے پر اللہ کی صبیب اللہ بنانے والا ..... ہمارے دروازے پر اللہ کی رحمت دستک و بی ہے اور کہتی ہے۔خبر دار! غافل نہ ہونا .....

## کہانی

یہ جیون ایک کہانی ہے اور یہ کہانی بڑی پر انی ہے۔ پہلے بچے کے ساتھ ہی کہانی پیدا ہوگئ اور پھر کہانی سے کہانی اور پھر کہانیاں ہی کہانیاں ..... ایک جال ہے کہ بچھا ہوا ہے۔ پچھ پوری کہانیاں ہیں اور پچھ ادھوری....کسی کا آغاز نہیں'کسی کا انجام نہیں .....

کہانی سنانے والا کوئی نہ ہو' تو بھی کہانی خود کو سناتی رہتی ہے۔ سامع نہ بھی ہوتو بھی کہانی جاری رہتی ہے۔ وجود آ دم سے پہلے بھی کہانی تھا۔ فردوس بریں ہے۔ وجود آ دم سے پہلے بھی کہانی تھا۔ فردوس بریں کا قصہ طاغوت ' اہلیس اور پھر لغزش آ دم ' دانہ کندم' پھرسفرسوئے زمیں' فردوس مم گشتہ .....اور پھر قیام وقرار فی الارض .....ایک ممل کہانی۔

اس کے بعد عروج آدم خاکی .... سب کہانی ہے۔ چھن جانے کے بعد جس مقام کی دوہارہ تلاش شروع ہو جائے 'وہی مقام انسان کا بہشت ہے۔ انسانوں کی اقسام کی طرح کہانیوں کی بھی بہت سے اقسام جی سے شاید ہرآدی کیلئے الگ قتم ہے۔ رونے والوں کیلئے المیہ 'جنے والوں کیلئے طربیہ' سیاحت کا شوق رکھنے والوں کیلئے سفر نامے' سیاحت کا شوق رکھنے والوں کیلئے سفر نامے' سیاحت کا شوق رکھنے والوں کیلئے سفر نامے' سیاحت نامے' بہادروں کیلئے رزمیہ' صاحبان فکر کیلئے تمثیل نگاری اور علامتی کہانیاں اور پچھ ملامتی کہانیاں۔ مخقر کہانی' طویل کہانی' بامقصد کہانی' بے معنی کہانی' نہ جمولنے والی کہانی' اخلاقی کہانی' جنسی کہانی' روحانی کہانی' غرضیکہ فانی اور لا فانی کہانی۔ بھول جانے والی کہانی' نہ جمولنے والی کہانی ہی کہانی ہی کہانی ہی کہانی ہی کہانی۔ انسان کسی علاقے میں جاؤ وہاں کی علاقائی کہانی' کہیں بھی نہ جاؤ تو تصوراتی اور تحلیلاتی کہانی۔ انسان میں جب سے کہانی سنانے رہتے ہیں۔ اپنی اپنی میں جب سے کہانی سنانے رہتے ہیں۔ اپنی اپنی واستان سنائر بیمکن نہ ہوتو پھروہی ایک وفعہ کا ذکر .....

کہانی سفے کا شوق بھین ہے ہی پیدا ہوتا ہے یا کر دیا جاتا ہے' تمام البرریاں کہانیوں سے جمری پری ہیں۔ سائنس کے ارتقاء کے ساتھ سائنسی کہانیاں شروع ہوگئیں۔ انسان کہانیوں سے بج نہیں سکتا۔ انسانی کہانیاں خولیوں کی کہانیاں موجود ہیں' دانائی اور حکمت کے خزانوں کے ساتھ۔ مثلاً پیاسا کوا' البی کا' اتفاق کی برکت' بے وفا دوست اورریچھاور نادان اور دانا بحریوں کی کہانی' جو پچھاس طرح سے ہے۔

کتا' اتفاق کی برکت' ہے وفا دوست اورریچھاور نادان اور دانا بحریوں کی کہانی' جو پچھاس طرح سے ہے۔

کتا' اتفاق کی برکت' میں کہ ایک پہاڑی نالے پر ایک نہایت ہی تنگ پل تھا۔ مشکل سے پاؤں رکھا جاتا تھا۔ ایک دفعہ دو نادان بحریاں آ منے سامنے سے بل کے درمیان تک آگئیں۔ جگہ تنگ تھی' دونوں نہیں گزر سے تھیں۔ واپس جانا بھی مشکل تھا۔ ایک دوسرے کو کو سے آگیں کہ تم نے میرا راستہ روکا ہے' جھڑا شروع کر دیا۔ باتوں باتوں میں سینگوں کا استعال شروع کر دیا اور پھر ..... دونوں دھڑام سے نیچ گرگئیں۔ بچھ دیر کے بعد دو دانا

بمریاں آمنے سامنے سے پھر درمیان میں آئٹئیں۔ انہوں نے غصہ کرنے کی بجائے صور تحال کا جائزہ لیا۔ سینگوں کی بجائے عقل سے کام لیا اور ایک بمری بیٹے گئی اور دوسری نے اس کے اوپر سے گزر کر اپنی راہ لی..... دونوں نچ گئیں۔

وہ دن گئے جب بچول کوسکولوں میں'' گلتان'''بوستان'' کی کہانیاں پڑھایا کرتے تھے اور نتیجہ یہ ہوتا تھا کہ با اخلاق معاشرہ پیدا ہوتا تھا اور آج جو پچھ ہو رہا ہے' ویڈیو کی کہانیوں کا اثر ہے۔جنسی تشدہ اور رہنت گردی ہونے کی کہانیوں کا اثر ہے۔جنسی تشدہ اور مشت گردی ہملے فلموں میں دکھائی جاتی ہو جائے تو دہنت گردی پہلے فلموں میں دکھائی جاتی ہو جائے تو اصلاح کا امکان کم ہو جاتا ہے۔

کہانی کیلئے ضروری ہے کہ اس میں ایک مرکزی خیال ہو مثلاً پاکتان کی کہانی میں مرکزی خیال اقبال کا ہے۔ ایک مرکزی کروار بھی ہونا چاہئے ، جیسے قائد اعظم ایک آغاز بھی ہوجیسے ۱۹۴2ء اس میں ایک ماحول بھی ہونا چاہئے۔ مادا ماحول۔ اگر اخبارات کچونہ بیان کریں تو۔ کہانی میں ایک کلائکس بھی ہونا چاہئے۔ کلائکس یا نقطۂ عروج اس مقام کو کہتے ہیں جس کے بعد یہ مقام نہیں رہتا۔ عروج ہمیشہ نیس رہ سکتا۔ ہر محران اپنے دور کوعروج کا نقط مجمتا ہے ، یہ جانے بغیر کہ عروج کے بعد زوال ہوتا ہے۔ شکر ہے پاکتان نے ابھی عروج حاصل کرنا ہے۔ ہم ابھی را مگذر میں ہیں۔

عروج کے حوالے سے ایک کہانی مشور ہے۔ کہتے ہیں کی خطے نے عروج حاصل کرلیا۔ یہ بہت قدیم زبانے کا ذکر ہے۔ مالک نے دیکھا کہ بندہ فطرت میں مداخلت کر رہا ہے، جریل کو تھم دیا کہ بہتی کو اڑا دیا جائے۔ عزرائیل سے نہیں، جریل سے کہا محمیا۔ جریل نے عرض کی کہ اے مالک الملک! اجازت ہوتو میں ان لوگوں کے علم کا معیار دیکھ لوں۔ اجازت مل کی ۔ وہ گئے اور ایک گذریے کو دیکھا کہ وہ جنگل میں بھیڑیں چرارہا تھا۔ جبریل انسانی لباس میں اس کے پاس پنچا اور ہو لے'' بھائی کچھ حماب لگانا جائے ہو۔' وہ بولا'' ہاں! لیکن ہو۔ جبریل انسانی لباس میں اس کے پاس پنچا اور ہو لے'' بھائی کچھ حماب لگانا جائے ہو۔' وہ بولا'' ہاں! لیکن بہت کم۔' جبریل نے کہا'' حماب لگاؤ' اس وقت جبریل کہاں ہے؟'' گڈریے نے چھڑی ہے ،ی زمین پر دو چار کیس کھنچیں اور کہا'' آسان پر تو نہیں ہے' جبریل نے کہا'' مزید حماب لگایا اور بولا ''زمین پر بھی نہیں ہو یا میں ۔۔' جبریل نے مزید حماب کیلے کہا۔ وہ بولا'' بھٹی یا تم جبریل ہو یا میں ۔۔۔' جبریل نے مزید حماب کیلے کہا۔ وہ بولا '' بھٹی یا تم جبریل ہو یا میں ۔۔۔' اس کے بعد بستی کو نابود کر دیا گیا۔

مولانا روم نے کہانیوں کے روپ میں معرفت کے مسائل عل کے۔ وہ علم باطن اور علم روح کے اظہار کیلئے کہانیاں لکھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہا گرشوق مرجائے تو انسان کے زندہ رہنے کا کوئی فائدہ نہیں۔ عشق کو مولانا '' طبیب جملہ علت ہائے ما'' کہتے ہیں۔ ان کی ہر کہانی پر مغز و پر سوز ہے۔ وہ ورس باطن وے رہے ہیں اور کہانیاں بیان کر رہے ہیں۔ ان کی ہر کہانی اور بات کی وضاحت ہوتی چلی جاتی ہے۔ اقبال کو اور کہانیاں بیان کر رہے ہیں۔ نکتے کھولتے چلے جاتے ہیں اور بات کی وضاحت ہوتی چلی جاتی ہے۔ اقبال کو علم کا خزانہ بیرروی کے فیض سے حاصل ہوا۔ روی کہتے ہیں کہ مریض محبت کو اگر چارہ سازے نہیں نہ ہوتو مرشی سب جارہ سازی حجاب ہے۔ محبوب کا ہاتھ بی وست شفا ہے۔ یہی عالم قو موں کا ہے۔ اگر قائد محبوب ہوتو ہر نہ خ

شفا ہے' درنہ بے تعلق ہجوم چارہ گرال مرض کے اضافے کا باعث بنتا ہے۔ ہم لوگ جارہ سازوں کے چنگل میں ہیں۔قائدین کے نرغے میں آگئی قوم .....خدالیڈروں سے بچائے' خدالیڈر سے ملائے .....

بہرحال کہانیاں تعلیم و تبلیغ کیلئے بھی موزوں ہیں اور عرفان ذات کیلئے بھی۔سیف الملوک کہانی ہے الیک شاہرادے اور آیک پری کی ہے۔ ایک شاہرادے اور آیک پری کی ہے۔ ایک شاہرادے اور آیک پری کی ہے۔ ایک شاہرادے اور آیک پری کی ہے۔ بیان ہے فراق ہے درد کا ہارگاہ جسن میں دل کی فراد کا۔ میاں محمد صاحب نے رنگ بھر دیتے ایک فرض کہانی میں۔ اس میں قدر دانوں اور قدر شناسوں کے احسانات کا ذکر ہے محسنوں کا فیض ہے اور شکر کا اظہار کہ

میں محلیاں دا کوڑا روڑا محل چڑھایا سایاں

لیعنی تنی سے ہمیں کیا ہے کیا کر دیا..... گلیوں ہے نکال کرمحلوں میں بٹھا دیا..... وہ اگر جا ہے تو قطرہ بھی سمندر ہوجائے۔ بڑے عرفان کی داستان ہے 'بڑے درجے کا بیان ہے' کہانی لیکن معرفت کی داستان۔

کہانی کہانی کہانی کے روپ میں اصل کہانی ختم ہوتی جا رہی ہے۔ ہم داستانیں سنتے ساتے کہیں خود بھی کسی داستان کا حصہ نہ بن جا کیں۔ ہمیں ہرلمحہ بیدار رہنا چاہئے۔ ہمارے ہاں بھی بڑے جادو بیان داستان گو موجود ہیں۔ غریبوں کو امیر ہونے کا کاذب مڑدہ سنانے والے داستان گو غریبی میں مزید اضافہ کرکے رخصت ہوجاتے ہیں اور غریب دیکھتا رہ جاتا ہے بیچارہ۔ آسانوں کے تذکرے سنتے سنتے انسان بھول جاتا ہے کہ اس کے یاوئ زمین پر ہیں۔

داتا گئی بخش نے بھی بہت ی کہانیاں لکھی ہیں۔ ان کے اپنے انداز ہیں۔ وہ توحید' رسالت اور عرفان کے بارے ہیں وضاحتیں دینے کیلئے کہانی پیش کرتے ہیں مثلاً ایک دفعہ انہوں نے اپنے شخ سے بوچھا '' جناب توحید کیا ہے؟'' شخ نے کہا'' پھر بھی بتاؤں گا۔'' پچھ بی دنوں بعد سفر جج کا آغاز ہوا۔ دوران سفر ایک دن نماز ظہر سے فارغ ہوکر بیلوگ بیشے بی تھے کہ مغرب سے ایک سوار آیا۔ داتا صاحب ؓ کے شخ نے تعظیم کی' استقبال کیا۔ آنے والے نے کان میں پچھ کہالیکن شخ نے معذرت ظاہر کی۔ سوار واپس چلا گیا۔ داتا صاحب ؓ نے بوچھا'' سرکار یہ کون تھے؟'' آپ نے کہا'' یہ تیر سوال کا جواب تھا کہ تو حید کیا ہوتی ہے۔' داتا صاحب ؓ نے دصاحت کی التجا کی۔ شخ نے کہا'' یہ تھے۔ کہتے تھے کہا گر مناسب سجھوتو میں تمہارے ساتھ جج کے سفر نے دصاحت کی التجا کی۔ شخ نے کہا'' یہ نظر تھے۔ کہتے تھے کہا گر مناسب سجھوتو میں تمہارے ساتھ جج کے سفر نے دسان اختیار کروں۔ میں نے کہانہیں سے کہ محد تا مقد تا کم رہے۔ ایک مقصد سے دوسرا مقصد نہ نکان خواہ دونوں مقاصد بی نیکی ہوں۔ نیکی اور ہے' تو حیداور۔

ایک اور کہانی بھی آپ نے لکھی۔ ایک سفر میں داتا صاحب ؓ اپنے چند ساتھیوں سمیت سفر پر روانہ سے۔ جج بی کا سفر تھا۔ ایک آ وی کو قافلے کا امیر بنا دیا عمیا تھا۔ راستے میں قزاقوں نے سب قافلے کو روک لیا اور اپنے سردار کے روبرو پیش کر دیا۔ سردار اپنے کہا'' جو پچھ ہے حاضر کر دو۔' سب نے سب پچھ حاضر کر دیا۔ سردار نے کہا'' ان سب کی حاضر کر دیا۔ سردار نے کہا '' جو پچھ ہے حاضر کر دو۔' سب بی سے پچھ اشرافیاں برآ مد نے پھر کہا'' ان سب کی تلاقی لو۔۔۔' علاقی لینے پر امیر قافلہ کے پاس خفیہ جیب میں سے پچھ اشرافیاں برآ مد

ہوئیں۔ ڈاکووں کے سردار نے تھم دیا کہ 'اسے تل کر دیا جائے۔' ذاتا صاحب نے مداخلت کی اور کہا '' یہ نیں ہوسکتا' وہ ہمارے امیر قافلہ ہیں' ہم یہ برداشت نہیں کریں گے۔' سردار نے کہا'' عجیب آ دمی ہو ..... یہ کیے ہو سکتا ہے کہ ہے آ دمیوں کا امیر مجمونا ہو .....اسے چھوڑ دو واپس جانے کیلئے اور تم اپناسخر جاری رکھو۔ہم لوگ ڈاکو نہیں ہیں' ہم تو سرکاری ڈیوٹی والے لوگ ہیں۔ دودھ پانی الگ کرنے والے' حاجیوں کو تو کل کی منزل عطا کرنے دالے۔ آئندہ یاد رکھنا سالار کارواں کیلئے ضروری ہے کہ وہ صادق ہو' امین' ہو' جھوٹے سالاروں نے ہی تو ملت کا بیڑ ہ غرق کر رکھا ہے۔'

یہ بہت کافی ہے کہ ہم کلمنہ تو حید کی مرکزیت پریفین رکھتے ہوئے ملت واحدہ ہو جا ئیں۔ پاکستان کی کہانی جوا قبال کی بلند خیالی سے شروع ہوئی ہے' اسے بلندا قبالی حاصل ہونا چاہئے ۔۔۔۔۔ ورنہ ؟ ورنہ چھوہیں۔ کہ ہند ہیں

### به تکھیں

ع بنات وہر میں سب سے بڑا مجوبہ انسانی آنکھ ہے۔ یہ ایک کیمرے کی طرح ہے نیکن اس کی ساخت میں قدرت کاملہ نے کمال دکھایا ہے ۔۔۔۔ یہ چہرے کی زینت ہونے کے ناطے ہے بھی انسان کی شخصیت کا طرؤ انتماز ہے۔۔

آئمیں اس کا نئات کے ساتھ جمارے رابطے کا ذریعہ ہیں۔ جس ذات نے انسانی آنکھ کو دیکھنے والا بنایا' اس نے انسان کے دیکھنے کیلئے ایک خوبصورت کا نئات بنائی' رنگا رنگ کے جلوے بیدا فرمائے اور ان جلووں میں اپنی جلوہ گری کے کرشے دکھائے ....

آ تھیں دور کے منظر کو قریب ہے و کھنا جاہتی ہیں.....جلوے کی جدائی میں ایک نیا جلوہ پیدا ہو جاتا ہے....ایک متاع بے بہا حاصل ہو جاتی ہے..... درد کی ونیا' سوز کی دنیا' آرز و مندی کی دنیا' انسان کو عطا بوتی ہے۔ ۔۔۔ آنکھیں انسان کولبادوں اور نقابوں کے اندر ویکھنے کا شعور عطا کرتی ہیں۔ رونے والی آنکھ قرب حق کے ذرائع میں سب سے بڑا ذریعہ ہے۔۔۔۔ آنکھیں ہمیں ایک دوسرے کی پہچان کراتی ہیں۔۔۔۔ آنکھیں آنکھوں کو پہچان لیں تو بس ہم نے ایک دوسرے کو پہچان لیا۔۔۔۔۔ آنکھوں کا کمال یہ ہے کہ پہلی ملاقات سے پہلے بھی ایک دوسرے کی شناسا ہوتی ہیں۔۔۔۔۔ بھی تو ہم نوراً کہدا تھتے ہیں' ہاں یہی ہے وہ نظارہ جس کی تلاش تھی۔۔۔۔ آنکھیں ایک اور انداز سے بھی انسان کی رہنمائی کرتی ہیں اور یہ بہت بڑی رہنمائی ہے۔۔۔۔۔ آنکھیں ایک اور انداز سے بھی انسان کی رہنمائی کرتی ہیں اور یہ بہت بڑی رہنمائی ہے۔۔۔۔۔۔ آنکھیں ایک اور انداز سے بھی انسان کی رہنمائی کرتی ہیں اور یہ بہت بڑی رہنمائی ہے۔۔۔۔۔۔ جسم کے ملکف حصوں کو کیلی کاسٹ کرتی ہیں اور پھر ایک خاص

جلوے اور میر اسے ایک خاص سعور کے مامحت جسم کے ملک حصوں کو میل کاسٹ کرنی ہیں اور پھر ایک خاص سم کے ملک حصوں کو میل کاسٹ کرنی ہیں اور پھر ایک خاص سنم کا انداز پیدا ہوجاتا ہے' دل کو' د ماغ کو' نفس کو' مسلم کا انداز پیدا ہوجاتا ہے' دل کو' د ماغ کو' نفس کو' درج کو اور قوت مخیلہ کو ..... آنکھوں کے اس ممل سے عرفان ذات کے دلچسپ سفر کا آغاز ہوتا ہے .....

اور آنکھیں' اگر مناسب سمجھیں تو ' جلوہ دل کوارسال کر دیتی ہیں اور پھر بس گل ونغہ' رنگ ونور' حسن و کمال' شب انظار' شب وصال و شب فراق کے جلوے ہوتے ہیں' انسان کے سامنے سیشق و بدار اور شوق نظارہ انسان کو بے تاب کر دیتے ہیں سیسانسان بس ایک چہرے کو ہی مقصد حیات مان لیتا ہے۔ باتی سب نغونظر آتا ہے سیس آنے والے کو پھر ہے آنے کی دعوتیں ہوتی ہیں اور جانے والے پر قیامتیں خار ہوتی ہیں سب نغونظر آتا ہے سیس آنے والے کو پھر ہے آنے کی دعوتیں ہوتی ہیں اور جانے والے پر قیامتیں خار ہوتی ہیں سب نغونظر آتا ہے سیس آنے والے کو پھر ہے آنے کی دعوتیں ہوتی ہیں اور جانے ایک اور جہت اختیار کر جاتی ہیں سب دجود محبوب ہی وجود مقدس بن جاتا ہے سیس آنکھیں چار ہوتے ہی زمین و آسان کا رنگ بدل جاتا ہے سیس اس میں کششیں ہوتی ہیں لطف ہوتا ہے سیس آنکھیں چار ہوتے ہی زمین و آسان کا رنگ بدل جاتا ہے سیسان میں کششیں ہوتی ہیں لطف ہوتا ہے سیس آنکھیں چار ہوتے ہی زمین و آسان کا رنگ بدل جاتا

ہے۔۔۔۔۔۔موسم بدل جاتے ہیں' کیفیتیں بدل جاتی ہیں' تعلقات بدل جاتے ہیں' ترجیحات بدل جاتی ہیں۔۔۔۔۔ مکان ولامکاں تک بدل جاتے ہیں۔۔۔۔۔

ندرت خیال اور ندرت بیان کا زمانه آتا ہے۔ انسان انسان پر مرتا ہے۔ سیمنائے قرب حسن ہی محبت ہے۔ سیفرضیکہ آئکھیں محبت شناس کراتی ہیں۔۔۔۔اور زندگی نثر سے نکل کرنظم میں داخل ہو جاتی ہے۔۔۔ آئکھیں بڑی محسن ہیں۔

مجھی تبھی بھی آتھیں روح کی طرف روانہ کر دیتی ہیں' منظر کی لطاف کو .... بس انسان کو خفلت کی نینہ سے بیدار کرنے کیلئے بھی کافی ہے .... آتھیں مؤذن ہیں' روح کی .... کہ جاگ اے سونے والے! جلوہ خو منظر ہے' طالب دیدوار کا .....''الست بر بھی' کا زبانہ یاد کرو .... وہ دن یاد کرد کہ تم نے ہی کہا'' بلی ۔'' کیا خول گئے ..... ابھی کل ہی کی تو بات ہے .... ہم پر شفقتیں ہوئی تھیں' تم پر عنایات نازل ہوئیں۔ تم پر رحمت ہ مینہ برسا' تم پر اس نے اپنے جلووں کو آسان کیا .... تم ہیں عطا کی اپنے محبوب علیہ کے محبت .... یہ دیکھو جن لوگوں کے آستانے ہیں' زندہ ہیں .... الله کی یاد کرنے والوں نے قبرستانوں میں میلے لگا دیئے اور عافل جن لوگوں نے زندگی کو ہی قبرستان بنا دیا .... کیا کر رہے ہوتم لوگ .... یہ آتھوں کا احسان ہے کہ وہ غاقل کو بیدار کرتی ہیں۔ وہ اسے ایسا منظر دکھاتی ہیں کہ بس انسان ایک زمانے ہے کسی اور زمانے میں پہنچ جاتا ہے۔ وقت کرتی طبح سمٹ جاتے ہیں اور روح محوجادت ہو جاتی ہیں .... جبین شوق میں ہزاروں سجد بے تر پر پ جاتے ہیں ادار تو ہوں کہ جاتا ہے۔ وقت بی سے ساور انسان پہنچ جاتا ہے وہاں' جہاں اس کی خود آگی خدا آگی کے سفر میں داخل ہوتی ہے۔ یہی زمانہ جاتے ہیں داخل ہوتی ہے۔ یہی زمانہ میں مقطعات میں تکھوں کا بیا حسان سب سے بڑا احسان ہے ۔ یہی زمانہ مقطعات ۔ آٹھوں کا بیا حسان سب سے بڑا احسان ہے ....

نظاروں کا گناہ ختم ہو جائے تو وجود کا گناہ ختم ہوسکتا ہے۔۔۔۔الیی باطل شناس آنکھیں شفایاب ہوسکتی ہیں۔اگر ان کو و دسرمہ مل جائے 'جسے خاک مدینہ ونجف کہا گیا ہے۔۔۔۔

> رہ کئی کان میں صدائے جرس کارواں کا غبار آنکھوں میں کارکان کا خبار آنکھوں میں

#### كائنات اوركا ئنات

قدرت کے توانین اور اصول اٹل ہی۔ قدرت اپنے بنائے ہوئے قوانین اور اصولوں کے مطابق خود ہمی پابندی اختیار کرتی ہے ور دوسروں کو بھی ان میں پابند کرکے رکھ دیتی ہے۔ اللہ کا نظام نہیں بدلتا۔ اس نے جو کچھ کر دیا وہ ہو گیا اور ایسا ہوا کہ ہمیشہ ہی ہوتا رہا۔ سورج مشرق سے نکلتا ہے تو نکلتا ہی چلا آ رہا ہے۔ مغرب میں ڈوبتا چلا جا رہا ہے۔

یے بجب بات ہے کہ ہرروزنئ اور نرالی شان والا اللہ' ہر چیز کواس کے حصار اور اس کے مدار میں ہمیشہ فرکت کرتے رہنے کا تھم لکھ چکا ہے اور جو کچھ وہ لکھ چکا ہے' وہ اٹل ہے۔ سے ہمارے ارادے بدلتے رہتے ہیں لکن اس کا''امر'' اٹمل ہے' تبدیل نہیں ہوتا۔۔۔۔زمین کی گردش' بلکہ گردش شام وسح' گردش افلاک' گردش زمانہ' ہر چیزمقرر شدہ اور کمتوب ہے' ایک مخفی کتاب میں۔۔۔۔

جانے والے جانے ہیں کہ زندگی کے نصیب میں موت کھی جا چکی ہے۔ ہونا نہ ہونا ہوکر رہتا ہے۔

قادر مطلق نے قوانین قدرت بیان فرما ویئے ہیں کہ ایسا ہوگا 'ایسانہیں ہوگا۔۔۔۔انسان جتنی کوشش کرے گا 'اتنا

ہی نتیجہ حاصل کرے گا۔ یہ اصول ہے۔ دریا پہاڑوں سے نکلے گا۔۔۔۔۔رواں دواں اپنی منزل کی طرف روانہ ہوگا

اور سمندر سے ہمکنار ہوگا۔۔۔۔ آ سانوں سے مینہ برسے گا 'زمین سے پودے آگیں گے 'پرندے ہوا میں اڑیں گے

اور محیدیاں پانی میں تیریں گی۔۔۔۔۔۔ اصول مقرر ہو چکے ہیں۔ تمام قوانین مرتب ہو چکے ہیں۔ سب باتیں
طے ہو چکی ہیں۔ ہرآ غاز کا ایک انجام ہوگا اور ہر انجام کی آغاز پر منتج ہوگا۔

کائنات کا کوئی اصول ایبانہیں ، جس میں اسٹناء نہ ہو۔ علم ہی کو لیجئے۔ علم کمتب سے ملتا ہے۔ اسا تذہ سے ملت ہے۔ لیکن یو نیورٹی شیکیپیئر کا علم تو دے سکتی ہے ، شیکپیئر بننے کا علم نہیں دے سکتی۔ اقبال ؒ نے شرق وغرب کے علوم حاصل کر لئے۔ اس کی روح میں تعلق بڑوہ گئی ..... اب شرق وغرب کے علوم کے بعد کیا ہے ؟ ''بعد'' تو صرف اصول سے باہر کی کا نئات کا علم ہے۔ وہ علم جو کتاب میں نہیں۔ وہ صرف ''جنون' سے ملتا ہے' نظر سے ملتا ہے۔ قانون سے باہر' اصول سے برے' الگ' نرالا' انو کھا علم' انو کھی کا نئات کی دریافت کا علم' ایسی کا نئات جہال علم معطل ہے اور علم ہی علم ہے۔ جہاں صرف مشاہدہ ہے' چیرت ہے' نیر گئی ہے' کوئی اصول نہیں۔ بہت ہی مختمر ہے۔ وہ کا نئات منطا کی کا نئات ہے۔ اس کا نئات کے مقابلے میں بہت ہی مختمر ہے۔ وہ کا نئات منطا کی کا نئات ہے۔ الیک کا نئات ہے۔ الیک کا نئات ہے۔ ایسی کا نئات نہاں دوت ساکن ہو جاتا ہے اور جلوے متحرک منایات کی کا نئات ہے۔ ایسی کا نئات کے مقابلے میں بہت ہی مختمر ہے۔ وہ کا نئات میں دنیا کو علم عطا کرنے والے ہوا کرتے ہیں۔ یہ علم ہوتا ہے اور جلوے متحرک میں ہوتا ہے اور جلوے اس کو نئات میں دنیا کو علم عطا کرنے والے ہوا کرتے ہیں۔ یہ علم ' دالدنی' والوں کی کا نئات ہے۔ اس کا نئات میں دنیا کو علم عطا کرنے والے ہوا کرتے ہیں۔ یہ علم ' دالدنی' والوں کی کا نئات ہے۔ اس کا نئات میں دنیا کو علم عطا کرنے والے ہوا کرتے ہیں۔ یہ علم ' کا نئات ہے۔ اس کا نئات میں دنیا کو علم عطا کرنے والے ہوا کرتے ہیں۔ یہ علم ' تا ہے۔

نعیب کے حق میں بات کرنے سے کوشش کے حق میں بات کرنے والے خفا ہو جاتے ہیں۔ جب تک وشش کی محرومیاں سمجھ میں نہ آئیں' نعیب کونہیں سمجھا جا سکتا۔ کوشش کامیاب ہو جائے تب بھی بے نعیب آدی ناکام ہو جاتا ہے۔ کامیاب کوششوں نے بڑی ویرانیاں چھوڑی ہیں' اس دنیا میں۔ کوشش کو اگر ہاتھی کہہ لیا جائے تو نصیب ابائیل کی کنگری ہے۔ بیداست طویل ہے۔ بیداستان بہت کمبی ہے۔

ببرحال مقصد ہے کہ ظاہری کا نتات جس میں کوشش اور اصول پر زور دیا جاتا ہے' اس باطنی کا نتات سے قدر ہے مختلف ہے۔ جہاں نصیب اور نصیب والوں کی جلوہ گری ہے۔ دعا ناممکنات کوممکن بنادیتی فور کرنا چاہئے ۔ دعا ناممکنات کوممکن بنادیتی سے۔ وقت بدل جاتا ہے۔ زمانے بدل جاتے ہیں۔ ناتواں توانا ہو جاتے ہیں۔ شکست فتح میں بدل جاتی ہو اور معزول سرفراز کر دیئے جاتے ہیں۔ وہ کا نتات ہے' نشانیوں کی کا نتات ہے' جلووں کی اور معزول سرفراز کر دیئے جاتے ہیں۔ وہ کا نتات ہے' رضا اور خشاکی کا نتات ہے۔ وہ مخفی کا نتات ہے' جلووں کی کا نتات ہے۔ دباں خاصوشی بولتی ہے۔ وہاں درخت با تیں کرتے ہیں۔ پہاڑ پیغام رسانیاں کرتے ہیں۔ وریا علامتیں بن جاتے ہیں اور سمندر حقیقت کا روپ افتیار کر جاتے ہیں۔ اس کا نتات میں ول والے' ہیں۔ وریا علامتیں بن جاتے ہیں اور سمندر حقیقت کا روپ افتیار کر جاتے ہیں۔ اس کا نتات میں ہوجاتا ہے۔ اس کا نتات کا سفر راتوں کو پچھلے پہر طے ہوتا ہے۔ اس کا نتات میں میں اشکوں کے جاتے ہیں۔ اس کا نتات کا سفر راتوں کو پچھلے پہر طے ہوتا ہے۔ اس کا نتات میں اور قانون تبدیل ہوجاتے ہیں۔ وری آواز قریب سے بنائی دیتی ہوجاتا ہے۔ ای میں افتوں کی جانی موجاتا ہے۔ ای کا نتات ہیں موجاتا ہے۔ ای کا نتات ہیں موجاتا ہے۔ دور کی آواز قریب سے سنائی دیتی ہے۔ یوٹی کا نتات اللہ کے خاص بند کے خاص بند کے خاص بند کے خاص بندوں کی کا نتات اللہ کے خاص بندوں کی کا نتات اللہ کے خاص بیدوں کی کا نتات اللہ کے خاص بندوں کی کا نتات ہے۔ ان لوگوں کی جن پر اس کا فضل ہوتا ہے۔ یہ کا نتات کوشش سے نہیں' نصیب سے میسر کا نتات ہے۔ ان لوگوں کی جن پر اس کا فضل ہوتا ہے۔ یہ کا نتات کوشش سے نہیں' نصیب سے میسر

اس کا تنات کا دستور عجیب ہے۔ یہ باطنی کا تنات اتنی پراسرار ہے جتنا انسان کا اپنا باطنی وجود ..... باطن میں ارادہ ہوتا ہے۔ مثلا ذہن یا و ماغ ارادہ کرے تو اعضا و جوارح حرکت شروع کر دیتے ہیں۔ اگر دل میں محبت آئے تو زبان میں شائنگی آنا شروع ہو جاتی ہے۔ اگر دل میں محبت آئے تو زبان میں شائنگی آنا شروع ہو جاتی ہے۔ اگر باطن میں غصہ آئے تو ظاہری وجود کے چہرے پر تیوری اور نفرت کا اظہار ہونا الازمی ہے۔ باطن مصروف عبادت ہوتو ظاہر معصومیت کا پیکر بن جاتا ہے۔

#### آدهارسته

انسان عجب مخلوق ہے ۔۔۔ سوچتا ہے ۔۔ عمل کرتا ہے اور عمل کے عین دوران پھر سوچتا ہے اور ایے عمل یر نظر چینی کرتے کرتے اپنی اس سوج پر بھی نظر ڈائی کرتا ہے جس کے تحت سفر کا آغاز کیا تھا ..... یہ کھیل جاری رہتا ب أرى كے دندوں كى طرح .... اور انجام كاريسوچ درسوچ كى آرى افرادكو اور قوموں كوكائ كے ركھ دين ہے جذبے سرد پر جاتے ہیں ....سفر کی لذت ختم ہو جاتی ہے ... عمل سے حاصل ہونے والی عزت نفس ندامت میں بدل جاتی ہے اور سفر بند ہو جاتے ہیں ..... قافلے پڑاؤ پر بڑے رہتے ہیں .....منزل ہے محروم بد دل مسافرایک نئ سوچ میں پڑجاتے ہیں اورنی بستیاں بسانے کے دریے ہوجاتے ہیں.....گھرچھوڑ کرسغریہ لکلے اور مسافرت میں منزلیں فراموش کرکے نئے تھر بنانے شروع کر دیتے ہیں کل کی سوچ کو غلط سمجھ کر انسان آج کی سوی پر ناز کرتا ہے .... آنے والی کل میں بیسوچ بھی غلط ہوسکتی ہے۔بس تذبذب کے اس مقام کو ہی آ دھاراستہ کہتے ہیں ۔ واپس جانا ناممکن ہوتا ہے ۔۔۔۔ آگے جانے کی ہمت نہیں ہوتی ۔۔۔ یہی زوال ملت ہے کہ مقصد ہی مجول جائے ، اور مقصد نہ رہے تو سفر کا سوال ہی پیدائبیں ہوتا انسانی عقل راستوں میں رہ جاتی ہے منزل پر جَبْنِيانے والی کوئی اور سوئ ہے۔ وہ دانش نورانی ہے .... وہ علم آسانی ہے .... وہ فیصلہ سی اور طرف سے آتا ب انسانی سوی کو تذبذب سے بیانے کیلئے پیغم تشریف لائے اور لوگوں کو بتایا کہ یہ عارضی اور فانی سوچیں ، اصل بات خداکی بات ہے ۔۔۔۔ اور اصل سفر اطاعت کا سفر ہے ، جے منزل نصیب ہوتی ہے ۔۔۔۔ ابلیس نے اطاعت ندی اس نے غرور کیا' تکبر کیا' اس نے سوچا کہ یہ کیے ہوسکتا ہے کمٹی سے بے ہوئے آدم کو تحدہ کیا جائے جبکہ وہ نارے پیرا ہوا ..... یہی سوچ کا زوال ہے ..... و مے رہتے کا مسافر اہلیس تھا ..... مقرب تھا' معتوب ہو گیا' رجیم ہو گیا .... جب سوینے کے بعد کوئی فیصلہ کرلیا جائے تو اللہ بر بھروسہ کرکے منزل بربی ڈیرے ڈالنا جاہئیں.....ین کامیابی ہے.... بدنصیب ہیں وہ مسافر جو آدھےسفر کے بعد ذوق سفر سے محروم ہو جائمیں مقصد فراموش قومیں اور افراد آ و <u>ھے رستے پررک جاتے ہیں .....</u>

قا کدا عظم کی سب سے بردی خوبی یہی تھی کہ وہ صادق تھے .....صداقت ہی ان کی خودی تھی .... ان کا اپنا کردار قوم میں وحدت کردار پیدا کر گیا ..... لوگ ان کے حکم پر مر منے .... وطن سے بے وطن ہوئ مہاجرین بن گئے .....سب پچھاٹا کے بھی خوش بختی کا احساس رہا .... ایک عظیم مقصد کیلئے جان اور آن کی پرواہ کئے بغیر لوگ آ ماد ہ سفر ہوئے .... وحدت کا تصور کئے بغیر لوگ آ ماد ہ سفر ہوئے .... وحدت کا تصور دینے والا مرگیا اور قوم میں انتشار سا پیدا ہو گیا ..... قائد کی بے وقت رحلت نے سفر کی رفتار کم کردی ....سفر کا رخ وہ نہ رہا ۔... ان کی بنائی ہوئی صادق اکثریت 'بے مقصد بجوم میں تبدیل ہوکررہ گئی ..... اکثریت کو صدافت آ ثنا کیا جائے اس میں حق گوئی اور بیبا کی پیدا کی جائے .... یہ مرحلہ طے ہو جائے تو جمہوریت سے بہتر کیا ہو سکتا ہے .... ورنہ وہی بات کہ بس آ دھا ۔است ..... خدانخواست .....

آ دھے رہتے کے مسافروں کو جگایا جائے' انہیں پھر ہے آ مادہ کیا جائے .....ان میں باہمی احترام کا جذبہ پیدا کیا جائے تا کہ کارواں پھر سے رواں ہو جائے .....منزلیں انتظار کر رہی ہیں اور مسافر ہیں کہ آ دھے رہتے میں سوئے پڑے ہیں ..... ذوق سفر کا بیدا کرنا قیادت کا فرض ہے۔۔۔۔۔ قائد کو چاہئے کہ وہ قوم میں بیداری کی روح پھونک دوقت سفر کا بیدا کرنا قیادت کا دروازہ کھٹکھٹایا جائے کہ اے مہر باں اللہ وے ہمیں کوئی صدی خوال جوزندگی پیدا کر دے اس قوم میں۔۔۔مطلب پرتی جمود پیدا کر رہی ہے وطن پرتی تحریک پیدا کر ہے گئے سے توم سے ترکیب میں قوم رسول ہاشمی علی ہے۔''

غربوں کو نان ونفقہ کے مسائل اور مراحل ہے آزاد کرایا جائے۔ ان کی زندگی میں امید کی شمع روش ہونی چاہئے۔ ان کی زندگی میں امید کی شمع روش ہونی چاہئے۔ انہیں مایوی کی تاریکی ہے نکالنا چاہئے۔ تاکہ وہ بھی وطن پرتی کے عظیم مقصد اور سغر میں شامل ہوں ۔ امیروں سے پہنے کی محبت نکال کی جائے ۔۔۔۔۔ انہیں مال کی نمائش کا موقع نہ ویا جائے۔۔۔۔۔ ان کی شاویوں کو اسلامی رنگ میں ڈھالا جائے۔۔۔۔ انہیں ایک ساوہ زندگی کا شعور ویا جائے تاکہ وہ بچارے بھی حصول مزل ملت کے عمل میں شریک ہوگا یہ سب کا مغرب سب کیلئے نیسب کا مقصد ہے سب کیلئے نیسب کا ملک ہے سب کیلئے نیسب کے وسائل ہیں سب کیلئے غور کیا جائے۔۔۔۔۔اللہ آسانیاں مقصد ہے سب کیلئے نیسب کا ملک ہے سب کیلئے نیسب کے وسائل ہیں سب کیلئے غور کیا جائے۔۔۔۔۔۔اللہ آسانیاں پیدا کرے گا۔۔۔۔جس مقصد کیلئے یہ ملک بنایا تھا۔۔۔۔۔ یا دتو ہے؟ اگریاد ہے تو حاصل کرنے میں کیا دیر ہے۔۔۔۔۔۔۔

ا بنی لاڈلی اولاد کیلئے بیر جمع کرنا ہی مقصد نہیں ہے .....اگر اولاد نے مفت حاصل ہونے والا مال گناہ میں لگایا تو اس گناہ کی سزا' پیر مبیا کرنے والوں کو بھی ملے گی .....اگر اولا دکو تصور پاکتان ہے متعارف نہ کرایا گیا تو اس گناہ کی سزا' پیر مبیا کرنے والوں کو بھی ملے گی .....اگر اولا دکو تصور پاکتان ہے متعارف نہ کرایا گیا ' شعور عظمت اسلام کی تعلیم نہ دی گئی تو خدا نہ کرے ہمارے لئے ''آ و ھے رہتے کے مسافروں' کا طعنہ ہوگا ..... ہمیں عظیم تر ہونا چاہے ..... یہ ملک خدا کا جوگا ..... ہمیں عظیم تر ہونا چاہے ..... یہ ملک خدا کا جوگا ہے انہی کی منشا کے مطابق چلنا چاہئے .....

## سنكتيل

دراصل زندہ رہنے والا واحدانیان ہی مرگیا ..... میں میرے جیسوں کے بغیر کیا ہوں .....ایی زندگ جوکی اور ذی جان کے بغیر ہوا کیا زندگی ہے نہ کوئی آ واز نہ کوئی صورت ..... بس تنہائی اور سکوت مرگ ..... میں نے محسوس کیا کہ میں میں نہیں رہا ..... میں کہیں ہے توٹ گیا ہوں ..... کہیں ہے کہ عمل ہوں ..... کہیں ہے گر میں تھا ، میں میں تھا ، میں میں تھا ، میں میں تھا ، میں میں تھا ہوا سلسلہ ہوں ۔... بس میں سوچتا حاام کما .... میں بظاہر ایک اکائی ہوں ۔ لیکن میں ہی دور تک کھیلا ہوا سلسلہ ہوں ۔ میرے لئے یہ خوشی کی بات

زندگی کے سب ہنگاہے' سب رعنائیاں' سب سلیلے' سب بہوم' سب تنہائیاں' مارے غم اور ماری وشیال میرے ہی لئے ہیں ۔۔۔۔۔ اندازہ سیجے' علی الصح ۔۔۔۔ میری میز پر ایک رنگ برنگے ہے جائے اخبار کی عاطر دنیا کتنے حادثات ہے گزر جاتی ہے ۔۔۔۔ بی ججوٹ کل کرمیرے پاس آ جاتا ہے اور یوں میری معروفیت کا اعتمام ہوتا ہے ۔۔۔۔ فون آتے ہیں' فون جاتے ہیں اور پھر بل ۔۔۔۔ میری نام ۔۔۔۔ میری لئے ۔۔۔۔ میری کم کائیاں ختم ہوتی ہیں اور شروع ہوتی ہیں ۔۔۔۔ اور آہتہ آہتہ ہیں اور میرا حاصل ختم ہو جاتے ہیں۔ لیکن نہیں ۔۔۔۔ میں اپنے وجود ہے لکل کر اپنے احباب کے دل میں جا بتا ہوں۔ وہ جومیرے دل میں ہوتے ہیں' نہیں ان کے دل میں رہتا ہوں ۔۔۔ میرے دوست رہتے ہیں ۔۔۔۔ میں رہتا ہوں ۔۔۔۔ میری کائیں رہتی ہیں سب میں رہتا ہوں ۔۔۔۔ میرے دالی کتاب میں ان کے ذکرے ہیں' میں ہوں ۔۔۔۔ اور ۔۔۔۔ میرے دالی کتاب میں ان کے ذکرے ہی

انسان کا ہونا بہت ضروری تھا اور انسانوں کے دلیس میں اپنے قدم بہت ہی ضروری تھے .....شہر آباد کئے گئے .....صدیوں سے تزئین گلتان ہوتی رہی .....اور آخر اس گلشن ہستی میں اپنی آمد ضروری تھی ..... ہماری آنکھوں کو تھائے کے گئے سندی کہ ہم ان کو دیکھے دکھے کرمست ہو گئے ....کیا بات ہے .... باغ میں پھول اور پھولوں میں باغ .....

میرے لئے چھم رحمت کشا ہوتی ہے۔۔۔۔ میرے لئے عبادت بنتی ہے۔۔۔۔ اور میرے لئے توبہ کے دروازے کھے رکھے گئے۔۔۔۔۔ وہ ول بنایا گیا۔۔۔۔ جس میں اس کا سودا ہے۔۔۔۔ وہ ول جو کرشے تلاش کرتا ہے ولبری کے۔۔۔۔ جو مردلبری ہے آشنائی کا دم مجرتا ہے۔۔۔۔ یہ اپنا ہی تو دل ہے جو ناکام ہو' تب بھی برے وقت میں گام آتا ہے۔۔۔۔ بہی ہے وہ مقام جہال وقت کے فاصلے سٹ جاتے ہیں۔۔۔۔ جہال دور کا جلوہ پاس نظر آتا ہے۔ اس دل کوعرش اللہ کہا گیا۔۔۔۔ اس سے منزلیس طے ہوتی ہیں۔۔۔۔ یہی ول بارگاہ صدیت میں قبول کراتا ہے۔۔۔ اس دل کوعرش اللہ کہا گیا۔۔۔۔ اس کے منزلیس طے ہوتی ہیں۔۔۔۔ یہی ول بارگاہ صدیت میں قبول کراتا ہے۔۔۔۔ اس دل کی بدولت زمین پر بجدہ ہو' تو آ مان سے منظوری آتی ہے۔۔۔۔ سب جلوے اس کے میں۔۔۔۔ ہیں۔۔۔۔ بیا اس کی ہیں۔۔۔۔ بیس سب کرشے اس کے۔۔۔۔۔ میں سب رعنا ئیال اس کی ہیں۔۔۔۔۔ بنیس تو ہجو بھی نہیں۔۔۔ میں سب فریادیں اس کی اور سب قبولیت اس کی ۔۔۔۔۔ دل سلامت ہو سب سلامت 'نہیں تو ہجو بھی نہیں۔۔۔۔ میں

بس يهى راز ب كه مين اور ميرا كرد و پيش اس لئے متعلق بين كه ميرى آنكه مين فى رہے .....اوريهى آنسو مجھے وابسة ركھتے بين ....اپ آپ سے اپنے ماحول سے اپنے ماضى سے اپنے متعلل سے ....اپنے اصل سے .....اپنے مقام سے .....اپنے مالک و معبود سے .....

و خدایا میری میتمنا ضرور بوری فرمانا که میرے آنسو خنگ نه جون اور میرے آنسو رائیگان نه ہون .....

ان قطرول میں کی قلزم پنہاں ہیں ..... ہے آنسوعہد گزشتہ کی نجات ہو سکتے ہیں اور انہی کے دم سے عہد آئندہ ..... سب کیلئے سے ہرایک کیلئے .... بداور نیک کیلئے ..... باعث رحمت ہوسکتا ہے .....

فدایا یہ آرزو ہے کہ میں سلامت رہوں اور سب کی سلامتی کے ساتھ کیونکہ میرا ہونا وراصل میرے وابستگان کا ہونا ہے۔ جنت میں ہونا سب کے ساتھ ہونا چاہئے ..... جنت ہے ہی بس وہی مقام' جہاں کوئی بری خبر نہ آئے .....کوئی یہ نہ بتائے کہ فلال عزیز دوزخ میں چلا گیا.....

خدایا این مانند والوں کو این کو سے مجبوب علقہ ہے محبت کرنے والوں کو سسب کو معاف فر ماسسہ است رہوں میں میں است رسول عربی علیقہ پر رحم فرما میرے مولا سسب سب کے ساتھ سلامت رہیں سس یہاں بھی مل کر سسہ و بال بھی مل کر سسے دیا گا کہ جو آیا و بال بھی مل کر سسے ندگی سب کی زندگی ہے اور جنت سب کی جنت ہے سے! یہی پیغام دے گیا وہ ایک لیحہ جو آیا اور اس کے آتے ہی زمانے بدل محے سسب سلامت تو ہم سلامت!!

### وشعتين

یوں تو ہمارے گرد انسانوں کا ایک ٹھاٹھیں مارتا ہوا سمندر ہے لیکن اگرغور سے دیکھا جائے تو ہماری زندگی چند انسانوں میں بسر ہو جاتی ہے۔ چندا پنے اور چند ہی بیگانے۔ یہی ہے ہماری کل کا تنات رکل اٹا ثہ یہی چند نفوس ہیں۔ اگر صرف دیکھیں تو ایک وسیع ہجوم ہے لیکن اگرغور کریں تو ہمارا دائرہ واتفیت بہت ہی مختصر ہے۔ لامحدود انسانوں میں ایک محدود دائرہ بہت غور طلب بات ہے۔

ہم پراس وسیع ہجوم کی ذمہ داری نہیں .....ہم جواب وہ ہیں صرف اس دائرے میں 'جو ہماراہے ....۔
اس زندگی کے بارے میں 'جو ہماری ہے۔ اس عمل کے بارے میں 'جس کی ہمیں مہلت دی جاتی ہے۔ اس المحدود وقت سے صرف چند گنتی کی ساعتیں ہمارے جھے میں آئمیں۔ ہمیں وہیں تک ہی رہنا پڑتا ہے۔ وہ ساعتیں کٹ جائمیں تو ہماری زندگی ختم ہو جاتی ہے۔ وقت کا قافلہ چلنا رہتا ہے۔ ہم ہی اس قافلے ہے بچھڑ جاتے ہیں۔ وسعتیں ہماری تنبائی کومزید تنباکردیتی ہے۔

ہاری زندگی' ہمارے سورج اور ہمارے جاند سے وابسۃ ہے۔ ہم سورج سے رسعتیں ہوانے کا شوق رکھتے ہیں۔ ان وسعقوں کا اندازہ لگانا بھی مشکل ہے۔ اگر انسان تقریباً دو اا کھ میل فی سینڈ کی رفتار سے ایک سیارے سے دوسرے سیارے تک سفر طے کرے تو بھی بھی سے فاصلے لاکھوں سال تک بھی ختم نہیں ہوتے۔ وسعتیں بڑھتی جاتی ہیں ۔۔۔۔خلا کمیں ممہری ہوتی جاتی ہیں ۔۔۔۔ یہ اور مخلوق کا فاصلہ ہے جوانسان طے کرنا چاہتا ہے۔ زندگی کے مختصرایام خلاؤں میں بھٹکتے ہی گزر جاتے ہیں اور آخر ہماری خاک اس خاکدان میں واپس چلتی جاتی ہے۔ وسعتیں ختم نہیں ہوتیں' صرف زندگی ختم ہوتی ہے۔۔۔۔۔

بنانے والے نے ہر طرف لامحدود مناظر بنائے ہیں ..... ہر انسان کو ہر جلوہ نظر نہیں آتا اور جنہیں پچھ نظر آتا ہے انہیں بھی بس ایک حد تک آشائی ہوتی ہے۔ انسان اپنی حد نگاہ کے اندر بی ویجھے پر مجبور ہے اور یہ دیکھنا ' ضروری نہیں کہ صحیح ہو ..... اصل جلوہ نظر آنے والے سے سارے ' یوں محسوس ہوتے ہیں کہ نضے نضے ٹمٹماتے ہوئے دیے ہیں۔ روثن فانوس' ہوا میں معلق' ہماری جھت سارے ' یوں محسوس ہوتے ہیں کہ نضے نضے ٹمٹماتے ہوئے دیے ہیں۔ روثن فانوس' ہوا میں معلق' ہماری جھت کو جانے کیا کہ کاریگری کا کمال ہے .... لیکن یہ کمال کے مقابلے میں پچھنیں جو ستاروں کی اصل کو جانے میں ہے شیس ہو ستارے ہیں اگر آتی زمینیں اکٹھی کر دی جائیں تو شاید ایک ستارے کے اصل وجود کے جانے میں ہو۔ جتنے ستارے ہیں اگر آتی زمینیں اکٹھی کر دی جائیں تو شاید ایک ستارے کے اصل وجود کے برابر ہو ..... وسعت کا اندازہ خوف بیدا کرتا ہے .....

صرف بی نمیں۔ پچھ ستارے شاید گرم اور پچھ ن شندے ۔ قدرت ہے قادر مطلق کی ۔ اس اس وسعت کا آخر ہمارے ساتھ کیا تعلق۔ نہ ہم اس کو طے کر سکتے ہیں نہ ہم اسے پورطرح محسوس کر کے خوش ہو سکتے ہیں۔ ہم ان خوش کا آخر ہمارے ساتھ کیا تعلق واصلے انسان کیلئے کیا پیغام رکھتے ہیں۔ ہم ''زیمیٰ کلوق'' آخر آسانی وسعوں ہیں۔ ہم ''زیمیٰ کلوق' آخر آسانی وسعوں سے کیا حاصل کریں ہے۔ ہمیں اپ جائے میں رہنے سے ہی عافیت نصیب ہو سکتی ہے۔ آسانوں پر جھنڈ ب انگانے سے کیا حاصل کریں ہے۔ ہمیں اپ جائی تاریک تر ہوتی جارہ کی جائے ہیں دور کی چک لے ڈوبی ۔ ہماری کرا ہے والے زندگ ہمارے لئے اہمیت کھو چکی ہے ۔ ہماری میائی ہی ہماری راہ میں حائل ہو چکی ہے ۔ ہماری دور بنی دراصل فرائعن سے فرار ہے۔ کا نتات کی وسعوں میں بی فرار آسانی سے ممکن ہے ۔ ۔ انسان پر ہم گرانے دور بنی دراصل فرائعن سے فرار ہے۔ کا نتات کی وسعوں میں بی فرار آسانی سے ممکن ہے ہیں۔

 اور پھر ہم زندگی کی اس عظیم وسعت سے نکل کر موت کی عظیم تر وسعت میں داخل کر دیے جاتے ہیں۔ نہ آنے پر اختیار نہ جانے پر اختیار کہنے کو ہم بڑے بااختیار ہیں .....موت کے بعد کیا ہوگا ....۔ کین کون ہوگا ..... کوں ہوگا ..... اس سوال کا جواب ہمیں فد جب آشنا کرتا ہے ..... فد جب ایک اور وسعت ہے ..... لامحدود کا نئات ..... واحد و قبار اللہ کی حکومت موت کے بعد .... جب رخم اور رعایت کا دورختم ہو چکا ہوتا ہے۔ ایک عظیم نفسانفسی ایک خوف کہ ہم نے وہ نہ کیا جو ہمیں کرنا تھا اور ہم تو بس وسعتوں کے چکر میں مم رہے .... اور ہم ہے جواب ما نگا جائے گا حقوق العباد کے بارے میں حقوق اللہ کے بارے میں ..... سوچنے والی بات تو بیہ ہے کہ کا نئات کے خالق نے بیسب عظیم فاصلے اور عظیم وسعتیں تخلیق فر مائی میں .... ان کے علاوہ بھی بڑی وسعتیں ہیں ۔ نلو قات کی اتنی اقسام ہیں کہ اس وسعت کا کوئی اندازہ ہی نہیں ہو سکتا۔ دنیا میں نازل ہونے والی زبا نیں .... ایک وسیع وعظیم علم ہے .... پہاڑ ... سمندر ... صحوا .... ہو سکتا۔ دنیا میں نازل ہونے والی زبا نیں .... ایک وسیع وعظیم علم ہے .... پہاڑ ... سمندر ... صحوا .... ہو کراں وسعتیں ہیں ... ایک کے اندر کرشمہ سازی کے تجو بے ... جرت پیدا کر دینے والی وسعت ہے۔ زندگی ہے کراں وسعت ہی دندگی ہو تار موت اور موت ہے زندگی ہیدا کرنے کاعمل 'سیپ کے باطن میں موتی کا بنا' مٹی کی تار کی میں جے کا پلنا' موت اور موت ہے زندگی ہیں جے کا بلنا' موت اور موت ہے زندگی ہیدا کرنے کاعمل 'سیپ کے باطن میں موتی کا بنا' مٹی کی تار کی میں جے کا پلنا'

وسعتوں کی مالک ہے .....

انسان کیلئے وسعتیں ہیں ۔۔۔۔۔انسان کے دن منور کرنے کیلئے سورج دمک رہا ہے 'جل رہا ہے۔ انسان کیلئے وسعتیں ہیں۔۔۔۔انسان کے آسان کو کر راتوں کوسکون بخشنے والا چاندروشنی رکھتا ہے۔۔۔۔۔ستارے اپنی ذاتی وسعتوں کے باوجود انسان کے آسان کو ایک حسن و جمال کا منظر عطا کرتے ہیں۔انسان کی خوراک کیلئے اہتمام کر دیا گیا ہے۔۔۔۔۔ زمین سے اگنے والے پود ک سبزیاں 'پھل انسان کے دستر خوان کی زینت بنتے ہیں اور پھر چراگا ہوں میں چرنے والے ریوڈ 'ہوا میں اڑنے والے ریوڈ 'ہوا میں ازنے والے ریوڈ 'ہوا میں ازنے والے ریوڈ کیلئے دودھ' گوشت' گھی' مکھن' بنیر' کیا بچھ میں ازنے والے پرندے اور پانی میں تیرنے والی مجھلیاں انسان کیلئے دودھ' گوشت' گھی' مکھن' بنیر' کیا بچھ نہیں دیتے ۔۔۔۔۔ وجود کیلئے خوراک اور لباس کیلئے اون ۔۔۔۔۔۔

انسان ایک بے پناہ اور بے انتہا وسعت ہے ۔۔۔۔۔ اس کے اندر وسعت ہے۔۔۔۔ خیال کی وسعت ، احساس کی دسعت' شعور و آگھی کی وسعتیں انسان ہی کیلئے تو ہیں۔۔۔۔ خالق نے ایپے اظہار کیلئے انسان ہی کو منتخب کیا۔۔۔۔ اپنی محبت کیلئے انسان ہی کا دل چنا گیا۔۔۔۔۔

یہ چناؤ بھی بڑا عظیم اور وسیع ہے ۔۔۔۔۔انسان کے علاوہ اور کوئی مخلوق یا وسعت اس امانت کی اہل نہ پائی گئی۔۔۔۔۔ یہ جہالت ہی سہی اپنی جان پرظلم ہی سہی لیکن ہے یہی سب سے بڑی بات 'عظیم وسعت کہ ایک عظیم ترین خالق' وسعت کہ ایک عظیم ترین خالق' وسعتوں کا خالق' اگر آیا تو اسی انسان کے دل میں آیا۔۔۔۔۔اس نے اپنا اظہار کیا تو اسی انسان کی زبان سے ۔۔۔۔۔ یہی وارث ہے کا کنات کا۔۔۔۔۔اور یہی وارث ہے اس کی محبت کا۔۔۔۔۔وز گداز صرف انسان کے

پاک ہے .... فرشتوں اور جنات کے پاس عبادت تو ہے لیکن مجت اور عشق کی متی انسان کا نصیب ہے ..... ساس وسعت ستارل کی گزرگا ہیں ما ہے نے ہم اس احسان کا جائزہ یں جو ہم پر کیا گیا ..... اس وسعت کا احساس کریں جو ہمیں نصیب ہوا ..... انوکھا ' نرالا ' وسع تعلق کا شکر اوا کریں جو ہمیں نصیب ہوا ..... انوکھا ' نرالا ' وسع تعلق ..... اصل وسعت یہی وسعت ہے ۔ اپنی ہستی اور اس کا مدعا سمجھنا ..... اپنی وسعت یہی وسعت ہے ۔ اپنی ہستی اور اس کا مدعا سمجھنا .... اپنی وسعت ہونا ' اپنی راز ق سے بخبر رہنا .... اپنی ہونے سے آشنا ہونا اور اپنی ند ہونے سے قبل از وقت آگاہ ہونا .... وسعت وسعت وسعت حالی دریافت اور قابل عزت صرف وسعت انبان ہے ۔ وسعت قلب ہے .... وسعت زین و افلاک اپنی جگدیکن وسعت دل ' کیا بات' جس میں وسعتیں پیدا کرنے والے وسیع عرش و کری رکھنے زمین و افلاک اپنی جگدیکن وسعت دل ' کیا بات' جس میں وسعتیں پیدا کرنے والے وسیع عرش و کری رکھنے والے ' خالت کل کا وسیع جلوہ ساسکتا ہے .... دل بینا پر باتی سب وسعتیں اور فاصلے نار ..... یہی ہے حاصل جستی اور یہی ہے ماصل جستی اور یہی ہے ماصل جستی اور یہی ہے ماصل جست و ایک حیات ۔

**ተ** 

# عظیم لوگ

تاریخ عالم اور تہذیب آ دم کا بغور مطالعہ کرتے وقت ہمیں دوقت کے لوگ نظر آتے ہیں ' گمنام اور نامور۔ اپنی سادگی اور سادہ دلی ہیں مست رہنے والے گمنام لوگ معاشرے ' نسلیں ' قومیں اور ملتیں بنتے ہے ہیں۔ یہی لوگ ناموروں کو پیدا کرتے ہیں اور خود کسی ناموری کے ذوق سے یکسر بے نیاز اپنی دنیا میں مصروف و سرشار رہتے ہیں۔ ان کے تذکر سے پڑھ کرخوش رہتے ہیں ' ان کی سرشار رہتے ہیں۔ ان کے تذکر سے پڑھ کرخوش رہتے ہیں ' ان کی اطاعت بھی کرتے ہیں۔ یہ لوگ بغیر کسی شور وغوغا کے زندگی بسر کرتے ہیں اور کسی کو بہت بڑا جنازہ بنانے کی تکیف دیئے بغیر خاموثی سے رخصت ہوجاتے ہیں۔

یہ لوگ کب آئے 'کب گئے 'کسی کو خبر نہیں۔ یہ لوگ اپنے ماحول کے ظالم حصار میں رہے۔ اپنے گھروں میں 'اپنے شب وروز میں مبتلا' اپنے آپ میں مست' اپنی غربی اورغریب الوطنی میں مجبور' اپنے محدود وائرے میں مقید' کسی شبرت وعظمت کے تصور ہے آزاد' کسی تاریخ میں داخل ہونے کے جذبے ہے یکسر التعلق' ناموری کے حصول کے جذبوں سے عاری' زندگی کے تھیٹر کے کھاتے ہوئے اور تھیٹر ہے کھاتے ہوئے رخصت ہوگئے۔ انہیں اتنا بھی معلوم نہ ہو سکا کہ وہ کیوں اور کب نلام ہوئے اور کیوں اور کیو آزاد ہوئے۔ یہ لوگ ضرور تیں پوری کرتے کرتے بورے ہوگئے۔ اپنے بعد کوئی بہت بڑی یادگاریں تہیں حجموڑ گئے' کوئی بڑے کارنا سے سرانجام نہیں وے گئے۔ عوام الناس کا یہ جوم ایک الگ راز میے' اس کی ایک الگ اہمیت ہے۔ انہیں خالق نے الگ آمکیلئے تخلیق کیا۔

دوسرا گروہ ناموروں کا ہے۔ عظیم انسان' اپنی ذات کونمایاں اور روشن کرنے والے یہ لوگ وقت کے چہرے براپنے نام کی مہریں ثبت کرتے رہے۔ یہ فقو حات کرتے تھے' علم وادب' فلسفہ' تاریخ و تہذیب' عمرانیات وعرفانیات ومعاشیات میں مقامات حاصل کرنے والے یہ عظیم لوگ ایک الگ طرح کی زندگی رکھتے تھے۔ یہ درد کے صحراؤں میں میٹھ کر دنیا کونخلتان کی خبر دیتے تھے۔ یہ لوگ ایپ اشکول سے جراغاں پیدا کرتے تھے۔ یہ درد کے صحراؤں میں میٹھ کر دنیا کونخلتان کی خبر دیتے تھے۔ یہ لوگ ایپ اشکول سے جراغاں پیدا کرتے رہے۔ یہ درد کے صحراؤں میں رہ کربھی دنیا کیلئے نوید حیات کے ننخ بناتے رہے۔ ان کی شنگی دوسروں کیلئے آب حیات سے کم نبھی۔ دنیا کو سیراب کرنے والے خودا پی بیاس لے کرخاموشی سے رخصت ہو گئے۔

عظمت کا سفر کرب کا سفر ہوتا ہے۔ جب لوگ سوتے ہیں' یہ لوگ جاگتے ہیں۔ ان کے فارمولے جدا' ان کے جذیب الگ' ان کے آغاز' ان کے انجام سب زالے تھے۔

فطرت نے بول تو ہرا کیک کو بکسال انداز سے پیدا کیا ہے 'ہرا کیک کو بکسال صفات عطا کی ہیں' ہر بچہ ایک ہی بچہ ہوتا ہے اور مرنے والا ایک ہی میت 'کیکن غور والی بات بیہ ہے کہ قدرت نے پچھ بچوں کو بچین ۔۔۔

بہواؤے پروانہ مفت بیدا ہوت ہیں۔ وہ محبت کے پرستارا ہے وجود میں ایک نی امنگ موجود پاتے ہیں۔ اسلام اللہ موجود پاتے ہیں اسلام اللہ موجود ہیں۔ اسلام اللہ اللہ عظیمہ ہے اور میبیں ہیں۔ شوق والا دل عظامے میہ فطرت کا عظیمہ ہے اور میبیں ہے اسان کی عظمت کا سفر شروع ہوئے ۔ اس میں سی کے ناراض ہونے کی بات نہیں۔

یہ بات بھٹے کے مشہر نے ن سرورن ہے کہ جوآ دمی عظمت میں نمایاں ہواس کواگر چہ عام انسانوں کی طرح پیدا کیا کیا لیکن اس کی سلاحیتوں میں کوئی ایک صلاحیت ایس رکھ دی گئی جس نے ہرصورت ہجھ نہ پچھ رن دوتا ہے۔ یار و جین سے نہیں ہیئتا' آگ روشن ہو کر رہتی ہے' دریا آخر روانہ ہو کر رہے گا۔

ہم اوگ و کیفتے ہیں کہ ریاض کرنے ہے بہت تجھ حاصل ہوتا ہے۔ یہ ہمارا اپنا کمال ہے لیکن جب او کوں کو ریاض کے بغیر ریاض کا متیجہ حاصل ہوا انہیں کیا کہا جائے۔ ہزار محنت کی جائے ' ہزار استادر کھے جا کیں' شعراس وقت تک موزوں نہیں ہوگا جب تک انسان کے باطن میں شعریت اور نغسگی نہ ہو۔ یہ صفات کہتے ہیدا ہوتی ہیں۔ بوتی ہیں۔ اے اللہ کافضل کہتے ہیں۔

عظمت گروارے میں مظمت ہوتی ہیں۔ یہ کسی سکول کی تعلیم کا نتیج نہیں۔ یہ قدرت کے دیتے ہوئے اللہ ما کا نتیج نبیں۔ یہ قدرت کے دیتے ہوئے اللہ کا نتیج بے۔ ہم وشش کرتے ہیں کہ بڑے مصنفوں سے فیض حاصل کریں ' غزائی کو پڑھنا بہت ضروری ہے الیکن یہ سوچنا بھی فرنس ہے کہ غزائی کو کس نے غزائی بنایا۔ عظمت کی شاہراہیں بننے سے پہلے بھی عظیم لوگوں کا وجود نوز ہوتے ہیں۔ دنیا کا غور سے مطالعہ کیا جائے تو معلوم کرنا مشکل نہیں کر دانسانوں میں یکسان صفات کے باوجود' الگ الگ مزاج ہے ہیں۔ ایک مسجد میں مل کر باجماعت نمازی اوا کر انسانوں میں یکسان صفات کے باوجود' الگ الگ مزاج ہے ہیں۔ ایک مسجد میں مل کر باجماعت نمازی اوا کر نا اللہ کر اے نظر آتے ہیں۔

تدرت نے بچوالیا انتظام کیا ہے کہ ایک انسان جو بظاہر قابل توجہ نہیں' اس کو بھی پہند کرنے والے بلکہ پستش کرنے والے اپنی پہند کا انسان و کھتا ہیکہ پستش کرنے والے اپنی پہند کا انسان و کھتا ہے اور دونوں نمایاں ہو جاتے ہیں۔ لیل ایک لاکی' عام فہم' مجنوں بھی اپنی جگہ پر ایک انسان لیکن دونوں کے درمیان محبت کے ناطے اس طور پر طے ہوئے کہ دونوں نمایاں ہوتے گئے اور ان کی واستان کتنے شعراء کیلئے ایک نمایاں بلکہ عظیم کام کا باعث بی ۔ لیل مجنوں تو چلوعورت اور مرد سے مجاز ہوگا۔ ہم مینہیں کہہ سکتے کہ بیعش مینئی ہم سے زیادہ جانئے والے بعنی حضرت موالا نا جامی اور امیر خسرو اس واستان کو واستان عشق حقیق سے تیادہ ہو جانئے والے بعنی حضرت موالا نا جامی اور امیر خسرو اس واستان کو واستان عشق حقیق سے تیادہ ہم ایک میں ہم سے دیادہ ہو جانئے والے بعنی حضرت موالا نا جامی اور امیر خسرو اس واستان کو واستان عشق حقیق سے تیادہ ہم ہے۔

یہ کیا راز ہے کہ کوئی صحرا میں عظیم بن رہا ہے ' کوئی پہاڑوں پرعظیم بورہا ہے ' کوئی فتوحات میں اور

تیجے لوگ شکست میں عظیم ہو گئے۔ بونان نے روم کو فتح کرلیا اور رومیوں کی صلاحیتوں سے متاثر ہوکر فاتح بونانی ان کے شاگر د ہو گئے' ان سے سکھنے لگ گئے۔ فاتح ہونے کے بعد ان کے غلام ہو گئے۔ بزید فاتح ہوالیکن ہمیشہ بمیشہ کیلئے باعث ندامت۔

بہر حال عظیم لوگ تین طرح کے ہوتے ہیں۔ ایک وہ جو پیدا ہوتے ہی عظیم ہوتے ہیں۔ ان کی پیدائش پر فطرت کی طرف سے نشانیاں نازل ہوتی ہیں' چرند پرند کو باخبر کیا جاتا ہے کہ آگیا وہ جے بھیجا گیا عظمت کا تاج پہننے کیلئے۔ چھوٹے ول والے لوگ اس میں حسد نہ کریں' بیاس ساج کی بہت عزت ہے جس میں منتخب اور مقدس نفوس کو بھیجا جائے۔ چھوٹا آ دمی جھگڑتا ہے' لڑتا ہے کہ اس نے عظیم ہونا تھا' وہ پرواں کے بغیر براز کرنا چاہتا ہے۔ وہ صلاحیتوں کے بغیر مرتبہ چاہتا ہے' وہ حق کے بغیر حصہ لینا چاہتا ہے' اس کے نصیب میں محروثی کھی جا جگئ ہے۔ فطرت کے کام و کیھتے جا وُ' اس نے کوا بنایا اور مور بنایا۔ یہ بظاہر فرق ہے لیکن دونوں ایک بی جھ رے دن کا حصہ ہے۔ زندگ موت کا حصہ ہے' موت زندگ کا حصہ ہے۔ زندگ موت کا حصہ ہے' موت زندگ کا حصہ ہے۔ اس میں جھگڑے کی کوئی بات نہیں۔

دوسری قتم کے عظیم لوگ وہ ہیں جومحنت کو کرامت بناتے ہیں۔ وہ اپنے عمل میں تواتر قائم کرتے ہیں'
اپنی لگن میں استقامت قائم کرتے ہیں' اپنے سفر میں کیسوئی حاصل کرتے ہیں اور چھوٹے چھوٹے قدموں کے ساتھ چل کرآ خرا کیک دن وقت کی بلند چونیاں سرکر لیتے ہیں۔ یہ کام بھی ہرا کیک کے بس کا نہیں ہے۔ چھوٹے ظرف کے لوگ اگر یہ عزم کرلیں کہ کسی درخت کے بچے گن کروم لیں گے تو آ وہا کام کرنے کے بعد وہ بالعموم میں گے۔ اور اس طرح مقاصد بدلتے بدلتے بے کہ بین گئیا کرے گنامیوں کی واد یوں میں چلے جاتے ہیں۔

تیسری قسم کے عظیم لوگ وہ انسان میں جنہیں کوئی نحو 'کوئی خوش نصیب لمحہ' کوئی انسان' کوئی نصیب ساز انسان' کوئی واقعہ' کوئی خوشگوار واقعہ اچا تک ان کے پاس ہے گزرتا ہوا انہیں عظیم بنا جاتا ہے۔ ایسے کتنے لوگ میں جورات کو ٹمنامی کی نیندسوئے اور صبح ناموری کی روشنی میں بیدار ہوئے۔ بیتو عام فہم بات ہے۔ کسی خاموش شاعر کا کلام چھپنے ہے پہلے عظیم نہیں ہوتا اور کلام حجسپ جائے تو ناموری عطا ہو جاتی ہے۔ ایک انسان ایٹ شب وروز میں میانہ زندگی گزار رہا ہے۔ اس کے سامنے ایک چیلنج آتا ہے' وہ اس چیلنج کو قبول کرتا ہے اور ایک خوش بخت ممل کر گزرتا ہے۔ متیجہ ہے کہ وہ عظیم غازی علم الدین شہید بن جاتا ہے۔ اس طرح بے شار مثالیں ہیں ان لوگوں کی 'جنہیں واقعات نے عظیم بنایا۔

یہاں تک تو بات واضح ہے کہ عظیم لوگ آتے رہتے ہیں' اپنی عظمتوں کوفیض بناتے ہیں اور بھی بھی اپنی عظمتوں کو ایک جینڈا بنا کرکسی سرز مین پرگاڑ جاتے ہیں۔ آنے والی نسلیں انہیں دعا کمیں دیتی ہیں۔ قابل غور بات یہ ہے کہ فدہب کے حوالے سے عظیم لوگوں کے ساتھ دابستگی اس وقت تک خطرناک ہو سکتی ہے جب تک وہ عظیم لوگ ایک فدہب نے جب تک وہ عظیم لوگ ایک فدہبی زندگی نہ گزار رہے ہواں۔ ہم تھوڑی دیر کیلئے عظیم لوگوں کو باعث عزت سیجھتے ہوئے اپنے

لئے اولی الامران لیس تو اولی الامر کا اللہ اور اللہ کے رسول علیہ کا تابع ہنا ضروری ہے ورنہ اس کی اطاعت کی بجائے اس کے خلاف جہاد لازی ہے۔ یہ بات ہمارا ذہن قبول نہیں کر سکے گا۔ ہم کسی ایک صفت میں حاصل ہونے والی عظمت کے نتیج میں بنے والے عظیم آ دی کو باعث تقلید مان لیتے ہیں اور یہاں سے خطرہ پیدا ہوسکتا ہے۔

ں مست سے سے مقرہ ہیں ہے والے ہیں اول و ہا سے حدید مان سے ہیں اور یہاں سے مقرہ پیدا ہوسدا ہے۔ ایک عظیم و کیل ضروری نہیں کہ عظیم امام مسجد ہو۔ بس عظیم کو اسی شعبے تک عظیم سمجھنا جاہئے جس میں

تقلید کرنا جمارے لئے جائز نہیں ہے۔اس کا فلسفہ سندلیکن اس کی زندگی مومن کیلئے غیرمتند ہے۔

اپنی بلا بھی جولوگ عظیم ہیں' ان کی زندگی کا بغور مطالعہ کیا جائے۔ جس شعبے میں اور جس مقام پر وہ عظیم ہیں ان کو سلام پیش کیا جائے اور جہاں ان کی زندگی معذرت سے گزر رہی ہے' وہاں سے گریز کیا جائے۔ ہمارے ہاں وقت یہ ہے کہ جوعلاء صاحبان ہیں' وقت کے تقاضوں کی عظمتوں سے بے خبر ہیں اور جو لوگ عظیم ہیں وہ احکام شریعت سے غافل نظراتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قوم جب کسی ہیرو کی تقلید کرتی ہے تو دین سے براہ ہو جاتی ہے اور اگر دینی طور پر پابند زندگی گزارے تو وقت کے تقاضے نظر انداز سے ہو جاتے دین سے براہ ہو جاتی ہے اور اگر دینی طور پر پابند زندگی گزارے تو وقت کے تقاضے نظر انداز سے ہو جاتے ہیں۔ ہم یہاں تک متعصب ہیں کہ کسی بڑے آ دمی کا اس طرح نام بھی نہیں سننا چاہتے کہ وہ دینی معاملات میں کنرور تھا۔ ہم اس کی خوبی کے پرستار ہیں اور عظمت کی پرستش کے دوران اس کی زندگی کے غافل جھے کی بھی آتھا یہ کر جاتے ہیں۔ مثانی کوئی عظیم مفکر' قوم کو عظمتوں سے آشا کرنے والا دین سے کسی فرض کی اوا ئیگی میں ذرا گزور ہوتو اتنا کہنے کی بھی جرائے نہیں ہوتی کہ یہاں وہ صحیح نہیں۔

ہماری قوم ایک مثالی عظمت اور عظیم آدمی کی تلاش میں ہے اور یہ برے افسوس کی بات ہے۔ ہم لوگ سمجھ نہیں سکتے کہ دنیا کے عظیم انسانوں میں صرف ایک یا چند صفات کی عظمت ہے۔ واحد عظیم ہستی حضور ایک میا چند صفات کی عظمت ہے۔ واحد عظیم ہستی حضور ایک میا چند کی ہرصفت 'جن کی نشست و برخاست 'جن کا جا گئا سونا اور جن کا بولنا سننا باعث تعلید ہے۔ جن کے نقش قدم پر چلنا ہی فلاح کی راہ ہے۔ باتی تمام عظیم ہو' کا جا گئا سونا اور جن کا بولنا سننا باعث تعلید ہے۔ جن کے نقش قدم پر چلنا ہی فلاح کی راہ ہے۔ باتی تمام عظیم ہو' ہستیوں کا ان کی اس صفت کے مطابق جائزہ لینا چاہئے' جس میں وہ عظیم ہیں۔ ہرآ دمی' خواہ کتنا ہی عظیم ہو' مستیوں کا ان کی اس صفت کے مطابق جائزہ لینا چاہئے' جس میں وہ عظیم ہیں۔ ہرآ دمی' خواہ کتنا ہی عظیم ہو' میں میں ہو کتا ہے۔ اور بے سمت سفر میں گئید کے قابل نبیں۔ اگر ہم ہرا ایک کو قابل تعلید رہنما بناتے رہے تو قوم ایک بے جہت اور بے سمت سفر میں گئید کے قابل نبیں۔ اگر ہم ہرا ایک کو قابل تعلید کیلئے ہیں' تعلید کیلئے ہیں ' تعلید کیلئے ہیں ۔ تعلید کیلئے ہیں ' تعلید کیلئے ہیں ' تعلید کیلئے ہیں کیلئے

### اميرغريب

اس دنیا میں نہ کوئی امیر ہے نہ کوئی غریب۔ یہ سب اپنا اپنا خیال ہے۔ خیال غریب ہو جائے تو انسان غریب ہو جائے تو انسان امیر ہے۔ جس طرح قول ہے کہ'' یتیم وہ نہیں جس کا باپ فوت ہو جائے بلکہ یتیم وہ ہے جوعلم وادب سے محروم ہو جائے۔''ای طرح جس آدمی کی جیب میں مال نہ ہو' وہ غریب نہیں بلکہ جس کے پاس کوئی خیال نہ ہو' وہ غریب ہے۔ پھر بھی ان الفاظ کے پچھ تو معانی ہیں۔ ان کی کوئی نورٹ ہوگی۔ ہر چند کہ اس رہنے کا فیصلہ کرنا ذرامشکل ہوتا ہے۔

دولت جمع کرنے کی خواہش اور اسے گننے کا مشغلہ ہی بربادی کا پیش خیمہ ہے۔ یہی دوزخ ہے'کین اس کا مطلب بینہیں کہ انسان اپنی جائز اور فطری ضروریات بھی ترک کر دے۔ دولتمند یا غریب ہونا سمجھ میں تو آتا ہے اور بیدالفاظ ہم استعمال کرتے رہنے ہیں کہ فلال فخص امیر ہے' فلال فخص غریب ہے'کین اس بات کی آتا ہے اور دوسرا فخص کیوں غریب ہے۔ بعض اوقات بلکہ اکثر آتے تک سمجھ نہیں آسکی کہ ایک فخص کیول امیر ہے اور دوسرا فخص کیوں غریب ہے۔ بعض اوقات بلکہ اکثر اوقات ہم امیر ہونے کے نسخے بناتے رہنے ہیں'کیکن ان سنحوں اور اصولوں کے باوجود ان رعمل کرنے والے اوقات ہم امیر ہونے کے نسخے بناتے رہنے ہیں'کیکن ان سنحوں اور اصولوں کے باوجود ان رعمل کرنے والے

بے شار انسانوں کیلئے نتیجہ برمکس نکلتا ہے۔ مثلاً ہم کہتے ہیں کہ محنت خوشحال ہو گی لیکن ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ مخنتیں بدحال ہیں' پریشان ہیں۔ بے شار لوگ محنت کی چکی میں پہنے جارہے ہیں اور کوئی چکی ان کیلئے آٹانہیں ہیتی ۔ ہراصول اپنی ضد میں مرتا جا رہا ہے' شاید بیے کہا جا سکتا ہے کہ امیر ہونے کیلئے تمام اصولوں کے یاوجود کوئی اصول نبیں اورغریب ہونے کیلئے تمام احتیاطوں کے باوجود کوئی احتیاط کارگرنہیں۔ بیمکن ہے کہ ایک آ دمی متمول ہواور پچھ بھی دہریمیں بغیر مال کے ضائع کئے اپنی حالت میں ممل طور پر قائم رہ کر وہ غریب ہو جائے۔سوال بیہ ے کہ اگر آپ کے گرد آپ ہے کم درجے کے لوگ ہیں' تو آپ متمول ہیں اور اگر آپ کے سامنے زیادہ متمول لوگ آ جا کیں تو آپ اینے آپ میں غریب ہو جاتے ہیں بلکہ کمتر ہو جاتے ہیں اور احساس کمتری میں مبتلا کر دئے جاتے ہیں۔ جب تک انسان کو میمعلوم نہ ہو کہ کوئی طاقت ہے' جوغریب کوغریب بناتی ہے اور امیر کو امیر۔ کوکی ذات ہے جوایک ہے جان سیب میں موتیوں کو پالتی ہے۔ کون ہے جو زمین کے اندر سے خزانے نکالتا ہے' کون ہے جو آسان سے مال برساتا ہے' کوئی طافت ہے جوخوشیاں عطا فرماتی ہے اور کوئی تقدیر ہے جو مبتلا ئے عم دوراں کر دیتی ہے۔ ہم جن لوگوں کیلئے ' جن محبوبوں کیلئے مال اکٹھا کرتے ہیں اگر وہی ندر ہیں تو مال كس كام كا-مطلب يه ب كه بونا دراصل كسى كام كيلي بونا ب- خالى بونا نه بون ك برابر ب- جومخص صرف جمع كرتا ہے اور وہ پيسه اس كے كام آتا ہے نہ كسى اور كے كام آتا ہے وہ آدمى برايا مال جمع كرتا ہے۔ وہ صرف تمران ہے مکسی اور کے مال کا۔جس طرح ایک ا ژوہا کسی کے مال کی حفاظت کرتے کرتے عمر بسر کر دیتا ہے اور اگر انسان کی دولت لوگوں کے مصرف میں آنے کیلئے استھے کی جائے تو واضح بات ہے کہ بیدوولت جمع نہ ر ہے کی اور پھرانسان برابر ہو جائیں گے اور پھریا سب امیر ہوں گے یا سب غریب اور اگر سب برابر ہو جائیں تو کوئی گلہ نہیں رہے گا۔ نیکن ایسانہیں ہے' اگر جیب برابر ہو جائے تو ذہن برابر نہیں ہوگا۔ خیال برابر نہیں ہوگا اورحسن و جمال تو بھی برابرنہیں ہوگا۔ ایک آ دمی اپنی غریبی کے باوجود سراہا جا سکتا ہے' جاہا جا سکتا ہے' پسند کیا جا سکتا ہے اور دوسرا آ دمی دولت اور کثرت کے باوجود ناپسند بدہ شخصیت ہوسکتا ہے' ناپسند کیا جا سکتا ہے' بلکہ نفرت کیا جا سکتا ہے۔ یہ بات بڑےغور کی ہے کہ انسان امیر تو ہونا جاہتا ہے لیکن وہ امیروں سےنفرت کرتا ہے۔ جس طرح لوگ' تمام لوگ' حکمران بننا جاہتے ہیں لیکن بنے ہوئے حکمرانوں کے خلاف نفرت رکھتے ہیں۔ یہ کیسی بات ہے کہ ہم جس کو قابل نفرت سجھتے ہیں' وہی بنتا جا ہتے ہیں۔

پھر بھی امیر غریب ہوتے ہیں۔ اگر حاصل آرزو ہے کہ رہ جائے تو انسان غریب ہوگیا اور اگر آرزو حاصل سے کم ہویا حاصل آرزو سے زیادہ ہوتو انسان امیر ہوگیا۔ ہم نے اکثر دیکھا ہے کہ عید کی خوشیاں منانے والے ہر طبقے کے لوگ ہوتے ہیں۔ غریب کے چبرے کی مسکراہٹ اس کی غربی کے باوجود آئی ہی دلپذیر ہوتی ہے ، جتنی امیر کے چبرے پر بلکہ امیر کی خوشی اور خوشی طبی نقلی 'بناوٹی اور غیر فطری پرو پگنڈہ ہوسکتی ہے اور غریب کی خوشی اس کی روح سے پھوٹ سکتی ہے۔ دراصل عید کی خوشی کسی مال سے پیدانہیں ہوتی۔ یہ تو روزہ رکھنے والوں کو نصیب ہوتی ہے۔ جس انسان نے روزہ نہ رکھا ہو' اس کیلئے عید کی خوشی ہے معنی ہے۔ ایک ساتی اور

سیای ضرورت ہے۔وہ جانتا ہے کہ وہ اس خوش کے بارے میں پچھنہیں جانتا جو صرف روز و دار کو روحانی شگفتگی اور قرب حق سے نصیب ہوتی ہے اور اگر قرب حق کو ہی دولت سمجھ لیا جائے تو ظاہر ہے اس کا دنیاوی مال سے کوئی تعلق نہیں 'قطعانہیں۔

مال و دولت کے سہارے حکومتیں کرنے والے آخر کار ندامتوں اور رسوائیوں کے حوالے کر دیئے گئے۔ دولت عزت پیدائییں کرتی ، دولت خوف پیدا کرتے والا انسان معز زئییں ہوسکتا۔ غربی محتاج رہنے کی وجہ سے خالق کے در پرسرگوں رہتی ہا اور یول غربی قرب حق کا ایک توی ذریعہ ہوسکتا۔ کا مطلب پینیں کدانسان غریب ہوجائے یا اسے غریب ہی رہنے دیا جائے۔ ایک ساج میں امیر اور غریب کے درمیان جتنا فاصلہ بڑھتا جائے گا ، اتن ہی اس ساج میں کرپٹن بڑھے گی۔ وہ معاشرہ تباہ ہو جائے گا ، جہاں غریب کونظرانداز کر دیا گیا۔ غریب ہی امیر کی سب بڑی آز ماکش ہے۔ غریب سائل ہے اور امیر کئی نہ ہوتو اسے بخیل ہونے کی سزا دی جائے گا ۔ وہ عقدار ہے اور اگر اس کوائی کا حق نہ ملاتو حق سے زیادہ لینے والوں کو بخیل ہونے کی سزا دی جائے گا اور عذاب کی انتہائی شکل ہے ہے کہ ان لوگوں کے دل سے دولت تسکیس نکال لی جائے گی اور یول ایک امیر انسان چیے کی فراوائی کے باوجود چیے کی ضرورت کی شدت میں مبتلا ہوکر ایک اذیت ناک زندگی گزار نے پرمجور ہوگا۔ امیر آ دمی کا خوف غریب کے خوف سے زیادہ ہے۔ غریب کے پاس تو پھر بھی ناک زندگی گزار نے پرمجور ہوگا۔ امیر آ دمی کا خوف غریب کے خوف سے زیادہ ہے۔ غریب کے پاس تو پھر بھی ناک زندگی گزار نے کی امید ہوگئی ہوگئی ہے لیکن امیر کیلئے ہرے زمانے کے آجانے کا خوف ہمیشہ سر پر تلوار بن کر انتہا ہے۔

ہم دیکھتے ہیں کہ ایک انسان کے پاس مال ہونے کے باد جود اس کی زبان پر ننگی حالات کا شکوہ رہتا ہے۔ زیادہ کی تمنا انسان کو اپنے موجود حاصل سے غافل کر دیتی ہے اور وہ مال پر خوش ہونے کی بجائے اس حسرت کیلئے اداس ہوجاتا ہے ، جوصرف ایک خیال سے بیدا ہوتی ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ اس کے پاس کشرت موث زیادہ سے زیادہ بس بڑھتا ہی جائے اس کا مال اور پھیا۔ بی جائے اس کا اختیار' مال اور اختیار کی افادیت سے نا آشنا اور اس کے عبر ناک انجام سے بے خبر انسان تاریخ پر نظر نہیں دوڑا تا۔ فرعون مال اور حکومت کے باوجود دین اور دنیا میں برباد ہو جاتا ہے۔ موئ علیہ السلام مال اور اختیار کی کی کے باوجود اللہ کے قرب سے نوازے گئے۔ امیر کون ہے فرعون کی اپنی جگہ نوازے گئے۔ امیر کون ہے نا گئی انجام موٹ کا چاہئے تو اس زندگی ہے گزیز کرنا پڑے گا۔ فرعون کی زندگی فرعون کا انجام پائے گئ موٹ کی زندگی فرعون کا انجام پائے گئ موٹ کی زندگی فرعون کا انجام پائے گئی ۔ اس میں کوئی مبالغہ نہیں۔

ہم دیکھتے ہیں کہ ہیں نہیں بچا سکتا برنامیوں ہے' بے عزتیوں ہے' جشوں ہے' موت ہے۔ پھر ہیسہ کیا کرتا ہے؟ صرف نگاہ کو آسودہ کرتا ہے اور یہ آسودگی دل کو مردہ کر دیتی ہے' بے حس بنا دیتی ہے اور آ دی کثرت مال کے باوجود تنگی خیال میں مبتلا ہوکراذیت ناک انجام ہے دو حیار ہو جاتا ہے۔

چربھی آج کے زمانے میں غربی اور امیری پر بحث ہورہی ہے کہ یہ دو طقے کیوا، ہر،؟ آلما یہ

استحسال ب؟ کیا یظم ب؟ کیا یہ مقدر ب؟ کیا یہ حکمرانوں کیلئے ایک عذاب ب؟ کیا غربی غریب کیلئے باغی بوے کا السنس ب؟ کیا امیر کو وقت کے مبرت کدے میں من مانیاں کرنے کی عام امتخابات ہ؟ کیا غریب کیلئے سکنے اور کرا ہے کے علاوہ اور کوئی مقدر نہیں؟ یہ بحث بجالیکن اس تمام بحث کا حل آج تک جوسوچا گیا اس کا انجام بھی ہم نے وکھے لیا۔ یہ گیا سوشلزم وہ گیا کمیوزم اور وہ جا رہا ہے کیپٹل ازم۔ اس مسئلے کا واحد حل اس کا انجام بھی ہم نے وکھے لیا۔ یہ گیا سوشلزم وہ گیا اور باغی ہو گیا وہ دو ہرے عذاب میں مبتلا ہا۔ ایک تو و نیاوی مذاب اور دو ہرا ہے کہ دہ غریب جو مایوں ہو گیا اور باغی ہو گیا وہ دو ہرے عذاب میں مبتلا ہا۔ ایک تو و نیاوی مذاب اور دو ہرا ہے کہ وہ اور وہ جا رہا ہے کہ اور لوگوں کو اذیت ویے مذاب اور دو ہرا ہے میں اور لوگوں کو اذیت ویے مذاب اور دو ہرا ہے کہ وہ ای جہ سے ایک بہت ورو ناک عذاب میں مبتلا کر دیا جائے گا۔ پھر بھی بات کا شرحیا میں مبتلا کر دیا جائے گا۔ پھر بھی بات کا شرحیا مشکل ہی ہے کہ امیر کیا ہے اور غریب کیا ہے۔

جیسا پہلے کہا گیا کہ یہ دومزاج میں' یہ دوانداز ہائے نظر ہیں۔ یہ عین ممکن ہے کہ آ دمی کے یاس مال نه ہواور وہ خوشحال ہو۔ بیکھی ممکن ہے کہ اس کے پاس مال ہواور وہ بدحال ہو۔ دراصل تھم ہے بنانے والے کا' انسان کو بیدا کرنے والے کا' زندگی اور موت پیدا کرنے والے کا کہ اس نے انسان کا مقدر مقرر کر ویا۔ یہی وجہ ے کہ مخنوں کے باوجود فاقد ویکھا گیا اور پچھلوگوں کیلئے پیدا ہوتے ہی فراوانیاں موجود تھیں۔ اگر اس بات سے خالق کو نکال دیا جائے تو پھر بیکہا جا سکتا ہے کہ امیر نے غریب کا استحصال کیا' اس کے حصے کا مال کھایا اور اگر انسان کے خیال کے مطابق مال کی مساوی تقتیم کر دی جائے تو کیا امیرغریب نہیں رہیں مے۔ہم یہ کہدرہے تیں کے آپر مال برابر بھی ہو جائے تو بھی امیر غریب کی تقسیم قائم رہے گی۔ گلہ موجود رہے گا۔ بغاوت کی کوششیں جاری رہیں کی ۔ لوگ یہ بیس تہیں کے کہ اس کے یاس مال زیادہ ہے کیونکہ مال تو برابر ہوگا۔ لوگ بیکیس سے کہ اس ودانائی زیاد دملی اور محصه ایک احمق د ماغ ملا۔ اب بیجی برابر ہونا جائے۔ چلوقصہ تمام ہو گیا۔ دنیا میں دانائی اور ہٰ دانی برابر مقدار میں تقتیم ہو جائے گی اور ساج کا نقشہ اور ساج کا حشر کم از کم آپ انداز ہو کر سکتے ہیں کہ کیا ہوگا اور اً نر مال اور ذہن برابر ہو جائے تو یہ گلہ بھی دور نہیں ہوگا کہ فلاح شخص زیادہ خوبصورت ہے۔ اس کے پاک حسن کا مال زیادہ ہے اور ہم خوبصورتی میں کنگال ہیں۔حسن و جمال بھی برابر تقتیم ہونا جائے۔ چلو بفرض محال بیہ بھی برابر تنتیم ہو جائے تو کسی انسان کے پاس خوبصورت گلا ہو گا اور وہ گانا گائے گا۔ سننے والے بے سر سامعین اس کا بھی گلہ کر سکتے ہیں۔ چلو بیہ بھی مان لیا جائے کہ سنب کو ایک سریلی اور رسلی آواز مل جائے گی یا سب سے رس بھری آواز چھین لی جائے گی۔ نتیجہ دس دفعہ واضح ہوسکتا ہے بعنی برابری کے نام پر بربادی کا دور شروع ہو جائے گا۔ دنیا کی رنگین اور نیر تھی اس بات میں ہے کہ ہیں روشی ہواور کہیں اندھرا۔ کہیں سورج چک ر ہا ہواور کہیں ستارے جم گارہے ہوں۔ کہیں شیر دھاڑ رہا ہو کہیں بری ڈررہی ہو۔ بازی زندگی کبوتر کے گوشت میں ہے۔اس میں کوئی استحصال نہیں اکوئی ظلم نہیں۔بس اس بات کی احتیاط رہے کہ غریب کواس کاحق ضرور ملنا جاہئے۔ بیتن ہے زندگی کا ' بیتن ہے دومسافروں کے ال کرسفر کرنے کے پروگرام کا ' فانی کو فانی پر فوقیت کا اختیار باتی تبین رہتا۔ امیر غریب کی مدد کرے اس کو زندگی کے راستوں سے آشنا کرے اس کیلئے وسائل کی

وسترس رہنے دے۔ بینہیں کہ اس کی زندگی کے ذرائع مفلوج کر دے۔ اگر غریب فائے سے مرر ہا ہوتو امیر یقیناً برہضمی سے مرے گا اور جلد مرے گا۔

تو قصہ یہ ہوا کہ امیر غریب دوطرز ہائے حیات ہیں' دو مزاج ہیں' دو مختلف قتم کی عطائیں ہیں' دو مختلف رنگوں کے جلوے ہیں۔ انسانوں کو امیر غریب کی تقلیم ہیں پھنسایا نہیں جا سکتا۔ ہم یہ سکتے ہیں کہ امیر اورغریب کی تقلیم کو یوں دیکھا جائے کہ امیر اچھے بھی ہوتے ہیں' برے بھی ہوتے ہیں۔ ای طرح غریب اچھے بھی ہوتے ہیں' برے بھی ہوتے ہیں' برے بھی ہوتے ہیں۔ اچھا امیر بہت اچھا ہوتا ہے۔ غریبوں کا مونس ہوتا ہے' جا نثار ہوتا ہے' ان کا خدمتگار ہوتا ہے' تی ہوتا ہے اورغریبوں کے حقوق کا محافظ ہوتا ہے۔ وہ غریبوں کے مال کا امین ہوتا ہے۔ غریبوں سے محبت کرتا ہے' ان کی خدمت کرتا ہے' ان میں خزانے تقلیم کرتا ہے' پیاسے غریبوں کو چشموں تک بہنچا تا ہے' سیراب کرتا ہے اور ان کی خدمت پر مامور ہوتا ہے۔

اس کے برعکس براامیر بہت ہی براہوتا ہے۔ وہ دولتمند ہونے کے باوجود خوف پیدا کرتا ہے اور جس نے خوف پیدا کیا ، بیتا ہے اور پیے کو نے خوف پیدا کیا ، بیتا ہے اور پیے کو اس بیدا کیا ، وہ خود خوفز دہ ہی رہا۔ براامیر اپنے پیسے کے زور سے گناہ خریدتا ہے 'گناہ بیتیا ہے اور پیے کو اس طرح استعال کرتا ہے کہ اس کیلئے درد ناک عذاب گارٹی کر دیا جاتا ہے۔ اس کی آئیمیں تب کھلیں گی ، جب وہ بند ہونے لگیس گی۔ پیسے نے اور پیسے کی محبت نے برباد کر دیا 'لوگوں کو۔ براامیر داستان عبرت ہے 'اپنے لئے 'اپنی قوم کیلئے' اپنی ملت کیلئے' اس کیلئے قارون کی عبرت ہے 'فرعون کی عاقبت ہے' شداد کا انجام ہے۔ ایسے امیروں کیلئے کوئی دعا بھی کارگر نہیں ہوتی۔

ای طرح غریب بھی دوطبقوں میں تقسیم کئے جاسکتے ہیں۔ اچھاغریب اور براغریب۔ اچھاغریب وہ ہے جواپی غربی کواپنے ایمان کی قوت کے طور پر استعال کرتا ہے۔ غربی اس کو درعطا تک لاتی ہے۔ وہ غریب ہونے کی وجہ سے قریب ہوجاتا ہے' ای ذات کے جوغریوں کوقریب کرتی ہے۔ عبادت اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا ہے۔ اچھاغریب سکتی' جس مقام پر صبر کرنے والاغریب' شکر کرنے والاغریب' راضی رہنے والاغریب پہنچ سکتا ہے۔ اچھاغریب وی ہون جس سفام پر صبر کرنے والاغریب کردار کا برا ہے۔ وہ ایک بھوکے کتے کی طرح ہے' جو وی ہے' جو صبیب تالیق ہے تر بیب ہو' ظاہر ہے' براغریب کردار کا برا ہے۔ وہ ایک بھوکے کتے کی طرح ہے' جو فاتے کے باوجود اپنی برادری کو کا فاتے ہے۔ غریب کتا غریب کتوں پر حملہ کرتا ہے۔ ایساغریب بہت براغریب ہون علیہ جورحت حق سے مایوس ہوا' جو مقدر کا مشر ہوا' جس نے زندگی کو گلے شکوے میں گزارا اور فنا کے دیس میں ہول عمل کہ یہاں کس کام کیلئے آیا تھا۔

خدا برا امیر اور براغریب ہونے سے بچائے۔ پھر بھی ہم یہ کہیں گے کہ حکومت وقت کا یہ فرض ہے کہ وہ دیکھے کہ کسی طبقے کے پاس بے مصرف دولت جمع نہ ہواور کوئی طبقہ محروم اور مظلوم نہ رہے۔ اگر ایبا نہ ہوا تو اس کا فیصلہ شاید ایک ایبا مستقبل دے جس پر ہمارا اختیار نہ ہو۔ خدا اس وقت سے بچائے جب مظلوم اور بے زبان خطرہ کویائی کے طلسمات شروع کرے۔ یہ خطرہ ایوانوں میں زلزلہ پیدا کر سکتا ہے۔ اس سے پہلے کہ غریب آپے سے باہر ہو' اس کی غربی کو ٹالنے کی کوشش کی جائے۔ اس کا خیال کیا جائے۔ برے بروں ک

www.iqbalkalmati.blogspot.com

زف حرف حقیقت

بڑی بڑی خدمت کرنے کی بجائے چھوٹے لوگوں کی چھوٹی چھوٹی ضرورت پوری کر دی جائے۔ان کے کچن سے بھی دھو کی اللہ کا شکر ادا کرنے کا موقع موجود ہونا چ بنے ۔فریب کو خدا کیلئے صرف نفیحت نہ دو' اسے کلے نہ پڑھاؤ' اس کا دکھ بانو' اس کا نم بانو۔اگر غریب کو مفت دوائی نہ کی تو تمہارے خزانوں میں کیڑے پڑ جا کیں مفت دوائی نہ کی تو تمہارے بڑے برے مہیتال بیارہو جا کیں گے۔تمہارے خزانوں میں کیڑے پڑ جا کیں گئے دیک لگ جائے گی۔ابھی وقت ہے کہ سوچا جائے' سمجھا جائے' ہوش کیا جائے۔فریب فیمتی سرمایہ ہے۔ برطیکہ اسے فریب نہ رہنے دیا جائے۔

- ☆ ☆ ☆

## ہمہرنگ

جن لوگوں کو اس دنیا میں رہ کر گیان' نردان یا عرفان حاصل ہوا' ان لوگوں کے حالات یا ان پر گزرنے والے واقعات کا بغور مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ ہر ایک پر الگ الگ کیفیات مرتب ہو کیں۔
لوگ الگ الگ تجربات سے گزرے اور نتیجہ تقریباً کیساں تھا کہ اس کی ذات کی پیچان انسان کے بس سے باہر ہے۔ جن لوگوں کو اس کی معرفت ہوئی' انہوں نے یہی اعلان فر مایا کہ تق معرفت ادا کرنا انسان کے بس کی بات نہیں۔ ایک کا طریقہ دومرے کے طریقے سے مختلف ہونے کے باوجود ایک کی دریافت دومرے کی دریافت کے برابر ہونا ایک بڑی عجب بات ہے۔

کہتے ہیں کہ ایک بزرگ دریا کے اندر پانی میں رہ کرئی سال تک تلاوت کلام پاک کرتے رہے۔ آخر
ایک دن سرشار ہوکر باہر نظے اور اپنے چاہنے والوں کے پاس جا کر اعلان کیا کہ''اگر ججھے معلوم ہوتا کہ اللہ کی پہچان
اتی آسان بات ہے تو ہم پانی میں اسنے سال کیوں کھڑے رہنے۔'' ایک بیباک طالب نے بڑھ کر کہا''یا شخے ۔۔۔
آپ کی ہر بات صحیح' آپ کی ہر بات برحق' اب آپ کم از کم ہمیں تو وہ راز بتا دیں تا کہ ہم پانی میں کھڑے رہنے کی صعوبت سے نے سکیں۔'' وہ شخ مسکرائے اور کہا''میں اسنے سال کی عبادت کا حاصل تمہیں ایک سینڈ میں کسے دے دوں۔'' اب نتیجہ صاف ہے کہ جو بچھ حاصل ہوا وہ ریاضت کے نتیج سے ہوا تو یہ کیوں کہا گیا کہ اگر جھے معلوم ہوتا کہ اللہ یہ ہوا وہ ریاضت کے نتیج سے ہوا اور اگر ریاضت کے نتیج سے ہوا تو یہ کیوں کہا گیا کہ اگر جھے معلوم ہوتا کہ اللہ یہ ہوا وہ ریاضت سے حاصل ہوتی ہے۔ بھر بہت آسان بات ہے۔ ہو

عبادتیں اور ان کا تقدی ان کی اہمیت اپنی جگہ لیکن کسی انسان کا دل راضی کرنا ہے سب اہمیتوں سے زیادہ اہم ہے۔ ایک انسان کے پاس کچھ نہیں اس کا دامن عمل خالی ہے۔ بس صرف اس کے پاس ماں کی دعا ہے۔ بتیجہ حق شناسی ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ یہ مالک کے کام ہیں۔ کسی کو مال و دولت میں عرفان نصیب ہوا 'کسی کو غرجی برداشت کرنے کی وجہ سے اپنے قریب کر دیا گیا۔ پچھ لوگ صرف سفر میں رہے اور جھوٹے لوگوں کی عاقبت دیکھتے رہے۔ ان کھنڈرات کو دیکھتے سے جو ہیبت طاری ہوئی 'اس میں حق آگی حاصل ہوگئی۔ پچھ لوگ کوئی نیکی نہ کر سکے لیکن جہاد اسلام میں ان کوشہادت نصیب ہوگئی۔ اب شہید کو جو مقام میسر ہوا 'وہ موت سے کوئی نیکی نہ کر سکے لیکن جہاد اسلام میں ان کوشہادت نصیب ہوگئی۔ اب شہید کو جو مقام میسر ہوا 'وہ موت سے آزادی ہے۔ اللہ کا قرب ہے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے اور اللہ کا تھم ہے کہ ان کومردہ نہ کبو' وہ تو زندہ ہیں۔

پھولوگ مسلسل استغراق میں رہے اور استغراق میں انہیں جن شنای عطا کر دی گئی۔ کسی کو تنہائیوں میں گوجہائیوں میں گوجہائیوں میں گوجہائیوں میں گوجہائیوں میں گوجہائیوں میں کو دعا نصیر مراد ملائکسی کو محلفوں میں راز ملا۔ کسی نے قوالی میں پایا 'کسی کو دعا نصیب ہوئی' کوئی حسرتوں میں سرشار کر دیا گیا 'کسی کو مشاہرے میں' کسی کو مجاہدے میں۔ غرنسیکہ اس کے

جلوے ہمہ رنگ ہیں اور جلووں کے حصول کا سلسلہ بھی ای طرح ہمہ رنگ ہے۔ انسان خلوص کے ساتھ دین کے فرائض کا خیال رکھتے ہوئے اگر اس کی راہ پر گامزن ہو جائے تو کسیٰ نہ کسی شکل میں 'کسی نہ کسی صورت میں اس بے صورت کی دائش کا جلوہ مل جائے گا۔

حضرت علیؓ کا تول ہے کہ اگر جیگا دڑ کی زندگی پر ہی غور کیا جائے تو عرفان حقیقت ممکن ہی نہیں' آسان بھی ہوسکتا ہے۔ ہمارے مرتبے اور ہماراغرور اور لا کچ اور کینہ اور بغض اور غصہ اور نفس پرتی اور نمائش اور آلائش ہی ہمارے راستے کی رکاوٹیس ہیں۔

ید دنیا اس دنیا کیلئے بڑی اہمیت رکھتی ہے۔ ہم صرف اس بات کے جواب دہ ہیں ہس ہے ہم گزر رہ ہیں۔ ہم آسان کے ستاروں کی چالوں کے بارے میں بھی جواب دہ نہیں بنائے جا کیں گے۔ ہم سے پوچھا جائے گا' ہمارے معاملات کے بارے میں۔ ہم سے پوچھا جائے گا' ہمارے معاملات کے بارے میں۔ ہم سے پوچھا جائے گا' ان امانتوں کے بارے میں جن کے ہم امین تھے۔ ہم سے پوچھا جائے گا ان حقوق کے بارے میں جو ہمیں ادا کرنا چاہئے تھے۔

ہم ہے ای صدیب سوال ہوں گے جو ہماری صدیقی۔ ایک اپاتیج انسان سے بینہیں پوچھا جائے گا کہ اس کے دوڑنے کی رفتار کیا تھی۔ صاحبان دل سے دل کی بات ہوگی، صاحبان فکر سے فکر کی بات ہوگی۔ جس آدی کوتلم کی طاقت عطا کی گئ اس سے بی پوچھا جائے گا کہ اس نے اپنی تحریر کویائی کی طرح ایک عظیم عطیہ ہے '
کی نشست و برخاست آئی اہم نہیں جینے الفاظ کے مدعا اور معانی۔ تحریر کویائی کی طرح ایک عظیم عطیہ ہے فقدرت کا اور اس کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ کتابول میں لوگوں کونف افی آرزووں کے بارے میں برانگیفت کرنے والے مصنفین جواب دہ ہوں گے اور چر انہیں افسوں ہوگا کہ انہوں نے نقدی الفاظ کو پامال کیا اور حرمت تحریر کو قائم نہ رکھا۔ الفاظ سے گمراہ کرنے والے عذاب کے مستحق قرار دیئے جائیں۔ وہ لوگ جو لذت خطابت میں آکر لوگوں کو غلط راہ پر ڈال دیتے ہیں' اپنے لئے مصیبت مرتب کر دہے ہیں۔ ای طرح سرمایہ دار خطابت میں آکر لوگوں کو غلط راہ پر ڈال دیتے ہیں' اپنے لئے مصیبت مرتب کر دہے ہیں۔ ای طرح سرمایہ دار ہوکر رہے گلے دوسروں کا حق غصب کرنے والے نواہ دنیا ہیں ان کا کوئی گواہ نہ ہو' آخرت میں ظاہر کر دیے ہو کر رہے گلے۔ دوسروں کا حق غصب کرنے والے' خواہ دنیا ہیں ان کا کوئی گواہ نہ ہو' آخرت میں ظاہر کر دیے جائیں۔ وہ دفت بہت دور نہیں۔

ایک آشا کو دوسرے آشا ہے آشائی حاصل ہونا ضروری بھی نہیں۔ ایک صاحب تعلق کو دوسرے صاحب تعلق کو دوسرے صاحب تعلق کے ساتھ تعلق کے ساتھ تعلق کے ساتھ اسرار سے ہمراز ہونا قطعاً ضروری نبیل کے ساتھ تعلق کے ساتھ اسرار سے ہمراز ہونا قطعاً ضروری نبیل کے دنگ سے ہے اور وہ جلوہ فت رنگ بے رنگ جلوؤل نبیل کے دنگ سے ہے اور وہ جلوہ فت رنگ بے رنگ جلوؤل بنیل کے دنگ سے ہے اور وہ جلوہ فت رنگ بات ہے۔ میں ہمر بھی نمایاں ہے۔ کی کوئس کی خبر شہونے کے باوجود سارے ہی باخبر ہو سکتے ہیں اور یہ بات ذرامشکل بات ہے۔ میں ہمر بھی نمایاں ہے۔ کی کوئس کی خبر شہونے کے باوجود سارے ہی فیسر کی زندگی دوسرے پیغیبر کی زندگی سے اگر ہم تاریخ عالم پرغور کریں تو ہمیں معلوم ہوگا کہ ایک پیغیبر کی زندگی دوسرے پیغیبر کی زندگی سے مختلف بھی رہی ہو۔ کہیں کوئی صاحب تعلق لوے کا کام کرتا ہے اور کسی کوگلہ بانی کا شوق ہوا۔ کسی کو طب اور

حکمت عطا ہوئی اور کسی کو بیاری کا تخد ملا۔ کسی نے ساری زندگی میں بہت مختصر بیان دیا اور کسی نے فصاحت کے جلوے دکھائے۔ حضرت یوسٹ کو دعوت گناہ ملی تو آپ نے فرمایا کہ میں اللہ کی پناہ مانگنا ہوں۔ بیاس کا ڈر ہے ' حالا نکہ ان سات پردوں میں بند کواڑوں کے پیچھے ترغیب گناہ کی موجودگی میں گناہ مشکل کا منہیں کیکن اس اللہ پر مجروسہ ہے جو پردوں میں دیکھتا ہے 'جو خاموثی کی زبان سنتا ہے ' جو دور رہ کر بھی قریب ہوتا ہے ' جو ادراک سے بھروسہ ہو کردوں میں دیکھتا ہے ' جو خاموثی کی زبان سنتا ہے ' جو دور رہ کر بھی قریب ہوتا ہے ' جو ادراک سے پرے ہو کرشہ رگ سے قریب ہوتا ہے ' بی نبی کی شان تھی اور یہی نبی کاعمل ہوا۔

ابغورطلب بات یہ ہے کہ ہرصاحب تعلق کو الگ الگ زندگی کیوں عطا ہوئی؟ اس لئے کہ رازق مطلق نے انسانوں کوحصول رزق کیلئے الگ الگ پیشوں میں رکھا۔ جہاں دولت سے نقصان پہنچنے کا امکان تھا' دہاں امیروں کو ضرورت سے زیادہ ببیدر کھنے سے منع کیا گیا۔ جہاں قومیں تلاش معاش میں گراہ ہونے لگیں' ان کو پیغیبرعطا کئے گئے۔ انہوں نے ان کی صف بندی کی۔ انہیں ہدایت کے قریب لانے کی کوشش کی۔ آخری نیمائی ہوئی گئے کہ وہ شریعت کی پابندی کریں' معاملات کی اصلاح کریں اور ایک جامع تنظیم کے ماتحت امور مملکت چلائیں۔ جذبہ جہاد زندہ رکھیں۔

حکمرانوں کوحکومت امانت کے طور پرعطا کی گئی۔ بیکسی کی ذاتی طاقت کیلئے ہیں' بیغریبوں کی سہولت کیلئے ہیں۔ غریبوں کے حقوق اداکریں اور ان کی حقوق کی تلہداشت کریں۔ حاکم امین ہوتا ہے اور محکوم اطاعت شعار۔ دونوں خدا کے قریب ہوں۔ اگر غریبی سکون میں نہیں اور غریبی کے باوجود غریب پریفین کی دولت غریب پریفین کی دولت غریب پریفین کی دولت نازل نہیں ہوتی' تو وہ غریبی عذاب ہے۔ دنیاوی مال بھی نہ ملا اور سکون قلب کی دولت بھی نہ ملی ۔ خدا پر بھروسہ بھی کیا' اینے مستقبل ہے بھی مایوی ہوئی۔ باغی غریب دو ہرے عذاب میں ہوتا ہے۔ اس میں اس میں ہوتا ہے۔ اس میں ہوتا ہوتا ہے۔ اس میں ہوتا ہوتا ہوتا ہے۔ اس میں ہوتا ہے۔ اس میں ہوتا ہے۔ اس میں ہوتا

ای طرح وہ امیر جو دولت کو ہاعث افتخار سمجھتا ہے' اس فرعون کی طرح ہے جس کولعین کہا گیا۔ ٹوگول کا رب بن جینھنا فرعونیت ہے اور وہ لوگ جولوگوں کے خیر خواہ بن جاتے ہیں اور ان کو دین سے دور لے کہ جا کر بغاوت پر اکساتے جیں' ان کیلئے بھی اچھی خبرنہیں ہے۔

اہمیت دولت اور حکومت میں نہیں اہمیت ذات پات میں نہیں اہمیت انگش اور اردو تعلیم میں نہیں اہمیت انگش اور اردو تعلیم میں نہیں اہمیت قبیلوں اور شاخوں میں نہیں اہمیت رنگ وروپ میں نہیں ، کالے گورے میں نہیں۔ اہمیت صرف اور صرف پر بینیز گاری میں ہے۔ جو تقویٰ میں قریب ، وہ بہر حال قریب۔ امیر ہے تب قریب ، غریب ہے تب قریب ، حاکم ہے تو قریب ، محکوم ہے تو قریب ، ککوم ہے تو قریب ، کوم ہے اس لئے ہم تاریخ میں ویکھتے ہیں کہ ایسے لوگ بھی آئے جو فقیر تھے اور مر پر تاج تھا۔ ایسے محرم راز بھی آئے جن کے پاس یاوالی تھی اور فاقد تھا۔ ایسے محرم راز بھی آئے جن کے پاس یاوالی تھی اور فاقد تھا۔ ایسے لوگ بھی آئے جو اپنا قرضہ ادا کر کے گئے۔ ان لوگوں کا مقام بلند و بالا ہے۔ اللہ کی راہ میں اپنا سب پچھ شار کرتے رہے۔ جو اپنا قرضہ ادا کر کے گئے۔ ان لوگوں کا مقام بلند و بالا ہے۔ انہوں نے سمیرسیوں میں نبی تھی گئے کی ذات پر سلام بھیجا۔ انہوں نے سمیرسیوں میں نبی تھی گئے کی ذات پر سلام بھیجا۔ سلام تو وہ ہے کہ ''اے باومیا! آج خرا ماں خرا ماں چلو' آج ارض حرم میں جاؤ اور زین العابدین کا اس روضے پر سلام کو جس میں نبی محترم علی ہیں۔' سلام کا ہے! نداز بس انبی کا حصہ ہے۔ ان لوگوں کی تر بانیاں حصول سلام کو جس میں نبی محترم علی ہیں۔' سلام کا ہے! نداز بس انبی کا حصہ ہے۔ ان لوگوں کی تر بانیاں حصول سلام کو جس میں نبی محترم علی تر بانیاں حصول کی تر بانیاں حصول سلام کو جس میں نبی محترم علیہ ہیں۔'

ولایت کیلئے نہیں تھیں' وہ شلیم ورضا یے لوگ شلیم ورضا ہی کیلئے رہے اور شلیم ورضا ہی کیلئے رخصت ہوئے۔

اس دنیا میں حق کا سفر کتنا آسان ہے' اس کا انداز ونہیں ہوسکتا۔ بس صرف حق کو باطل کا لباس نہیں پہنانا اور جبال حق بات کو چھپانا نہیں' جو چیز اپنے لئے پہند کرتے ہو' وہی پہنانا اور جبال کی ضرورت ہے۔ اسے دو اور بھائی کو تکلیف میں چھوڑ کر راحت کدے آباد کرنے والے انداز و لگائیں' اس آدی کی نادانیوں کا جواسے بھائیوں کو دوز خ میں پہنچا کر جنت میں جشن منانا جا ہتا ہے۔

ایک جنت سے تو بہتر تھا کہ وہ بھائیوں کے پاس ہی رہتے یا انہیں اپنے پاس بلاتے۔ اللہ اپنے حنین جنین کی است پرعذاب تو نہیں ڈالے گالیکن درجات حاصل کرنے کیلئے ضروری ہے کہ برآ دمی اس بات کا خیال رکھے کہ حضور اکرم علی کی امت کا کوئی فرد پریشان نہ رہے۔ انسانوں کوخوش کرنے کی بجائے اپنے مولا کوخوش کیا جائے۔ سرانسان اپنے ماحول میں مولا کوخوش کیا جائے۔ صدافت فکر کا ہونا ضروری ہے۔ صدافت عمل کیلئے۔ ہرانسان اپنے اپنے ماحول میں سادتی ہوجائے تو حق کا جلوہ صدافت کے روپ میں ہر طرف جلوہ گر ہوجائے گا۔ پچھ کی ہم ہی میں ہے ورنہ دبعوہ تو قدم قدم مظہراور عیاں ہے۔

تکلیف دینا چھوڑ دو۔ بخش دوسب کو۔ اپنی بخش طلب کرو۔ اس کو پانے کے ایک دین میں ہزاروں انداز ہو سکتے ہیں۔ ادب شرط ہے۔ توبہ کر لی جائے تو ایک اچھے وقت کا آغاز ہوسکتا ہے۔ جمرسو کے گزاری ہے اب بقیہ کم از کم بیدار رہے کی تمنا میں گزاری جائے کہ اگر صرف باوضو ہو کر انسان سور ہے تو نیند کا عرصہ بھی مادت کنا جائے گا۔ اس کی تلاش میں پہلا قدم ہی آخری قدم ہے۔ کیا ایک نام انسان کی پیشانی بھی ہے اور خدا کا ایک نام انسان کی پیشانی بھی ہے اور خدا کا ایک نام انسان کی پیشانی بھی ہے بہت ہے۔ اپنا خدا اپنی انبانداری ہے آپ حاصل کرو۔ اپنی مالک کو اپنی صداقت ہے اپنی دل چی باؤر اس بور اپنی انداری سے آپ حاصل کرو۔ اپنی مالک کو اپنی صداقت سے اپنی دل بھی باؤر اس باز میں ہوا۔ اپنی ایک کو اپنی صداقت سے اپنی دل باز کہ بین ہوں۔ آپ کے میں جہاں ہو میں وہاں ہوں۔ اپنی آپنی میں جہا کو یعنی اپنی دل میں نہائو میں ماسنے ہوں تو گئی کہ جب ہم سامنے ہوں تو گئی کے سامنے جانے سے یہ معلوم ہوگا کہ جب ہم سامنے ہوں تو میں بات ہوں گا اور جس طرح آگے آ جاتا ہے' ہم چھچے ہی جا گمیں وہ چھے ہی جا گمیں وہ وہ سامنے ہوں تو اس سنے ہوں تا ہے' ہم آگے ہوں وہ آگے آ جاتا ہے' ہم چھچے ہی جا گمیں وہ چھے ہی جا ہم اس کے قریب سامنے ہیں دو اور قریب ہوتا ہے۔ ہم کوں نہ اس کے قریب تر ہو جا گمیں۔ اس مقام پر ذاکر اور ندکور' ذکر میں سامنے ہوجا تے ہیں۔ دونوں قریب اور دونوں جدا۔ وہ کہاں اور ہم کہاں۔ یہی مقام ہے اس کو یانے کا۔

اس کی یاد میں اپنے آپ کو بھول جاؤ۔ اس کی تلاش میں اردگرد سے بے نیاز ہو جاؤ۔ اس کے حصول کی راد میں کسی دشواری کو دشوار نہ کہو۔ وہ دور ہے لیکن وہ بڑا قریب ہے۔ بس ایسے ہی جیسے سورج 'جو بہت دور ہے۔ لیکن دصوب ہمارے بہت قریب ہے۔ اس کا جلوہ ہی تو درکار ہے۔ ذات سے ذات کا وصال امکان سے باہر ہے۔ جلوے سے تلاش کا وصال ہوسکتا ہے۔ تم تلاش بنتے جاؤ۔ جلوہ خود ہی حاصل تلاش بن جائے گا۔

## عدل

حق والے کواس کا میچے حق مل جانا ہی عدل ہے۔ مجرم کواس کے جرم کے مطابق سزامل جائے تو عدل قائم ہو جاتا ہے۔ کسی تراز وتو لنے والے کوغور ہے دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ دونوں پلڑے کس طرح ہم وزن کئے جاتے ہیں۔ تراز وکو ڈنڈی نہ مارنا چاہئے۔ کم تولنا ' کم وزن کے اوزان استعال کرنا' عدل نہیں ظلم ہے۔ ملاوٹ کرکے وزن برابر کر دینا بھی ای ظلم کا حصہ ہے۔

عدل کا میدان بڑا وسیع ہے۔ یہ انسان کی تنہائی سے شروع ہوکر میدان حشر تک پھیلا ہوا ہے۔ جو شخص اپنی تنہائی سے عدل نہیں کرتا' وہ زندگی میں کیا عدل کرے گا۔ یعنی خیال عادل نہ ہوتو عمل عادل نہیں ہو سکتا' کبھی نہیں۔ ظاہر و باطن میں فرق رکھنے والا ہی ظالم ہے۔ ایک سے زیادہ زندگیاں گزار نے والا عادل نہیں ہو بوسکتا۔ عادل ہمہ حال عادل ہے۔ اس کی بات عدالت' اس کی خاموثی عدالت' اس کی گواہی عدالت' اس کے فیصلے عدالت' اس کی زندگی عدالت اور اس کی موت بھی ایک بہت بڑی عدالت۔

تعلم ہے کہ میزان کو ڈنڈی نہ مارو۔ حق کو باطل کا لباس نہ پہناؤ۔ حق بات کا برطا اظہار کرنے سے قطعاً نہ پچکچاؤ۔ حق حق ہے ' اسے بیان ہونا چاہئے۔ حق پر پردہ ڈالنے والے کب تک کتمان کریں گے۔ آخر سور ٹی نے نکل آنا ہے۔ زمین میں چھے ہوئے راز تک ظاہر ہو جا کیں گے۔ نگا ہوا اگلنا پڑے گا۔ یہ امانت گاہ ہے ' یہاں سے صرف عادل ہو کر گزرنا ہے۔ چے کو بچ کہواور جھوٹ کو جھوٹ ۔ دودھ کو دودھ اور پانی کو پانی ۔ دن کو دن ' رات کو رات ۔ پچ اور جھوٹ کو ملا کر ہو لئے والا ' بڑے ورواز وں اور خوبصورت مکانوں کے اندر عذا ب کی زندگی بسر کرتا ہے۔ لوگ اسے خوش سمجھتے ہیں اور وہ جانتا ہے کہ خوشی نام کی کوئی چیز اس کے پاس نہیں آ گئی۔ البت وہ شعور ضبط می کوخوشی کہ کراسیے آپ کو دھوکہ دے سکتا ہے۔

عدل کرنا صرف خوف خدا اورفضل خدا ہے ممکن ہے۔ ورنہ یہ ایک بہت ہی مشکل کام ہے۔ عادلانہ زندگی ہی بل صراط ہے۔ عادل بننے کیلئے یہ بنیادی شرط ہے کہ انسان پہلے یہ سویتے کہ کونسا دین عدل ومساوات کیلئے سمجھ ماحول پیدا کرتا ہے۔

یہ سوال ہے جس کا جواب عدل کی و نیا میں واخل ہوئے سے پہلے دریافت کرنا پڑتا ہے اور جس نے اس سوال کا جواب غلط و یا وہ عادل نہیں ہوتا۔ ایک کافر اگر سیح لین وین کرتا ہوا پایا جائے تو اس عادل ہجنے سے پہلے سوچنا چاہئے اور سوچنے کے بعدای نتیجہ پر پہنچا جائے گا کہ وہ عادل نہیں ہوسکتا۔ عمل سے پہلے خیال کا عادل ہونا بھی ضروری ہے۔ اگر خیال عادل ہواور عمل نہ ہوتو ایسا ہخت سند نہیں ہوسکتا۔ اسے عادل نہیں کہا جا سکتا۔ سیرت پر کتا ہیں تعضے والے غیر مسلم بھی عادل نہیں کہا است ۔ عادل علم وعمل کا عادل ہے۔

عدل انسان کی زندگی کے ہر جھے میں کام آتا ہے' ضروری ہے۔ عدل انسانی وجود کے استعمال میں توازن کا نام ہے۔ ایک حصہ دوسرے حصوں کو کھاتا چلا جائے تو عدل نہ ہوا۔ وجود کوموجود رہنا چاہئے لیکن عدل کے ساتھ۔۔

انسان كيلئے يہ قابل غور بات ہے كه اس كے خيال كاكيا عدل ہے۔ عمل نيت سے پہچانا جاتا ہے۔ ليكن نيت سے پہچانا جاتا ہے۔ ليكن نيت عمل كرنے والے كومعلوم ہے۔ اگر عمل سے نيت كو پہچانا جاتا تو آج ہجھ بھى نہ پہچانا جاسكا۔ ہجھ لوگوں كو دعوىٰ ہوسكتا ہے كہ وہ عمل سے نيت كو پہچان سكتے ہيں۔ اس بے بنياد وعویٰ كي قطعی نفی كيلئے تو ارشاد نبوی علي ہے دعویٰ ہوسكتا ہے كہ وہ عمل سے نيت كو پہچان سكتے ہيں۔ اس بے بنياد وعویٰ كي قطعی نفی كيلئے تو ارشاد نبوی علي ہے كہ اعمال نيت سے ہيں۔

خیال کی اصل پیچان تو خیال دینے والے کو ہوسکتی ہے۔خیال کی تخلیق وہی ذات فرماتی ہے جوانسان کو بیدا کرتی ہے۔خیال کی تخلیق وہی ذات فرماتی ہے جوانسان کو بیدا کرتی ہے۔ خیال انسانوں کی طرح بیدا ہوتے رہتے ہیں۔ اچھے' برے' لیکن تربیت اور نصیب سے یہ ممکن ہے کہ ہم اچھے خیال حاصل کریں اور ان کو ممل کی تقویت وے کر ان کے ساتھ اور اپنے ساتھ عدل کریں۔ عادل کیلئے اپنے خیال کا جائزہ لینا ضروری ہے۔ وہ اپنے دل کے دروازے پر وربان بن کر بیٹھ جائے تاکہ خیالات کے آنے اور جانے کا علم ہواور بھی عدل کا تقاضا ہے۔

ابنی پاکیزہ لائبریری میں غیر پاکیزہ کتاب کا ندر کھنا ہی عدل ہے اور دوستوں کی فہرست میں کوئی ایسا نام نہ آئے پائے جو کئی طرح بھی عدل کی راہ میں رکاوٹ بن کینے کی صلاحیت رکھتا ہو۔ خیال کے عاول کیلئے ضروری ہے کہ وہ نگاہ کا عادل بھی ہو۔ اس شخص کی نظر عادل ہو سکتی ہے جو حقوق اور حدود ہے آشنا ہو۔ اس معلوم بونا جا ہے کہ اپنا کیا ہے۔ اس کے پاس پہپان ہونی چا ہے کہ جو چیزیں گھر میں استعال معلوم بونا جا ہے کہ اپنا کیا ہے۔ اس کے پاس پہپان ہونی چا ہے کہ جو چیزیں گھر میں استعال ہو رہی ہیں وہ کہیں دفتر کی تو نہیں۔ جو بیہ وہ استعال کر رہا ہے وہ کسی دوسرے انسان سے غلط بیانی کرکے تو حاصل نہیں کیا گیا۔ نگاہ کا عدل بڑا قوی ہے۔ نگاہ کا عادل وہ ہے جے دوسرے کی بیٹی میں اپنی بیٹی نظر آئے اور جسے اپنے حق سے خروم بیٹوں کا خیال آئے۔ صاحبان جسے اپنے حق سے زیادہ لینے والے بیٹے سے پہلے دوسروں کے حق سے محروم بیٹوں کا خیال آئے۔ صاحبان اقتدار کیلئے نگاہ کا انصاف بہت مشکل ہے اور اگر کہیں نگاہ عادل ہو جائے تو بس پھر بیڑہ ہی پار ہو جائے۔

زبان کا عدل بھی بہت ضروری ہے۔ ہم کیا کہدرہے ہیں کیوں کہدرہے ہیں کی خصیت ہوتی ہے۔ اللہ کا کلام است ہیں ہے جانتا ضروری ہے۔ کلام کے پیچھے کلیم کی شخصیت ہوتی ہے۔ اللہ کا کلام اس اور کے کلام کے مقابلہ ہیں اتنا ہی بڑا ہے جتنا اللہ تعالی خود۔ اس طرح پیٹیمبر علی کی بات کو باتوں کا پیٹیمبر میں اور کے کلام کے مقابلہ ہیں اتنا ہی بڑا ہے جتنا اللہ تعالی خود۔ اس طرح پیٹیمبر علی کی بات کو باتوں کا پیٹیمبر میں مجھو ۔ عدل یہ ہے کہ کلام کو کلیم کی عظمتوں کے حوالے سے مجھو ، ورنہ بیتو عام مشاہدہ ہے کہ میشی زبانوں ہیں تقریر کرنے والے ساج کہ کوگلے میں نبر گھول رہے ہیں۔ بجیب بات ہے کہ لوگ سیاست ہیں معمول مقام حاصل کرنے کیلئے قرآن ہو لتے ہیں ، صدیث ہو لتے ہیں ، اقبال اور روم ہو لتے ہیں ، فصاحت و بلاغت ہو لتے ہیں اور مقصد ووٹ عدل کیا ہے ، قابل غور ہے۔

فصیح البیان نظرا نے والا مرہے کا لا کی انسان وراصل فصیح البیان نہیں۔ یہ آ دی عادل نہیں۔ یہ

دوسروں کے مضامین یادکر کے اپنے بنا کر چیش کرتا ہے اور یہی بات عدل کے خلاف ہے۔ اس سے زیادہ عدل رہنے مضامین یادکر کے اپنے بنا کر چیش کرتا ہے اور یہی بات عدل کے خلاف ہے۔ اس سے زیادہ عدل رہنی کیا ہوئے گئے ہوئے الفاظ اپنی کتاب اپنے ڈرامے اور اپنی تقریر میں ایسے استعال کرتا ہے جیسے یہ اس کا پیدائش حق ہے یا جیسے وہ چوری نہیں کررہا 'عزت افزائی کررہا ہے۔ تعلق کی اور بات ہے۔ اپنول کی چیزیں اپنی ہی ہوتی ہیں۔

، بہرحال ہمیشہ سے بولنے والی زبان ہی مشکل کے لمحات میں سے بولے گی۔ ہمیشہ عدل کرنے والے ' گفتگو میں عدل قائم رکھنے والے' اپنے فیصلوں میں ضرور عدل کریں گے۔ کسی منصف کیلئے عدل فیصلے کا نام نہیں' عدل زندگی کا نام ہے۔اس کی زبان ہمیشہ عدل بولتی ہے' گھر ہو یا عدالت' وہ ضرور عدل کرتا ہے۔

اگر سیاست میں عدل آجائے تو یہ ملک کہاں سے کہاں ترقی کر جائے۔ سیاسی بزرگ عدل کے بزرگ نعدل کے بزرگ نہیں ہوتے۔ سیاست میں سب کچھ جائز ہے اور یبی بات عدل میں ناجائز ہے۔ ہم اپنے نظام عدل کو خدائی نظام عدل کے مطابق بنا کمیں نہ کہ خدائی نظام عدل کوایئے تقاضوں کے مطابق۔

عدل اور میزان کا صحیح میدان تو میدان حشر ہی ہوگا۔ لیکن اس میدان میں اتر نے سے پہلے ایک نکتہ قابل خور ہے۔ اوب کا تھم دینے والی ذات اوب کے علاوہ بھی مسائل کے حل کا ایک انداز عطا فرماتی ہے۔ عدل کرو' بڑی اچھی بات ہے لیکن اگر فضل کرو تو بہت ہی اچھا۔ اللہ ہی کا ارشاد ہے کہ''میری رحمت میر سے غضب سے زیادہ وسیع ہے۔'' غضب تو یہ ہے کہ انسان کو اس کے عمل کی عبرت کے حوالے کر دیا جائے۔ لیکن فضل کہتا ہے کہ اسے معاف کر دیا جائے۔ رحمت ہوتی ہی ہے اعمال کی عبرت سے بچانے کیلئے۔ اگر اعمال کے ماتھ صرف انصاف ہی ہونا ہے تو پھر رحمت کیا ہے۔ انصاف ہی ہے کہ جب معاشرہ باغی اور مجرم ہو جائے تو ماتھ صرف انصاف ہی ہونا ہے تو پھر رحمت کیا ہے۔ انصاف ہی ہے کہ جب معاشرہ باغی اور مجرم ہو جائے تو اسے جاہ کر دیا جاتا ہے۔ پرانی امتیں ای طرح نیست و نابود ہو گئیں۔ کسی کوآ واز نے آلیا' کوئی آندھی کی زد میں آھی اور سے کو رحمت کی کورعد' کسی کو برق کا عذاب دیا گیا۔ اللہ مالک ہے عدل کا' فضل کا۔ اس نے خیال کیا چلواس معاشرہ معاشرہ معاموں کے باوجود تاہ نہیں کیا گیا۔ اللہ مالک ہے عدل کا' فضل کا۔ اس نے خیال کیا چلواس معاشرہ برا جائے۔ پس وہ معتوب معاشرہ معاشرہ برا گیا' بلکہ کا نات کا افضل ترین معاشرہ بادیا گیا' بلکہ کا نات کا افضل ترین معاشرہ۔

ہارے قانون میں مجرم کیلئے سزار کھی گئی ہے۔ یہی عدل کا تقاضا ہے۔ یہی خدل کا اظہار '
استغفار کا موڑ رکھا ہوا ہے۔ کوئی خوش نصیب چاہتو تو ہرکے واپس لوٹ سکتا ہے۔ یہی ہفضل کا اظہار '
رحمت کی دلیل ' اور انسان کی خوش نصیبی کے امکانات۔ ہر خطرہ خطرناک نہیں ہوتا۔ ہر سانپ ڈستا نہیں ہے۔
خطرات کے باوجود زندگی کو امن وامان سے چلانے والے نے نفٹل اور رحم کے لنگر جاری رکھے ہیں۔ اپنی نیک خطرات کے باوجود زندگی کو امن وامان سے عدل کی بجائے فضل ما تکتے رہنا چاہئے کیونہ وہ بقول میاں محمیہ اعمالیوں پر ناز نہیں کرنا چاہیے اس سے عدل کی بجائے فضل ما تکتے رہنا چاہئے کیونہ وہ بقول میاں محمیہ عدل ''کرے' تے تھر تھر کنین اچیاں شاناں والے فضل ''کرے' تے بخشے جاون میں جنے منہ کالے

لیعنی اگر اللہ عدل کرے تو بڑے بڑے جہاندار اور جہانگیرلوگ اس کے آمے کا نیتے رہیں مے اور وہ فضل کرے تو شاعر جیسا بدا عمال بھی بخشش سے مالا مال کردیا جائے گا۔

عدل کرنا چاہئے۔ فعنل ہونا چاہئے۔ فصد ختم ہونا چاہئے۔ جرم کی معافی ہونی چاہئے۔ ہمارا سارا سلوک لوگوں کے ساتھ ای تو ہے۔ نیکی بدی سب لوگوں کے ساتھ اوگوں کے ساتھ اوگوں کے ساتھ اوگوں کے ساتھ اور یہاں فضل کرو مے تو وہاں ساتھ ہماراسلوک ہی اللہ سے سلوک ہے۔ یہاں عدل کرو' وہاں عدل ال جائے گا اور یہاں فضل کرو مے تو وہاں فضل سلے گا۔ بس رخم کرنا ہی رخم حاصل کرنا ہے۔ رخم کرکے رخم حاصل کر لینا چاہئے۔ عدل فضل کے تابع ہونا چاہئے۔ اس یہ بی بین تی ہونے کی کوئی بات نہیں۔

 $\triangle \triangle \triangle$ 

## حقوق

کسی انسان کاکسی انسان پریاساج پریا ملک وقوم پر کتناحق ہے' اس کیلئے کوئی قانون نہ بھی ہوتب بھی انداز ولگایا جا سکتا ہے۔جس شے کی جتنی افادیت ہوگی اتن ہی قیت ہوگی۔اتنا ہی حق ہوگا۔

ی مہر برائی باب ہوں کی سے میں میں میں اور حقوق کی ادائیگی کوتوازن کہتے ہیں۔حقوق کی حفاظت میزان ہے۔ حقوق کا لحاظ کرنے والا معاشرہ ایک متوازن اور فلاحی معاشرہ کہلاتا ہے۔

زندگی حقوق سے باہرنکل جائے تو سرکش و باغی ہوجاتی ہے۔اس کی تمام قدریں پامال ہو کررہ جاتی ہیں۔اس کا تمام جمال ختم ہوجاتا ہے۔اگرزندگی حقوق سے محروم ہوجائے تو ایک بےبس محکوم شے بن کے رہ جاتی ہے۔

کامیاب معاشرہ وہی ہے کہ چیکے سے فرائض ادا ہوتے رہیں اور چیکے سے ہی حقوق ادا ہوتے رہیں اور چیکے سے ہی حقوق ادا ہوتے رہیں۔ جس دور میں انسان کوحقوق کے حصول کیلئے جہاد کرنا پڑے اسے جبر کا دور کہتے ہیں اور اگر حقوق کے حصول کیلئے صرف دعا کا سہارا ہی باقی رہ جائے تو اسے ظلم کا زمانہ کہتے ہیں اور وہ زمانہ جس میں پھے لوگ حق سے محروم ہوں اور پھے لوگ حق سے زیادہ حاصل کریں اسے افراتفری کا زمانہ کہتے ہیں۔ جہاں ہر شے 'ہرجنس' ایک ہی دام فردخت ہونے گئے اسے اندھیر مگری کہا جائے گا۔

حقوق اور اہمیت کا لحاظ ہی معاشروں کوتر تی کی منازل عطا کرتا ہے۔ ایک دوسرے کے حقوق کے احترام سے ہی ساج میں قیام پیدا ہوتا ہے۔ دوسروں کے حقوق کا احترام کئے بغیر اگر ان پر اختیار جنایا جائے تو ممکن ہے کچھ عرصہ کے بعد جنانے کیلئے اختیار ہی ندر ہے۔ حقوق کی ادائیگی محبت پیدا کرتی ہے اور حقوق کی پامالی نفرت۔ محبت اطاعت پیدا کرتی ہے اور نفرت بغاوت۔ طاقتور حقوق ادا کرتا رہے تو طاقتور ہی رہے گا۔ حقوق نہ ادا کرنے والا ظالم کہلائے گا اور ظالم سے طاقت چھن جائے گی۔ بیقدرت کا اصول ہے۔

انسان پر ایک زندگی میں کئی حقوق واجب الا داجیں۔ تفصیل بیان کرنا ناممکن ہے۔ سب سے زیادہ اہم تمین تسم کے حقوق جیں یعنی ساج کے حقوق اپنی ذات کے حقوق اور اپنے خالق کے حقوق ۔ ساج کے حقوق میں قوم کے حقوق اور اپنے خالق کے حقوق اور ان لوگوں کے حقوق میں قوم کے حقوق اور ان لوگوں کے حقوق جہاں انسان مؤثر ہوتا ہے۔ قوم کے حقوق میں سب سے مقدم حق یہ ہے کہ ہم قوم کوقو موں کی برادری میں معزز مقام دلانے کیلئے سعی کریں۔ قومیں افراد کی محنت سے سر بلند ہوتی ہیں۔ ہم اپنے مفاد کوقوم کے مفاد پر قربان کرنا سکھ لیس تو قوم ترتی کرنا شروع کر دے گی۔ اگر افراد قومی منفعت کو ذاتی مفادات پر شار کرتے ہیں تو تقیجہ مناسر نہیں منہ سات

ہم لوگ قبیلے' ذاتیں' فرقے اور صوبائی اور فرہی عصبتیں ترک کرکے ایک قوم ہے ہیں۔ اگر پھر عصبتیں لوٹ آئیں نو قوم ختم ہو جائے گی۔ ہم جب پاکتنانی ہیں تو یہ ذات کیا اور وہ ذات کیا۔ سندھی' بلوچی' بلوچی' پخمان' بنجانی۔ کیا معنی۔ ہماری قومی شناخت پاکستان کے دم سے ہے۔ ہم پاکستانی ہیں۔ ہمیں پاکستانی ہی رہنا جائے۔ یہ قوم کاحق ہے کہ ہم انفرادی تشخص کی بجائے اجماعی تشخیص کے حصول کیلئے کوشاں رہیں۔

ملکی زندگی میں ہر شخص کو شامل کیا جائے۔ ہر شخص کی زندگی میں ملک کو شامل کیا جائے۔حقوق ادا ہو جائیں گے۔ ہمارے ذاتی اختلافات ملک کو نقصان پہنچا رہے ہیں۔ ہماری ذاتی انا ملک کے مفاد میں نہیں۔ ملک حکومتوں کی ذمہ داری ہوتے ہیں۔لیکن عوام کے بغیر ملک صرف جغرافیہ ہی تو ہے۔صرف مٹی۔ حکومت اور عوام مل کر وطن کی نقیر کریں تو ترتی ہوگی۔

عوام کا حق ہے کہ انہیں پرسکون زندگی ہے۔ ان کی نیندیں پرسکون ہوں۔ دن پرسکون' راتیں پرسکون' سرحدیں محفوظ' جان و مال محفوظ' مستعبل و حال محفوظ' غرضیکہ زندگی اپنی تمام رعنائیوں سمیت سلامت رہے اور اگر خدانخواستہ ملک پرکوئی افتاد پڑے تو ہرزندگی ملک پرنثار ہونے کیلئے بے قرار ہو۔

انسان پراس کی اپنی ذات کے بڑے حقوق واجب الاوا ہیں۔ اپ ظاہر کے حقوق اپنے باطن کے حقوق اپنے باطن کے حقوق ۔ ظاہر کے حقوق یہ ہیں کہ ہم اپنے آپ کوایک باعزت شہری بننے کیلئے تیار رکھیں۔ اپنے دور کی رائج تعلیم کا حصول فرض ہے۔ ہمارا ہم پرحق ہے کہ ہم اپنے آپ کوگرد و پیش سے باخبر رکھیں۔ اپنے ماحول سے آگاہ رہیں۔ ہم اپنے مشاہدات و تجربات سے دوسرول کو آگاہ کریں۔ جراغ سے چراغ روش ہواور یوں اوہام پرتی سے نجات سے۔ اپنا شاخت قائم کرنا ہمارا فرض ہے۔ اپنا تشخیص قائم کرنا ضروری ہے۔ اپنا لباس اپنی زبان اپنا ہجہ اپنی جلوت وخلوت وخلوت کا خاص خیال رکھنا ہمارا ہم پرحق ہے۔

ہمارے باطن کے حقوق میں سب سے بڑا حق یہ ہے کہ ہم احساس کی ونیا زندہ رکھیں۔ ہم اپنے ول کومحسوس کرنے والا بنا کیں۔ سوچنے والا ذہن اور محسوس کرنے والا دل نصیب والوں کوعطا ہوتے ہیں۔ ہم اپنے آپ کو اپنے ندہب سے علمی اور عملی طور پر آشنا رکھیں تو حقوق ادا ہوں گے۔ ندہب صرف تعلیم نہیں ' ندہب صرف عمل نہیں' مشین کی طرح۔ ہمیں اپنے ندہب کے ساتھ ایک شعور ک لگن ہونی جائے۔ وین اور ونیا کی فلاح کا حصول ہمارا مدعا ہونا جائے۔ ہماری مساجد ہمارے لئے فلاحی مراکز بن جا کیں تو ایک خوبصورت انقلاب آ جائے۔

حقوق وفرائض کا خیال رکھنے والا معاشرہ ہمیشہ فلاحی ہوتا ہے۔ اسلام سے بہتر کون سا دین ہوسکتا ہے اور اس کے اصولوں سے زیادہ بہتر کوئی اصول نہیں ہوسکتا۔ اسلامی فلاحی معاشرہ دنیا کے تمام معاشرہ اللہ بہتر ہے۔ اسے قائم کیا جائے۔ اسلامی فلاحی معاشرہ تھم اور چبرے سے قائم نہیں ہوسکتا۔ یہ محبت اور شوق سے قائم ہوگا۔ ہم ایک دوسرے کا خیال رکھیں۔ معاشرہ بن جائے گا۔ جب تک انسان اپنی روح کو بیدار نہیں کرتا ' وہ کوئی فلاحی کا منہیں کرسکتا۔

ایک روشن روحانی زندگی کا حصول بھی ہم پر فرض ہے۔ یہ ہمارا حق بھی ہے کہ ہم کسی روحانی تجربے سے گزریں اور اگرممکن نہ ہوتو کم از کم کسی روحانی بزرگ ہے آشنائی تو ہونا چاہئے۔ روح زندہ تو انسان زندہ' نہیں تونہیں۔

انبان کا سوچنا بھی عمل ہے اور محسوس کرنا بھی ایک عمل ہے۔ ایک انبان کسی کھیت کھلیان نیکٹری ' دفتر میں کام کر رہا ہو' اسے مصروف کہیں گے۔ وہ کام کر رہا ہے۔ ایک کری پر خاموثی سے آتکھیں بند کئے سوچنے والا انبان بظاہر بے کار بیٹھا ہے لیکن سے بہت بڑا کام کر رہا ہے۔ فکر کے سمندرول میں غوطہ لگانے والے 'گو ہر مراد نکا لنے والے لوگ محسنین کہلاتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی فکر ہی ان کاعمل ہے۔ صاحب فکر ہونا بھی ہمارا فرض ہے۔ ہمارا بیحق مقدم ہے کہ ہم خود کو صاحب خیال بنائیں۔ صاحب فکر بنائیں۔ توم کوئی مزلوں ہے آشنا کرانے والوں کا احترام سب پر فرض ہے۔ ان کاحق سے ہے کہ ان کی حفاظت کی جائے۔ ان کا خیال رکھا جائے۔

انسان پرسب ہے اہم حق خدا کا ہے۔ زندگی دینے واا ا چاہتا ہے کہ زندگی اس کے بتائے ہوئے راستے پر چلائی جائے۔ وہ چاہتا ہے کہ اس کے محبوب علیہ کا راستہ ہی محبوب راستہ ہو۔ اللہ کریم انسانی زندگی کو اپنی طرف گامزن و کھنا چاہتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ انسان اس کی طرف رجوع رکھے۔ اس کی طرف سفر کرے۔ اس کی طرف گامزن رہے۔ خدا ہے خالف رہنے والی زندگی حجابات میں کھو جاتی ہے۔ خالق کے خیال کوچھوڑ کر مخلوق کے خیال میں گم ہونے والا انسان وین و دنیا کے خسارے میں رہتا ہے۔ اللہ ہمیں ایک ہمیشہ رہنے والی سرشاری کی طرف وعوت ویتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ ہم اس عارضی زندگی کو ایسے اصولوں کے مطابق بسر کریں کہ اہمی حیات حاصل کرسکیں۔ وہ ہمیں حقیقی خوثی اور سرخوثی ہے تعارف کراتا ہے۔ وہ اپنے محبوب علیہ کی محبت ایمان تا ہے۔ وہ اپنے محبوب علیہ کی کو تا ہے۔ وہ ہمیں ایک کامیاب زندگی ہے تعارف کراتا ہے۔ ہم پرفرض ہے کہ اس کی اطاعت کریں۔ یہ اس کاحق ہے۔ سب حقوق سے مقدم حق' ہے ہمیں اوا کرنا ہے۔ یہ ایک ایسی اوا کی ہے جس میں کوئی معذوری

کوئی مجبوری آڑے نہیں ہسکتی۔ بیدہ فرض ہے جس کے ادانہ کر سکنے کا کوئی جواز معقول نہیں ہوسکتا۔

اللہ تعالیٰ نے مخلوق میں ہے بھی لوگوں کے حقوق کی ادائیگی فرض کر دی ہے۔ مثلاً اللہ نے فرمایا کہ مال باب کی اطاعت کرو۔ یہاں تک کہ ان کے آگے اف بھی نہ کہوادراگر والدین بڑھا ہے میں پہنچ جا کیں تو ان کی نہوادراگر والدین بڑھا ہے میں پہنچ جا کیں تو ان کی بات بات بازو بنا دو اور دعا کرو کہ اے اللہ میرے والدین پر ایسے رحم فرما جیسے انہوں کے بین میں مجھ پر رحم فرمایا۔ ماں باب کی اطاعت حقوق العباد میں شامل ہے۔ لیکن حقوق العباد اللہ ہی کے مقرر کے بوئے ہیں۔ یعنی حقوق العباد اللہ ہی ہیں۔

الله نے فرض کر رکھا ہے کہ لوگ الله کے محبوب علیہ کی اطاعت کریں۔حضور علیہ کی آواز سے اونجی آواز سے بتائے ہوئے دونوں ملکی۔حضور علیہ کے بتائے ہوئے داور کوئی بھی راہ اس قابل نہیں کہ اس پر چلا جائے۔

انسان اللہ کے بتائے ہوئے حقوق ادا کرتا چلا جائے تو فلاح بیٹی ہے۔ رہا انسان کا اپنا حق اللہ پر۔
وہ تو انسان نے پیدا ہوتے ہی حاصل کر رکھا ہے۔ اس کے پیدا ہونے سے پہلے خوراک کا انظام کر دیا حمیا تھا۔
اس کی پرورش کرنے کیلئے والدین موجود سے۔ اس کے استقبال کیلئے پوری دنیا موجود تھی۔ اس آنکھیں عطا کر
دی گئیں اور دیکھنے کیلئے ایک خوبصورت کا نتات موجود تھی۔ یہاں تک کہ عبادت کیلئے مبد تک موجود تھی۔ اس نے
کے باوجود اللہ کا ارشاد کہ اے بندے ما گوتمہیں کیا جائے۔ اللہ ذعا کمی سنتا ہے۔ قبول کرتا ہے۔ اس نے
موسموں کو تھم دے رکھا ہے کہ انسان کیلئے مناسب ہوا اور خوراک کا انتظام کیا جائے۔

الله تعالیٰ نے اطاعت کرنے والے انسان کو اشرف بنا ویا۔ زمین و آسان مخر کرنے والا انسان صرف ہے رہائے کا حق ہے۔ سب کو تکوں کرنے والا اسان صرف ہے رہ کے سامنے بھکنے کا فرض اوا کرے۔ اسے ہر چیز کو جھکانے کا حق ہے۔ سب کو تکوں کرنے والا اسپنے مالک کے سامنے تکوں ہو جائے۔ بیات ہے۔ اللہ ہمیں حقوق اوا کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

اپنی مالک کے سامنے تکوں ہو جائے۔ بیات ہے۔ اللہ ہمیں حقوق اوا کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

ہیں ہیں جھی جھی ہے۔

#### مقصد

ہم کی ایک زمانے میں کی آنے والے زمانے کیلئے اپنے لئے ایک مقصد بناتے ہیں تا کہ وہ آنے والا زمانہ آسانی سے گزرے کین جب وہ زمانہ آتا ہے تو محسوس ہوتا ہے بلکہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ زمانہ جے آنا تھا وہ نہیں آیا بلکہ بچھاور ہی آگیا یا وہ گزرا ہوا زمانہ جس میں ہم مقصد بنا رہے تھے وہ اس قابل بی نہیں تھا کہ ہم سے زمانے کو پرانے زمانے کی نگاہ سے سمجھ سکتے۔ اس طرح مقصد کا حصول ایک بے معنی کھیل ہو کر رہ جاتا ہے۔ اس طرح مقصد کا حصول ایک بے معنی کھیل ہو کر رہ جاتا ہے۔ اس طرح مقصد کا حصول ایک ہے معنی کھیل ہو کر رہ جاتا ہے۔ اس میں کوئی ابہا منہیں۔

ہم ویکھتے ہیں کہ عین عالم شاب میں ایک آسان بڑھاپا گرارنے کیلئے ہم محفوظ ترین راستہ یعنی مرکاری ملازمت کا راستہ افتیار کرتے ہیں اور یہ بات ویکھتے میں آئی ہے کہ جب وہ بڑھاپا آتا ہے تو ہمار ہیں ماتھ ہونے والاسلوک وہ نہیں ہوتا جس کی توقع اور انتظار میں ہم نے جوانیاں گراریں۔ ریٹائر منٹ کا دور بس ہم کوئی تعلق نہیں تھا۔ سرکاری مکان ہے ایسے فکال کر پھینک دیا جاتا ہے جیسے ہمارا اس کے ساتھ معمی کوئی تعلق نہیں تھا۔ سرکاری نظام ایک علین ڈسپلن کے طور پر ہمیں پچل کر رکھ دیتا ہے۔ ہمارے اعضاء شل ہو پچھے ہوئے ہیں۔ ہماری توانائیاں 'رعنائیاں ختم ہو پچی ہوتی ہیں۔ پخش ہے گر زہیں ہوتی اور ہم ایک نگل گل ہو بی ہوئے ہیں۔ ہماری توانائیاں 'رعنائیاں ختم ہو پچی ہوتی ہیں۔ پخش ہے گر زہیں ہوتی اور ہم ایک نگل گل ہے گزار کر بندگی کا شکار ہو جاتے ہیں۔ نیا مکان بنائیس کتے 'پرانے میں رہ نہیں کتے کیونکہ وہ سرکاری تھا۔ 'پچول کے مسائل برستور طل ہونے والے رہتے ہیں اور ہم سوچے پر مجبور ہوتے ہیں کہ ہم نے کیا مقصد بنایا تھا ' قریب ہے اتنا ہمیا تک لکلا جسے ہمارا ہم نے کیا سوچا تھا ' ہم نے کیا ہو وہ جو دور ہے خوبصورت نظر آر ہما تھا ' قریب ہے اتنا ہمیا تک لکلا جسے ہمارا ہمیں وعوت سفر دیں اور جب دھوپ سر پرآ جائے تو وہ ہو دور ہے خوبصورت نظر آر ہما تھا ' قریب ہے اتنا ہمیا تک لکلا جسے ہمارا ہو بھے جس اید دارو دوت ہمیں وعوت سفر دیں اور جب دھوپ سر پرآ جائے تو وہ ہی درخت آئمیس چرالیں اور اپنے چھپالیں۔ ہم نے کیا ہو ہیں۔ ہماری دوجات ہمارے کیا ہیں۔ ہماری دوجات ہو کیا ہمارے کیا ہماری دوجات ہمارے کیا ہماری دوجات ہیں۔ ہماری انا برستور افرانہ رہتی ہے اور ہمارے طالت غریبانہ۔ ہم خود کو برستور عالی مرتبت بجھتے ہیں ' لیکن کوا ہوں۔

ہم مقصد پر بہت زور دیتے ہیں کہ زندگی کا ایک مقصد ہونا چاہئے' زندگی کا ایک مفہوم ہونا چاہئے اور زندگی کسی ٹارٹٹ کی طرف رواں ہونی چاہئے لیکن ٹارٹٹ تک پہنچنا اور ٹارٹٹ سے وہ سکون حاصل کرنا جس کیلئے ٹارٹٹ بنایا ہے' یہ ہمارے بس میں نہیں ہوتا۔ نتیجہ وہی پریشانی .....جیرانی۔

ہم تعلیم حاصل کرتے ہیں۔ تعلیم حاصل کرنی بھی جائے۔ ہم انجینئر بنا جاہتے ہیں۔ ہم ڈاکٹر بنا

جاتے ہیں۔ ہم اور بہت پھو بنا چاہتے ہیں لیکن جب ہم ایم بی بی ایس کر لینے ہیں تو ہاری امیدیں بہت وسیع بوتی ہیں اور ہارے لئے راستے بہت محدود۔ یہ کیا غضب ہے کہ ایک ڈاکٹر سروس کی تلاش میں اسی طرح سرگروال پھر تا ہے جیے انجینئر۔ کہنے والے کہتے ہیں کہ ڈگری لیٹا تو آسان ہے لیکن نوکری لیٹا بہت مشکل ہے۔ کئے والے تو بیاں تک بھی کہتے ہیں کہ ذوگری لیٹا تو آسان ہے لیٹن پید کمانے کیلئے پید لگانا بہت ضروری ہے اور جس آدی کے پاس لگانے کیلئے بید نہ ہواسے مزید کمانے کا حق بھی نہیں اور اس طرح بے شار ذاکئر نفیاتی مریض ہوکر رہ جاتے ہیں۔ شہروں میں تعلیم حاصل کرنے والے ایسے گاؤں میں تعینات کر دیئے جاتے ہیں (اور یہ تعیناتی ایک الگ واستان ہے) جس گاؤں میں سروک تک نہیں جاتی اور بعض جگہ تو بحل بھی جس نہیں ہوتی ' وہاں ایئر کنڈیشنر میں رہنے والے ڈاکٹر ہاتھ میں پکھا لئے اپنے دیماتی بھا کیوں کی خدمت کیلئے بیسی ہوتی ' وہاں ایئر کنڈیشنر میں رہنے والے ڈاکٹر ہاتھ میں پکھا لئے اپنے دیماتی بھا کیوں کی خدمت کیلئے بھی دیئے جاتے ہیں اور پھوم سے بعدان میں سے اکثر دماغی بھاریوں میں جتال ہوجاتے ہیں۔ .

کہنے والے یہ بھی کہتے ہیں کہ نوکری کیلئے سفارش ضروری ہے۔ غریب ڈاکٹر جس کے ہاں ہاپ نے قرض کے آرائی اولا وکو پڑھایا ہو اور ان سے ایم بی ایس کرایا ہو وہ ایسی مشکل اور بے بی کا شکار ہو جاتے ہیں کہ بس خدا کی پناہ۔ ایم بی بی ایس کرنے نے بعد ایک نیا استحان ضروری ہوتا ہے یعنی پلک سروس کی میشن ..... بس اس کے بعد حاصل کئے ہوئے مقصد کی بے مقصد بت واضح ہونی شروع ہو جاتی ہے۔ فارسیاں بحول جاتی ہیں اور ایم بی بی ایس کا حصول بے معنی ہوکر رہ جاتا ہے۔ یہی نہیں 'ہر بیشے میں پڑھا ایسے بی واقعات ہوتے ہیں اور ایم بی بی ایس کا حصول بے معنی ہوکر رہ جاتا ہے۔ یہی نہیں 'ہر بیشے میں پڑھا ایسے بی واقعات ہوتے ہیں۔ البتہ چند خوش قسمت یعنی خوش تعلق لوگ ایسے بھی ہیں جو بھی ریٹائر ہی نہیں ہوتے۔ ہر بار ان بے چاروں کو کی نہ کوئی نہ کوئی معقول وجہ اپنی سروس جاری رکھنے پر مجبور کر دیتی ہے اور ان کیلئے صرف حال بی مستقبل کا زمانہ بن جاتا ہے۔ وہ بھی ریٹائر نہیں ہوتے .... بس اللہ کی مرضی۔

مقصد پراورمقصد کے انتخاب پراتنے ہنگاہے کا کیا فاکدہ؟ یہ نظام کسی اور کا۔ یہ پروگرام ہے کسی اور کا اور ہم ہمجھتے ہیں کہ ہم پروگرام بنانے والے ہیں۔ ہم خوش رہنا چاہتے ہیں کیکن ہم ویکھتے ہیں کہ ہم ہنتے ہنتے رونے لگ جاتے ہیں۔ ہمارے ساتھ تو کھے ہوگیا۔ مراتو وہ سبس رونے لگ جاتے ہیں۔ ہمارے ساتھ تو کھے ہوگیا۔ مراتو وہ سبس ہمیں غم مل گیا۔ بغیر قصور کے سزا مل گئی۔ مقصد کیا ہے سبی خوشی کیا ہے سبی حاصل کیا ہے سبی محرومی کیا ہے۔ سبی عاصل کیا ہے سبی محرومی کیا ہے۔ سبی عاصل کیا ہے۔ سبی محرومی کیا ہے۔ سبی یہ ہمیں سوچنا پڑے گا۔

مقصد کا تعین کرنے ہے پہلے سوچنا چاہئے کہ ہماری زندگی کس حد تک ہماری اپنی ہے۔ اس میں ہمارا ساج شامل ہے اور ہمارا دین ہم نے ہم نہیں ہوتے۔ اس میں ہمارا دین شامل ہے اور ہمارا دین ہم نے ہمیں مقرر کیا۔
یہ عطا ہے کسی اور ذات کی۔ ہماری زندگی میں ہماری صلاحیتیں شامل ہیں اور ہماری مطاحیتیں محدود ہیں ۔۔۔۔۔ کافی حد تک مسدود ہیں۔ ہم ایک خاص حد ہے آئے نہیں جا سکتے۔ ہم نیند کے حصاد میں ہیں۔ ہم بھوک کے غلبے میں ہیں۔ ہم مجبور ہوں کو دور کرنے میں گے رہتے ہیں اور مجبور ہوں سے نئی مجبوریاں پیدا ہوتی رہتی ہیں۔ زندگ ریاضی کا ایک سوال نہیں جس کا جواب معلوم ہو سکے۔ یہ معمد ہے جے کسی فارمولے میں بیان نہیں کیا جا سکتا۔

ہم ساج میں مرتبہ چاہتے ہیں لیکن ہم و کیھتے ہیں کہ صاحبان مرتبہ کا کردار بھی بھی وہ نہیں ہوتا جو ہونا چاہئے ..... عیاست کا میدان ایک فلف نوعیت کا ہوتا ہے ..... تعلیم کی دنیا ایک الگ مزاح کی دنیا ہے ..... کاروباری انداز کسی اور عمل کا متقاضی ہے۔ انسان کیا مقصد بنائے۔ جب ہم مقصد تک وینیجے ہیں اور ہمیں وہ بہر نہیں ماتا جو دور سے نظر آ رہا تھا تو ہم پریٹان ہو جاتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ انجینئر لوگوں کے پاس مال کی فراوانی ہے لیکن قریب جانے پر معلوم ہوتا ہے کہ ان بے چاروں کی تخواہ تو تھوڑی ہوتی ہے۔ پھر کیا چیز ہے جو ان کو ایک ایجے معیار کی زندگی گزار نے کے قابل بناتی ہے اور وہ کس خفیہ فرزا نے تک رسائی حاصل کر چکے ہوتے ہیں اور ان کی آ مدن کس حد تک جائز اور حلال ہے؟ سچھ لوگ تو کہتے ہیں کہ یہ رشوت لیتے ہیں اور پھھ لوگ یہ بات مانے کیلئے تیار نہیں کہ انجینئر قتم کے لوگ رشوت لیتے ہیں۔

رشوت تو اسلام میں منع ہے اور پاکستان میں سب لوگ مسلمان ہیں۔ یہاں کون رشوت لے سکنا ہے۔ ہم اس بات کو مانے کو قطعاً تیار نہیں۔ یہ رشوت دینے والے ہی پاگل ہوتے ہیں 'بس فنا فٹ ہی چیے نکال کرمیز پر رکھ دیتے ہیں۔۔۔۔ آخر انسان مجور تو ہو جاتا ہوگا۔ بس یہی وجہ ہوسکتی ہے رشوت کی۔ بہر حال اگر مقصد چید ہے تو پھر کسی قسم کی بھی تعلیم ہواس کا ہیں کیا ہنگامہ ہے اور یہ بھی سوچنا پڑے گا کہ کیا تعلیم حاصل کرنے کے بعد چید مانا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ایک وکا ندار مثلاً سبزی فروش کسی لمبے چوڑے علم کے بغیر لمبا چوڑا مال کما تا ہعد چید مانا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ایک وکا ندار مثلاً سبزی فروش کسی لمبے چوڑے علم کے بغیر لمبا چوڑا مال کما تا ہے۔ سیاستدان ۔۔۔ اللہ ان پر رحم کر ہے۔۔۔۔۔۔۔ اگر مقصد دیا نت داری ہے تو نتیجہ دشواری بھی ہوسکتا ہے۔ اگر مقصد دولت ہے تو رستہ بچھ بھی ہوسکتا ہے اور اس مقام پر لوگ محمراہ ہوتے ہیں ۔۔۔۔ ڈاکے ڈالتے ہیں اور پہتر منہیں کیا بچھ کرتے ہیں۔ جس آ دی نے حصول زرکو مقصد حیات بنایا اس کیلئے کسی اور قسم کی بندش اور پابندی بے معنی ہو کر رہ جاتی ہو در بہاں وہ تعلیم یافتہ لوگ بھی پریشان ہو جاتے ہیں جو محنیس کرے ڈگریاں لیتے ہیں۔ معنی ہو کر رہ جاتی ہو در بہاں وہ تعلیم یافتہ لوگ بھی پریشان ہو جاتے ہیں جو محنیس کرے ڈگریاں لیتے ہیں۔ معنی ہو کر رہ جاتی ہو در بہاں وہ تعلیم یافتہ لوگ بھی پریشان ہو جاتے ہیں جو محنیس کرے ڈگریاں لیتے ہیں۔

ا گر حصول مقصد دولت کو مان بھی لیا جائے تو ہم سے زیادہ مغرب اور مغربی تہذیب اس مقصد میں کامیاب ہیں۔ ان کے پاس خزانے ہیں اور خزانے حاصل کرنے کاعلم بھی ہے اور طاقت بھی .....صرف دین نہیں ہے ہمارے یاں کچھ بھی نہیں ہے ۔۔۔۔ وین کا ذکر ہے۔ پیسے کی تمنا ہے ولوں میں خوف ہے اور تلاش معاش میں سرگر دال ر بنا بهارامستقل عمل ہے۔ ہمیں غور کرنا پڑے گا ' سوچنا پڑے گا کہ مقصد کیا ہوتا ہے؟ انفرادی مقصد کے کہتے بیں؟ اور ملی اور قومی مقصد کیا ہوتا ہے؟

انسان کا مقصد اللہ کے بنائے ہوئے مقصد ہے ہم آ ہنگ ہونا جاہئے۔اللہ فرماتے ہیں کہ'' میں نے جنول اور انسانول کوصرف عبادت کیلئے پیدا کیا'' اور اگر ہم صرف عبادت میں مصروف ہو جائیں تو ہمارے پاس عبادت کیلئے بھی وسائل نہیں رہیں ہے۔ وسائل حاصل کریں تب بھی مشکلات میں آ جائیں ہے۔ مبح سے شام تک ہم کیھتے ہیں کہ ہم کن راستوں سے گزرتے ہیں۔ مبح اکثر لوگ اخبار پڑھتے ہیں۔ اس میں دین کی کوئی بات نبیں ' تلاوت کرنے والے زمانے اب برانے زمانے ہو محے 'ہم مختلف ذرائع سے اسے اسے کاروبار تک جاتے ہیں۔ ان ذرائع میں کوئی دینی حوالہ نبیں ہوتا مثلاً تھی کی گاڑی خراب ہوتو وہ تھی مقامی خانقاہ میں نبیں جائے کا بلکہ مکینک کے پاس جائے گا۔موٹر مکینک اسلام سے ناآشنا بھی ہوسکتا ہے اور یبی نبیں کاریں بنانے والے کا فربھی ہو سکتے ہیں میہودی بھی ہو سکتے ہیں۔ ہم یہودیوں کی گاڑی میں بسم اللہ پڑھ کر بیٹے جاتے ہیں۔ بس اتنابی ہمارا اسلامی فرض ہے۔ہم نے اس سے آمے بھی سوچا ہی نہیں۔لوگ کہتے ہیں کہ مسلمانوں کے پاس بھی یہودیوں کا بنا ہوا اسلحہ ہے۔اب ایسا اسلحہ لے کر اسلامی جہاد اور عالمی جہادکس حد تک کامیاب ہوسکتا ہے۔ کیا طاقت مقصد حیات ہے؟ طاقت تو پھراورلوگوں کے پاس ہے۔ دین اورصرف دین سے انسان کی ضروریات یوری ہونا ذرامشکل سانظر آتا ہے۔

دارالعلوم سے فارغ التحصيل ہونے والے نوجوان مبلغ سمى مسجد كے امام بنا ديئے جاتے ہيں اور اليجي ین کائی کے فارغ استحصیل نوجوان عام طور پر انتظامیہ کے سربراہ بنا دیئے جاتے ہیں۔ ایسا فرق.....اس ملک میں مسکیسی بات۔ کیا ایسامکن نبیس کہ شاہی مسجد کا امام گورز بھی ہو یا گورز شاہی مسجد کی امانت کے فرائض ادا کریں۔ ہم جس کا تھم مانیں۔اس کے پیچھے نماز بھی پڑھیں اور جو جتنا بڑا حاکم ہوا تنا بڑامفتی بھی ہو پھر بات بنتی ہے۔ یعنی سربراہ کو دونوں لحاظ سے سربراہ ہونا جا ہے۔ دنیاوی اور دینی دونوں طرح سے اور اس طرح مقصد

تخلیق پاکستانی آسانی ہے واضح ہوسکتا ہے۔

ہمارا ذاتی مقصد ایک ذاتی زندگی کی آسودگی ہوسکتا ہے' لیکن اجتماعی مقصد ذاتی سفر کی کامیابی کے علاوہ ایک ملی سفر کے انجام دینے کا نام ہے۔ اگر ذاتی مقصد ملی مقصد سے متصادم ہو' تو بھی ہے معنی اور دینی مقصد سے مختلف ہو' تو بھی بے مقصد لہذا مقصد تجویز کرنے والے برے فکر اور تدبر سے کام لیس کہ طالب علموں کیلئے ایک کامیاب زندگی کا حصول بھی ممکن ہو اور کامیاب قوم کا حصول بھی۔ ورنہ ذاتی کامیابیاں ہی اجماعی ناکامی کا باعث ہوسکتی ہیں۔ اگر ذاتی مقصد کاحصول یہی ہے کہ اس ملک کواپنے لئے استعال کیا جائے تو وہ آ دمی کہاں ہے آئیں گے جواس ملک کیلئے استعال ہوں۔

کوئی فخض اپنی دولت ہے اپنی خوثی کے ساتھ' اپنے غریب بھائی کی مدونہیں کرسکتا۔ ابھی تک کسی فخص نے اعلان نہیں کیا کہ وہ نہ بھی رشوت لے گا اور نہ بھی رشوت دے گا۔ ملک کی خدمت جلیے جلوس میں نہیں ہے۔ یہ مسلسل ہوتی ہے۔ مسلسل سوچ کے ساتھ اور توم کو ایک وحدت میں پرونے کے ساتھ۔ جب تک وحدت میں پرونے کے ساتھ۔ جب تک وحدت کردار حاصل نہ ہو' وحدت مقصد حاصل نہیں ہوسکتی۔

خالی ترقی ایک ایسے جہاز کی طرح ہے جو پانی پر تیرتا ہے' ڈوبتانہیں ہے۔ چل رہا ہے لیکن اسے یہ معلوم نہیں کہ جانا کہاں ہے۔ بے سمت ترقی اور بے جہت مسافرت بے معنی سفر ہے۔ مقصد کا انتخاب کرتے وقت صرف یہی نہیں و کھنا کہ ہم بیسہ کیسے بنا کمیں گے بلکہ یہ بھی سوچنا چاہئے کہ ہم اس ملک کی کیسے خدمت کر کتے ہیں اور اس چند روزہ زندگی میں اپنے ملک کو کس طرح خوش رکھ سکتے ہیں۔ بس ایسی زندگ گزارنی چاہئے کہ ہم بھی خوش رہیں' ملک کو بھی عروج حاصل ہواور ہمارا اللہ بھی راضی رہے۔ یہی مقصد سے بہتر مقصد ہے۔

## منزل

زندگی جہاں چاہے جب چاہے 'شروع ہوسکتی ہے اور جہاں چاہے جب چاہے ختم ہوسکتی ہے۔ عب بات تو یہ ہے کہ زندگی سے پہلے بھی زندگی تھی اور زندگی کے بعد بھی زندگی رہے گی۔ ہم اپنی پیدائش سے اپنی موت تک تقریباً ساٹھ سال کے عرصے میں منزلوں کا ذکر کرتے ہیں' منزلوں کا تعین کرتے ہیں اور منزلوں کا تعین کرتے ہیں اور منزلوں کا تاث ہے۔ حالا نکہ ہمارے دنیا میں آنے ساٹھ کرتے ہیں' یہ بیجتے ہوئے کہ یہی تلاش اور یہی حاصل ہی کل کا نئات ہے۔ حالا نکہ ہمارے دنیا میں آنے سے پہلے ب شارلوگ اپنی منزلوں کو پا بھی چھے۔ ان لوگوں نے اپنی اپنی منتوں' کاوشوں اور تلاش کے جمنڈے گاڑ دیے اور جو مقامات وہ لوگ حاصل کر گئے' اب کسی قیت پر بھی وہ مقامات ہم حاصل نہیں کر پاتے۔ پھر بھی گاڑ دیے اور جو مقامات وہ لوگ حاصل کر گئے' اب کسی قیت پر بھی ہو مقامات ہم حاصل نہیں کر پاتے۔ پھر بھی ہے کہ ہمارے بعد بھی بہی ہے ہے کہ ہمارے بعد بھی بہی منزلوں کی تلاش میں رہے ہیں جبر بھی ہے کہ ہمارے بعد بھی ہے نیاز بلکہ حال سے بھی بخبر' کے اور یہی منزلوں کی تلاش میں اور بھی مقصد پالیا تو صاحب منزل کہلائے اور اگر مقصد نا لیا تو صاحب منزل کہلائے اور اگر مقصد نا کیے تو بھی صاحب نعیب ہی کہلائے۔

منزلوں کے راستوں میں دم تو ڑ جانے والے بھی صاحبان منزل ہی ہوتے ہیں۔ مقصد سے حاصل کک سارا سنرتمام کیفیات 'تمام آسائٹوں اور تکلیفوں سمیت منزل ہی کہلاتا ہے بعنی نیت بھی منزل 'عزم سنر بھی منزل 'سنر بھی منزل اور اگر کوئی رہنمائے سنرل جائے تو وہ بھی منزل اور اگر کوئی رہنمائے سنرل جائے تو وہ بھی منزل اور اگر مقصد حاصل ہو جائے تو وہ بھی منزل اور بھی بھی انسان اور اگر مقصد کا قرب بل جائے تو وہ بھی منزل اور اگر مقصد حاصل ہو جائے تو وہ بھی منزل اور بھی بھی انسان مقاصد سے آگے نگل جائے تو بھی منزل بعنی ورائے منزل بھی منزل ہی سے۔ جسے مشرق سے پر ہے بھی مشرق منزل بھی منزل ہی ہے۔ جسے مشرق سے پر ہے بھی مشرق منزل بھی منزل ہی ہے۔ جائے ہوں منزل ہے اور نشان منزل ہی منزل ہی ہے۔ منزل ہے اور نشان منزل ہی منزل ہی

منزل حاصل کرنے کا کوئی خاص فارمولانہیں ہے۔ یہ منزل کا اپنا کمال ہے کہ وہ اپنے مسافروں کو اپنے حضورطلب کرتی ہے۔خود ہی سنرکا انظام کرتی ہے اورخود ہی ہم سفری کے حضورطلب کرتی ہے۔خود ہی ان میں ذوق پیدا کرتی ہے مشرکا آنظام کرتی ہے اور خود ہی سفری کے فرائض ادا کرتی ہے اور کسی دفت کسی سنتے پرخود ہی اپنے مسافروں کوخوش آ مدید کہتی ہے مسکراتی ہے اور نظرول سے اوجھل ہو جاتی ہے۔

منزل کا تصور بہت بڑا کرشمہ ہے۔ انسان زمین پر رہنے ہوئے محسوں کرتا ہے کہ آسانوں پر رہ رہا ہے۔ وہ آبادیوں سے مختلف ہو جاتا ہے۔لوگ سور ہے ہوتے ہیں' وہ جاگ رہا ہوتا ہے۔لوگ جشن مناتے ہیں' وہ زندگی کی اداس حقیقتوں پر عارفانہ نگاہ رکھتا ہے۔لوگ آغاز کے نشہ آورلیجات میں مست ہوتے ہیں اور وہ اداس انجام کی تکخیوں سے نتائج سے نبرد آز ما ہوتا ہے۔ صاحب منزل کسی خاص نقطے پرنہیں پہنچا بلکہ وہ حقائق کو گئتہ دان ہوتا ہے۔ سادہ کہ وہ کسی انسان کو کیا عطا کر دے۔ بے خبر زندگی میں باخبر ہو جانا منزل کا احسان اولیس ہے۔

منزل دینے والے کا احسان ہے۔ اس کا کوئی فارمولانہیں ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ کسی نے دار پر چڑھ کرمنزلوں سے وصال کیا۔ منزلوں کا جلوہ ویکھا۔ وصال کی لذت سے آشنا ہوئے۔ منزل آئی اور زندگی گئی۔ کیا عجب مقام ہے۔ شاید منزل کا حصول جان کے جانے سے مشروط ہے۔ کہیں راہ فراق واصل منزل ہورہا ہے۔ جدائی کے زمانے محبت کے پروان کے زمانے ہیں۔ یہ بڑے فور کا مقام ہے کہ کسی کومجوب نہ ملا اور منزل مل گئ جبکہ اس کے خیال میں محبوب ہی منزل تھا۔

یہ بات انسانی سمجھ سے بالا ہے کہ انسان جان ہار جائے اور مقصد جیت لے۔ اکثر ہار نے والول نے مزلوں کو جیتا۔ ہم و کیھتے ہیں کہ میدان کر بلا میں جنگ ہارگئ اور مقصد جیت لیا گیا۔ امام قربان ہوئے اور اسلام زندہ ہوا۔ جان وینا بڑے راز کی بات ہے لیکن اس میں بہت غور اور فکر کی ضرورت ہے۔ قربانی اور خود کشی میں بڑا فرق ہوتا ہے۔ خود کشی کرنے والے برباد ہو جاتے ہیں اور قربانی دینے والے شادا بی منزل میں پہنچا دیئے جاتے ہیں۔ قربانی سے حاصل ہونے والی منزلیں ایک عجب لطف رکھتی ہیں۔ منزلوں پر پہنچنے والے بہت بڑے انظامات کے قائل نہیں ہوتے۔ وہ ایک جذبے کے ماتحت سفر کرتے ہیں۔ وہ جذبہ بھی بے پناہ جذبہ صاحبان منزل کے پاس جذبوں کی فراوانی ہوتی ہے۔ وہ صاحبان یقین ہوتے ہیں۔ راستے میں دم توڑ جا کیں 'تو بھی دامن مجوب نہیں چھوڑتے۔

ایک صاحب منزل نے کچے گھڑے پر تیر کر منزل محبوب کی طرف سفر کیا۔ کچا گھڑا تھا' ڈوب گیالیکن اس ڈو بنے والے گھڑے نے وہ رنگ دکھایا کہ آج تک چناب کی لہریں اس منظر کو یاد کرتی ہیں اور دل والے ان ٹوگوں کو اپنا ہیٹرو کہتے ہیں۔منزل کا سفر شاید قدم کا ہی نام ہے۔ یقین کے ساتھ اٹھایا ہوا پہلا قدم جو جانب منزل ہو' دہی منزل ہے۔

منزل کی جغرافیائی مقام کا نام نہیں ہے۔ کسی فاصلے کی لمبائی کا نام نہیں ہے۔ کسی قابل دید منظر کا نام نہیں ہے۔ یبی وہ نکتہ ہے دوشن نکتہ بھی کہا جاتا رہا ہے 'جو انسان کے اپنے اندر موجود ہوتا ہے اور اس کا حصول 'اس کا قرب 'اس کا عرفان ہی حصول منزل کہلاتا ہے۔ کسی دور کے نظارے کو حاصل نہیں کرنا بلکہ اپنا انداز نظر ہی حاصل کرنا ہے اور اگر قسمت ساتھ دے اور وہ انداز نظر مل جائے تو پھر ہر ذرے میں کئی آفتاب موجود نظر آئیں گے۔ ہر قطرہ قلزموں کوجنم دینے والا ہوگا اور انسان خود کو اپنی نگاہ میں کسی عظیم ماضی کا حرف آخر شمجھے گا اور اپنے آپ ہی کو آنے والے زمانوں کا آدم گردانے گا۔

فرد' فرد'ی ہے لیکن فرد ہی سے ملتوں کا ظہور ہے۔ دیکھنے کا انداز ہے۔ بیں بہت سی وجوہ کا نتیجہ ہوں اور میں ہی بہت سے نتائج کی وجہ ہوں۔میرا ہونا بہت کچھ ہونے کے برابر ہے اور میرا ہونا بھی کیا ہونا۔ میں نہ ہوتا تو شاید یہ پچھ بھی نہ ہوتا اور اب میں ہوں تو بھی پچھ نہیں ہوں۔ یہی شعور منزلوں کی طرف گامزن کرتا ہے۔
میں ایک عظیم فنکار کا شاہکار ہوں اور میں اپنے فنکار کی تلاش میں سرگرداں ہوں۔ وہی میرا مقصد ہے۔ وہی میری منزل اور اس کی پیچان کا صرف ایک راستہ بنایا گیا کہ خود کو پیچانو۔ اپنی ذاہت کی منزل طے کرو۔ اس کی میری منزل اور اس کی بیچان کا صرف ایک راستہ بنایا گیا کہ خود کو پیچانو۔ اپنی ذاہت کی منزل طے کرو۔ اس کی ذات کی رسائی ہو جائے گی اور وہ ذات لامحدود اور لافانی۔ ہر جگہ موجود' ہر مقام پر حاضر' ہر شے پر وارد' ہر ہونے کی رسائی ہو جائے گی اور وہ ذات لامحدود اور لافانی۔ ہر جگہ موجود' ہر مقام پر حاضر' ہر شے پر وارد' ہر منات کی رسائی ہو جائے گی اور وہ ذات لامحدود اور لافانی۔ ہر جگہ موجود' ہر مقام پر حاضر' ہر شے پر وارد' ہر منات کی دور نیا نے والی ذات' زندہ کرنے والی ذات' بارنے والی ذات' ذات مطلق کو تال کرنے کا اور کیا طریقہ ہوسکتا ہے۔

یکی وجہ ہے کہ کسی نے اسے آنکھ کے پردے کے اندر دیکھا' کسی نے اسے پردے سے باہر دیکھا'
کسی نے صحراوَں کے اندراپی منزل پائی' کسی نے گلی کوچوں میں رسوائیاں حاصل کرکے اسے تلاش کیا۔ کوئی
اس کی تلاش میں مارا گیا۔ پچھلوگوں کو اس نے خود مار دیا۔ وہ ذات اپنے چاہنے والوں کو الگ الگ مقامات پر
نوازتی ربی۔ وہ دار پر بھی ملا اور سنگ دریار پر بھی۔ ہرائیک نے اپنے آپ کو صاحب منزل ہی سمجھا۔ پچھلوگ
خاموش رہ کر مقامات پا گئے' پچھلوگ گویائی کے چراغ جلا کر روشن چراغ ہو گئے۔ پچھ بجوب بنا دیئے گئے' پچھ
خاموش رہ کر مقامات پا گئے' پچھلوگ گویائی کے چراغ جلا کر روشن چراغ ہو گئے۔ پچھ بجوب بنا دیئے گئے' پچھ
محب بنا دیئے گئے اور دونوں ہی صاحبان منزل ہوئے۔ یہی تو کمال ہے عطا فرمانے والے کا کہ دل بھی اس نے عطا فرمائے۔ سوز ول پروانہ بھی
بنایا' دلبر بھی اس نے بنایا' دلبری بھی اس نے عطا فرمائے اور پھر اس نے خود ہی نغمات سے اور ان لوگوں کو منزلوں
اس نے عطا کیا۔ درد کے نغمات اس نے عطا فرمائے اور پھر اس نے خود ہی نغمات سے اور ان لوگوں کو منزلوں
کے تختیم کئے۔ اس ذات کی طرف سے ملنے والی ہر شے اعجاز منزل ہے۔

مجھی ہمی ہوئے ہوئے ہیں افرول کو صاحب اسرار بناتا ہے اور ہمی ہمی ان کے ساتھ رہتے ہوئے بھی انہیں اپنی خبر تک نہیں ہونے ویتا۔ وہ لوگ منزل پر ہوتے ہیں اور منزلوں کی تلاش میں ہوتے ہیں ، جس طرح سمندر میں رہنے والی مجھل پانی کی تلاش میں ہو۔ وہ پانی کو ویکھنا چاہتی ہے ، دور ہے۔ اب پریشانی تو یہ ہے کہ جب تک وہ بانی میں ہے ، پانی کو ویکھنے کیلئے پانی سے جدا کر دی جائے تو وہ زندہ نہیں رہتی ۔ یہی عالم ان متلاشیوں کا ہے جو منزلوں پر ہیں اور منزلوں کی تلاش میں ہیں۔ منزلیں ان کی ہم سفر ہیں اور وہ پھر بھی سفر میں ہیں۔ دراصل سفرالی اللہ ہی سفر مع اللہ ہے۔ منزل کسی خاص نقطے یا مقام کا نام نہیں ہے۔ یہ تو ایک نکتہ ہے جو وا ہو جائے تو بات بن جاتی ہے۔

وہ لوگ جنہیں ہم محروم منزل سجھتے ہیں' دراصل وہ بھی محروم نہیں ہیں۔ یہ ہمارا اپنا ادراک ہے۔ بھی ہم سمجھ سکتے ہیں' بہمی ہم نہیں سمجھ سکتے۔ بنانے والے نے یہ کھیل بنایا ہے کہ سب بچھ موجود ہے' موجود رہے گا ادر موجود کی گواہی وینے والا ہی غیر موجود ہو جائے گا۔ کیا تلاش' کیا سفر اور کیا منزل۔

ہماری منزل وین والے کی منشاکا نام ہے۔ وہ جتنا کچھ دکھائے گا' وہی ہمارا حاصل ہے۔ اس کے علاوہ تو شایر ہمیں معلوم ہی نہیں کہ یہاں کیا کچھ رکھا ہے۔ کشی منزلیں ' کتنے انعامات' کتنی سرفرازیاں انسان کیلئے موجود ہیں لیکن مجبوری ہے کہ انسان کے باس لامحدود وقت نہیں ہے۔ خزانے لامحدود ہیں۔

منزلیں لامحدود ہیں۔محدود زندگی میں ایک فانی انسان کیا منزل تعین کرے؟ کس سفر پر گامزن ہو؟ کہاں سے چلے اور کہاں پہنچ؟

بس بیدون ہیں جو ہمارا سرمایہ ہے۔ یہی زندگی ہے جوہم پراس کا احسان ہے۔ اس احسان کوفسن کے نام پر ہی گزار دیا جائے تو منزل حاصل ہوگئی۔ ورنہ وقوق سے پی خوہیں کہا جا سکتا۔ اس کا فضل شامل حال ہوتو سونے والوں کو مرفراز کر دے۔ انہیں سب بچھ عطا کر دے اور اگر چاہے تو جا گئے والوں کو محروم دو عالم کر دے۔ ہم سیجھتے ہیں کہ لوگوں نے منزلیں پالیس۔ نہیں۔ یہ سارا کام کرنے والے کا اپنا ہی کام ہے۔ مسافر اس کے مقصد اس کے مسافر اس کی سرفرازیاں اس کی اور سب احسان اس کے۔ ہتارے ذمہ ایک مقصد اس کے مسافر اس کے ہم تکوں رہنا۔ ہی کام ہے کہ دینے والے کا شکر اوا کرتے جاؤ' کیا منزل اور کیا نہ منزل۔ اس کا شکر اس کے آگے سرگوں رہنا۔ وہ عطا فرما دے ' اس کا شکر۔ وہ زندگی واپس طلب فرما دے تو کیا انکار۔ یہی منزل ہے کہ منزل تسلیم منزل رضا ' منزل تشکر۔ جو ملا اس کا شکر یہ جو نہ ملا وہ ہمارا تھا ہی نہیں۔

ویسے بھی اپنے مقاصد بنانا' اپنے منصوبے بنانا' اپنی منزل کا تعین کرنا' اس کی تلاش کرنا اپنی جگہ پر درست ہوگا لیکن پہلے یہ تو سوچ لینا چاہئے کہ ہم خود کسی اور کا پر قرام ہیں۔ کسی اور کا مقصد ہیں۔ کیوں نہ اسے دریافت کیا جائے یعنی مقصد کی تلاش کا مقصد ہی ہماری تلاش ہے۔ ہم وہی جاننا چاہتے ہیں جو وہ چاہے۔ وہ ہماوضرور ہے۔ بس کہاں ہے؟ جس نے بیراز دریافت کر لیا اس نے بہی کہا کہ اس کی معرفت یہی ہے کہ اس کی معرفت بہی ہو کئی اس کی معرفت یہی ہے کہ اس کو معاصل کرنا ممکن نہیں۔ اس کو دیکھنا ناممکن ہے' سوائے اس کی معرفت نہیں ہو سکتی۔ اس کو دیکھنا جائے۔ یہی پہچان ہے' یہی منزل ہے اور اس جانب سفر ہی ہمارا مقصود اور اس کے کہ اس کو دیکھنا وہ عطا فرمائے۔ یہی پہچان ہے' یہی منزل ہے اور اس جانب سفر ہی ہمارا لیہی ہے۔ ہماری مراد ہے۔ تو فتی وہ عطا فرمائے۔ عازم سفر ہم ہیں۔ اگر یہ منزل نہ طبح تو ہر سفر باطل' ہم منزل بولہی ہے۔ یہی وہ منزل ہے جو ہم سے پہلے بھی موجود تھی اور ہمارے بعد بھی موجود رہے گی۔

## جوازجستي

اگرانسان کی کوئی آرز و پوری نہ ہو بلکہ ہر آرز دنوٹ پیکی ہو یہاں تک کہ آرز و پیدا کرنے والا دل بھی ٹوٹ چکا ہوتو اس آ دمی کیلئے جینے کا کیا جواز ہے؟

اگرانسان کی زندگی ایک ایس تاریک رات کی طرح ہوجس میں دور دور تک کسی روشن ستارے کے دکھائی دیشن ستارے کے دکھائی دین کا مکان نہ ہو جس میں چاند نام کی کوئی شے نمودار نہ ہوجتیٰ کہ کسی جگنو کی روشن بھی نظر نہ آئے ایسے آدمی کیلئے جواز جستی کیا ہوسکتا ہے؟

جب انسان کا راستہ چلتے چلتے اچا تک بدل جائے اور اسے اس وقت معلوم ہو جب وہ آ دھے سے زیادہ راستہ طے کر چکا ہواور اسے والیس لوٹنا بھی اتنامشکل نظر آئے جتنا آ مے جانا۔ اس سے نہ بھا گا جائے اور نہ نخم را جائے تو ایسا آ دمی زندہ رہنے کا کیا جواز حاصل کرسکتا ہے؟

جب انسان کے دوست اور اس کے دشمنوں میں فرق باتی ندر ہے تو اسے جینے اور مرنے کے درمیان کیا فرق معلوم ہوگا۔ اپنے اور بیگانے کے درمیان کوئی اقبیاز باتی ندر ہے گا بلکدر شتے ناطے باعث سرت ہونے کی بجائے باعث اذیت بنتے جائیں تو وہ آدمی کس طرح اپنے زندہ رہنے کا جواز تلاش کر ۔ .... جب انسان اس وسنے کا ننات میں اس کی وسعتوں اور آزاد ہوں کے باوجود اپنے آپ کو پابند و تنگ دامن محسوں کرے' اس مجری کا ننات میں جائے پناہ نظر ند آئے' اسے بوں محسوں ہوکہ آسان سر پرگرا چاہتا ہے یا زمین پاؤل تلے سے نکلا چاہتی ہے تو وہ اپنے احساس کی کسمبری کے عالم میں اتناستم زدہ محسوس کرے گا کہ اسے نہ جینے کا جواز ملے گا ندم نے کا۔ آدمی جب سنر کرتے کرتے عرگز اردے' صدیاں گزر جائیں' عرصے بیت جائیں اور اسے محسوں ہوکہ چلتے عرک جانے دندہ رہنے کا کیا جواز ہوں ہوکہ چلتے عرک جانے دندہ رہنے کا کیا جواز ہوں ہوکہ چلتے عرک جانے دندہ رہنے کا کیا جواز ہوں ہوکہ چلتے عرک جانے کے بعد بھی سنر نہیں کٹا۔ وقت کٹ جائے اور فاصلہ نہ کئے تو زندہ رہنے کا کیا جواز ہو کہ ہوسکتا ہے؟

جب انسان کومعلوم ہو جائے کہ علم حاصل کرتے کرتے وہ جہالت تک پہنچ چکا ہے تو اے اپی محنوں کوئزت ہے دیکھنے کا کیا جواز رہ جاتا ہے اور وہ زندہ رہنے کے استحقاق کو بذاق سیجھنے پر مجبور ہو جاتا ہے۔علم حاصل نہیں ہوسکتا اور زندگ ہے محروم ہونا پڑتا ہے تو ایس کوشش کا کیا انجام۔انسان حاصل کی تمنا میں لا حاصل کے بیچھے دوڑتا ہے۔اس بیچ کی طرح جو تنلیاں پکڑنے کے مشغلے میں گھر سے بہت دورنکل جاتا ہے نہ تنلیاں کمتی ہیں گھر سے بہت دورنکل جاتا ہے نہ تنلیاں کمتی ہیں گھر سے بہت دورنکل جاتا ہے نہ تنلیاں کمتی ہیں 'نہ دالیسی کا راستہ۔الیسی آرزو کا کیا انجام اور الیسی زندگی کا کیا جواز؟

جب انسان پراییا دنت آ جائے کہ اسے چشمہ آب حیات نظر آئے کیکن اس کی رسائی نہ ہو' وہ بدستور

پیاس میں مبتلا رہے تو اے سانس لینے کا کیا حق باتی رہ جاتا ہے۔ وہ جانتا کہ سب پھیموجود ہے لیکن اس کیلئے ہرامکان کے باوجود پھی بیس تو وہ اپنے آپ کوزندہ رکھنے کی ہے معنی کوشش سے کیوں تکلیف وے گا؟
جب انسان کی زندگی اس بردھیا کی طرح ہو جائے جس نے محنتوں کے ساتھ سوت کا تا اور آخر میں اسے الجھا دیا تو وہ آ دمی کیا زندہ رہے گا۔ عمر کی کمائی اس کے ہاتھ سے یوں نگل جائے جسے ہاتھوں کے طوطے اڑ جاتے ہیں تو وہ کیا کرے؟ کمائیاں ساتھ نہ جا کیں اور ساتھ لے جانے کیلئے کمائی کوئی نہ ہوتو الی صورت میں زندہ رہنا بھی کیا زندہ رہنا ہے۔

جب انبان کے اعضا و جوارح اس ہے باغی ہو جائیں' اس کے اپنے ' اپنے نہ رہیں' اس کے معاون' اس کے اپنے معاون اس کے خلاف گواہ بن جائیں اور وہ دیکھتا رہ جائے۔ اسے محسوس ہو کہ اس کا اپنا وجود بھی اس کے اپنے کام کا نہ تھا تو وہ کیا محسوس کرے گا؟ اے اس چیز کا احساس ہو کہ جو کرنا چاہئے تھا' اس نے نہیں کیا اور جو کچھ نہیں کرنا چاہئے تھا' وہ کچھ اس نے کیا تو اب وہ کس امید پر جینے کی تمنا کرے۔ جو کچھ حاصل کیا گیا' بھی مکن نہیں کرنا چاہئے خلاف گواہ ہے۔ اب اپنے حاصل سے نجات پانا بھی ممکن نہیں' بھا گنا بھی ممکن نہیں۔ ایک ایسے انسان کی طرح کس کے وجود کے ساتھ ایک نائم بم بندھا ہوا ہے اور وہ خطرے سے ڈرکز بھا گنا جا رہا ہے۔ جس خطرے سے وہ نجات چاہتا ہے' وہ اس کے ساتھ ہی بندھا ہے۔ خطرہ اندر ہوتو باہر دوڑ ناکس کام کا؟ اپنے اندر کے خطرے سے اندر کی دوڑ بچاسکتی ہے۔ اندر کی دوڑ کیا ہے؟ خطرہ اندر بوتو باہر دوڑ ناکس کام کا؟ اپنے اندر کے خطرے سے اندر کی دوڑ بچاسکتی ہے۔ اندر کی دوڑ کیا ہے؟

اگرانسان کے پاس نیکی کے نام پراکٹھا کیا ہوا بلکہ لوٹا ہوا مال موجود ہے اور اس سے نیکی سرز دنہ ہو سکے 'اس مال کو دیکھے کر اسے جینے سے وحشت پیدا ہو جائے گی۔ اس آ دمی کیلئے آنے والا زمانہ گزرے ہوئے زمانے سے زیادہ خوفناک ہوگا۔ اس کی رات تاریک سے تاریک تر ہوتی جائے گی۔ وہ اپنے آپ کو زندہ رہنے ہے تاریک تر ہوتی جائے گی۔ وہ اپنے آپ کو زندہ رہنے ہے تاریک تر ہوتی جائے گی۔ وہ اپنے آپ کو زندہ رہنے ہے تاریک سے تھے گا۔

اگرانسان ایس حالت میں پہنچ جائے 'اگراسے تنگی والات اور تنگی خیالات کا احساس ہو' اگراسے ہر طرف تاریکیاں نظر آئیں 'اگراسے زندہ رہنے کا جواز نظر نہ آئے تو بھی اسے گھرانا نہیں چاہئے۔ ہم زندہ رہنے کیلئے جو جواز تلاش کرتے ہیں 'اس کے علاوہ بھی زندگی کے جواز موجود ہیں۔ زندگی عطا فرمانے والے نے یہ انعام بے جواز نہیں عطا فرمایا۔ اس کا کوئی عمل بے جواز نہیں۔ اس نے کوئی تخلیق عبث نہیں فرمائی۔ اس کی کوئی بات بے معنی نہیں ہوسکتی۔ انسان کی مایوسیوں کے گھپ اندھیروں میں بھی ایک روشن کا چرائے 'جو ہمیشہ روشن رہنا ہے' نظر آسکتا ہے۔ یہ چرائے پیشانی کے اندر ہوتا ہے اور بہجدے میں نظر آتا ہے۔ بہرا انسان کا مجدہ بی بنان منزل ہے اور یہی رفیق طریق ہے۔ اس انسان کا مجدہ بی نشان منزل ہے اور یہی رفیق طریق ہے۔ ارشاد ہے۔ 'تہمارے ول شخت ہو گئے جیسے کہ وہ پھر ہوں' آگے ارشاد ہے۔ 'میرے پھروں سے ارشاد ہے۔ 'میرے پھروں سے

بھی نہ یں جاری ہیں۔' کو یا پھر بھی پھر نہیں رہتا۔ اگر اس میں سے نہر جاری ہو۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ہر طرف پھر دل انسان' پھرائی ہوئی آ تکھول والے' پھر کے چرواں کے ساتھ نظر آتے ہیں لیکن اگر غور سے دیکھا جائے تو ان پھرواں کے ساتھ نظر آتے ہیں لیکن اگر غور سے دیکھا جائے تو ان پھرواں کے اندر سے نہریں جاری ہیں۔ بے فکر انسان بھی بڑے فکروں میں جتلا ہیں۔ اپنا دل زندہ کرو' ہر طرف زندگ نظر آئے گی۔

زندگی کے جواز تلاش نہیں کئے جات 'صرف زندہ رہا جاتا ہے۔ زندگی گزارتے چلے جاؤ' جواز لل جائے۔ اُر آپ کوکس طرف سے کوئی محبت کرو۔ کوئی ہاوفا فر ماتا ہے۔ زندگی نے آپ کو اپنا جواز نہیں فر ماتا ہے۔ زندگی نے آپ کو اپنا جواز نہیں دیا بلکہ آپ نے زندگی کو زندہ رہنے کیلئے جواز دینا ہے۔ آپ کو کوئی انسان نہ نظر آپ تو کسی پودے سے بچاؤ' وینا بلکہ آپ نے زندگی کوزندہ رہنے کیلئے جواز دینا ہے۔ آپ کو کوئی انسان نہ نظر آپ تو کسی پودے سے بچاؤ' اس کی پرورش کرو' اسے آندھیوں سے بچاؤ' وحوش وطور سے بچاؤ' تیز دھوپ سے بچاؤ' ریادہ ہرشوں سے بچاؤ سے بچاؤ' طوفانوں سے بچاؤ' وحوش وطور سے بچاؤ' تیز دھوپ سے بچاؤ' اس کی پرورش کرو' اسے آندھیوں سے بچاؤ' طوفانوں سے بچاؤ' وحوش وطور سے بچاؤ' تیز دھوپ سے بچاؤ' بیدہ ہوشوں سے بچاؤ سے اس کی کاری کوئی ہات نہیں ہوتو کہی درخت کسی مسافر کو دو گھڑی سایہ ہی عطا کرے گا۔ پچھ نہیں تو اس کی کلاری کسی نہیں ہوتو کہی تھرکو میت کسی مسافر کو دو گھڑی سایہ ہی عطا کرے گا۔ پچھ نہیں تو اس کی کلاری کسی خریب کی سروی گزار درنے کے کام آپ گا۔ آپ کی محنت بھی دائیگاں نہیں جائے گا۔ آپ کو زندہ رہنے کا جواز کسی بھرکو میتل کرو' پاٹس کرو' اس پرمحنت کرو' پھرکا آئینہ بن جائے گا۔ آپ کے نہ نہ ہو سے تو کسی پھرکو میتل کرو' پاٹس کرو' اس پرمحنت کرو' پھرکا آئینہ بن جائے گا۔ آپ کے نہ نہ والے گا۔ بھونہ نہ ہو سے تو کسی پھرکو میتل کرو' پاٹس کرو' اس پرمحنت کرو' پھرکا آئینہ بن جائے گا۔ آپ کے نہ نہ والے گا۔ کہونہ نہ ہو الے گا۔ کہونہ نہ ہو کہونہ کی خواد کہوں کے اندر زندگی کا جواز لکھا بوا بوگا۔

آئے کی نگاہ بلند ہونے سے قاصر ہے' تو اپنے پاؤں کے پاس دیکھو۔کوئی نہ کوئی چیز آپ کی توجہ کی مختاج ہوگی۔ جھنیں تو محبت کا مارا ہوا کتا ہی آپ سیلے زندہ رہنے کا جواز مہیا کرےگا۔

یہ کا ئنات آپ کی توجہ کی مختاج ہے۔ کا ئنات سے توجہ طلب کرنا اتنا اہم نہیں جتنا اس کو توجہ دینا اور یک جینے جواز ہے۔ دنیا مالیوں ہو کر زندگی کے جواز سے 'زندگی کے جواز کی رائیگاں تلاش میں ہے۔ آپ لوگوں کی اس تلاش کو اپنی توجہ سے سرفراز کرو۔ دنیا توجہ ما تگ رہی ہے۔ اپنا گردو چیش آپ کی اپنی نگاہ توجہ کا طلب گار ہے۔

انسان پر بھی راستہ بندنہیں ہوتا۔ یہ بات یادر کھی جائے کہ ہر دیوار کے اندر دروازہ ہے جس میں سے مسافر گزرتے رہتے ہیں۔ مایوسیوں کی دیواروں میں اس کی رحمت امید کے دروازے کھولتی رہتی ہے۔ انظار ترک نہ کیا جائے۔ رحمت ہوگی۔ امید کا چراغ جلے گا۔ وہ وقت جس کا انظار ہے' آئے گا بلکہ وہ وقت آئی گیا۔ مایوسیوں کے بادل جھٹ جائیں گے۔ چراغاں ہوگا۔ انسان کے قریب آجائے گا۔ پھر موم ہو جائے گا۔ مایوسیوں کے بادل جھٹ جائیں گے۔ چراغاں ہوگا۔ انسان کے قریب آجائے گا۔ پھر موم ہو جائے گا۔ ول محبت سے معمور ہو جائیں گے۔ زندگی کو دندہ رہ جائیں گا۔ زندگی کو دندہ رہ کا استحقاق مل جائے گا۔ انسان مایوس نہ ہو۔ کشتیاں جلا دی جائیں تو کامیا بی قریب آجاتی ہے۔ کامیا بی بی ہے کہ دندگی کو وقت میں پوری خامیا بی ہوں تو ہے آرزہ رہنے کی آرزہ پیدا کر دی جائے۔ یہی بردی کامیا بی ہے۔ وقوت میں جائے۔ آرزہ کی جائی ہوگی ہے۔

کامیابی کسی نقطے کا نام نہیں۔ یہ مزاج کا نام ہے۔ بڑے بڑے فاتحین جنگیں ہارنے کے بعد بھی فاتحین ہی رہے۔ ہمارے پاس مثال موجود ہے جسے اللہ تعالی نے فتح سبین قرار دیا۔ کر بلاک شکست فتح کی بشارت ہے۔ ہم جسے تاریکی سمجھ رہے ہیں' بہی صبح کاذب تو صبح صادق کا آغاز ہے۔ چلتے چلیں' منزلیں خود ہی سلام کریں گی۔ دنیا کے خلاف فریاد نہ کریں۔ کوشش کریں کہ کوئی آپ کے خلاف فریاد نہ کرے۔ دوسروں کوخوش کریں۔ خوشی خود ہی مل جائے گی اور یہی جسنے کا جواز ہے۔

 $\triangle \triangle \triangle$ 

# سوچتے سوچتے

سوچتا ہوں اور سوچ ہی سوچ میں بیمجھی سوچتا ہوں کہ میں کیا سوچ رہا ہوں....سوچتا ہوں کہ انسان کی سوچ کنتنی لامحدود ہے کہ وہ ہر چیز کے بارے میں سوچ سکتا ہے لیکن بیسوچ کرشرمندہ ہوتا ہوں کہ انسان خود بی محدود ہے۔ اس کی سوچ بھی اتنی بی محدود ہے اور محدود سوچ کا شاید یبی شوت ہے کہ انسان اپنی سوچ کو لامحدود مجھے۔ ہمیں تو یہ بھی سمجھ میں نہیں آتا کہ کہ ہم خود کیا ہیں۔ ہماری سوچ کیا ہے۔ یہ خیال کیا ہے۔ خیال کہاں ہے آتا ہے۔ کیا خیال موجود اشیاء ہے باہر بھی جا سکتا ہے اور یا موجود کے علاوہ کوئی لاموجود اور ناموجود ونیا بھی ہے؟ اگر ہے تو ابھی تک ناموجود کیوں ہے۔ کیا ہر دور کیلئے ہر بشر کیلئے الگ الگ عالم موجودات ہے۔ کیا منظر دیکھنے والوں کی بساط کا نام ہے۔ کیاعلم اپنی صلاحیت کا نام ہے۔ کیا تصور اپنی حالت اور اینے حالات ے آ گئبیں جا سکتا۔ کیا ہم' ہم کے علاوہ بھی ہیں۔ کیا اس پروے کے پیچھے بھی پچھے ہے۔ کیا پردہ ہے بھی یا یہ محض پردہ بی پردہ ہے؟ کیا ہم پیدا ہوتے ہیں۔ کیا ہم واقعی مرجاتے ہیں۔ کیا ہم مرنے کے بعد بالکل ختم ہو جاتے ہیں۔ کیا ہم کچھ اور بھی ہیں۔ کیا ہم کسی اور شکل میں زندہ رہیں گے۔ مرنے کے بعد۔ موت کا منظر ہوتا ب- کیا واقعی ہوتا ہے۔ کیا موت کے بعد ہمارے ساتھ وہی دکھ' وہی احساسات' وہی کیفیات رہتی ہیں۔ کیا مرئے کے بعد بھی عم اور خوشی ہمارے عم اور خوشیاں ہوتی ہیں۔ کیا تکلیف ہوتی ہے۔ کیا سب کچھ ہوتا ہی رہتا ہے ہمارے ساتھ۔ اگر سب مجھ ہوتا ہی رہتا ہے تو مرتا کون ہے۔ زندہ کون ہے۔ قبر میں کون جاتا ہے۔ قبر کے اندرجلوے ہوتے ہیں۔ کیا اندھیرا ہوتا ہے۔ کیا روشنی ہوتی ہے۔ کیا آنکھیں ہوتی ہیں۔ کیا ہم مرنے کے بعد بھی دکھیے سکتے ہیں۔ کیا مرنے سے ہمارا سفر فتم نہیں ہوتا۔ کیا ہم ایک سفر کے بعد اور سفر پر گامزن ہو جاتے میں۔ کیا ہر سفر کا انجام ایک تازہ سفر ہے۔ کیا منزل ایک نے سفر کا نام ہے۔ کیا'' موت کا منظر' نامی کتاب لکھنا بہت ننروری تھا۔ بیمسلمان ہونے کی سزا ہے۔ کیا مردے جلانے والوں کی بھی قبریں ہوتی ہیں۔ کیا ان کیلئے قبر کا عذاب نہیں ہے۔ یہ عذاب قبر ماننے والول کیلئے ہے۔ صرف ماننے والے مرنے کے بعد پھر مرتے رہتے ہیں۔کیا ہم آخری بارنہیں مریکتے۔کیا ہم وہم ہیں۔کیا ہم طلسمات میں کھو تھئے ہیں۔کیا ہم حاضر دنیا میں موجود رہ کر نائب از نگاہ ونیا کے بارے میں سوینے برمجبور کردیئے تھتے ہیں۔کیا ہماری سوچ مفلوج کر دی عنی ہے۔کیا ہمارے مبلغ ہمیں خوفناک انجام اور خطرناک مستفتل کے عذاب ہے ڈرانے کے علاوہ کوئی کام نہیں جانے۔ کیا یہ لوگ صرف خدا کی رحمت سے مایوس کرنے کیلئے پیدا ہوئے ہیں۔ کیا بہلوگ مجمی مریں گے ..... کب .... کیا ہہ

کیا ان کے نصیب بیں شفقت نہیں ہے۔ کیا ہرآ دی ہرعلم جان سکتا ہے۔ کیا مجوری مجی کوئی شے

ہے۔ کیا سب لوگ رشوت کا مال اکٹھا کر سکتے ہیں۔ کیا سارے لوگ رشوت اور حرام کے مال سے حج کر سکتے ہیں۔ کیا سارے کیا بیٹم کے مال ہے کیا ہوا حج منظور ہوجا تا ہے۔ کیا اللہ ایک خاص مقام پر موجود ہے۔ اگر ایسا تو ''علاوہ''
کس کا ہے؟ کون ہے جو پردے کے اندر ہے اور کون ہے جو پردے کے باہر ہے۔ کیا ایک ذات سارے کام
کرتی ہے۔ کیا پیدا کرنے والا ہی مارنے والا ہے۔ مارنا ہی ہے تو بیدا کیوں کیا اور اگر پیدا ہی کیا تو مارنے کی کیا

عجب صورت حال' عجب شان ہے' عجب رنگ ہیں۔ وہ خود فرما تا ہے ۔۔۔ اور اس کا ہر فرمان ہی ہجا، ... ہر بات ہی سچے..... ہرادا پر ہی نثار.... ہندہ سوچتا ہے....اور سوچ سے بیخے کا طرایقہ ہی معلوم نہ ہوتو مجبوری ہے....ارشاد ہے.... میں سب بادشاہوں کا مالک ہوں سلک کا مالک سن '' جسے حیا ہوں تخت عطا کروں' جسے حیابوں بخت رسا کروں اور جسے حیابوں معزول کر دوں اور جسے حیابوں گدا کر دوں۔'' وہ ما نک ہے .... جب جا ہے روشنی بیدا کر وے جب جا ہے تاریکی بیدا کر دے سرات سے دن اور دان سے رات پیدا کرسکتا ہے۔۔۔۔۔اور کرتا ہے۔۔ جسے جاہے عزت دے جسے جاہے ذلت ' وو زمین و آسان کے خزانوں کا واحد مالک ہے .... وہی تو انسان کو مالا مال کرتا ہے ..... اور جب حیاہے نمود بی انسان سے قربہ ضے کا سوال کرتا ہے.... یہ کیسے ہے.... وہ ایک طرف تو خود ہی کسی کے باپ کو مار کراہے میٹیم کر دیتا ہے اور خود ہی بہتم کی مدد کا سوال کرتا ہے .... یتیم کا بہت ہی خیال کرتا ہے .... اور حکم دیتا ہے کہ یتیم کا مال نہ کھاؤ ساجے پیٹ کو آگ ہے نہ جرو سسکیا یہ بیں ہوسکتا کہ وہ کسی کو پہتیم ہی نہ کرے سسکیا وہ ہمارے کہنے پیمل کرسکتا ہے۔ وہ تو خود ہی مالک ہے.....مرضی کا....اہے اختیار ہے ممل ....اس کے قبضہ قدرت سے کسی شے کے بام اونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔صرف ہماری اپنی سوچ ہی کھو جاتی ہے ۔۔۔۔ہم ہجوم خیال میں گم ہو جاتے ہیں ہم ا پنے پیانوں ہے اسی کو مایتے ہیں جو ہر پیانے سے باہر ہرصد سے باہر ہے۔ ہرسوی سے پرے۔مرحدادراک ہے ماورا ہے اس کا مقام عالی ۔ اس کا مقام مقامات کے تعین ہے آزاد ہے ۔ وہ خالق ہے۔ مخلوق کی سوچ میں کیسے آسکتا ہے۔ ہم لوگ الجھے ہوئے 'تفکرات میں مرے ہوئے 'حصار وقت میں جکڑے : وئے 'تعینات میں پابند' کیا جانمیں کہ وہ کیا ہے۔۔۔۔اس کی ذات میں کسی قشم کا کوئی تضادنہیں ۔۔۔ وہ ایک ہی جلوہ ہے۔۔۔وہ پیدا کرے یا مار دے اس کیلئے بیہ ایک بات ہے ۔ وہ بہتر جانتا ہے کہ بیہ کا ئنات کیا ہے ۔۔۔۔ انسان کیوں ہے۔ ۔۔۔کب ہے ہے۔۔۔۔کب تک ہے۔۔۔۔کن مراحل ہے گزرنا ہےانیان کو۔۔۔۔وہ بھی سریر تاج رکھ دیتا ہے' مجھی ہاتھ میں کاسہ گدائی تھا دیتا ہے۔ اس کی ادا ئیں ہیں .... اس کی دلر ہائی ہے....اس کی کبریائی بھی دلر ہائی ہے ۔ ۔ وہ بے نیاز ہے ..... ہرایک ہے ہے نیاز کیکن وہ درود بھیجتا ہے اور بھیجتا ہی رہتا ہے اپنے محبوب علیہ کے پر .... و د اپنے محبوب علی کے عزتمیں عطا فرما تا ہے۔لیکن غربی بھی .....غریب الوطنی بھی ..... بید شان ہے اس کی..... ہے ادا نمیں میں اس کی ..... وہ حیابتا ہے کہ اس سے محبوب علی ہے تابع فرمان ہو جائمیں....سب درور و سلام بعیجیں اس ذات علی پر جواہے محبوب ہے۔ اس میں صرف استفامت ہے۔ کوئی تضاد نہیں۔ وہ قہار ہے'

وه ظلمات سے نور میں داخل کرتا ہے ..... وہ گناہ معاف کرتا ہے ....سارے گناہ ..... اور وہ یہاں تک مبربان ہے کہ وہ گناہوں کو معاف کرکے انہیں نیکیوں میں تبدیل کر دیتا ہے۔ حساب کرنے والوں کے ساتھ وہ حساب کرتا ہے۔ رائی رائی کا' پائی پائی کا ....زیادہ عقل والوں کو اور نہ ماننے والوں کو ان کے اعمال کے نتیج کے حوالے کر دیتا ہے اور عذاب تو یہ ہے کہ انسان کو اس کے اعمال کی عبرت کے حوالے کر دیا جائے ..... اک نے بتا دیا ہے کہانے اعمال پر توبہ کرو ....اس کا قرب اس کے مقرب علیہ کے قرب میں ہے اور اس نے فر ما دیا ہے کہ یہ کیسے ہوسکتا ہے۔ وہ عذاب ڈالے ان پر جن کے درمیان وہ ذات علیہ ہو' جس کیلئے ہمیشہ درود وسلام ہے۔انسان سوچ کوسوچنا بند ہی کر دے۔وہ سوچ سے باہر ہے۔ہم نے بینیں پوچھنا کہ اس نے ایسے كول كيا بلك جميں تيارى كرنا ہے كہ جم سے يو چھا جانے والا ہے كہ جم نے ايسے كيول كيا۔ جمارے لئے يمي راه فلاح کی راہ ہے کہ اپنے عمل اور اپنے انجام پر نظر رہے۔ وہ جوعطا کرے ہم راضی ہیں۔ عم بھی اس کا دیا ہوا' خوشی بھی اس کی عطا ..... سوچ اس نے عطا کی .... اور سوچ کی اصلاح کرنے والے بھی اس نے پیدا فرنائے۔ تستیح سوئ دینے والے سلامت ہی رہیں۔ عمل کی کوتا ہیاں ' توبہ سے بوری کی جائیں۔ اس کی ذات سے دوری ' اس كے تجد اے كم كى جائے۔اے خالق! تيرے ہر كمل پر تيرا بندہ ہميشہ ہميشہ كيلے راضى ہے۔اپ قريب رکھ۔اپنے محبوب علی کا راستہ دکھا۔ یہی کافی ہے۔ باتی رہی تیری ذات اور تیری شان۔تو بلندیوں سے زیادہ بلند ہے۔ تو رفعتوں سے زیادہ ارفع ہے۔ تو دماغ میں نہیں آسکتا ..... ہاں .... ول میں آ .... تیری آرزو کے علاوہ ہرآرز و سے آزاد ہے ۔۔۔۔ یہی تو عجب بات ہے کہ تیری محبت ہی تیرے محبوب علیہ کے در تک لاتی ہے۔ ہم بچارے تیری تحقیق کیا کر سکتے ہیں۔ہم مجھے تنلیم کرتے ہیں۔ہمیں اپنا بنا لے .....رحم فرما ..... ہماری سوچوں كوفتحت مندرخ عطا فرمايه

### جہاں میں ہوں

میں سوچتا ہوں کہ میں کہاں ہوں۔ یوں تو ہیں اپنے آپ میں 'اپنے گھر میں ہوں' اپنے حالات اور سمائل میں ہوں' اپنے فکر و ذکر میں ہوں' اپنے غم اور اپنی خوشیوں میں ہوں' لیکن میں سوچتا ہوں کہ شاید میں کہیں بھی نہیں ہوں۔ شاید بہت پرانا ۔۔۔۔۔ غالبًا قدیم۔ کہیں بھی نہیں ہوں۔ شاید بہت پرانا ۔۔۔۔ غالبًا قدیم۔ میں مالک کے ارادے میں تھا' اس کے تکم کے تابع ہوں اور اس کے روبرہ حاضر رہنے کے انظار میں ہوں۔ میں اپنے پروگراموں میں بہت مصروف ہوں' یہاں تک کہ میں خود بھی بھول جاتا ہوں کہ میں ایک راز ہوں' میں اپنے بروگراموں میں بہت مصروف ہوں' یہاں تک کہ میں خود بھی بھول جاتا ہوں کہ میں اور اظہار میں لیکن بیراز اتنا سریستہ بھی نہیں۔ میں اپنے اظہار میں بھی رہتا ہوں اور بیراز کہ میں راز بھی ہوں اور اظہار میں موں' میری سوچ کا آغاز ہوتا ہے۔ میں حرے خلیق ہونے میں میرا کوئی واض نہیں' یہ سب اس کی منظ اور اس کے ارادے اور اس کے تکم سے ہوا۔ اس میرے خلیق ہونے میں ہیں اپنی دہا ہوں' جو ساتھ ہے اس کی منظ اور اس خود کی کا پروگر ام ہوں۔ میرا اپنا کے لامتانی سفر کے بعد ایک لامتانی سفر کے بعد ایک لامتانی سفر کے بعد ایک اور سفر' ایک اور سفر' ایک اور سفر' ایک اور اس خرے کی کا بوت اس میں جاتے تو کوئی بات نہیں تھی۔ یہاں تو اس سفر کے بعد ایک اور سفر' ایک اور اسٹر' ایک اور اسٹر' ایک اور میر جونا کیا جینا ہے؟

پر بھی جب تک ہم ہیں اور میں یہ بھی سوچا ہوں کہ میں ہیں ہے ہم کب ہوجاتا ہوں۔ کیا میں ایک فرد ہوں یا میں ایک ہے انتہا سلسلہ افراد کا مجموعہ ہوں؟ یہ سوال میرے لئے اہم ہے کہ میں یہاں ہوتا ہوں اور مجھے میرے وہاں ہونے کی بھی اطلاعات ملتی ہیں۔ میں بھی صرف ذکر ہوں۔ ذکر کا مطلب اظہار لیمی بیان اور بھی میں ذاکر ہوں یعنی بیان کرنے والا اور بھی میں نہ کور ہوں میں بیان ہوتا ہوں۔ گویا کہ ذاکر 'ذاکر اور نہ کور ایک ہی ذاکہ ہوں ہونے کی بات کر رہا ہوں جو ذکر اکبر ہے 'میں تو ایک سوچ کی بات کر رہا ہوں کہ جہاں تک میرے تذکرے ہیں میں دہاں تک ہوں اور جہاں مجھے کوئی نہیں جانتا 'وہاں میں کہتے ہوسکتا ہوں؟ اور میں جانتا ہوں کہ میں اپ بارے میں کہتے ہیں جانتا۔ میرے غم عارضی ہیں 'میری خوشیاں عارضی ہیں' میرا گرد و پیش عارضی ہے۔ میری محبت اور نیاری عارضی ہے اور سے سب پھھ میرا گرد و پیش عارضی ہے۔ میری محبت اور نیاری عارضی ہے اور سے سب پھھ جانئے کے باوجود میں اینے آپ کو عارضی نہیں مان سکتا۔

اتنی بڑی خوبصورت کا ئنات جس کو د کھے د کھے کر قادر کی قدرت کے جلوے میسر آتے جیں' مجھے عارضی خبیں ہونے دیتی۔ جسے عارضی خبیں ہونے دیتی۔ جس اپنی پیند کا منظر ہوں' بلکہ اپنی پیند کے مناظر ہوں' میں ان نظاروں میں رہتا ہوں اور بیہ نظارے ہمیشہ سے ہمیشہ تک جیں۔ان نظاروں کو جا ہے والا' عارضی کیے ہوسکتا ہے۔ میں بول آتو ایک فر ۱۰۰۔

ہوں کیکن میں وو ذرہ ہوں جوصحرا میں ہے۔ وہ قطرہ ہوں جوقلزم میں ہے۔ وہ انسان ہوں جوانسانوں میں ہے۔ جہ انسان میں ہ ہے۔ بظیمرانسان مرجاتا ہے کیکن انسان بھی نہیں مرتا۔ انسان زندہ چلا آ رہا ہے۔ یہ خالق اور مخلوق کی بات ہے۔ انسانوں میں ہونایا فرد ہونا الگ الگ مقامات ہیں۔

میں اس راز کوحل کرنا جا ہتا ہوں کہ میرے خیال کیوں میرے خیال نہیں ہیں؟ میں حال میں ہوں کیکن میرا ملم میری دین تعلیم میری تحبیق ماضی میں ہیں۔میری عقیدت ماضی سے وابستہ ہے۔اگر ماضی یک اخت ختم ہو جائے تو میرے پاس میرا دین بھی نہیں رہ جاتا۔میری تاریخ ختم ہو جاتی ہے۔میرے تمام قواء مفلوج اون شروت ہو جاتے ہیں۔ گویا ایک وسیع پس منظر کے آگے ایک دیوارسی بن جاتی ہے۔ میں ماضی میں رہتا ہوں۔ ان لوگول کی یاد میں رہتا ہول جن کو میں نے دیکھانہیں۔ جو میرے ہم عصرنہیں۔ مجھے ان سے عقیدت ہے۔ میں مزار کو بھی ایک راز سمجھتا ہوں۔ ایک پردہ ہے جس کے پیچھے بہت می تجلیات چھی ہوئی ہیں۔ میں ان کے خیال میں رہتا ہوں' وہ میرے خیال میں رہتے ہیں۔ کویا میں وہاں ہوتا ہوں' جہاں میں تہیں ہوتا۔میرے سامنے وہ اظارے ہیں جومیرے سامنے نہیں ہیں۔ میں سوچہا ہوں کہ یہ کیسے ہوگیا کہ میں چلتے جلتے کہیں اور چلا تریزے میری ربائش نہیں ہے اور میں رہتا نہیں اور ہوں۔ میں مزارات کے بارے میں سوچتا ہوں فانقابوں ے بارے میں سوچتا ہوں۔ یا اللہ بیکون لوگ سے کہ جن کے ہاں مرجانے کے بعد بھی میلدلگار ہتا ہے۔ انہوں ئے موت کو میلہ بنا دیا اور ہم ہیں کہ زندگی پر بھی سکوت مرگ مسلط ہے! میں سوچتا ہوں کہ میں کس حد تک اس بات کوسوچار ہوں گا کہ بیسب کیا ہے؟ کیا ایسانہیں ہوسکتا کہ میں بھی مجل کتنے پر کھالوں اور نیند آنے پرسو جاؤں - اپنے آپ میں رہوں' اپنا بھلا سوچوں اور صرف اپنے لئے زندہ رہوں اور صرف اپنے لئے مرجاؤں۔ سيلن بيه بات توممكن تبيل مي اين عزيزول مي تقسيم شده جول - اين جا بتول مي بلمرا بوا بول ادر اين خيال کی رفعتواں تک وسیع ہوں۔ میں ایک سلسلہ ہوں کہ پیچھلے سلسلے کی آخری کڑی ہوں اور آنے والی نسلوں کا آغاز بھی ہوں۔ بھے پر اختیام ہے اور مجھ سے ہی آغاز ہے۔ مجھے یاد ہے کہ میں ابھی پچھ عرصہ ہوا شے ندکور نہیں تھا اور اب میں کہیں نے کہیں ہول۔ میخضری موجودگی نہایت ہی مخضر ہے۔ایک چنگاری ہے کہ چیکتی ہے اور غائب ہوجاتی ہے۔ آئی بھی بے شار مقامات پر ہم کسی شار میں نہیں ہیں۔ نتیجہ پھر وہی نکلتا ہے کہ میرا ہونا' میرانہ ہونا ب- میں ایک تھونٹ چشمہ بقاسے پیتا ہوں اور دوسرا تھونٹ بحرفتا ہے اور اس طرح میں مرتا جیتا رہتا ہوں۔ بھی میں محبت بن کرکسی کے دل میں دھڑ کتا ہوں اور بھی نفرت بن کرکسی کے اندر آگ لگا دیتا ہوں۔ میں چلتے چلتے تخبر جاتا ہوں اور تھبرتے تھرتے چل پڑتا ہوں۔ بھی راہ سے بےراہ ہو جاتا ہوں اور بھی عمرا بی کی منزلوں میں راستوں کا نشان بنا دیا جاتا ہوں۔ میں مبھی نظروں میں ساتا ہوں اور ان نظروں سے گر جانے کاعمل بھی جانتا ہوں۔

میں ویکھتا ہوں' میرے اندر کوئی رہنما جذبہ کارگر ہے' جس کے دم سے میں چل رہا ہوں۔ میں اس کی عطا کے سامنے اپنی خطا کا ذکر نہیں کرتا۔ میں تو ہوں ہی خطا اور وہ۔سراپا عطا۔ بہرحال میں سوچتا ہوں کہ یہ راز کیا ہے اور پھر یہ بھی سوچتا ہوں کہ یہ راز جو کھٹک رہا ہے آپ سینے میں اور اپنے اظہار کیلئے ہے تا ب سسیہ راز اصل میں ہے کیا؟ کیا بیصرف انفرادی راز ہے یا بیدوہ راز ہے؟ وہ۔ جس کا اظہار 'انظار کیا جا رہا ہے۔

یہ بجب بات ہے کہ ایک بے قرار دل غزل کہہ دے اور ہزاروں بے قرار دلوں کو قرار آ جائے۔
مصنفین اپنی کتابوں کی شکل میں اپنے مرنے کے بعد بھی اپنے چاہنے والوں کی لائبریری میں محفوظ رہتے ہیں۔
کیا انسان اپنا وجود ہے یا اپنا نام سسبس اس نام کے پردے میں ایک راز دہے اور اسی راز کے بارے میں 'میں غور کر رہا ہوں۔

ہم اپنی چاہتوں میں زندہ رہتے ہیں۔ محبوب ہماری زندگی ہے۔ محبوب کے ہونے سے ہم زندہ ہیں'
محبوب کے مرجانے سے ہم مرجاتے ہیں۔ لیکن نہیں سلمجوب نہیں مرتا' کیونکہ محبوب کی ذات یا دبن جاتی ہے
اور اپنے طالب کے ول میں رہتی ہے' گویا کہ ہم محبوب کے دم سے زندہ ہیں اور محبوب ہمارے دم سے سادہ ہمارا ندکور ہے۔ وہ ہمارے احساس میں ہے۔ ہماری یا د میں ہے۔ ہمارے پاس ہی ہے۔

پھر میں سوچتا ہوں' یہ جوسب بزرگ رخصت ہونچکے ہیں۔ یہ ہماری یاد میں ہیں' ہمارے احساس میں ہیں۔ پھر یہ زندہ ہیں کیونکہ یہ زندگی میں رہتے ہیں۔ زندگی ہم ہیں اور یہ ہم میں ہیں۔ ہم جس کی محبت میں ہیں وہ ہم میں موجود ہے۔ یہاں میں یہ سوچتا ہوں کہ جن لوگوں میں جتنی بڑی محبت ہے' وہ استے بڑے زندہ ہیں۔

یں سب سے بروی محبت اللہ کے محبوب علیائے سے ہو سکتی ہے۔ بید محبت رکھنے والا فنا' بقا سے انگلی منزل کا مسافر ہے۔ بیدوادی تجلیات کا رہبر ہے۔

بہرحال ایک عجب راز ہے کہ یہ سب راز ہے اور میں اس راز کے بردے میں۔ اس پردے کو اٹھانا

بس کی بات نہیں۔ میں سوچتا ہوں کہ میری نگاہ جس چیز کو دیکھتی ہے وہ چیز میراعلم بن جاتی ہے۔ میری یاد بن

جاتی ہے۔ میری نفرت اور محبت بن جاتی ہے۔ گویا کہ میں دور تک پھیلا ہوا سلسلہ ہوں۔ میں حاصل اور
محرومیوں ہے آزاد ہوکر سوچتا ہوں کہ اس راز کی چائی کیا ہے؟ یہ کیا وجہ ہے کہ ایک آدی پہلی دفعہ ملتا ہے اور ہم
سوچنے لگ جاتے ہیں کہ ہم اسے پہلی بار سے پہلے بھی مل چکے ہیں اور یہ بھی عجب بات ہے کہ پھھلوگ ہمارے
قریب رہتے ہیں' ہمیں نظر آتے ہیں لیکن ہمیں محسوس نہیں ہوتے

میرے لئے بے شارلوگوں کا ہونا نہ ہونا برابر ہے۔ بہی بہی میں اخبار کے اخبار پڑھ جاتا ہوں اور ان
میں بہی کوئی خبر نظر نہیں آتی۔ میں جس کو سننا چاہتا ہوں وہ بولتا ہی نہیں' جسے ویجھنا چاہتا ہوں وہ نظر ہی نہیں آتا۔
جس کا ثبوت نہیں اس کو مانتا ہوں' جس کو دیکھا ہی نہیں اس کی محبت میں سرشار ہوں۔ میں کہاں کہاں سے آیا
ہوں؟ میں کن اجزاء سے مرتب ہوا ہوں؟ کسی اور کاعمل میراعلم بن جاتا ہے اور کسی اور کاعلم میراعمل بن جاتا
ہے۔ کسی اور کی صورت میری محبت بن جاتی ہے اور کسی اور کا چہرے میرے لئے نفرت۔ اکثر اوقات میری کسی
خطا کے بغیر میری مزابن جاتی ہے اور اکثر و بیشتر میری خطا مجھے درعطا پر جھکا دیتی ہے۔

یہ جب راز ہے کہ یہ راز ایسا ہے کہ اس کو جتنا بیان کرو' اتنا ہی بیان نہیں ہوتا۔ یہ وہ راز ہے جو تلاش کرنے والوں کو حاصل نہیں ہوتا کیونکہ یہ خود ہی تلاش ہے۔ جس کو ملتا ہے اس کو بتائے بغیر ملتا ہے کہ یہ راز جب راز گئی شکلیں اختیار کر سکتا ہے۔ ایک سائل آتا ہے' ورواز ہے پر دستک دیتا ہے' خیرات کا سوال کرتا ہے۔ انکار پر وہ کہتا ہے'' مجھے خور سے دیکھو' میں تمہارا راز ہوں۔ میں بخیل کوئی بنانے والانسی ہوں۔ عبادت اس منزل پرنہیں پہنچاتی جبال میرے ول سے نکلی ہوئی دعا۔ بیٹا دعا کیں لو۔ یہ نیکی ہے۔''

انسان خالق کا مظہر ہے۔ اس کی قدر کرو۔ یہتم ہی ہو۔ تمہارا بھائی'تم ہی ہو'جس طرح تمہارا ہاتھ تم بی ہو' تمہاری آنے کا بید راستہ بنا رکھا ہیں ہو' تمہاری آنکھ تمہاری ہے لیکن نہیں ۔۔۔۔ یہ جلووں کی ہے' انہوں نے تیرے پاس آنے کا بید راستہ بنا رکھا ہے۔ اصل میں جلووں کی آنا مقصد ہے۔ یم جلووں میں ہو۔ جبتم ہی جلووں میں ہو۔ جبتم ہی جلووں میں ہو۔ جبتم ہی جلووں میں ہو۔ جبتم خود ایک جلوہ ہو۔ تمام نظاروں کی کبنی تیری آنکھ میں ہے۔ تیری آنکھ نظاروں کا ایک حصہ ہے۔ یہ نہوتو نظاروں کا ایک حصہ ہے۔ یہ نہوتو نظاروں کا حصہ ہے۔ یہ نظاروں کی جان تیری آنکھ ہے۔ بھی اپنی آنکھ کا نظارہ و کیھنے کی کوشش کرو۔ نہیں۔ یہ راز' راز ہی رہے گا کہ آنکھ کی نظر کیا ہوتی ہے اور منظر کی آنکھ کیا؟ یہ ساتھ رہتے ہیں اور پہچان کرو۔ نہیں ۔ یہ راز' راز ہی رہے گا کہ آنکھ کی نظر کیا ہوتی ہے اور منظر کی آنکھ کیا؟ یہ ساتھ رہتے ہیں اور پہچان نہیں ہوتی۔

انسان خود ہی کسی کا راز ہے۔ وہ خود کیا راز دریافت کرتا ہے؟ لیکن ابھی وہ راز' اظہار کے انظار میں ہے۔ اے معلوم کرنے کی کوششیں صدیوں ہے ہور ہی ہیں۔ اقبال کو قدسیوں نے بشارت دی ''وہ راز اب آ شکار ہوگا!'' اس راز کا رازیہ ہے کہ جو شخص س راز کو دریافت کرنے نکلتا ہے' وہ خود ہی راز کا حصہ بن جاتا ہے۔ نگاد یار انسان کو آشنائے راز کرتی ہے لیکن راز آشنا' رازیان کرنے کی بجائے جلوہ نگاہ یاد میں کھو جاتا ہے۔ وہ ہے۔ اس کے زمین و آسمان بدل جاتے ہیں۔ وہ اس دنیا میں رہتے ہوئے کسی اور دنیا میں پہنچ جاتا ہے۔ وہ باتی کرتا ہے۔ بین والے جانے نہیں اور کے اندر بہت سارے سربہت راز ہیں۔

ہوسکتا ہے' اس راز کے اندر وفت کے فاصلے سمیٹنے والا راز بھی ہو کہ آج کی دنیا میں رہنے والا ہوسکتا ہے' کل کی دنیا میں بھی موجود ہو۔ کل تو گزر گیا اور کل بیں موجود ہونا کیا بات ہوئی؟ جس طرح آج کا طالب بیان کرے کہ وہ کسی اور محفل میں ہے۔ وہ محفل جس کونظر سے اوجھل ہوئے صدیاں بیت گئی ہیں۔

ہوسکتا ہے آج کا طالب کل کے مجبوب کے در پر زندہ ہو۔ اس راز میں سکتا ہے کہ ہراسم اپنے جم کے ساتھ نظر آ سکے اور جولوگ راز آشنا ہوں وہ روز اول اور روز ابد کو ایک لحہ جھیں ۔۔۔۔۔ ایک ہی لحہ۔۔۔۔۔ جو پھلے تو صدیوں پر محیط ہو جاتا ہے۔ اس لیح کی دریافت ہی راز کی دریافت ہے۔ اس راز کا اظہار ابھی سربستہ راز ہے۔ یہ وہ واقعہ ہے جو ہے کیکن ابھی رونمانہیں ہوا۔ یہ وہ روشن سورج ہے جو طلوع ہونے والا ہے اور یہ سورج ہمیشہ طلوع ہی نوال ہوتا ہے اور۔۔۔۔ ہمی طلوع نہیں ہوا۔ جن لوگوں نے راز دریافت کیا 'انہوں نے ہی ہمیشہ طلوع ہی ہونے والا ہوتا ہے اور۔۔۔۔۔ ہمی طلوع نہیں ہوا۔ جن لوگوں نے راز دریافت کیا 'انہوں نے ہی

راز چھپایا۔

یے راز ایک راز قدیم ہوتے ہوئے ایک جدید اظہار سے گریزاں ہے۔ یہ ایک پراسرار گہرائی ہے 'جو

اس میں اتر تا ہے 'وہ اتر تا ہی چلا جاتا ہے۔ جولوگ راز دریافت کرنے گئے وہ اپنے سفر سے واپس نہیں آئے۔
لیکن یہ بھی سوچنا پڑتا ہے کہ جب اس نے انسان کو بیان کاعلم دے دیا ' تو اب کس بات کو تخفی رکھنے کا کیا جواز؟
راز کو کھول دیا جائے تو بہتر ہے 'لیکن راز کوراز ہی رہنے دیا جائے تو شاید اس کا اظہار آسان ہو جائے ۔ خاموثی
بہت بڑاراز ہے۔ اس راز کو سنا جا سکتا ہے۔ زبان وہ بات کہہ ہی نہیں سکتی ' جوسکوت سے بیان ہوتی ہے۔ جہال
میں ہول ' دہاں بہی کچھ ہے۔ یہ سب کچھ ہے اور کچھ بھی نہیں۔ جہاں ہونا ' نہ ہونا ہوتا رہتا ہے۔ جہاں منظر
بدلتے رہتے ہیں۔ بہی زندگی ہے اور یہ زندگی موت سے دامن بچا کرنکل جاتی ہے۔ بھر بھی اس راز کو تخفی ہی
بدلتے رہتے ہیں۔ بہی زندگی ہے اور یہ زندگی موت سے دامن بچا کرنکل جاتی ہے۔ بھر بھی اس راز کو تخفی ہی
رہنا چاہئے۔ یہ راز کھل گیا تو کوئی نیا ہی گل کھل جائے گا۔ انتظار میں زندہ رہنا زندگی ہے۔ میں زندگی میں ہوں
اس لئے جہاں میں ہوں ' وہاں زندگی ہے ' حیات ہے اور راز کے اظہار کا انتظار ہے۔

## ہم کیا کرتے ہیں؟

ہم عجب لوگ ہیں۔ مواقع ضائع کر دیتے ہیں۔ پھران کی تلاش شروع کر ڈیتے ہیں۔ جانے کے بعد کون واپس آتا ہے؟ موقع تو تبھی واپس نہیں آیا۔ جو گیا وہ واپس نہیں آیا اور جو واپس آیا وہ وہ نہیں تھا جو گیا تھا۔ وہ کچھاور ہی تھا۔ دھا کہ ٹوٹ جائے تو اسے جوڑا جا سکتا ہے لیکن گرہ ضرور لگ جاتی ہے۔

ہم ہمیشہ حسرت میں رہتے ہیں کیونکہ وقت سے پیچھے رہتے ہیں اور بھی مجمی ہم خوابوں میں رہتے ہیں کیونکہ وقت سے آمےنکل جاتے ہیں۔ہم وقت کے ساتھ کیوں نہیں چلتے۔ہم کیا کرتے ہیں؟

ہمیں یاد ہے کہ ہم سے کیا جھن گیا ہے۔ ہمارے پاس ایک لعت تھی جو مائے بغیر ملی تھی۔ بہشت۔ ہم نے قدر نہ کی اس نعت کی اور نتیجہ یہ کہ آج سب سے بڑی آرزو یہی ہے۔ وہ جو بھی حاصل تھا' دوبارہ حاصل ہو جائے۔ ہم مانگتے ہیں وہ' جوہمیں دیا چکا تھا۔ ہم کیا کرتے ہیں؟

شاید ہم ابی انا کے بے جان گھوڑے پرسوار ہیں۔ہم فاصلے طے کرتے رہتے ہیں کیکن سنرنہیں کتا۔
ہم زندگی کے طویل سفر کی صعوبتیں اٹھاتے رہے ہیں اور انجام کار ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ ہم نے کل سفر گھر سے قبرستان تک ہی کیا ہے۔ہم مرمر کے مرتے ہیں۔ہم آسانی سے کیوں نہیں مرتے ۔ کیا حقیقت تسلیم کرنا ہمارے لئے ناممکن ہے۔ کیا یہ ہماری انا کی تو ہیں ہے؟ غم کی آندھیاں درخت کو گرا دیتی ہیں لیکن درخت کا سابیانا پراڑا رہتا ہے۔ وہ گرنے کو تیار ہی نہیں ہوتا۔اے لاکھ سمجھاؤ کہ بھائی وہ درخت تو گرگیا جس کا تو سابیہ ہے۔ وہ تی اس تی کر دیتا ہے۔ وہ شرمندہ ہونے پر بھی شرمندہ نہیں ہوتا۔سلطنت چلی جائے 'بوئے سلطانی نہیں جاتی۔

ہم اپی بات اخواہ غلط ہی کیوں نہ ہو انہیں چھوڑ سکتے۔ ہم دوست کو چھوڑ دیتے ہیں ابحث کو البیل جھوڑ سے جہم اپی بات خواہ غلط ہی کیوں نہ ہو انہیں چھوڑ سکتے۔ ہم دوسائے تو ہماری سرداری ختم نہیں ہوتی۔ جھوڑ تے۔ مبارح جینے کی تمنا میں اپنے ساتھی ہار جینھتے ہیں۔ قافلہ ختم ہوجائے تو ہماری سرداری ختم نہیں ہوتے۔ ہم جو بھی تو تسلیم نہیں کرتے۔ ہم دوسروں کی حقیقت تو کسی قیمت پر تسلیم کرنے کو قطعاً تیار نہیں ہوتے۔ ہم خود کو میتم مانے سے انکاری ہوتے ہیں۔ ہم مرنے کی طرح

ہمارا باپ خواہ دس مرتبہ مرجائے ہم خود کو چیم ماننے سے انکاری ہوتے ہیں۔ ہم مرسے کی طرح کی افرار کی ہوئے ہیں۔ ہم اَ مَرْ بِتَ رہتے ہیں۔ ذبح ہونے سے پہلے بھی بانگ ضرور دیتے ہیں۔ ہم اپنے ہونے کا اعلان کرتے کرتے ان ہونی کی لیٹ میں آ جاتے ہیں۔ ہم ایک نامعلوم خوف میں بنتا ہیں لیکن ہم دوسروں کوخوفردہ کرنے کے عمل سے بازنہیں آتے۔ جب ہم ڈرا رہے ہوتے ہیں، ہم درخقیقت ڈر رہے ہوتے ہیں۔ ہم طاقت کے ذریعے کوگوں کو اپنا بناتے ہیں اور لوگ بھی بھی ہمارے نہیں ہوتے۔ ہم صرف مفادات سے محبت کرتے ہیں۔ انسانوں سے محبت کرنا چھوڑ دیا ہے۔ ہم صرف ایک انسان سے محبت کر سکتے ہیں۔ اپنا آپ۔ ہم خود سے محبت کرتے ہیں۔ اپنی پرسش کرتے ہیں۔ ہم صرف ایک انسان سے محبت کر سکتے ہیں۔ اپنا آپ۔ ہم خود سے محبت کرتے ہیں۔ اپنی پرسش کرتے ہیں۔ ہم صرف اپنی شکل پر فریفت ہوتے ہیں۔ اپنی پرسش کرتے ہیں۔ ہم خود کوئی علاقہ ہیوں میں رہنا پیند کرتے ہیں۔ ہم خود کو بس مامور من اللہ ہی تجھتے ہیں اور لوگوں کو اپنی رعایا ہونے کے علاوہ کوئی مقام دیے کو تیار ہیں۔ ہم خود کو سید مغلق کرتے ہیں اور فوگر کرتے ہیں۔ ہم خود کو سید مغل غزنوی 'سوری 'غوری' بھری' کی میں۔ ہم خود کو سید 'مغل 'غزنوی 'سوری 'غوری ' گلہ مر ہنداور راجیوت نسل سے متعلق کرتے ہیں اور فخر کرتے ہیں کہ ' پدرم سلطان بود۔ …''

ہم صرف انسان ہونے کو قابل عزت نہیں سمجھ سکتے۔اعلیٰ کردار اور اعلیٰ احساس کی عدم موجودگی میں بھی اعلیٰ نسل سے وابستگی ہمارے لئے قابل عزت ہے۔ ہمیں قبیلے اور برادر یوں پر ناز ہے۔صرف شرف انسانیت ہمارے لئے ہے معنی ہے۔ہم دولت کو ضرور وقعت دیتے ہیں بشر طیکہ ہمارے پاس ہو۔اگر یہی دولت دوسروں کے پاس ہوتو ہم کہتے ہیں یہ سب غریبوں کا حصہ ہے۔مزدوروں کا حق ہے۔ یہ سب نا جائز کمائی ہے۔ یہ سب حرام کا مال ہے۔ رشوت خود' ذلیل کمینے لوگ۔عزت والے لوگ تو صرف ہم ہیں۔ کیا ہم صرف تجزئے کے سرت ہم ہیں۔ کیا ہم صرف تجزئے کے سرت ہم کیا کرتے ہیں؟

ہم صبح ہوتے ہی گلہ کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ غیبت ہمارا پہندیدہ مشغلہ ہے۔ ہم پچھ نہ پچھ کسی نہ کسی کے خلاف ہی بولیں گے۔ غیبت کے بارے میں اللہ کریم کا ارشاد کہ ''غیبت کرنے والا ایسے ہے جیسے کوئی اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھائے۔'' ہم نے من رکھا ہے۔لیکن کیا کیا جائے' غیبت ہماری عادت ہے۔ گلے' شکوے' الزام تراثی' عیب جوئی وغیرہ کافن اور علم ہم نے اخبارات سے حاصل کیا ہے۔میدان سیاست کی عنایت ہے پیلم۔

ہم موسم کا گلہ کرتے ہیں' ہم خدا کا گلہ کرتے ہیں' ہم وقت کی حکومت کا گلہ کرتے ہیں' ہم اپ اکابرین کا گلہ کرتے ہیں' ہم افسروں کا گلہ کرتے ہیں' افسر ماتخوں کا گلہ کرتے ہیں' بچے ماں باپ کا گلہ کرتے ہیں' والدین اپنی اولاد کا گلہ کرتے ہیں۔ کون کس کا گلہ نہیں کرتا۔ اگر فیبت اور گلہ چھوڑ دیں تو شایہ ہم تغییری دور میں وافل ہو جا کیں۔ فیبت کے بارے میں ایک دفعہ کس نے حضور اکرم علیا ہے۔ سوال کیا کہ'' یا رسول اللہ علیا ہے '' آپ علیا ہے نے فرمایا'' کسی انسان کی عدم موجودگی میں اس کے بارے میں وہ بات کرنا جواس کے منہ پر کہہ دیا جائے تو' آپ علیا ہو کے فرمایا' تو یہ سے حائی ہوگی ۔ '' سائل نے عرض کیا کہ اگر اس کے منہ پر کہہ دیا جائے تو' آپ علیا ہو کے فرمایا' تو یہ سے حائی ہوگی ۔ '' سائل نے عرض کیا کہ اگر اس کے منہ پر کہہ دیا جائے تو' آپ علیا ہو کے فرمایا' تو یہ سے حائی ہوگی ۔ ''

ببرحال ہم لوگ شکوے اور شکایتیں سننے اور سانے کے عذاب میں مبتلا ہیں۔ہم صرف باتیں کرتے

میں کا منسل کرتے ہم کیا کرتے ہیں؟

ہم زندگی محرزندہ رہنے کے فارمو لے سکھتے رہتے ہیں اور جب زندگی اندر سے ختم ہو جاتی ہے ہم بے بس ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ ہم نے موت کا فارمولا تو سیکھا ہی نہیں ہوتا۔ پس بغیر فارمولے کے مرجاتے ہیں۔اسلام نے بامقصد زندگی کے ساتھ ساتھ بامقصد موت کا فارمولا بتایا ہے کہ جولوگ اللہ کی راہ میں مارے مجئے انہیں مردہ نہ کہوا بلکہ وه ٠٠٠ ميل - صرف و ميصنے والوں كوشعور نہيں ۔ اليي موت كه زندكي اور موت پيدا كرنے والے كا حكم ہے كه بيه زنده ہے۔ موت کا یہ فارمولا ہم بھول سکتے۔ ہم مرتے نہیں ہیں۔ ہم صرف مارے جاتے ہیں۔سکتی اور کراہتی ہوئی موت من عذاب ہے۔ ہم نے تڑیے ' پھڑ کئے کی توفیق مانگنا جھوڑ دیا ہے۔ ہم میں ول مرتصیٰ نہیں ' سوز صدیق ' تہیں۔ زندگی صرف زندہ رہنے کی تمنا میں گزرے گی تو موت ایک مصیبت بن کے آئے گی اور اگر زندگی مقصد کیلئے عرز ری تو موت قبولیت کی سند بن کے آئے گی۔ حیات جاودان لائے گی۔ ہم غور ہی نہیں کرتے 'ہم کیا کرتے ہیں؟ ہم ہر وقت بھا کے طلے جاتے ہیں۔ افراتفری کا عالم ہے۔ وفتر کو جاتا ' وفتر سے جاتا۔ پیاس سال کی نو کری۔ میں تمیں سال تو مدت ملامت ہے اور ہاتی کے سال ہم نے طافت کے بل پر حاصل کرر تھے ہوتے ہیں۔ ہم توسیع مدت ملازمت حاصل کرتے رہتے ہیں۔ ہاں تو بچاس سال کی نوکری میں ہم اتنا سفر کر جاتے کہ لوگ ابن بطوطہ اور مارکو پولو کے نام بھی بھول جا ئیں۔ نیکن ایک کولہو کے بیل اور کنویں کے مینڈک کی طرح ہم وہیں رہتے ہیں۔ ہم جلتے رہتے ہیں کیکن فاصلے طے نہیں ہوتے۔ ہم راہتے میں حائل ہونے والی ایک دیوار کو گراتے ہیں۔ ایکلے دن ایک ئی دیوار راہ میں حاکل ہو جاتی ہے۔ بس چل سوچل ' کھیل جاری رہتا ہے۔ نہ ہم اپنے آشیانے جھوڑتے ہیں نہ ہم کو ذوق پروازعطا ہوتا ہے۔ہم غلامی ہے' پروگرام کی غلامی ہے' اتنے مانوس ہو گئے ہیں کہ جمیں آزادی ہے ڈرلگتا ہے۔ عمر تاریکیوں میں کا نے کے بعد ہمیں حقیقت کے اجالوں ہے بھی ڈرالگتا ہے۔

ہم بہرحال بھا گئے رہتے ہیں۔ ہم بہت معردف رہتے ہیں۔ غالبًا ہم کی چکدار شے کے تعاقب میں رہتے ہیں۔ غالبًا ہم کی چکدار شے کے تعاقب میں رہتے ہیں۔ یہ روثن شے لوبھ کی بری ہے۔ ہم اس کے پیچھے دوڑتے ہیں اور پری کا محافظ خوف کا دیو ہمارے پیچھے ہوتا ہے۔ نہ ہم اس کو چھوڑتے ہیں اور نہ وہ ہمیں چھوڑتا ہے۔ ہمیں کون بتائے کہ لا لچی ہمیشہ ڈرتا رہتا ہے۔ جس نے لا لچ چھوڑ دیا وہ بس' لاخوف' اور' لا یکونوں' کی منزل میں داخل کر دیا گیا۔ ہم خود پر رحم نہیں کر سکتے سے ہم کیا کرتے ہیں؟

### بےرتبب

زندگی، ترتیب بلکہ حسن ترتیب کا نام ہے۔لیکن بھی بھی بیرتیب اپنے آپ سے باہر ہو جاتی ہے جس طرح کناروں کے اندر بہنے والا خاموش دریا بھی نہ بھی اپنے آپ سے باہر ہو جاتا ہے اور پھر تمام زندگی کو بے ترتیب کر دیتا ہے۔

بے ترتیب ہونا عناصر کے پریٹان ہونے کا ایک مظاہرہ ہوتا ہے' ایک وارنگ ہوتی ہے کہ مخفل حباب ہمیشہ ترتیب میں قائم نہیں رہتی ہے۔ علقہ دشمنال بھی ترتیب سے باہر ہوجاتا ہے۔ انسان بیٹھے بیٹھے اپنی نگاہوں میں بدل سا جاتا ہے۔ بھی جن باتوں پر افسوس ہوتا تھا' اب ان پر افسوس نہیں ہوتا کہ انسان جان چکا ہوتا ہوتا ہے کہ حسن ترتیب عارضی ہے۔ بندشیں ٹوٹ جاتی ہیں۔ تبیج کے دانے بھر جاتے ہیں اور انسان سوچتا رہتا جاتا ہے کہ حسن ترتیب عارضی ہے۔ احتیاط ہوگئی۔ شیراز وُ حالات اور شیراز وُ خیالات منتشر ہو گئے۔ جاتا ہے کہ صبط ہوگیا ہے۔ احتیاط ہوگئی۔ شیراز وُ حالات اور شیراز وُ خیالات منتشر ہو گئے۔ باتا ہے کہ صبط ہوگیا ہے۔ احتیاط ہوگئی۔ شیراز وُ حالات اور شیراز وُ خیالات منتشر ہو گئے۔ بہتر بھی انسان چننا ہے گرے ہوئے موتی اور خیال کی تبیج مرتب کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ لیکن اب کہاں! بہتر تیمی انسان کو گرفت میں لئے لیتی ہے اور وہ روتے روتے ہنس پڑتا ہے اور ہنتے ہنتے رو پڑتا ہے۔ مانوس اور مرغوب مقامات اور افراد اور کیفیات ہے گریزاں ہوجاتا ہے۔

جب خیال کی بندش ٹوٹ جائے توعمل کی تر نیب بھی قائم نہیں رہ سکتی۔ بھی ہا قاعد گی کو کامیا ہی سمجھا جاتا ہے اور بھی بے قاعد گی کو پیند کیا جانے لگتا ہے۔

جب خیال ہے ترتیب اور منتشر ہو جائے تو اظہار' بیان اور تحریر میں ربط ختم ہو جاتا ہے۔ کسی بات کا کوئی سراکسی سرے سے نہیں مات بنشیں اور کڑیاں ٹوٹ جاتی ہیں اور جن اینٹوں سے خوبصورت مکان بنائے وہ پھر ربط سے بے ربط ہو کر ملے کا ڈھر ہو جاتی ہیں۔ واضح ، غیر واضح ہو جاتا ہے۔ اس کیفیت میں' میں نے چاہا کہ مضمون نکھا جائے۔ بس ہے تہیں کی جا کیں۔ نے چاہا کہ مضمون نکھا جائے۔ بس ہوتی جتنی ہم سے خور کر رہا تھا کہ ہماری عبادتیں' ہماری ریاضتیں اور ہماری دعا کیں اتی بااثر نہیں ہوتی جتنی ہم سے خور کر رہا تھا کہ ہماری عبادتیں' ہماری ریاضتیں اور ہماری دعا کیں اتی بااثر نہیں ہوتی جتنی ہم سے کور کول کی ہوتی تھیں۔ گزشتہ زمانوں کے لوگول کے حالات اسنے خوشگوار نہیں سے جتنے آج کل ہیں۔ آج کا ایک معمولی سا کارخانہ دار ایک چھوٹا سا سرمایہ دار بھی اپنی اور دار ہمی اپنی دولت رکھتا ہے کہ شاید کی شون نہیں سے ان کے پاس سفر کیلئے گاڑیاں' جہاز اور ہیلی کا پٹر نہیں سے دان کی سؤکیس بس نام کی سؤئیس تھے۔ آج ایک ان کے پاس سفر کیلئے گاڑیاں' جہاز اور ہیلی کا پٹر نہیں سے دان کی سؤکیس بس نام کی سؤئیس تھے۔ آج ایک کرتے تھے' محموث گاڑیاں' جہاز اور ہیلی کا پٹر نہیں سے دوڑاتے تھے اور خوش رہتے ہے۔ آج ایک کرتے تھے' محموث گاڑیاں' جہاز اور ہیلی کی پشت پر۔ وہ لوگ محموث ہیں جن نام کی سؤئیس تھے۔ آج ایک مرتے تھے' محموث گاڑی میں اور ہاتھی کی پشت پر۔ وہ لوگ محموث ہیں جو اور نوش میسر ہیں' لیکن دل بھا ہوا

لاؤڈ سپیکرکا شور ہے۔ تبلیغ کا زور ہے۔ مسلمان 'مسلمانوں کومسلمان ہونے کی تبلیغ کر رہے ہیں۔
جس کی طبیعت چاہے ' اٹھ کر کھڑا ہو جائے اور رٹی رٹائی ایک تقریر وے مارے ' بے بی ہے۔ وقت قیام بھی سجدے میں گزارا جاتا ہے۔ زندگی کسی رخ پر جا رہی ہے اور تبلیغ کسی اور رخ پر۔ ہم لوگ بیان کرتے ہیں کہ حضور اکرم عبلیقے کی زندگی سادہ تھی۔ آپ عبلیقے نے کھور کی چٹائی کا بستر بنایا ہوا تھا۔ آپ عبلیقے کے لباس مبارک میں پیوند تھے۔ آپ عبلیقے سب سے زیادہ معزز انسان بنائے گئے اور آپ عبلیقے کے مانے والے مبارک میں پیوند تھے۔ آپ عبلی رکھتے ہیں جبکہ ہماری زندگی اس زندگی سے یکسر مختلف ہے۔

حضورا کرم علی کے شادی کی تقریبات کوسادہ ترین رکھنے کا تھم فرمایا ۔ حضور علی کے ماننے والے بجوں کی شادیاں کرتے ہیں' لاکھوں روپ خرج کئے جاتے ہیں۔ لڑکی والے برات کے استقبال ورطعام پر بے در لیخ خرج کرتے ہیں۔ یہنیں برات سے پہلے رسم حنا بندی اوا کی جاتی ہے۔ راتوں کو ایک گھرسے دوسرے گھر جانے والے مبندی کی رسم اوا کرنے کیلئے سرعام گانا بجانا کرتے ہیں۔ ویڈیوفلمیں بنائی جاتی ہیں اور اپنے گھر جانے والے مبندی کی رسم اوا کرنے کیلئے سرعام گانا بجانا کرتے ہیں۔ ویڈیوفلمیں بنائی جاتی ہیں اور اپنے مسلمان ہونے کا سرعام غذاق اڑایا جاتا ہے۔ برے برٹ ہوٹلوں میں شاویوں کی دعوت ہوتی ہے اور برات میں سن بنے ساتی جلے کا رنگ نظر آتا ہے۔ کیا ہے گا؟ امیر پسے کی نمائش کرے غریب کو مزید غریب کر دیتا ہے اور فریب کی بنیاں' ہمیشہ بیٹیاں ہی بنی رہتی ہیں۔ انہیں ولین بنے کا موقع اس لئے نہیں ملتا کہ ان کے پاس وسائل نہیں۔

یہ بجیب باتیں ہیں۔ ایبا لگتا ہے کہ ہر شعبہ اپ اصل سے ہاہر ہوگیا۔ ہر تر تیب ٹوٹ گئی۔ تمی استاد کردار ساز ہوتے تھے۔ بچوں میں عظمت کردار پیدا کرتے تھے۔ روحانیت کا درس دیتے تھے۔ زمائی کی حقیقتوں سے آشنا کرتے تھے اور آج بچھاور ہی ماحول پیدا ہو گیا۔ درس گاہیں پچھاور تنم کے انسان پیدا کر رہی ہیں۔

ہم چاہتے ہیں کہ برطرف اسلام پیل جائے۔لیکن ہم نے خود جو اسلام معاشرہ بنایا ہے' اس کی

حالت بے ترتیب می ہے۔ ہم بچوں کو انگریزی سکولوں میں داخل کراتے ہیں اور جاہتے ہیں کہ اسلامی روحانی معاشرہ پیدا ہو۔ ہم کیا بورہے ہیں اور کیا کا ٹنا جاہتے ہیں۔

ہم عجب قوم ہیں۔ عبادت عربی میں کرتے ہیں ' دفتر وں ہیں انگریزی لکھتے ہیں ' انگریزی بولتے ہیں۔ ہم عجب قوم ہیں۔ عبادہ میں کرتے ہیں ' گھروں میں اور بے تکلف ماحول میں مادری زبان استعال ہیں۔ ہم عام طور پر گفتگو اردو میں کرتے ہیں ' گھروں میں اور بے تکلف ماحول میں مادری زبان استعال کرتے ہیں۔ ہم اقبال کے کلام کو بردی عزت کی نگاہ ہے و کیھتے ہیں اور اس کی زندگی پر اعتراض کرنے ہے بھی باز نہیں رہتے۔ قائداعظم کو بابائے قوم مانا جاتا ہے اور ان کے دیئے ہوئے پاکستان کی وہ عزت نہیں کرتے ' جواس کاحق ہے۔

ہم رحمہ لی کا سبق دیتے رہتے ہیں' اس کے نوائد اور محاسن بیان کرتے ہیں۔ لیکن کسی پر رحم نہیں کرتے ۔ لوگ اسنے امیر ہیں کہ بس بے حساب۔ امیر ول کا مال بڑھتا جا رہا ہے اور غریبوں کی تعداد بڑھتی جا رہی ہے۔ یہ کیا تر تیب بنے گی؟ کیا رحمہ لی ہوگی؟ کیا بھائی چارہ ہوگا؟ کنارے پر آ جا کیس تو امدادی کیمپ آپ کے استقبال کیلئے موجود ہوں گے۔ لیکن ڈو بنے والے کے پاس تو کوئی امدادی نہ پہنچا۔ یہ وسائل کی بات نہیں' یہ احساس اور جذبات کی بات ہے۔

ٹیلی ویژن پر کشتیاں و یکھنے والے کیا سیکھیں گے۔ظلم و یکھنا اورظلم کرنا پبندیدہ مشغلہ ہوتا جارہا ہے۔ ای طرح شرم وحیا کے پردے جاک کئے جارہے ہیں۔ ہماری روزمرہ کی گفتگو میں نئے نئے الفاظ شامل کئے جا رہے ہیں۔ گینگ ریپ ایک عام روزمرہ کےطور پر استعمال ہورہا ہے۔

ہمارے اخبار ملک میں ہونے والے گناہ اور جرائم کونمایاں سرخیاں دے کرعوام کو کیا تعلیم دے رہے ہیں۔ سنسی خیزیت کا پیدا کرنا ایک کارو ہاری ضرورت ہو گیا ہے۔ فلمیں 'ویڈ یوفلمیں دن رات قوم کے کردار میں زہر گھول رہی ہیں۔ ہمارے بیچ ویجے ویجے ویجے کچھاور سے ہوتے جارہے ہیں۔ کوئی پتے نہیں کل کوساری ترتیب کو کمل طور پر بے ترتیب کر دیا جائے۔ اس وقت سے ڈرنا چاہئے جب ساری ترتیب فتم ہو جائے۔ شاید وہی وقت قیامت کا ہو۔ ہاپ بیٹا اور ماں بیٹی کے درمیان حجابات اٹھ کے ہیں۔ کیسا ادب اور کیا لحاظ!!

اس سے پہلے کہ ہم سے سب بچھ چھن جائے ہمیں بہت بچھ چھوڑ دینا چاہئے اور پھر سے ترتیب نو پیدا کرنی چاہئے۔ انسان ' انسان کا دکھ محسول کرے۔ بلکہ انسان ' انسان کو انسان تو سمجھے۔ بید فنا کی بستی ہے۔ بیہ وقت کا عبرت کدہ ہے۔ جہاں سے بڑے بڑے فراعنہ فتی ہو کر نکلے۔ یبال سے کوئی چیز اٹھائی نہیں جا سکتی۔ زمینیں انتقال کراتے کراتے بندے کا اپنا انتقال ہو جاتا ہے۔ ہم دوسروں کے مال کی حفاظت کرتے رہجے ہیں اور آنے والی نسل مال کے انتظار میں ہماری رخصت کی دعا کرتی رہتی ہے۔

کیا ایسانہیں ہوسکتا کہ جو ہور ہاہے' وہ نہ ہو اور جونہیں ہور ہاہے وہ ہونا شروع ہو جائے۔ کیا ایسا نہیں ہوسکتا کہ ہم ایک وحدت میں پھر سے پرو دیئے جائیں۔ کیا تمام علاء اور تمام مشائخ اکٹھے نہیں ہو سکتے ؟ کیا اس قوم کو وہ وقت نہیں مل سکتا جس کے آنے کی وعائمیں کی جا رہی تھیں؟ کیا وہ قربانیاں جو شہید ہونے والواں نے پیش کیں 'ان کورائیگال ہونے سے بچایا نہیں جا سکتا؟ یہاں اپنے دلیں میں بہت سے لوگ خود کو پردیس ماننے میں۔ کیوں … ؟

کیا توم حاکموں اور محکموں میں تقتیم ہو جائے گی؟ کیا اے امیرغریب میں بٹ جانا چاہے؟ کیاسکھی لوً۔' دکھیوں کا آسرانبیں بن سکتے ؟ کیا موجود بے ترتیمی گھرحسب ترتیب میں نہیں ہسکتی ؟

یہ سوچنے کی بات نہیں ہے۔ یہ اس کے نفل کے انظار کا دفت ہے۔ ہم ایک دوسرے کو نقصان پہنچانے کے ممل سے دراصل ملک کو نقصان پہنچا رہے ہیں۔ ملک ماں ہے۔ اس کا ایک بیٹا مرے یا دوسرا مر جائے ہرابر ہے۔ اپوزیشن بھی ایمان سے کام لے ادر حکومت بھی خلوص کے ساتھ کام کرے۔ قوم اور ملک مزید کی صدے کے متحمل نہیں ہو سکتے ادر ہم سارے ملک پر رحم کریں۔ اس کی خدمت کریں اور قوم کی تشکیل مرید کریں اور قوم کی تشکیل کریں ادر پھر عناصر میں ظہور ترتیب پیدا ہو جائے گا۔

 $\triangle \triangle \triangle$ 

#### دابطه

رابطہ یے نہیں کہ پوسٹ بکس نمبر بتا دیا جائے۔ رابطہ اس خیال کا نام ہے جو کسی قاری کے ال میں مصنف کے بارے میں پیدا ہو۔ ول میں پیدا ہونے والا خیال ہی رابطہ ہے۔ اظہار میں آئے یا نہ آئے ارابطہ ہی کہلائے گا۔

اگرایک آدمی آپ کے پاس سے گزرا' اس نے آپ کو دیکھا اور خاموثی سے آپ کی زندگی اور آپ کی حفاظت کے بارے میں دعا کر دی تو اس کے دل کا رابطہ قائم ہو گیا۔ ہزار ہا رابطے خاموثی سے پلتے رہتے ہیں' کوئی کوئی رابطہ ظاہر ہوتا ہے۔ ماں کا رابطہ اپنے بچے کے بیدا ہونے سے پہلے بھی ہوتا ہے۔ وہ بچے کے خیال میں سوتی ہے' اس کے خیال میں جاگتی ہے۔ اس کے خواب' اس کی بیداری' اس کے پروگرام اسی آنے والے بچے کے حوالے بختے رہتے ہیں۔ پردیس جانے والے اپنے دیس کے رابطے میں رہتے ہیں۔ عمر پردیس میں گئتی ہے اور رابطہ وطن میں رہتا ہے۔ مال کی دعا کیں رابطے کی شکل ہیں۔

ہم لوگ بعض اوقات یہ دریافت کرنے سے قاصر رہتے ہیں کہ کس کا کب' کیسے اور کہاں رابطہ ہو گیا۔ استاد کی بات' اس کا دیا ہواعلم جب تک قائم رہے' استاد سے رابطہ ہے۔ استاد نوت ہو جائے تب بھی رابطہ ہے۔ اس لئے معلم کی قدر کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور جو ذات معلم اخلاق ہے' اس کا رابطہ بھی ٹوٹ ہی نہیں سکتا۔

رابطے دلوں میں پلتے ہیں۔ محبت صرف رابطے کا نام ہے۔ ایک آومی نے دوسرے انسان کو پہند کیا۔
آئھوں نے چہرہ دیکھا' دل نے قبول کیا۔ روح نے استقبال کیا' رابط مستقل ہوگیا ہمارے غم' ہماری خوشیاں
ای رابطے کی روشنی میں چلتے اور پلتے رہتے ہیں۔ وہ پرندے جو سرد علاقوں سے گرم علاقوں کی طرف ہجرت
کرتے ہیں' وہ برفوں میں چھوڑے ہوئے اپنے انڈول سے بھی رابط رکھتے ہیں اور یہاں تک بھی کہا جاتا ہے
کہانے دل اور اپنی نگاہ کی گرمی سے انڈول کو گرم رکھتے ہیں' انہیں سیتے ہیں۔

دنیا میں نظرآنے والی حرکت رابطوں کی تفسیم ہے۔ بندے کا رابطہ خدا کے ساتھ' چاہے اس کا اظہار ہو یا نہ ہو' قائم رہتا ہے۔ مالک ہونے کی حیثیت سے وہ زندگی دینے والا زندگی واپس لے لے' تب بھی رابطہ قائم رہتا ہے۔ وہ ہر حال میں آپ کی سائس میں ہے۔ آپ کی شدرگ سے زیادہ قریب ہے۔ اس کے رابطے اس کی ذات کی طرح پراسرار اور پرتا ثیر ہوتے ہیں۔

ایک رابطہ جو ہم خدا کے ساتھ رکھتے ہیں اور ایک رابطہ جو خدا ہمارے ساتھ رکھتا ہے۔ یہ زندگ رابطوں کی داستان ہے۔ رابطے ہی رابطے' لطف ہی لطف' رونق ہی رونق۔ رابطوں کو نہ ماننے والے شاید اس حقیقت کو نہ بجھ کیں لیکن یہ ایک امر واقعہ ہے کہ ہم ماضی میں زندہ ہیں 'ہم حال میں زندہ ہیں' ہم مستقبل میں زندہ ہیں۔ یہ بزار ہا ہریاں ماضی کے مصنفوں کے ساتھ ہمارے رابطوں کی داستان دلنشیں ہے۔ اگر مصنف فائی تھ' مرگیا۔ اس کا ذکر ضروری نہیں تو پھر اس کی کتاب کیا ہے؟ کتاب مصنف کے پاس لے جاتی ہے' اس کے دل میں لے جاتی ہے اور ہم اس را بطے ہے اکتباب فیض کرتے ہیں۔ اگر کو دل میں لے جاتی ہے اور ہم اس را بطے ہے اکتباب فیض کرتے ہیں۔ اگر کو دل میں کے دل میں کی مصنف کو نہیں مانتا یا کسی '' نہج البلاغت' کو کی شخص یہ کیے کہ میں کسی مصنف کو نہیں مانتا یا کسی '' کو ہیا جا جاتی ہو گئے تو ادب سے بیسوال بو چھا جا سیس مانتا یا کسی '' کو نہیں مانتا یا کسی '' کو ہیا مانتے ہو۔ اس کے در آن کو زندہ کلام کیسے مانتے ہو۔

حقیقت سے کہ ہر چیز' ہرگزری ہوئی چیز' اتنی زندہ ہے کہ اندازہ کرنامشکل ہے۔ کسی آدمی کا باپ نوت ہو جائے' قبر میں دنن ہو جائے۔ اگر وہ گزرگیا' ختم ہو گیا تو قبر کیا ہے اور کیوں؟ اگر قبر صاحب مزار کے نام سے موسوم ہے تو ہر مزارا ہے صاحب مزار کے رابطے کا ذریعہ بنتا ہے۔

ہم انبی رابطوں میں پلتے ہیں' انبی رابطوں پر چلتے ہیں' یبی رابطے ہماری سند ہیں' یبی رابطے ہماری گزرگاہ خیال کے راستے ہیں۔ انبی شاہراہوں پر وفت کے قافلے چلتے رہے۔ وہ قافلے کہیں غائب نہیں ہو سکتے 'کہیں عنقانہیں ہو گئے' کہیں معدوم نہیں ہو گئے۔ وہ سارے زمانے کے چبرے پر اپنقش مرتم کر گئے۔

جن لوگوں کے زمانے میں نزول قرآن ہوا' انہوں نے دیکھا کہ کس طرح نزول کی کیفیات پیدا ہوکی۔ ہارے ہارائیل امین کا ہوکی۔ ہارائیل امین کا ہوکی۔ ہارائیل امین کا اللہ کا کلام ہے' جرئیل امین کا لایا ہوا ہوا ہمیشہ ہی اپنی تمام تقدیس کے ساتھ محفوظ لایا ہوا ہور یہ کلام ہمیشہ ہی اپنی تمام تقدیس کے ساتھ محفوظ اور قائم رہے گا۔ لوگوں نے اس رابطے کے بارے میں بہت سے شہبات پھیلائے ہوئے ہیں۔ اس میں کوئی اور قائم رہے گا۔ لوگوں نے اس رابطے کے بارے میں بہت سے شہبات پھیلائے ہوئے ہیں۔ اس میں کوئی

تک و شبہ کی گنجائش نہیں کہ حضور پاک علی اللہ کے رسول علی ہیں' بمیشہ کیلئے ہیں اور بمیشہ کیلئے ہیں اور جو ہیں اور جو ہیں انہیں سے نہیں کہ حضور پاک علی ہیں اور جو ہیں انہیں سے نہیں کہ سکتے۔ بچے تو یہ ہے کہ جس ذات پر نزول کلام مجید ہو' وہ ذات کم نہیں ہے' مقدس کتاب ہے۔حضور علی ہے۔حضور علی ہے۔ حضور علی ہے۔

ہراہم اپنے مسمی کے ساتھ رابطہ رکھتا ہے اور بدرابطہ بھی ضائع نہیں ہوتا۔ ہم جس اسم کو پکارتے ہیں اس کے مسمی تک ہماری پکار پہنچی ہے اور ہمیں جواب ملتے ہیں۔ یہاں تک کہ انسان کی اصلاح بھی اور اس کا عرفان بھی ان رابطوں کا مربون منت ہے۔ روح ' روح کو گائیڈ کرسکتی ہے۔ اب تو مغرب اور سائنس زدہ مغرب نے بھی روحانی رابطوں کو تسلیم کر لیا ہے۔ انسان ایک ماحول میں رہتا ہے اور ممکن ہے اس کے رابطے سی مغرب نے بھی روحانی رابطوں کو تسلیم کر لیا ہے۔ انسان ایک ماحول میں رہتا ہے اور ممکن ہے اس کے رابطے سی اور حاصل سے ہوں۔ ول کی باتیں دل والے ہی سمجھ سکتے ہیں۔ روح کی دنیا روح والے بی پہچا نتے ہیں۔ راز کا عالم راز جانبے والوں پر آشکار ہوتا ہے۔ اگر ماضی کے رابطے ختم کر دیئے گئے تو سی مستقبل پر ایمان اور ممکن ، کی نہیں ہوسکتا۔

ہم دیکھتے ہیں کہ توم بزرگوں کے دن مناتی ہے۔ اس دن بزرگ لوگ اپنی عارضی رخصت کے باوجود اپنے دنوں کے منائے جانے کا لطف حاصل کرتے ہیں۔ قائداعظم کے مزار پر حاضری دینا قائد کی روٹ کو ملام ہے اور اس کیلئے آسودگی کا پیغام۔ اس طرح باتی لوگوں کے آستانوں پر ہماری حاضریوں کا عائم ہے۔ انسان سوچ سمجھ کرغور کے ساتھ اپنے رابطوں کو دریافت کرے اپنے رابطوں کی حفاظت کرے اور اپنے رابطوں ہے ہو سکے تو قوم کو آگاہ کرے۔ اقبال نے پیرردی سے اور بیا تھا اور بیرردی کا فیصلے کا میانیوں سے سرفراز پیرردی کا فیصلے کا میانیوں سے سرفراز بورائی جی فیصلے کا میانیوں سے سرفراز ہوئے اور آج ہی فیصلے ہم ہونے کا جواز ہیں۔

غور ہے ویکھنے والی بات ہے کہ اگر آپ کو اچھی بات کہیں' اچھا کلام تحریر کریں تو آپ کیلئے ہزار با اٹھے ہوئے ہاتھ آپ کی صحت اور زندگی کی وعا کیلئے تیا ، ہوں گے۔کسی کا نام نہیں معلوم' کسی کا چہرہ نہیں ویکھا لیکن ان سے رابطہ ہے' ان کا آپ سے رابطہ ہے۔رابطے آپ کوتقویت دے رہے ہیں اور آپ ای تقویت سے اینے اپنے سفر پرگامزن ہیں۔

خدا ہمارے روحانی رابطوں کی حظاظت فرمائے۔ انہیں ہمارے لئے دعا وینے کی توفیق عطا فرمائے۔ ہمیں ان کا شکرا داکرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ ہمیں ان کا شکرا داکرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ ہمارے استادوں کی خیر' ہمارے کر خیر' ہماری تاریخ کی خیراورہمیں ایمان کی دولت عطا فرمانے والوں کی خدمت میں سجد ہُنیاز۔

#### رشت

ر شتے دولتم کے ہوتے ہیں۔ وہ جوہمیں پیدائش سے ہی وراشت میں طے اور جوہم نے خود بنائے۔
پیرائی رشتے خون کے رشتے ہیں۔ مال باپ بہن بھائی اعزہ واقر بار بیسب رشتے سے بنائے ہوئے ہیں۔ یہ
رشتے نہ جوز نے سے جڑتے ہیں اور نہ تو ڑ نے سے ٹو شتے ہیں۔ یہ دائی رشتے ہیں۔ یہ از کی وابستگیاں ہیں۔ یہ
دائی ذمہ داریاں ہیں 'جنہیں ہم نے پورا کرنا ہوتا ہے۔ بزرگوں کی عزت 'چھوٹوں سے پیار' ان رشتوں کا
تی نہا ہے۔

وور شیتے جوہم خود بناتے ہیں' ہمارے دوست ہیں' ہمارے ہم جماعت' ہم مذہب' ہم پیشہ' ہم دم رفیق ' اور مصحبوب' ہمارے محب' ہمارے سیاسی رفقاء' ہمارے مخالفین' ہمارے مداح' ہمارے افسر' ہمارے افسر' ہمارے ہمدے بعد اور ہیں۔

اللہ تعدر بف و حلیف' ہمارے اسا تذہ' ہمارے حلافہ و غرضیکہ ہر طرح کے لوگ ہمارے رشتہ دار ہیں۔

المرک زندگ ہمارے ان ہی رشتوں میں بٹ جاتی ہے' ختم ہو جاتی ہے اور کٹ جاتی ہے۔ ہم ہاراتوں اور جمان زندگ اسے المحدود رشتوں کی کہاں سے تاب جانوں میں شامل ہوتے ہوتے رخصت ہو جاتے ہیں۔ ایک مختصر زندگی اسے لامحدود رشتوں کی کہاں سے تاب بیات ہیں۔ ایک محتصر ندگی اسے داستان جاری رہتی ہے' لیکن سے است ہو جاتے ہیں۔ ایک محتصر ندگی اسے داستان جاری رہتی ہے' لیکن سے داستان جاری رہتی ہے۔ استان سے داستان جاری رہتی ہے' لیکن سے داستان جاری رہتی ہو جاتے ہیں۔ داستان جاری رہتی ہے' لیکن سے داستان جاری رہتی ہو جاتے ہیں۔ داستان جاری رہتی ہے' لیکن سے داستان جاری رہتی ہو جاتے ہیں۔ داستان جاری رہتی ہو جاتے ہیں۔ داستان جاری رہتی ہو جاتے ہیں۔ داستان جاری رہتی ہو جاتے ہیں۔

جم اپ بزرکوں سے ان کی زندگی سے حالات سنتے ہیں' اپ بچوں کو اپ زمانے کا ذکر سناتے ہیں۔ اب بچوں کو اپ زمانے کا ذکر سناتے ہیں اور جب بچے اپنا حال سنانے کے قابل ہوتے ہیں' ہم ساعت سے محردم ہو چکے ہوتے ہیں۔ ہم قلیل عرصہ کسیلئے یہاں ہی اور یہاں کا کاروبارایک طویل سلسلہ ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ہم راستے میں ہی غائب ہوجاتے ہیں۔ کوئی شخص یہ داستان کمل نہیں کر سکا۔ بھی آغاز رہ گیا اور بھی انجام۔ بچھ گلے' شکوے' شکایتیں' بچھ خشک و تیں۔ کوئی شخص یہ داستان کمل نہیں کر سکا۔ بھی آغاز رہ گیا اور بھی انجام۔ بچھ گلے' شکوے' شکایتیں' بچھ خشک و تربین رہتا۔

رشتوں کی بہارانسان کیلئے ایک عجب احساس پیدا کرتی ہے۔فردایک وسیع اجتماعیت کے احساس میں پاتا ہے۔ ہم خود کو ہرطرف متعلق محسوس کرہتے ہیں۔ ایک عظیم دصال ہمیں اپنی آغوش میں پردرش کرتا ہے۔

ہم پر دفت کی عنایات کے دروازے کھلتے ہیں۔ امکانات روشن ہوتے ہیں۔ ہمارا وجود' ہمارا احساس' بمارا شعور برطرف محسوس کیا جاتا ہے۔ ہم خوشی اورغم میں تنہا نہیں رہتے۔ لوگ ہمارے ساتھ شریک ہوکر ہماری خوشی میں اضافہ کرتے ہیں اورغم کو کم کرتے ہیں۔ محسوس ہوتا ہے کہ ہم دیکھے جارہے ہیں۔ ہم سوچے جارہے ہیں۔ ہم سوچے جارہے ہیں' ہم محسوس کئے جارہے ہیں۔ ہم ایک وسیع اور عظیم زندگی کا لازی حصہ بن مجھے ہیں۔ سوچے جارہے ہیں' ہم محسوس کئے جارہے ہیں۔ ہم ایک وسیع اور عظیم زندگی کا لازی حصہ بن مجھے ہیں۔ ہمارے بغیر زندگی ناکمل تھی۔ ہمارے آنے سے سب بچھ ہوا۔ لوگ ہمارا انتظار کر رہے تھے۔ زندگی ہمارے

استقبال میں کھڑی تھی۔ ہم خود کو ایک نہایت ہی اہم فروسیجے ہیں۔ ہم نہ ہوتے تو شاید پچھ بھی نہ ہوتا۔ لیکن اور پہلین ایک اداس لیکن ہے۔ پچھ ہی عرصہ میں سب پچھ بدلنا شروع ہو جاتا ہے۔ ہم پر بر سنے والے پیار کے باول' ہے اعتبائی کی آندھی سے اڑ جاتے ہیں۔ ہمارے سرول سے محبت کی چا دراتر جاتی ہے۔ ہمارا عظیم وصال ایک خوفناک فراق بن جاتا ہے۔ ہمارے 'ہمارے نہیں رہتے۔ ہمارا وجود زندگ میں غیر موجود ہونا شروع ہو جاتا ہے۔ ہمارے تذکرے زبانوں سے اثر جاتے ہیں۔ ہماری یاد دل سے دور ہو جاتی ہے۔ ہمار شروع ہو جاتا ہے۔ ہمارے تذکرے زبانوں سے اثر جاتے ہیں۔ ہماری یاد دل سے دور ہو جاتی ہے۔ ہماری آزمائش بن جاتی ہیں۔ اپنول کے پاس اپنول کے بارے میں سوچنے کا وقت نہیں :وتا۔ ہماری ہوتا ہوں کو ہم چھوڑ دیتے ہیں۔ پچھ کو ہم چھوڑ دیتے ہیں۔ پچھوڑ دیتے ہیں۔ پچھوڑ دیتے ہیں۔ پچھوڑ دیتے ہیں۔ پچھوڑ دیتے ہیں۔ پھھوڑ دیتے ہیں۔ پھھوڑ دیتے ہیں۔ پھھوڑ دیتے ہیں۔ پھھوڑ دیتے ہیں اور جب شوش کی ساتھ گزارا مشکل ہو جاتا ہے۔ جب تک ہم والدین کے گھر ہیں رہتے ہیں اور ہم خوش رہتے ہیں اور جب شوش کی ساتھ گزارا مشکل ہو جاتا ہے۔ جب تک ہم والدین کے گھر ہیں رہتے ہیں تو ہم اچھا محسوس نہیں کرتے۔ ہماری ضرورتیں پورئی سے میں اور ہم موالدین جب ہم ہے اپنی ضرورت کا ذکر کرتے ہیں تو ہم رشتوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں تو ہم رشتوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں تو ہم رشتوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رشتوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رہنوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رہنوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رہنوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رہنوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رہنوں کی اذبت کی باتیں کرتے ہیں ہو ہم رہم اس عنایت کو بھول جاتے ہیں ہو ہم پر بچین میں ہوئی۔

ای طرح باتی رشتے آہتہ آہتہ دم توڑ دیتے ہیں۔ اس طرح ہم آہتہ آہتہ ابنوں سے بیگانوں میں جا پہنچتے ہیں۔ ہمارے ساتھ ایک قافلہ چل رہا تھا۔ ایک جوم تھا اپنوں کا 'اپنے لکتوں کا۔ چلتے چلتے جوم برل جاتا ہے۔ چبرے تبدیل ہو جاتے ہیں۔ جوم قائم رہتا ہے لیکن افراد بدل جاتے ہیں اور اس جوم میں ہمارے ماضی کی کوئی گراہی نہیں ہوتی۔ سب اجنبی ہوتے ہیں۔ سب سے بے خبر۔ ہمارے ہی قافلے میں ہمارا کوئی نہیں ہوتا۔ رشتے نوٹ چکے ہوتے ہیں۔ ول چھر ہو چکا ہوتا ہے نہ کوئی یاد ستاتی ہے' نہ کوئی غم راماتا ہے۔ ہونا اور نہ ہونا برابر سالگتا ہے۔

رشتے ہمارا وقت 'ہمارا بیبہ' ہمارا سکون اور مجن مجھی ہمارا ایمان کھاتے ہیں۔ یہی ہمارا ساج ہے اور
یہی ہمارا معیار ہے۔ ہمیں تر نیبات میں پھنسانے والے رشتے ہی تو ہیں۔ ہمیں غربی سے غیرت وال نے والے
رشتے ہی تو ہیں اور پھر اس غیرت سے مجبور ہو کر ہم ایمان فروشی کر جاتے ہیں۔ ہم غربی کوحرام کہتے ہیں اور
رشوت کو حلال۔ رشتوں کے تقاضے' دین کے تقاضوں سے متصادم ہو جاتے ہیں اور پھر ..... ہم بے بس ہو کر
گزرتے ہیں وہ کام' جوہمیں نہ کرنا جا ہئے۔

رشتوں میں اہم ترین رشتہ میاں ہوی کا ہے۔ یہ رشتہ ہم خود بناتے ہیں اور خود ہی اس کو نبھانے کا فریضہ انجام دیتے ہیں۔ بھی بھی تو مجاد لے تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ اس غزل کے دو پہنے ماری عمر مناظرہ کرتے رہتے ہیں۔ بھی بھی تو مجاد لے تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ اس غزل کے مطلع اور مقطع میں پھی فرق نہیں ہوتا۔ نہ جانے کب کیا ہو جائے۔ سکون بھی اس رشتے میں ہے اور اضطراب بھی۔ شادی کے اولین ایام طلسماتی ہوتے ہیں۔ محبت وسرشاری کی داستان وفودشوق کے لیات اور عزت و احترام کے جذبات معور ذات کی بیداری کا دور'ارتقا و بقائے حیات کے عظیم عمل میں

اشتراک احساس اس دشتے کی اساس ہے۔ لیکن میدرشتہ جمی۔ کیا اعتباد رفتہ ناپائیداد کا۔ پیار پیار ہی جیس آپ سے تم اور تم سے تق تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ سکون بخش رشتے کے اذبت ناک پہلونمایاں ہونے لگتے ہیں۔ انسان پندیدہ کو اس برداشت کرنا شروع کر دیتا ہے۔ شروع شروع میں لوگ اس رشتہ کے دم سے زندہ ہوتے ایس نہدیدہ کو جودہ سے دندہ ہونے اللہ برشتہ دیپک راگ برختم ہوتا ہے۔

رشتوں کی داستان شروع سے چلی آ رہی ہے۔ رشتے پیدا ہوتے ہیں' رشتے بنتے ہیں' بنائے جاتے جی 'رشتے کیتے جی 'رشتے ٹو نتے ہیں اور رشتے جزاوسزا مرتب کرتے ہیں۔

نبی نشو و نی اور ارتقاء کے ساتھ رشتوں کی افادیت بولتی رہتی ہے۔ آج کے متمدن و مہذب معاشرہ میں رشتوں کا احساس مشینوں نے ختم کر دیا ہے۔ ہر آومی ایک جزیرہ سابن گیا ہے۔ مجبتوں کی ضرورت نہیں رہی ۔ خدمشی خرید لی جاتی ہیں اور بس ......ضرورت کے سودے ہیں' رہتے کیا ہیں۔ خاندان خم ہورہ ہیں' برار ن کہ وجود عدم ہو چکا ہے۔ حلقہ دوستاں اور ہالہ دشمناں میں چنداں فرق نہیں رہا۔ خون کے رہتے ہی برار ن کہ وجود عدم ہو چکا ہے۔ حلقہ دوستاں اور ہالہ دشمناں میں چنداں فرق نہیں رہا۔ خون کے رہتے ہی خون ہوتے جا رہے ہیں۔ انسان خون ن کے دروازے کی ہارے میں سوچنے کا وقت نہیں رکھتا۔ وہ آسان کے دروازے کی کھٹا تا کہ وہ فلا کول کے درائے دریافت کرنے نکا ہوا' اے گھر کا ہو دل کے دروازے پر کیوں دستک دے گا۔ وہ فلا کول کے درائے دریافت کرنے نکا ہوا' اے گھر کا راستے جول کیا ہے۔ انسان کو بروں کی گزرگا ہیں ڈھویڈ رہا ہے' وہ گزرگاہ احساس سے بہتر ہیں۔ انسان کو بہان ہیں انسان کو بہان ہیں۔ انسان کو بہان ہیں انسان کو بہان ہیں۔ انسان کو جول سے مشینیں' کارخانے' گاڑیاں' بنک' تیز رفتار جہاز' بھا گم دوڑ اور دھم میل میں گم انسان بیت ہیں۔ اس کے پاس ایٹم کی طاقتیں ہیں۔ اس کے قبضے میں برود کے ذخیرے ہیں۔ اس کے قبضے میں برود کے ذخیرے ہیں۔ وہ قوت رکھتا ہے۔ انسان کو جاہ کرنے کی قوت' زمین کو ویران کرنے کی قوت۔ برود کے ذخیرے ہیں۔ وہ قوت رکھتا ہے۔ انسان کو جاہ کرنے کی قوت' زمین کو ویران کرنے کی قوت۔ جذبوں سے عاری انسان رشتے تو ڑ چکا ہے۔ وہ مقیدت واحترام کی دنیا چھوڑ چکا نہا اور تیجہ یہ کہانان رشتے تو ڑ چکا ہے۔ وہ مقیدت واحترام کی دنیا چھوڑ چکا نہا اور تیجہ یہ کہانان رشتے تو ڑ چکا ہے۔

باہمی احترام ختم ہونے سے تھیاؤ پیدا ہو گیا ہے اور ڈیپریشن کی وہا پھیل چکی ہے۔ آج جگہ کلینک کھل رہے جیں ہے۔ آج جگہ کلینک کھل رہے جیں۔ بیاس بات کی دلیل ہے کہ انسان کا باطن مریض ہو چکا ہے۔ محبت دل کی صحت ہے اور بے مروتی بیاری۔ رشتوں سے آزاد ہوکر انسان ڈاکٹروں اور مہیتالوں کا غلام ہو گیا ہے۔

آئی کا انسان صرف مکان میں رہتا ہے۔ اس کا گھرختم ہو گیا ہے۔ ہا ہمی اشتراک کے زمانے ختم ہو گیا ہے۔ ہا ہمی اشتراک کے زمانے ختم ہو اسکے ۔ آئی کی ملاقا تیس میں رہتا ہے۔ آئی کی ملاقا تیس میں ۔ آئی کا تعلق افادیت کا تعلق ہے۔ انسان کو شاید محسوں نہیں ہو رہا کہ وہ روحانی تفتی کا شکار ہے۔ وہ انسانوں کے اس عظیم میلے میں اکیلا ہے۔ وہ کسی کا نہیں اور اس کا کوئی نہیں ۔ وہ چیزوں کو دیکھتا ہے 'انہیں محسوں نہیں کرسکتا۔ اس بھا تی کا نتیجہ خطرناک ہوسکتا ہے۔

البھی ونت ہے کدرشتوں کے تقدس کا احیا کیا جائے۔ انہیں پامال ہونے سے بچایا جائے۔ ایک بار

میر پرانی تفسیس قائم کی جائیں 'پرانے گیت گائے جائیں' پرانے چبرے ڈھونڈے جائیں' پرانی آئیس المائی کی جائیں' پرانی آئیس المائی کی جائیں' پرانے مناظر پھرے دیکھے جائیں۔

انسانیت ماڈرن ہوتے ہوتے کہیں انسانیت ہی سے محروم نہ ہو جائے۔ ول پرانی یادوں سے آباد رہیں اور بیٹانیاں مجدوں سے سرفراز رہیں۔ پرانا کلمہ پھرسے پڑھا جائے۔ پرانی مساجد کی عزت کی جائے۔

پرانے خطبوں میں نے نام نہ ملائے جائیں۔ پرانی عقید تیں ہی و نی عقید تیں ہیں۔ ہمارا رشتوں سے آزاد نیا پن کہیں ہمیں دین سے محروم نہ کر دے۔ محبت واحر ام سے آزاد ہو کر ہم گتاخ نہ بن جائیں۔ ہماری خود غرضی اور گئا ہی ہمارے لئے کوئی ول بے قرار نہ ہو' کوئی آ تکو انتظار نہ کرے اور سب سے زیادہ خطرن کے عذاب کہ ہمارے لئے کوئی دعا گوی نہ ہو جائے۔ ہم نے جن لوگوں کو اپنی موت کاغم دے کر جانا ہے' کیوں نہ ان کو زندگی ہی میں ون خوش دی خواہشات رکھنے والے ہماری توج جائے' اصل موت تو یہ ہے کہ ہمیں یاد کرنے والا کوئی نہ ہو۔ ہمارے لئے نیک خواہشات رکھنے والے ہماری توج جائے' اصل موت تو یہ ہے کہ ہمیں یاد کرنے والا کوئی نہ ہو۔ ہمارے لئے نیک خواہشات رکھنے والے ہماری توج خواہ ن جانا ہونا بھی کیا ہونا ہے!

#### كفيحت

دنیا میں سب سے آسان کام نفیحت کرنا ہے اور سب سے مشکل کام نفیحت پر عمل کرنا ہے۔ میں نے اپنے لئے آسان کام چن لیا ہے اور آپ ......آپ کی مرضی' مشکل میں پڑیں یا مشکل سے باہر رہیں۔

اپنے لئے آسان کام چن لیا ہے اور آپ سے گرانا ہے۔ غالبًا پہلے انسان کے پیدا ہونے سے پہلے بھی نفیحت کا عمل موجود تھا۔ نفیحت ایک تھم کی طرح نافذ ہوتی تھی .....ایسے کرو' ایسے نہ کرو۔ وہاں جاو ..... وہاں نہ جاو کہ سجدہ کرو ..... اس کا سجدہ کرو اور اس کے علاوہ کا سجدہ نہ کرو ..... مال باپ کی اطاعت کرو .... شیطان کی اطاعت نہ کرو .... غرضیکہ نفیحت سنو اور مانتے چلے جاو ..... زمین کے سغر میں آسان کی نفیحتیں سنو اور انہیں مان کا حوصلہ بدا کرو۔

ماضی کے اوراق میں ہم ویکھتے ہیں کہ بھی ایک آ دمی' ہم میں نے ہی' ہمارے سامنے ایک بلندی پر کھڑا ہو گیا اور ایک رعب دار آ داز میں نفیحت کرنے لگ عمیا کہ نٹرک نہ کرو.....زمین پر اکڑ کرنہ چلو.....اور وغیرہ وغیرہ۔

ان لوگوں کو کس نے اجازت دی کہلوگوں کو خطاب کریں کہا ہے انسانو! غور سے سنو .....ایک وقت آنے والا ہے جب تم سے تمہارے اعمال کے بارے میں پوچھا جائے گا..... جب چھپے ہوئے راز ظاہر ہوں گے اور جب انسان کو اس کے اعمال کے مطابق ایک عاقبت ملے گی۔

بہرحال تعینی چلی رہتی ہیں ۔۔۔۔ خطاب جاری رہتے ہیں اور ساعتیں ہے جس ہو جاتی ہیں ۔۔۔۔۔ نفیحت کرنے والے شور مجاتے رہتے ہیں کہ اے محتر م اندھو! آگے قدم نہ بڑھانا۔۔۔۔۔آگے اندھا کوال ہے۔۔۔۔ لیکن عقل کے اندھے کا ان کی کرکے دھڑام ہے گرتے رہتے ہیں ۔۔۔۔۔اور پھرگلہ ہوتا ہے کہ کاش مجھے کوئی الٹمی مار کے سمجھا تا کہ واقعی آگے اندھا کوال ہے۔۔۔۔ یہ لوگ سنتے ہیں لیکن ان کے دل پر اثر نہیں ہوتا' یہ لوگ و کھتے ہیں لیکن انہیں نظر پھر نہیں آتا۔۔۔۔ یہ لوگ فلسفی ہیں لیکن سے بیچار ہے بھر نہیں سکتے ۔۔۔۔ ان کے پاس ول ہے لیکن میں کی ان ان کی متاع حیات قلیل ہے۔۔۔۔ یہ طاقت سے حکومت کرنا چاہتے ہیں' ان کے باس خدمت کرنے کا شعور نہیں' بس اس طرح یہ کھیل جاری رہتا ہے۔ آوازیں آرہی ہیں کہ عافلو! سنو خور ہے' گرکی آواز سائی دی کا شعور نہیں' بس اس طرح یہ کھیل جاری رہتا ہے۔ رحیل کارواں کے معنی تلاش کرو۔ بالیک درا کی تغییر ڈھونڈ و' بال جر بل کا مفہوم سمجھو' لیکن نہیں۔۔۔۔۔ سنتے والوں کے کانوں میں گویا پیکھلا ہوا سیسہ بائک درا کی تغییر ڈھونڈ و' بال جر بل کا مفہوم سمجھو' لیکن نہیں۔۔۔۔۔ سنتے والوں کے کانوں میں گویا پیکھلا ہوا سیسہ انڈیا جا چکا ہے۔۔۔۔خواہشات کا اور ہم مجا ہوا ہے۔ نصیحت کی آواز کیسے سائی دے!

لوَّك مظمئن بين كهاب كونى سقراط موجود نبين .....ا جِها موا كه سعديٌ رخصت مو محته ..... بعلا موا قبالٌ

ٹا کہ اب وہ بھی نہیں ..... پچھلوگوں کیلئے بیامر باعث اظمینان کے کہ اب ٹی نسل پرانے ند ہب ہے آزاد ہور ہی ہے ....خوش ہیں لوگ اس بات پر کہ اللہ نے نبی جھیخے کا سلسلہ ہی بند فر ما دیا۔

وہ سیجھتے ہیں کہ شایدان کو نجات مل گئ عقیدتوں اور عقیدوں سے اور وہ آزاد ہو گئے تھی تحوں سے ذرانے والوں ہے ' آگاہ راز کرنے والوں ہے۔ ان کیلئے صرف حال ہے ۔۔۔۔ نہ کوئی فروا نہ ماضی ۔۔۔ بس نہ کوئی فروا نہ ماضی ۔۔۔ ہس نہ کوئی دور ہے ' بہی زمانہ ہے۔ آئندہ کوئی حساب کتاب نہیں ہوگا ۔۔۔۔ اللہ اپنے گھر خوش ' ہم اپنے گھر ۔۔۔۔ کیکن ایکن ' لیکن ایسے نہیں ہوسکتا ۔۔۔ بیدا کرنے والے نے زندگی اور موت پیدا کی ۔۔۔۔ یہ وی کھنے کیلئے کہ کون تھیجت کرتا ہے اور کون تھیجت پر ممل کرتا ہے ۔۔۔۔ کون سعادت مند ہے جو دوسروں کے تجربات سے فائدہ حاصل کرتا ہے ۔۔۔۔ کون عیر زندگی کی تاریکیوں سے آزاد ہو جاتا حاصل کرتا ہے ۔۔۔۔۔ کون ہے توش نصیب جو تھیجت کے جراغ کی روشنی میں زندگی کی تاریکیوں سے آزاد ہو جاتا ہے اور کون ہے دو ہواس زندگی اور اس زندگی کے انعامات سے سرفراز ہوتا ہے۔۔

نصیحت کا لفظ طلسماتی لفظ ہے 'جوزندگی کے سفر میں کسی وقت بھی اپنا جادو جگا سکتا ہے۔ شرط صرف یہ ہے کہ نصیحت کرنے والانصیحت کے عمل سے خود کوئی فائدہ حاصل نہ کرے 'ورنہ سب پچھ بریار ہو جائے گا۔ مخلص کی تعریف ہی ہی ہیہ کہ آپ کے ساتھ' آپ سے زیادہ مہر بان ہو ۔۔۔۔۔ وہ جو اپنے آپ کو بھول کر آپ کو یاد مطے ۔۔۔۔۔ وہ جو تم سے تمہاری بہود کے علاوہ کسی اور معاوضے کا متمنی نہ ہو ۔۔۔۔۔۔ والامخلص نہ ہوتو نصیحت بھی ایک پیشہ ہے۔۔۔۔۔ پیشہ ورکی نصیحت 'نصیحت نہیں کہلائی جا سکتی ہے۔۔۔۔۔!!

مب سے موزوں نصیحت تو یہی ہے کہ نصیحت سننے والے میں نصیحت سننے کا شوق ہو .... ورنہ دوئی کہانی کہ ایک وفعہ ایک بندر تھا .... بندر اور بیا پاس باس رہتے تھے .... بڑوی سے بیا سارا سال خوبصورت گھونسلہ بناتا اور سردی میں اس میں آ رام کرتا .... بندر تو بس بندر ہی تھا .... ایک وفعہ کیا ہوا کہ بندر سردی میں شخصر رہا تھا .... اور بیا اپنے آشیانے میں لطف اندوز ہورہا تھا .... بیا کو کیا سوجھی کہ وہ بندر کو د کھے کر نصیحت کرنے لگا .... بولا ہے۔ اپنے لئے نصیحت کرنے لگا .... بولا ہے۔ اپنے لئے آشیانہ بنالو .... کو ایک نہ مانی .... بندر بیس کر ناراض ہوگیا ... اس نے کہا ''ا سے بہر دیا میں کھے اسے برند سے اور بیا کا گھونسلہ نوٹ کہا ''ا سے دیا میں کھے اسے برند کے سامنے زبان کھولتے ہوئے شرم نہیں آتی .... کھے نصیحت کاحق کس نے ویا .... لا میں کھے گھونسہ بنا کے دکھاؤں .... نبدر نے بندروں والا کام کر دیا .... اور بیا کا گھونسلہ نوٹ گیا .... تو ریا گیا .... اور بیا کا گھونسلہ نوٹ گیا .... تو ریا گیا .... بندر نے اپنا آشیانہ نہ بنایا .... نام کا آشانہ تو ژ دیا گیا .... اور بیا کا گھونسلہ نوٹ گیا .... نوٹ گیا .... نوٹ گیا آشانہ تو ژ دیا گیا .... بندر نے اپنا آشیانہ نہ بنایا .... نام کا آشانہ تو ژ دیا گیا .... اور بیا کا گھونسلہ نوٹ گیا .... نوٹ گیا آشانہ تو ژ دیا گیا .... بندر نے اپنا آشیانہ نہ بنایا .... نام کا آشانہ تو ژ دیا ....!!

بس میمی انجام کرتے ہیں نصیحت پر نارانس ہونے والے' ناسح کا مستمھی صلیب پر چڑھا ویتے

ہیں مسبھی دار پر سسبھی اس پر کر بلائیں نافذ کر دیتے ہیں سسبھی اسے وادی طائف سے گزار دیتے ہیں۔۔۔۔۔ بھی کوئی سعوبت ' بھی کوئی۔۔۔۔۔ لیکن سلام و درود ہونھیجت کرنے والوں پر جن کے حوصلے بلند اورعزائم پختہ ہوتے ہیں اور جو غافلوں سے غفلت کی چادریں اتار دیتے ہیں اور انہیں اور جو غافلوں سے غفلت کی چادریں اتار دیتے ہیں اور انہیں بے حسی کی خیند سے جوگالیاں من کر دعا کمیں دیتے ہیں۔۔۔ ہم بھی ان لوگوں کے ساتھ عقیدت کے طور پر نھیجت کرنے کا انہیں بے حسی کی نیند سے جگاتے رہتے ہیں۔۔۔ عمل اختیار کرنے کا اراد و رکھتے ہیں۔۔

سب سے بڑی نصیحت تو یہی ہے کہ نصیحت سننے کیلئے تیار رہنا چاہئے ۔۔۔۔۔ کان کھول کر رکھے جاکیں۔۔۔۔۔آئکھیں انظار سے عاری نہ ہوں۔۔۔۔ ول احساس نے فالی نہ ہو۔۔۔۔عقل کوعقل سلیم بننے میں کسی رکاوٹ سے دو چارنہیں ہونے دینا چاہئے۔۔۔۔۔ جب انسان نصیحت سننے پر آمادہ ہو جائے تو اسے بہتی ہوئی ندیوں میں کتابیں ہی کتابیں نظر آئیں گی۔۔۔۔۔ بی نصیحت ہی نصیحت ۔۔۔۔۔

ندی راز ہے۔۔۔۔ مہرا راز۔۔۔۔ پہاڑکا پیغام ۔۔۔۔۔ سمندر کے نام روال دوال' اپنی منزل مراد کی طرف ۔۔۔ نفیحت ہے ان لوگوں کیلئے جو اولی الالب ہیں۔ ندی بنی پرموقوف نبیں ۔۔۔۔ پہاڑ بھی ایک انسان کیلئے ایک نفیحت آموز داستان رکھتے ہیں۔۔۔۔ ایک عزم ۔۔۔۔ ایک قوت ۔۔۔۔ ایک داستان دلبری ۔۔۔۔ پہاڑول کین فیمنی ہیں' بادلول میں فیمنی ہیں ۔۔۔ زمین کے اندر نفیحت' زمین سے باہر نفیحت ۔۔۔ درختوں میں زبانیں ہیں۔۔۔ کویائی ہے۔۔۔۔۔ورختوں میں جاوہ ہے' جلوہ کر بھی ہے۔۔۔۔۔

ز مین کے اندرنصیحت کی ایک داستان دلیز ر میرتقی میر نے ایک رہائی میں پیش فرمائی ہے کہ برانے

تبرستان میں ایک کاسدسر پر پاؤل جا پڑا .....بس ٹوٹ میا ..... اور ساتھ ہی بیآ واز آئی ....

آئی صدا کہ دکھے کے چل راہ بے خبر میں بھی تبھو سمی کا سر پر غرور نفا تھیں وہ مجمع کی ایس سر داریں جس سر

کیکن اس ہے بھی زیادہ اثر انگیز بیان ہاہا فرید کے ایک اشلوک میں ہے۔ جس کے پیچھے ایک کہانی تعریب سے میں

ایک و نعد بابا فرید این سیلانی دور میں ایک بہتی میں سے گزرے۔ دیکھا کہ ایک خوبصورت عورت ایک غرت کا کہ ایک خوبصورت عورت ایک غرت ایک غرت ایک عشرت ایک غرت ایک عشرت ایک

گاہ کی مالک ہے اور غریب اس کی ملازمہ ..... بلکہ مشاطہ .....اس بن نوکرانی نے مالکن کو کا جل ڈالا اور اس کے ساتھ کوئی ریت کا ذرہ بھی تھا جو اس کی خوبصورت آنکھوں میں بوا تکلیف دہ لگا ..... اس لئے اس نے خادمہ کو مارا .....

بابا جی اپنے سفر پر گامزن ہو گئے ..... ایک مدت کے بعد واپسی کا سفر شروع ہوا اور اس بستی کے قبرستان میں قیام کے دوران بابا جی نے ایک عجیب منظر دیکھا ..... ایک چڑیا نے ایک انسانی کھو پڑی میں اپنے کی دیئے ہوئے سخے ..... دہ چڑیا آتی اور چونچ میں خوراک لاکر بچوں کو کھلاتی ..... کین .... نیک کھو پڑی کی آتکھوں سے باہر منہ نکا لتے اور خوراک لے کر اندر چلے جاتے .... انسانی کھو پڑی کا یہ مصرف بابا جی کو عجیب سالگا .... انہوں نے یہ کھٹے کیلئے مراقبہ کیا کہ یہ کھو پڑی کس آدمی کی ہے .... انہیں معلوم ہوا کہ یہ تو اس خوبصورت کو رت کے بیٹے عورت کی ہے جو آنکھ میں ریت کا ذرہ برداشت نہ کرتی تھی .... آج اس کی آنکھوں میں چڑیا کے بیٹے بیٹے عورت کی ہے جو آنکھ میں ریت کا ذرہ برداشت نہ کرتی تھی ..... آج اس کی آنکھوں میں چڑیا کے بیٹے بیٹے مورت کی ہے جو آنکھ میں ریت کا ذرہ برداشت نہ کرتی تھی ..... آج اس کی آنکھوں میں چڑیا کے بیٹے بیٹے مورت کی ہے بیٹے انسان کے بیٹے بیٹے کورت کی ہے .... بابا جی نے اشان کی کہا:

جن لوئیں جگ موہیا سو لوئیں میں ڈٹھ سے اس کی میں ڈٹھ سے اس کی موہیا ہوئے بٹھ

(جو آئکھیں جگ کوموہنے والی تھیں آج میں نے وہ آئکھیں د کچے لیں..... کاجل میں ریت کا ذرہ برداشت نہ ہوا آج چنچھی کے بچے اس آئکھ میں ہیٹھے ہیں )

بہرحال نصیحت ہرطرف کھی گئی ہے ہر سانس نصیحت ہے ہر جلوہ نصیحت خیائی نصیحت معفل سے درہ ذرہ اور قطرہ قطرہ نصیحت قبول کرنے والا ہوتو عطا کرنے والا دور نہیں ۔۔۔۔ فوق سجدہ مل المستخبرہ ہوتو جلوہ ہوتو جلوہ ہوتو عطا کرنے والا دور نہیں ۔۔۔۔۔ آگھ منتظر ہوتو جلوہ ہے تاب ہوکر سامنے آئے گا۔۔۔۔ خبر دینے والا ایک بڑی خبر لے کر پھر رہا ہے ۔۔۔۔ آپ کیلئے 'آپ کے فاکدہ کیلئے ۔۔۔۔ آپ کی بچت کیلئے ۔۔۔۔ مخبر کا انتظار کرو ۔۔۔۔ بڑی خبر لے کر پھر رہا ہے ۔۔۔۔ آپ کیلئے انسان 'کوئی انسان 'نہ جانے کب کہاں بولنا شروع کر دے ۔۔۔۔ ہوکی انسان 'نہ جانے کب کہاں بولنا شروع کر دے ۔۔۔۔ ہوجہ رکھو۔۔۔۔ آپ کی آپ کے آپ بی اندر ہے آواز آسکتی ہے ۔۔۔۔ دوسروں کی خامیوں پر خوش ہونے والو۔۔۔۔۔ کوئی آپی خوبی ہی بیان کرو۔۔۔۔ اسلام ہے محبت کرنے کا دعویٰ کرنے والو۔۔۔۔۔ مسلمانوں سے نفرت نہ کرو۔۔۔۔ آپ کی آبھ میں کھکنے والے حارکسی اور نگاہ کے منظور نظر بھی ہو سکتے ہیں۔۔۔ نفید توں پر ناراض نہ ہونا چاہئے ۔۔۔۔ بندراورانیان کا فرق قائم رکھنا چاہئے ۔۔۔۔۔

# ضمير کي آواز

منمیرک آواز نہ تو ظاہری زبان سے دی جاتی ہے۔ ایسے جمعے ہمارے اندر سے کوئی بولن ہے۔ کسی آواز بہت دور سے آتی ہے اور بہت قریب سے سائی دی ہے۔ ایسے جمعے ہمارے اندر سے کوئی بولن ہے۔ کسی نے ضمیرکی صورت نہیں دیکھی۔ اس کی آواز بی سی گئی ہے۔ شاید بیآ سانوں سے آنے والی ہا تف کی صدا ہے 'جو ہمیں الاکشوں اور خفلتوں سے نجات دینے کیلئے آتی ہے۔ ہمیں اطلاقی آلودگی سے بچانے کیلئے بیآواز پراسرار راستوں اور خفلتوں سے ہوتی ہوئی ول کے کانوں میں گوجی ہے۔ ہمیں ہمدرد اور شفیق دوست کی طرح اور بھی بھی ایک راستوں سے ہوتی ہوئی ول کے کانوں میں گوجی ہے۔ بھی بھی ہمدرد اور شفیق دوست کی طرح اور بھی بھی ایک جرنیل کے تھم کی طرح بیآواز اپنا کام کرتی ہے۔ بیآواز ہمارے لئے ان راستوں کو روشن کرتی ہے 'جونفس کی اندھر بھری میں گم ہوجاتے ہیں۔

ہم بھول جاتے ہیں کہ ہمارا قیام عارض ہے۔ ہمارا وجود ہمیشہ موجود نہیں روسکتا۔ یہ آواز بلکہ صرف کی آو از صدائے جرس ہے' ناقو سِ وقت ہے' بالگ درا ہے۔ ایک وارنگ ہے کہ اگر منزل پر نگاہ نہ رکھی گئی تو گرر راہ میں کھوجانے کا خطرہ موجود رہے گا۔ ہم خوش فہمیوں اور خوش کپیوں میں اسنے مصروف ہوجاتے ہیں کہ انجام نظر ہے اوجھل ہوجاتا ہے۔ ضمیر کی آواز اس خواب گراں ہے بیدار کرتی ہے۔ ہمیں نشان منزل سے تعارف کراتی ہے۔

یہ آواز ہمارے لئے ہدایت کا چراغ ہے۔ ایک مخلص دوست' ایک نڈر ساتھی ..... جوہمیں ہمارے مرتبول' ہمارے خوشامدیوں اور خوشہ چینوں کی اصل حقیقت ہے آگاہ کرتا ہے۔ ضمیر کی آواز ہمیں بتاتی ہے کہ ہمارے مرتبے اور دید ہے سب عارضی ہیں۔ہم فرعون وقت بنتا چاہتے ہیں۔ضمیر کی آواز فرعون کی عاقبت سے تعارف کراتی ہے۔

زندگی کے مختلف ادوار میں ضمیر کی آواز مختلف ذرائع ہے ہم تک مہنچی ہے۔لیکن ہم ہیں کہ ''زمیں جدید نہ جدید گل محر .....' ہم پر اثر ہی نہیں ہوتا۔

ایک بی کیلے ضمیری آواز بس باپ کی آواز کھی جاستی ہے۔ ووشیق آواز جومجبت کی طاوت

لئے ہوئے بچے کوآ مادہ سفر کرتی ہے۔ اسے راہ کی دشوار یوں ہے آگاہ کرتی ہے ۔ سیلم کی منزل کردار واخلاق کی منزل کی طرف گامزن کرتی ہے۔ والدین اولا دکو نیک اور کامیاب راستوں کا مسافر بنانا چاہتے ہیں۔ وہ وقتاً فو قنا اولا دکو جنجھوڑ کر جگاتے ہیں کہ وقت ' بلکہ زندگی' کیونکہ وقت ہی زندگی ہے' رائیگاں نہ گز رجائے۔

بیغیبردل کے بعدسب سے بڑارتبہ ماں باپ اوراسا تذہ کا ہے۔ کہتے ہیں کہ ایک دفیعہ حضرت اولیں قرقی نے حضور علیات کی زیارت کا قصد کیا۔ ماں سے نیک سفر پر جانے کی اجازت جاہی۔ ماں نے کہا'' بیٹا!اگر حضور علیاتہ مسجد میں تشریف فرما ہوں تو زیارت سے فیض یاب ہونا۔۔۔۔''

والدین کی آواز میں ضمیر کی آواز کا ہونا لازی ہے۔ ماں باپ کی آواز کے بعد ہمیں ضمیر کی آواز کی ہاری مخلص دوست ہمیں ہماری خامیوں سے آشنا کراتا ہے۔ ہمیں ہماری غامیوں سے آشنا کراتا ہے۔ ہمیں ہماری غلط روی سے روکتا ہے۔ وہ ہمیں بتاتا ہے کہ آسانوں غلط روی سے روکتا ہے۔ وہ ہمیں بتاتا ہے کہ آسانوں پرنگاہ کرتے وقت یہ نہ بھولنا چاہئے کہ پاول زمین پر ہیں سے خوشی نصیب ہیں وہ لوگ جنہیں مخلص دوست کا ساتھ میسر ہوست خوشامد ہوں کے سنہرے جال سے بچانے والا 'نخوت و نفرت کی بد بختیوں سے دور رکھنے والا سندی رحمت کا سفیر مخلص دوست سنمیر کی آواز کا مظہر۔

تنمیر کی آواز ہمارہے ہی باطن کی جلوہ گری ہے ..... ہمارے نصیب کی محافظ آواز۔ تنمیر کی بھی کئی تشمیں ہیں ..... انفرادی ضمیر' گروہی ضمیر' قومی ضمیر' ضمیر ملت' ضمیر امت بلکہ' وضمیر تناب۔''

ایسے انسان قوموں کیلئے خوش نصیبی کا پیغام لاتے ہیں۔ وہ ضمیر کو زندہ کرتے ہیں ..... عارضی منفعت ت نظر ہٹا کرایک دہریا ہاتی رہنے والی حیات کی طرف توجہ دلاتے ہیں .....

آئی کا انسان مصروف ہے۔ کسی پر کان نہیں دھرتا۔ وہ مال سکننے اور جمع کرنے کے شغل میں مبتلا ہو گیا ہے۔ اگر اس سے خدا پو جھے کہ تمہیں دوزخ میں بھیجوں یا جنت میں .....تو اس کا جواب ہوگا'' جہال دو پہیے کا فائد دبو و ہاں بھیج دو .....' ایسے آدمی کیلئے شمیر کی آواز کیا کرے .....؟

تشمیر کی آواز پھر بھی بدستور پکار پکار کر کہدرہی ہے .....لوگو! حق ہے زیادہ نہ لوتا کہ محروم کو بھی اس کا حق مل سکے بیستوں کو مال حرام کھلاتے ہو یا آئیں آگ کا لقمہ دیتے ہو ....معصوموں کے ساتھ ظلم نہ کرو ..... اپنے بچوں کو رشوت کا مال کھلا کر ہلاک نہ کرو .....تم جس کام کیلئے ملازم رکھے گئے ہوا ہے ایما نداری سے کرو .....تم جس کام کیلئے ملازم رکھے گئے ہوا ہے ایما نداری سے کرو ...ا تحقاق کی بات کرتے ہو' فرائفن کا ذکر کیوں نہیں کرتے ؟

اگر مغیری آواز پر کان نه دهر اتو خاکم بدین .....مسجد قرطبه .... خدا نه کرے بینمیر زنده رہاتو فروزنده رہا۔ فروزنده ہے تو توم زنده ہے اور توم زنده ہے تو ملک سلامت ہے .....

خدا ہمیں بیدار بخت اور بیدار ضمیر بنائے .....مردہ ضمیر نے ہمیں پہلے ہی بہت نقصان پہنچایا ہے۔
مردہ ضمیر وہ ہے جو ملک وقوم کے نقصان کی پرواہ کئے بغیرا پی منفعت کی فکر کرے۔ اگر معاشرے میں باضمیر پیدا ہو گئے تو مردہ ضمیر ویسے ہی رو پوٹی ہو جا کیں گئے۔ حق آئے گا تو باطل جائے گا .....ضمیر کی آواز خلاوک میں موجود رہتی ہے۔ ہم کثیر المقصد بت کا شکار ہیں۔ ہم ایک سے زیادہ زندگیاں رکھتے ہیں۔ ہم ایک سے زیادہ اموات کا ذائقہ چکھیں سے .....ہمیں غور کرنا چاہئے۔ ضمیر کو زندہ رکھنے کی کوشش کرنی جاہئے .....ہمیں کم از کم محسنوں کے ساتھ وفا کرنا چاہئے .....ہمیر کی آواز کا یہی پیغام ہے کہ یہ ظاہری شان وشوکت واہمہ ہے ....

اور وہ وقت دورنہیں ہے جب بیہ وقت ختم ہو جائے گا.....ضمیر کے باغی خاک ہو جا کیں گے اور ضمیر کی آ واز پر چلنے والے کامران وسرفراز رہیں گے۔

☆☆☆

#### محنت

ارشاد باری تعالی ہے کہ اے انسان! تو محنت کیلئے پیدا کیا حمیا ہے۔ پس اپنے رب کے راستے کی طرف محنت کر۔ یہ بات طے شدہ ہے کہ انسان 'جس کے پاس اشرف ہونے کا لقب ہے 'اسے محنق بنایا حمیا ہے۔ دہ پچھ نہ بچھ کرے گا اور پچھ نہ ہوا تو غلطی کرے گا۔ کام کیلئے محنت کرے گا اور بچھ تو بریکار رہ کر بھی محنت کرے گا اور بچھ نہ ہوا تو غلطی کرے گا۔ کام کیلئے محنت کرے گا اور بھی بھی تو بریکار رہ کر بھی محنت کرے گا۔

بیکاری پر بیماری سے زیادہ خرج کرنا پڑتا ہے' بلکہ یوں کہا جا سکتا ہے کہ بیکار آدمی سب سے زیادہ مخت کرتا ہے۔ کام کو ذریعہ معاش بنانے کا طریقہ تقریباً ہرایک کومعلوم ہے' لیکن بیکاررہ کرزندہ رہنے کا طریقہ بہت کم لوگوں کومعلوم ہے۔ ان میں کچھ ما تگ کرگزارہ کرتے ہیں' لیکن یہ کام بھی آسان نہیں ہے۔ بہرحال انسان محنت کیلئے ہے۔

ابتدائے آفرینش سے لے کراب تک ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا میں ہرطرف انسان کی محنت کے جلوے ہیں - انسان نے زمین کوسنوارا ہے - اس نے بڑی محنت سے مسلسل محنت کے ساتھ محنت شاقہ کے ساتھ شہر بسائے ہیں - انسانی زندگی انسانوں ہی کی محنت کے بنائے ہوئے راستوں پر گامزن ہے۔

انسان نے پہاڑوں پر بستیاں بنا کمیں۔صحراؤں میں اس نے اپنے مسکن تلاش کئے۔ اس نے سمندر کے اندر رائے بنائے۔ انسان کی محنت بنائے۔ انسان کی محنت بنائے۔ انسان کی محنت برطرف آشکار ہیں۔ سائنس ہو یا آرٹ کی دنیا کمیں سب انسان کی محنت کرتا ہے ' کی ربین منت ہیں۔ انسان کے اندر یوں لگتا ہے جسے پارہ ہے 'اسے قرار نہیں۔ وہ سوچتا ہے 'محنت کرتا ہے ' فاصلے طے کرتا ہے۔ وقت کے فاصلے ہول یا زمین وآسان کے فاصلے۔ اس نے اپنی محنتوں سے یہ فاصلے طے کئے ہیں۔

شاید انسان کی خواہش اس کی محنت کا باعث ہے۔ خواہش انسان کو دوڑاتی ہے اور آرز و کے تبجویز کردہ راستوں پر انسان محنت کرتا رہتا ہے۔ بہبی وہ ماہیت اشیاء جاننے کیلئے محنت کرتا ہے۔ عاروں میں چھپے ہوئے راز دریافت کرتا ہے۔ ہمندروں کے چھپے ہوئے خزانے نکا لئے کیلئے محنت کرتا ہے۔ اس کے سامنے ایک بہت بڑی و نیا ہے ' پھیلی ہوئی و نیا' جواسے وعوت و بی ہے کہ د نیا کو دریافت کیا جائے۔ اسے حاصل کیا جائے اور انسان اس کام کیلئے محنت کرتا چلا آ رہا ہے۔

انسان اپنی محنت ہے اپنے مقاصد حاصل کرتا ہے اور بھی بھی اپنی محنت ہے دوسروں کی محنت کے انعام چینتا ہے۔ محنت کرنا انسان کی جبلت ہے۔ اس کے اندر کشکش ہے اور وہ باہر کشکش پیدا کرتا ہے۔ سراغ بستی کی دریافت ایک کشفن کام ہے۔ یہ ایک چیلنج ہے اور انسان اس چیلنج کو قبول کرنا جانتا ہے۔ راز دریافت

کرنے کیلئے انسان نے کئی کئی سال محنت کی۔ کئی کئی نسلیس محنت کرتی رہیں۔ محنت کرتے ہوئے کئی زمانے اور کئی جگ بیت گئے اور تب کہیں جا کروہ گو ہر مقصود ملا۔ وہ گو ہر مقصود اگر کوئی فانی شے ہے' تو محنت رائیگال ہے۔ اس دنیا میں جہاں محنت نے بڑے برے برے کرشمے سرانجام دیتے ہیں' وہاں مہم دیکھتے ہیں کہ پچھ محنتیں رائیگال ہو سم میکھتے ہیں کہ پچھ منتیل رائیگال ہو سم میکئیں۔ان کیلئے افسوں!

انیان کی پیدائش سے پہلے ابلیس نے اپنے تکبر کی وجہ سے اپنی صدیوں کی محنت کوخود ہی رائیگاں کر لیا۔ اس کو افسوس تک نہ ہوا۔ اسے معافی کا راستہ نہ سوجھا اور وہ رائدہ درگاہ ہوا۔ انسان کو اللہ نے معافی کا راستہ بہایا ہوا ہے۔ انسان اپنی رائیگاں ہونے والی محنتوں پر افسوس کرے تو اس کو محنت کیلئے نئے راستوں سے تعارف ہوسکتا ہے۔ اپنی محنت کی قدر وحفاظت نہ کی جائے تو سب محنت رائیگاں ہے۔ ارشاد ہے کہ افسوس ہے اس بڑھیا رہے ہوں بڑ جس نے تمام عمرسوت کا تا اور آخر میں اسے الجھا دیا۔

وہ لوگ جنہوں نے باطل کے راستوں پرمحنت کی' ان کی محنت ان کیلئے ندامت کیلئے علاوہ کیالائی؟
محنت کرنا تو انسان کی سرشت میں ہے۔ دیکھنے والی بات سے کہ وہ کس کام کیلئے محنت کرتا ہے۔
ویسے تو ایک جواری جوا خانے میں محنت کرتا ہے۔ وہ اپنے ہارے ہوئے مال کی برآ مدگی کیلئے محنت کرتا ہے اور اپنا
پید' وقت اور عاقبت برباد کر بیٹھتا ہے۔

ای طرح ہم دیکھتے ہیں کہ وہ طالب علم جو سیاستدانوں کیلئے محنت کرتے ہیں' اپنی عمراور ماں باپ کا پیسہ ضائع کرتے ہیں۔امتحان میں ناکامی لے کر گھروں کو واپس لوشتے ہیں۔ان کی محنت نے رائیگاں ہوکران کیلئے ندامت لکھ دی۔

یقین کے ساتھ اپنی محنتوں کو دین اور دنیا کی کامیابی کیلئے استعال کرتے رہے۔

جگر چیر دیتا ہے اور ایٹم کے اندر چھپی ہوئی طاقت کو دریافت کر لینا انسان کی محنت کے سرسہرا ہے۔ انسان کی محنت کے جتنے بھی تصیدے لکھے جا کیں' کم ہیں لیکن وہ محنت جوکسی کے کام نہ آئے' اس پر جتنا بھی افسوس کیا جائے کم ہے۔

وئی مختیل کامیاب ہوئیں' جوانسان کی فلاح کیلئے کی ٹئیں' انسان کی خدمت کیلئے کی ٹئیں' انسان کو خدمت کیلئے کی ٹئیں' انسانی وروہ مختیل جوانسان کا سکون پنچانے کی ٹئیں اور وہ مختیل جوانسان کا سکون پنچانے کی ٹئیں اور وہ مختیل جوانسان کا سکون پر باد کرنے کیلئے کی ٹئیں' جن کے ذریعے بحرو پر میں فساد مچا' جن کے پیچھے طاخوت کار فرما تھا اور جن کے پیچھے انسانی نفس تھا' اس کی انامین' وہ غلط روی کی مختیں انسان کے چبرے پرسیا بی الکھ ٹئیں۔

مبارک ہیں وہ تعنیں 'جن کو قبریت کی منزل کی ۔ ایس تعنیں انسان کوشرف عطا کرتی ہیں۔ اپی شہرت کی جانے والی محنت انجام کا رانسان کیلئے افسوس ہیدا کرتی ہے۔ زندگی دوبارہ نہیں ملتی اور انسان کے پاس فلطیوں کی اصلاح کا وقت بھی نہیں ہوتا۔ ایک ہی دفعہ سوج سمجھ کر محنت کا آغاز کرنا چاہئے ۔ اس کیلئے مفروری ہے کہ کہ کا ایسے جاننے والے ہے ہو چھ کر محنت کی جائے جو محنت اور محنت کے انجام کے رشتوں ہے باخبر ہو۔ اس سے کہ منت کی سمت دریافت کرنا چاہئے ۔ اگر سمت مجھے ہو جائے تو کامیا بی اور ناکا می دونوں میں انسان کا بھلا ہے۔ متصد اس سمت کا ہے۔ اگر اللہ کی جانب جانے والی راہ ہماری محنت کا مدعا ہے تو اس راہ میں مر جانا بھلا ہے۔ متصد اس سمت کا ہے۔ اگر اللہ کی جانب جانے والی راہ ہماری محنت کا مدعا ہے تو اس راہ میں مر جانا بھلا ہے۔ متصد اس سمت کا ہے۔ اگر اللہ کی جانب جانے والی راہ ہماری محنت کا مدعا ہے تو اس راہ میں کہ بعد ہم ہمارے ہوئے ہوئے کہ جانے والی بات ہے ہے کہ دہ لوگ جو دنیا میں نمایاں ہوئے نہ جنبوں نے نیکی کے راہے ہوئی تی بہول ہے۔ دیکھنے والی بات ہے ہے کہ دہ لوگ جو دنیا میں نمایاں ہوئے نہ کی کر است پر چرائی ہوئے والی کو تو کی ایس ہوئی تھی کہ ہوئی ہوئے اور اللہ کو نظا فرما تا 'اپنے راستوں کا شعور اور ان پر نازل منازل ہوئے کر کر مزل تک پہنچا تے۔ یہ ہمیشہ ہوتا رہ بیٹ ہوتا رہ بھی ہوئی ماری کا ان ہوئے والی کو تا ہا ان کے رہنما جوان کا ہاتھ پکڑ کر مزل تک پہنچا تے۔ یہ ہمیشہ ہوتا رہ ہے کہ والی مونت کی جائے تو رہا جا اور ہمیں مونوں کی انتہا ہے۔ میل طال ہی میں منت کے بجائے گناہ سے جوائی مونے والی مونت کی جائے تو ہیں اور آ ہو گائی محنت کی جائے تو ہیں اور آ ہو گائی مونوں کی انتہا ہے۔ بہل طال ہو میں ایس میں منت کی جائے تو ہیں اور آ ہو گائی مونوں کی انتہا ہے۔ بہل طال ہی میں منت کے بجائے گناہ ہونے والی مونت کی جائے تو اس کا انجام کی مونوں کی انہوں کی جوائی کا مونوں ہو جائے تو ہیں اور آئی ہوئے والی اور آئی ہوئے والی اور آئی ہوئے والی مونے والی مونت کی طابے تو ہیں اور آئی ہوئے والی اور آئی ہوئی اور آئی ہوئی کی اور قبل ہوئے والی مونے والی مونے والی مونے والی مونے والی مونوں کا شوعور ہو جائے تو ہوئی اور آئی ہوئی والی ہوئے والی مونوں کا شوعور ہو جائی کی جو سے کی سے دی کو کی ہوئی کی ہوئی کی کو گوئی کے کہ کی سے کی مونوں کی ہوئی کی کو کر گوئی کو کر اس

ورنہ محنت کرنا سرشت تو ہے ہی' بے شعور محنت کس کام کی۔

کتنے لوگ محنت کرتے ہیں اور جنہیں خبرنہیں کہ وہ کیوں محنت کر رہے ہیں۔ وہ مشینیں ہیں' رو بوٹ ہیں اور جنہیں معلوم نہیں کہ کس نے انہیں کام اور نامراد منزل کی طرف گامزن کر دیا۔ وہ ہنتے گاتے اور محنت کرتے کرتے جہم واصل ہو جاتے ہیں۔

جہنم میں جانے والے کم محنت نہیں کرتے۔ بس فرق یہ ہے کہ انہیں ان کی محنتوں نے ہر باو کر دیا اور اس کے برتکس سرشاری جنت حاصل کرنے والے لوگ ایک ضابطے کے اندر رہ کر محنت کرتے رہے اور ان پر انعامات کی بارش ہوئی۔

اللہ کے ذکر کیلئے محنت کرنے والے مٰدکور ذات حق ہو گئے۔ خدا کے راستوں کی طرف بلانے والے خود خدا کا راستہ ہو گئے۔

توحید بیان کرنے والے' رسالت بیان کرنے والے' صدافت بیان کرنے والے' اس بیان کا حصہ بن مجے۔ان کے قش قدم وقت نے محفوظ کر لئے۔ان کے آستانے آبادرہ مجئے۔ ہرزمانے میں انہی کے جلوے رہے۔ ان کے آستانے آبادرہ مجئے۔ ہرزمانے میں انہی کے جلوے رہے۔ حکومتیں آتی ہیں' چلی جاتی ہیں۔ بادشاہ آتے ہیں' بدل جاتے ہیں۔ چراغال کرانے والے تاریکیاں چھوڑ کر رخصت ہو جاتے ہیں۔ کتنے ظل سجانی آئے۔ اپنا تھم نافذ کرنے کیلئے محنت کرتے رہے اور آخرکار فنا کی پہتیوں میں غرق ہوئے۔

درولیش لوگوں نے اللہ کی طرف محنت کی۔اس کے راستوں پر چراغ جلائے۔اس کے راستوں پر چلنے والی سنگتیں تیار کیں۔اس کے راستوں کو آسان بنایا۔ وہ لوگ رہتی دنیا تک نیک نامی کی آغوش میں رمیں گے۔

زمانے بدل جائیں۔صدیاں بیت جائیں۔ درولیش کا آستانہ' اس کی رونقیں اور برکتیں ختم نہ ہوں گی۔ یہ التٰدکریم کا احسان ہے کہ اپنی راہ پر محنت کرنے والوں کو اپنی راہ کی آسانیاں اور اپنی راہ کے جلوے عطا فرماتے ہیں۔ وہ ان لوگوں کی سر پرتی فرماتا ہے۔ وہ ان لوگوں کوآ مادہ سفر کرتا ہے اور ان لوگوں کے سفر میں اپنی عنایات کوشر یک سفر رکھتا ہے اور ان کو اسپنے قرب کی منزل عطا فرماتا ہے۔ یہ محنت سرفراز کرتی ہے۔

کیا یہ مناسب نہیں کہ انسان آئی محنت کے مقاصد سے باخبر ہواور اس میں اصلاح کرے اور اپنی محنت کا قبلہ درست کرے۔ اس دنیا میں سب سے زیادہ مقبول محنت اس بستی کی ہے جوسب سے زیادہ مقبول ہے۔ جن کی شان میں اپنے تو اپنے 'برگانے بھی نعت کہتے رہے ہیں۔ ہروہ محنت جو آپ علی ہے دامن سے دابستہ کرے مبارک ہے اور ہروہ محنت جو آپ علی ہے۔

نیکی کا راستہ محنت کا راستہ ہے۔ نیکی کو رو کئے کا راستہ بھی محنت کا راستہ ہے۔ لیکن انجام کا فرق جنت اور دوزخ کا ہے۔ محنت کے نتیج میں اتنا بڑا فرق؟ کیا قابل توجہ ہیں! انسان آئھوں پر پی باندھ کے مشین کی طرح محنت کرتا جائے تو اس کا نتیجہ وہی ہوگا جو ایک مشین کا ہوتا ہے۔ پیسہ کمانا ' پیسہ گننا' پیسہ جمع کرنا' بڑا محنت طرح محنت کرتا جائے تو اس کا نتیجہ وہی ہوگا جو ایک مشین کا ہوتا ہے۔ پیسہ کمانا' پیسہ گننا' پیسہ جمع کرنا' بڑا محنت

طلب کام ہے اور یہ بڑے ہی عذاب کا باعث ہے۔ محنت وہ جو مالک کی مرضی کے مطابق ہو۔ کوشش وہ جو زندگی دینے والے کی منشا کے مطابق ہو۔

خدا کرے کہ ہم لوگ اپنی محنتوں کا چبرہ بھی دیکھیں اور محنتوں کے انجام کا چبرہ بھی دیکھیں۔ اس مختصر زندگی میں یہ چھوٹا سا کام کرنا بہت ضروری ہے۔ محنت اگر آسانوں کو مخرکر لے تو بھی اتنی بروی بات نہیں۔ بروی بات نہیں یہ ہوگا۔ بات تو یہ ہے کہ محنت کے ذریعے انسان ول کی دنیا کا رستہ دریافت کرے اور یہ کام اللہ کے فضل سے ہوگا۔ کیونکہ دل ہی ماللہ کا راستہ مومن نے ول کے دروازے سے شروع ہوتا ہے۔ کیونکہ دل ہی ماللہ کا راستہ مومن نے ول کے دروازے سے شروع ہوتا ہے۔

### فطرت

ا بی فطرت بدل لی ہے تو اسے نہیں مانا جا سکتا۔ انسان ا بنا بہت بچھ بدل سکتا ہے تین اگر کوئی ہے کہ کہ کہ انسان نے

ا بی فطرت بدل لی ہے تو اسے نہیں مانا جا سکتا۔ انسان ا بنا بہت بچھ بدل سکتا ہے جی کہ شکل بھی تبدیل کرسکتا ہے

لیکن وہ فطرت نہیں بدل سکتا۔ انسان کی فطرت اس کے بیدا ہونے سے پہلے ہی تشکیل یا بچی ہوتی ہے اور بھر وہ

ا بی اس تشکیل کے مطابق عمل کرنے پر مجبور ہوتا ہے۔ ایسے جیسے وہ اس فطرت میں ہی رہمن رکھ دیا گیا ہو۔

ا بی اس تشکیل کے مطابق عمل کرنے پر مجبور ہوتا ہے۔ ایسے جیسے وہ اس فطرت میں ہی رہمن رکھ دیا گیا ہو۔

انسان تبدیلی پیند ہے۔ وہ بدلتا رہتا ہے۔ لباس بدلتا ہے۔ اپنے ساجی' اخلاتی اور سیاس کردار بدلتا ہے۔ اپنے ماجی' اخلاتی اور سیاس کردار بدلتا ہے۔ مکان اور شہر بدلتا ہے' دوست اور دغمن بدل ہے کیکن وہ جو پچھ بھی کرے' اپنی فطرت نہیں بدل سکتا۔ کہتے

ہے' مکان اور شہر بدلتا ہے' دوست اور دعمن بدلتا ہے کیکن وہ جو کچھ بھی کرے' اپنی فطرت ہمیں بدل سکتا۔ کہتے ہیں کہاگر ہزاروں من چینی بھی ڈال دی جائے تو کڑوا کنواں میٹھانہیں ہوسکتا۔ پانی کا اصل ذا کفہ اس کی فطرت میں میں میں مذاب گیا۔ ہیں' یا بنی فرط میں میں میں اس

ہے۔ہم اسے ہزار رنگ دیں 'بیاپی فطرت پر رہتا ہے۔

ایک دفعہ ایک گدھ اور ایک شاہین بلند پرواز ہو گئے۔ بلندی پر ہوا میں تیرنے گئے۔ وہ دونوں ایک جیسے ہی نظر آ رہے تھے۔ اپنی بلندیوں پر مست 'زمین سے بے نیاز' آسمان سے بے خبر' بس مصروف پرواز۔ ویکھنے والے بڑے حیران ہوئے کہ یہ دونوں ہم فطرت نہیں' ہم پرواز کیسے ہو گئے؟ شاہین نے گدھ سے کہا ''دیکھواس دنیا میں ذوق پرواز کے علاوہ اور کوئی بات قابل غور نہیں۔' گدھ نے بھی تکلفا کہہ دیا'' ہاں مجھے بھی پرواز عزیز ہے۔ میرے پر بھی بلند پروازی کیلئے مجھے ملے' لیکن پچھ ہی لیحوں بعد گدھ نے نیچ دیکھا۔ اسے دور ایک مرا ہوا گھوڑا نظر آیا۔ اس نے شاہین سے کہا''جہنم میں گئی تمہاری بلند پروازی اور بلند نگاہی۔ مجھے میری منزل بکار رہی ہے۔' اتنا کہہ کہ گدھ نے ایک لمباغوط لگایا اور اپن منزل مراد پر آگرا۔ فطرت الگ الگ تھی' منزل الگ الگ رہی۔ ہم سفرآ دمی اگر ہم فطرت نہ ہوتو ساتھ بھی منزل تک نہیں پہنچنا۔

انسان کوا گرخور ہے دیکھا جائے تو بیمعلوم کرنامشکل نہیں ہوگا کہ فطرت اپناا ظہار کرتی رہتی ہے۔ جو کمپینہ ہے وہ کمپینہ ہی ہے خواہ وہ کسی مقام پر مرتبہ میں ہو۔میاں محمد صاحب کا ایک مشہور شعر ہے کہے

نیچاں دی اشنائی کولوں سے نئیں کھل پایا انگور چڑھایا ہر تجھا زخمایا

کمینے انسان کی دوستی تبھی کوئی پھل نہیں دینی جس طرح تکیکر پر انگور کی بیل چڑھانے کا بتیجہ یہی ہوتا ہے کہ ہر حجھا زخمی ہوجا تا ہے)

، مربع کی تعلق حالات اورتعلیم سے نہیں۔اس کا تعلق انسان کے باطن سے ہے۔اس کے باطنی انداز نظر سے ہے۔ہم دیکھتے ہیں کہ بچھ لوگ فطری طور پر ندہب پرست ہیں' بچھ لوگ ندہب سے ہیزار۔ ندہب پرست لوگ عبادت گاہیں بناتے ہیں۔ مثلاً مسجد' مندر' چرج 'گردوارہ' اسٹوپا وغیرہ۔ بیدلوگ اپنے اپنے انداز میں اپنے اپنے پیشواؤں کے بتائے ہوئے راستے پر چلتے ہیں۔ آئی باطنی ترقی کیلئے کوشاں رہتے ہیں۔ بیدالگ بات ہے کہ اصل ارتقاکس کے پاس ہے۔

دنیادی سنر کوکس آ الی را لطے کے مطابق طے کرنے والے ذہبی لوگ کہلاتے ہیں۔ ان کی فطرت بن ان کو مجبور کرتی ہے کہ وہ خود کو بلند خیائی ہے آگاہ کریں۔ وہ اس کا نتات کوکس خالق کے حوالے ہے ویکنا جائے ہیں اور بہی بات انہیں نہ ہی شعور کی طرف لاتی ہے۔ بیان کی فطرت ہے اور دوسرے لوگ تو ہمیش ہی دوسرے ہوتے ہیں۔ وہ کسی خالق کو مانے کیلئے تیار نہیں۔ جب خالق ہی کونہیں مانے تو وہ کسی رسول پر کیا اعتقاد رکھیں گے۔ ایسا کیوں ہے کہ کچھ لوگ و نیا سے نبات چاہ وہیں۔ کہی تو فطرت ہے۔ بنانے والے خالق اکر کا تھم ہے کہ ہم شے اپنے اصل کی طرف رجوع فطرت ہے۔ بنانے والے خالق اکر کا تھم ہے کہ ہم شے اپنے اصل کی طرف رجوع ہیں سے ہی لوگ ہیں جو دنیا کے طلب گار ہوں گے اور تم میں سے ہی لوگ ہیں جو دنیا کے طلب گار ہوں گے اور تم میں سے ہی لوگ ہیں جو دنیا کے طلب گار ہوں گے۔ یہ خالق کا تھم ہے کہ ہم شے اپنے اصل کی طرف رجوع میں سے ہی لوگ ہیں جو کہاں تی خطرت ہے۔ بین ویکھنے والی شے ہے۔ اس کا عرفان ہی عرفان ہے۔ چیزوں کو ان کی منی فطرت ہو سے دیا والی کی اسلامی کا میں میں دیکھنے دول کو ان کی اصلی فطرت ہو کے کہا ۔ اللہ بچھے چیزوں کو ان کی اصلی فطرت ہو کہا کے دعم فرایا کرتے تھے کہا ہا اللہ بچھے چیزوں کو ان کی اصلی فطرت ہو کہنے کا شعور عطافر ہا۔

اگر فطرت سے آشنائی ہو جائے تو دنیا میں کوئی کسی کا گلہ نہ کرے۔ آج کا انسان چہرے بداتا رہتا ہے۔ وہ اپنے اصل جو ہر کے برعکس زندگی بسر کرنے کی سعی کرتا ہے لیکن اس کی فطرت اس پر غالب آ کے رہتی ہے۔ وہ اپنے اصل جو ہر کے برعکس زندگی بسر کرنے کی سعی کرتا ہے لیکن اس کی فطرت نہیں بدل سکتے۔ کمینہ کمینہ ہی ہو ہے۔ دارے پہنے ہو کا خواہ وہ غریب ہو۔ محاد خواہ وہ غریب ہو۔

ابتدائی زمانوں میں پیٹے مزاج کے مطابق بنائے گئے تھے۔معلم فطر تا معلم ہوتے تھے۔ ان کی تھانف معلم تھیں۔ ان کی مجلس معلم تھی۔ ان کا ہر ہرا نداز معلمانہ تھا۔ لوگ دور دور سے ان کے پاس آتے اور علمانہ تھا۔ لوگ دور دور سے ان کے پاس آتے اور علم کی بیاس بھاتے۔ امتحانوں اور ڈگریوں کے کاروبار نہیں تھے۔ صبح لوگ تھے ، صبح کام کیا کرتے تھے۔ اب لوگ پیٹے کے اساتذہ ہیں ان کا وہ انداز ہو تی نہیں سکتا۔ انہیں اپنے گریڈوں کی فکر ہے۔ وہ طالب علموں کو اپنے سامنے بدعادات میں غرق ہوتے د کھے کر بے تاب نہیں ہوتے۔ جب مہینوں کے مہینے گزر جا کیں اور طالب علموں کا سفر رکا رہے ان معلموں پر قیامت نہیں گزرتی۔ وہ تخواجی وصول کرتے ہیں اور چھٹیاں مناتے طالب علموں کا سفر رکا رہے ' ان معلموں پر قیامت نہیں گزرتی۔ وہ تخواجی وصول کرتے ہیں اور چھٹیاں مناتے ہیں۔ یہ نظرت ہی کچھاور ہے' وہ فطرت ہی کچھاور تھی۔

ہرشعبہ اپنی بنیاد سے ہٹ سا گیا ہے۔ سیاست کو لیں۔ ہم ویکھتے ہیں اور ہم جانتے ہیں کہ کس فتم کے لوگ آئے آرہے ہیں۔ ان سے کیا تو قعات ہو سکتی ہیں۔ بہی جہ ہم ملکی سطح پر ایک دائرے کا سفر کر رہے ہیں۔ نہی جہ ہم ملکی سطح پر ایک دائرے کا سفر کر رہے ہیں۔ زمانہ کہاں ترتی کر رہا ہے' ہم صرف دوبد وہیں ایک دوسرے کے۔ جھکڑ الوفطرت والے لوگ کہیں توم میں انتشار پیدا نہ کر دیں! سلیم فطرت لوگ سیاست سے گریز کرتے ہیں اور نتیجہ یہ کہ دو لوگ ہی زیادہ مظلوم ہنا

دیئے جاتے ہیں۔ سلیم اور حلیم فطرت لوگوں کو آگے آنا جاہئے کہ سفر کا رخ سیحے ہو۔

اگر انسان فطرت آثنا ہو جائے تو بہت ہے جھکڑے اور بہت سے ہنگامے ختم ہو سکتے ہیں۔ ہم فطرت کو دو بنیا دی حصوں میں تقتیم کریں۔ بداور نیک' تو ہم دیکھیں گے کہ یہی دوگروہ اپنے اپنے ممل سے دنیا کو وہ کچھ بنار ہے ہیں جو بیدبن رہی ہے۔

ایک طرف تو انسان کی تکلیف کو دور کرنے کیلئے ہمپتال بن رہے ہیں۔ نیک فطرت لوگ دن رات انبان کی خدمت میںمصروف رہتے ہیں۔ دکھی انسان کی خدمت ہوتی ہے' ان ہیپتالوں میں۔ انسان کا خیال تک زخی ہو جائے تو اس کیلئے بھی خدمت کیلئے تیار ادارے موجود ہیں۔ دنیا کو امن کا مجبوارہ بنانے والے لوگ مصروف خدمت ہیں اور ان کے مقالمے میں بدفطرت لوگ کیا کررہے ہیں۔ تباہی 'بربادی' جنگ 'بریثانی اور بے چینی محیلانے والے انسان بی تو ہیں۔

اس طرح حیا والے برائی و تیمنے سے بھی کریز کرتے ہیں اور بے حیا تو بس ہے ہی ہے حیا ....اس کا كيا۔ اخبارات مجرے روے ہیں۔ بداعمال لوكوں كے ظلم سے۔ لوشنے والے عم مجينكنے والے نظام عالم درہم برہم کرنے والے افراتفریاں مجانے والے ساجی سکون برباد کرنے والے محفوظ کوغیر محفوظ بنانے والے محسن فراموش وستوں سے بھی غداری کرنے والے میزبان کا محمر لوٹ کر لے جانے والے مسافروں کوموت کے مکھاٹ اتارنے والے یا کیزہ روایات کو یارہ یارہ کرنے والے اپی فطرت کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔

نیک فطرت لوگ ساج ساز ہوتے ہیں۔ وہ انسانوں کو پریشان نہیں کرتے۔فرق صرف اصل کا اور فطرت کا ہے۔ بدفطرت بدی کر مجھے ہی وم لیتا ہے۔ کہتے ہیں تسی زمانے میں ایک بادشاہ نے پچھے ڈاکو گرفتار کئے۔ان کوسزائے موت کا تھم دیا۔ ڈاکوؤں میں ایک جھوٹا لڑ کا بھی تھا۔ بادشاہ نے سوچا کہ ابھی بچہ ہی تو ہے ا ہے نہ مارنا حاہئے۔ وزیرِ خاص نے کہا'' جہاں پناہ بچہتو ہے کیکن میں اس کو بدفطرت د مکیے رہا ہوں۔'' بادشاہ نے کہا''اے ہم اپنے پاس رکھ کر پرورش کریں ہے۔'' وزیر کا کہنا نہ مانا گیا۔ دن گزرتے گئے۔ بچہ بڑا ہو گیا اور آ خرایک دن شنرادی کو کے اڑا۔ وزیر نے کہا اب روناکس بات کا۔ بدید ہی نکلا۔

یہ پہیان بھی خاص فطرت کی عطا ہے۔ نیج میں درخت کو دیکھنا ہر آ دمی کا کام نہیں ہے۔ بیسعادت بھی عطائے رحمانی ہے۔ حکمت مرکسی کوعطانہیں ہوتی۔ نیکی کے نام پر جماعتیں بنانے والے بدبھی ہو سکتے ہیں۔ ظاہر ضروری نہیں کہ باطن کاعکس ہو۔ای بات سے خبروار رہنے کی ضرورت ہے۔ آزمائش کے کہے میں ہی اصل ظاہر ہو جاتا ہے۔ کہتے ہیں ایک دفعہ بلیوں نے مل کر چناؤ کے ذریعے ایک بلی کوسر دار بنا دیا۔ اس کے سر پر تاج ر کھ دیا۔ سردار بکل تاج پہن کر پہلی تقریر کرنے تھی۔ وہ تقریر کی تیاری کرکے آئی تھی۔ بس اس نے تقریر کیلئے ابھی لب کھولے ہی تنے کہ اس کو ایک چو ہا نظر آھیا۔ اس نے تاج مجینک دیا اور کہا'' جہنم میں محصے تہارے تاج اور تمہارے ابتخابات 'چوہا ہی اصل بات ہے۔' اس کی فطرت غالب آھٹی اور جلسہ منتشر ہو گیا۔

ہمیں فطرت شناس ہونا جاہئے۔ بھی تبھی بلند فطرت ' بست حالات سے گزریں تو بھی ان کا مزاج

پست نہیں ہوتا۔ عالی ظرفی بہی ہے کہ ایسے لوگوں کوعزت کی جائے۔ ایک دفعہ حضور اکرم علی ہے کہ ایسے بیش ہوتا۔ عالی ظرفی بہی ہے کہ ایسے لوگوں کوعزت کی جائے گئے۔ ان میں حاتم طائی کی بیٹی ہے۔ آپ علی ہے ۔ آپ علی ہی ہی ہے ۔ آپ علی ہے ۔ آپ علی

وہ ملک ترتی کرتے ہیں جہاں اداروں کے سربراہ نیک فطرت لوگ ہوں۔ حساس فطرت انسانوں کا خیال رکھنا چاہئے۔ کہیں وہ ہمارے عمل سے آزردہ نہ ہوں۔ ایک دفعہ ایک بادشاہ نے ایک آدمی کو یوں سزائے موت دک کہا سے پہاڑ سے گرا دیا جائے۔ وہ آدمی نیج گیا۔ بادشاہ نے کہا ''اسے دریا میں گرا دیا جائے۔'' وہ نیج گیا۔ بادشاہ نے اس سے پہچھا ''اے انسان تو مرتا کیوں نہیں۔'' اس نے کہا ''اگر مجھے آسان سے بھی گرا دوتو میں نیج جاؤں گا۔ میں فاص فطرت رکھتا ہوں میں کسی بلندی سے گر کرنہیں مرسکتا۔ بال البنة ..... مجھے مارنا ہی ہے تو مجھے نظروں سے گرا دو۔ میں مرجاؤں گا۔''

سی می محض سے اس کی فطرت کے خلاف کام لیناظلم کہلاتا ہے۔ اس ظلم سے بیخے کیلئے اور اس سے ساج کو بچانے کیلئے فطرت آشنا 'جوہر شناس لوگوں کی ضرورت ہے۔ اواروں کے سربراہوں کی فطرت کے بارے میں غفلت نہ برتنا چاہئے۔ یہی ایک ضروری احتیاط ہے۔ بخفے وصول کرنے والے کو بااختیار نہیں بنانا چاہئے۔ نیج نوازی بند کر دی جائے تو سفر کی سمت کا تعین آسان اور بیٹنی ہو جائے۔ اگر عالی ظرفوں کو عالی مرتبہ بنا ویا جائے تو منزل مل جاتی ہو۔ والے سازی جائے ہو منزل مل جاتی ہے۔

برسوں اکٹھا رہنے کے باوجود رشتوں کے اشتراک کا سنرختم ہو جاتا ہے۔ اس لئے کہ جب فطرت غالب آتی ہے تو یہ حقیقت آشکار ہوتی ہے کیے

ہم جے ایبا سمجھتے تھے وہ ویبا نکلا

مختلف فطرتیں مشترک سفرنہیں کرسکتیں۔ اگر ایسا ہور ہا ہوتو زیادہ دیر تک قائم نہیں رہ سکتا۔ پیر روئی گئے بیں کہ ایک دفعہ دجلہ کے کنارے پر انہوں نے ایک عجیب منظر دیکھا۔ ایک کوا اور ایک ہنس ساتھ ساتھ چگ رہے ہیں۔ مولانا چگ رہی ہیں۔ مولانا چگ رہی ہیں۔ مولانا ایک ساتھ دانہ چگ رہی ہیں۔ مولانا ان کے قریب سے ۔ معلوم ہوا کہ دونوں ہی زخی تھے۔ بیاری ہیں مختلف فطرتوں کا عارضی اشتراک ہوسکتا ہے لیکن صحت مند وجود اپنی فطرت کے علاوہ کسی اور اشتراک میں موجود نہیں رہ سکتا۔

مجھی بھی محبت غیرانسان کی فطرت کو عارضی طور پر روپوش کر دیتی ہے لیکن ہے وقت ہمیشہ نہیں رہتا۔
آخر روپوش رونما ہوکر رہتا ہے۔ ایک دفعہ ایک شیر نے دیکھا کہ ایک شیرزادہ ' بھیڑوں کے محلے میں نہایت شریفانہ زندگی بسر کر رہا ہے۔ وہ بہت جیران ہوا کہ بید کیا قیامت ہے کہ شیر نے فطرت بدل کی۔ وہ اس جوان کے پاک گیا اور کہا عور سے ساتھ آؤ میں آپ کو ایک نظارہ دکھا تا ہوں۔ وہ اسے تالاب پر لے گیا اور کہا غور سے دیکھو ہم دونوں کی شکلیں برابر ہیں۔ ہم ایک ہی جن ہیں۔ ہماری ایک ہی فطرت ہے۔ اب دیکھو میراعمل۔ اس

دُف دِف عَيْقت

' نے ایک بھیڑ کوگردن سے پکڑا اور آنا فانا اسے چیر بھاڑ کر رکھ دیا۔ بس اتنی ہی دیر درکارتھی۔ شیر زادے کا جو ہر بیدار ہو گیا۔ فطرت غالب آئی۔ وہ بھی واقعی شیر بن گیا۔

بیرورو پیک رف بیدار ہونے کیلئے صحبت صالح درکار ہے۔ صالح فطرت لوگوں کو اہم مقامات پر فائز اصل فطرت کو بیدار ہونے کیلئے صحبت صالح درکار ہے۔ صالح فطرت لوگوں کو اہم مقامات پر فائز کرنے ہے اہم نتائج حاصل کئے جاسکتے ہیں۔ یہ تقسیم فاطرحیق نے قائم کررکھی ہے۔ فطرت اس لئے نہیں بدلتی کہ اے فاطرحیق نے نہ بدلنے کیلئے پیدا فرمایا ہے۔ پہاڑ اپنی جگہ سے ہل سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں بدل عتی۔ یہاڑ اپنی جگہ سے ہل سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں بدل عتی۔ یہاڑ اپنی جگہ سے ہل سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں بدل عتی۔ یہاڑ اپنی جگہ سے ہاں سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں بدل عتی۔ یہاڑ اپنی جگہ سے ہاں سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں بدل عتی۔ یہاڑ اپنی جگہ سے ہاں سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں بدل عتی۔ یہاڑ اپنی جگہ سے ہاں سکتا ہے کیکن انسان کی فطرت نہیں ہوئی ہے۔

\*\*\*

#### حقيقت

حقیقت در حقیقت ہرائی شے کا نام ہے 'جو ہے۔ بنانے والے نے جو ہمی تخلیق فرمایا 'حق ہے۔
یبال کچھ بھی بطل نہیں۔ حکم ہے کہ جو بھی ہے 'باطل نہیں ہے۔ یعنی سے بھی حقیقت 'جھوٹ بھی حقیقت ۔۔۔۔۔ خیر کی ابنی حقیقت ہے 'شرکی ابنی حقیقت۔ خالق ایک ہی ہے ۔۔۔۔ 'خیر' اس نے پیدا فرمایا ۔۔۔۔ 'شرکی ابنی حقیقت ۔ خالق ایک ہی ہے ۔۔۔۔ 'خور کرتا جائے اور ممکن ہوتو جانے والوں سے پوچھتا فرمایا۔ انسان صرف آنکھ کھول کر چلتا چلے اور دیکھتا جائے 'خور کرتا جائے اور ممکن ہوتو جانے والوں سے پوچھتا چلے کہ اشیا اور اساکی حقیقت کیا ہے اور یہ کہ حقیقت کی حقیقت

انسان نے تصور کررکھا ہے کہ حقیقت فلاں قتم کی شے ہے اور جب انسان زندگی کا سفر کرتا ہے' اس کو وہ شے نہیں ملتی تو وہ کہتا ہے کہ حقیقت ہی تھا۔ وہ شے نہیں ملتی تو وہ کہتا ہے کہ حقیقت ہی تھا۔ اور شے نہیں ملا' تو ہاتھی تو ملا۔ بس ہاتھی ہی حقیقت ہے اس جنگل کی۔ آھے چلیں سے تو شیر بھی ملیں سے۔ پھر وہ اگر شیر نہیں ملا' تو ہاتھی تو ملا۔ بس ہاتھی ہی حقیقت ہے اس جنگل کی۔ آھے چلیں سے تو شیر بھی ملیں سے۔ پھر وہ حقیقت ہوں گے۔ بس جو تجھ بھی حقیقتا موجود ہے' حقیقت ہے۔

اس سارے مشاہدے میں مشکل صرف ایک ہے کہ ہمارا انداز نظر اکثر غلط ہوتا ہے۔ ہم ایک محدود رسائی کی آنکھ سے لامحدود منظر کو دیکھتے ہیں اور پھر فورا فیصلہ کر کے اعلان کر دیتے ہیں کہ ہم زمین کی وسعتوں میں پھرے مسئدروں کی تہہ تک پہنچ 'خلاؤں کا چپہ چپہ چھان مارا۔ ہمیں کوئی خدا نہیں ملا ..... بس خدا کا وجود نہیں ہے۔ بکی نتیجہ غلط ہوگیا۔ ڈھونڈ نے والا بڑے بڑے فاصلے طے کرتار ہا' اس نے اپنے ول کا سفر نہیں کیا۔ اس نے اسے خدا کی حقیقت یا اس کی موجود گی کا احساس نہیں ہوگا۔

ایے ہی دوڑ لگانے ہے حقیقیں دریافت نہیں ہوتیں۔ فاصلے طے کرنے سے مسلے حل نہیں ہوتے۔

ہے کرنے سے حقیقت نہیں ملتی نور کریں اور پھر مزید غور کریں ۔ جتی کہ آپ اصل تک رسائی حاصل کرلیں۔

اصل کیا ہے ۔۔۔۔؟ آم کا نتج ہے؟ آم کا درخت ہے؟ آم کا پھل ہے؟ آم کا گودا ہے؟ آم کی تھلی ہے اندر کا مغز ہے؟ کیا اس سارے کا رخانہ تخلیق ٹمریات کے پیچھے کسی کا امر تو نہیں؟ اس کو بی حقیقت کیوں نہ مان لیا جائے اور پھر امر لگانے والی ذات خود ہی حقیقت کی حقیقت ہم آخر کا اوّل اور ہم اوّل کا آخر وہی جو ہم ظاہر کا باطن ہے اور ہم باطن کا ظاہر ہے۔ وہی جو نہیتی کو بستی اور ہم پردے کے پیچھے موجو ہے۔

آخر وہی جو ہم ظاہر کا باطن ہے اور ہم باطن کا ظاہر ہے۔ وہی جو نہیتی کو بستی اور بستی کو نہیتی ہوتے ہو ہے۔

جس کے قبضہ قدرت سے کسی شے کے باہر ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوا۔ ہم پردے کے پیچھے موجو ہے۔

بسب حقائق کا خالق مطلق ہے۔ وہ ہم منظر میں جلوہ گر ہے۔ ہم دول میں موجود ہے اور شاید ہم آگھ سے او جمل سے۔ اس حقیقت کے ذکر کو ' حقیقت' کہتے ہیں ۔

حقیقت دریافت کرتے رہے ہیں۔ ہمیشہ سے ہمیشہ کیلئے دریافت ندہونے والے کی دریافت جاری

رہتی ہے۔ اس کا ذکر رہتا ہے۔ وہ ہر کلام میں ہے 'ہر جگہ ہے لیکن کہاں ہے؟ ہم نہیں بتا سکتے۔ وہ کوئی جغرافیا کی مقام نہیں کہ اسے طول بلد اور عرض بلد میں بتایا جا سکے۔ وہ کوئی تاریخی واقعہ نہیں کہ اسے کتابوں میں ہتاتا کیا جائے۔ وہ تو عیاں ہے۔ صرف ہم ہی اسے و کیمنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ ہم تو یہ بھی نہیں بتا سکتے کہ آتھ میں بینائی کہاں رہتی ہے۔ جہم میں جان کدھر رہتی ہے۔ خوثی کس کونے میں رہتی ہے۔ غم کہاں ہوتا ہے۔ آنسو کہاں کہاں رہتی ہے۔ ہم میں جان کدھر رہتی ہے۔ خوثی کس کونے میں رہتی ہے۔ غم کہاں ہوتا ہے۔ آنسو کہاں خود سے نا آشا ہیں 'خدا ہے کیا آشا ہو سکتے ہیں۔ کیا ان افشکوں کی تا فیر سے عرش الل جائے ہیں۔ ہم باخر نہیں ۔ ہم جا خود تی اشائی ممکن بی نہیں ' جب حک وہ خود سے آشائی ممکن بی نہیں ' جب حک وہ خود سے آشائی ممکن بی نہیں ' جب حک وہ خود ہی کی نامعلوم کسمے میں پر دے کے چھے سے کیا راز ندکر دے۔ آج تک تو ایسے بی ہوتارہا ہے کہ وہ خود ہی کی نامعلوم کسمے میں پر دے کے چھے سے کیا راتا ہے۔ مقدری میں تمار ارب ہوں۔ یہ تمہارے پاس میں کیا ہے۔ عصا اسسانے پھینک دو۔ ساور دیکھو۔ سب اس نے خود ہی نامز فرما دیا۔ پیغیمر سسان کا پیغام لانے والا۔ وہ آشائی عطا کرتا ہے۔ انسان خود کیا کرسکتا ہوں کہا گئی کی طاقت سل کر لیتا ہے۔ کتے حقیقت شاس خاموش چیتے پھرتے ہیں۔ وہ تعرف خوت ہیں ' بتانہیں سکتے اور جولوگ بتا سکتے ہیں' بتانہیں باتے۔

حقیقت کا متلاثی عزم کا پیکر کرتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ بلند پہاڑوں اور گہرے سمندروں کا سفر کوئی آ سان کا منہیں۔بس ہمت' یقین اور زبردست امید کی ضرورت ہے۔ مابوی اس رائے کا سب سے بڑا راہزن ہے۔ کتنے کتنے قافلے لٹ محے اس راہ میں۔بس مابوس ہو گئے' واپس آ گئے کہ حقیقت کچھنہیں۔۔؟

جلووں والا۔ کیا مقام ہے اس کے قیام کا۔ خانہ کعبہ میں تو غلاف کعبہ ہے ' مکان ہے ' مکین کہاں ہے ' وہ کہیں آ آس پاس ہے۔ سامنے نہیں ہے۔ ہم اس کی آ ہمیں سن رہے ہیں لیکن وہ ابھی تک آ یا نہیں۔ شاید وہ بھی نہیں آ آئے گا! نہیں ایسے نہیں ہے۔ میں نے پہلے کہا کہ عزم کا راہی مایوں نہیں ہوتا۔ شاید یقین بھی اس کا ہی جلوہ ہے۔ امیداس کی ہی جھلک ہے۔

اور .....اور .... خاموش بی الحجمی ہے۔ لیکن بات کو روکنا مجمی نبیس جاہے اور اس کامحبوب ملک ہی اس كا ديدار ہے۔ جس نے آپ علي كو ديكها اس نے اسے ديكه ليا۔ يوجب بات ہے۔ حقيقت كى تلاش انسان کے در تک جا پینی ..... پہلے درود پھرسلام ..... پھرحقیقت ہی حقیقت .....جلوٰہ ہی جلوہ۔ تا آشنا کیلئے شرک بی شرک اور آشنا کیلئے ایمان بی ایمان۔ مقام غور ہے کہ اللہ کے ہاں انسانوں کا تذکرہ ہے۔ انسان کا مرف انسانوں کا ..... اور اگر انسان انسانوں کا تذکرے کرے یا ان سے محبت کرے اور ہمیشہ ہمیں ہمہ حال محبت كرے تو شرك سريكيے ہوسكتا ہے۔ كيا الله آج كل بھى درود بھيجا ہے۔حضور اكرم علي كے ظاہرى يرده کرنے کے بعد' اللہ کس پر درود بھیجنا ہے۔محمطیقے ذات ہے یا مغت ..... ذات ہے تو قائم ہے۔اللہ کے درود كَ آئينے ميں .... الله كسي كزشته ير درودنبيں بھيجنا۔ وہ حال كا اللہ ہے ور آن حال كا قرآن ہے كلمه حال كاكلمه ے اور رسول علی حال بی کے رسول علیہ بین .... ہمیشہ سے ہمیشہ کیلئے۔ اس کے ماسوا شرک ہے۔ بی تو راه توحید ہے۔ یک حقیقت ہے۔ الله کی راه .....حقیقت کی راه ....ان لوگوں کی راه جن پر اس کا انعام ہوا۔ وه لوگ آج بھی ہیں۔ ان کی راہ تلاش کرو ....ان کی راہ اختیار کرو ..... وہ لوگ ہی حقیقت کے جلوے ہیں۔مظاہر انواریں مشاہرہ جلی ہیں۔ وہ جوجلوہ گزر کیا تھا' نظر ہے' وہ پھرنظر میں آباد ہوجائے گا۔شرک ہے بچو سنسى دائيم كى يوجانه كرو ..... عين الله كى عبادت كرو \_ الله ..... سيا الله الله الله الله بميشه بميشه كيلي محبت كرنے والا الله الله الله ميشه رئے والے محبوب عليه الله سے ہميشه كى محبت ..... صرف اى الله كى اطاعت كرو ـ وه جوكبتا بمير محبوب عليه كى آواز سيكسى كى آواز كا قد بهى برا ند بو ..... ورنه تمهار ما العال لينى عبادتين بھي ضائع ہو جائيں گي۔ اگرتم الله ہے محبت رکھتے ہوتو اطاعت كرو ہميشہ رہنے والے ني عليہ كي ..... اللَّهُ تم سے محبت کرے گا .....اور پھر حقیقت آشنائی آسان ہو جائے گی۔ وہ جوتھوڑی دیر کیلئے آیا تھا' جب ہوش اڑ كئے تھے'اب ہميشہ رہے گا۔ وہ بھی رہے گا اور ہوش بھی!!

#### ريدني

یہ ایک گہرا راز ہے کہ ہرشے دراصل ایک ہی شے ہے۔ یہ سب کا نئات ایک ہی کا کتات ہے۔

سب صنعت ایک ہی صافع کا اظہار ہے۔ ہرشے ہر دوسری شے کا آئینہ ہے۔ رات سورج ہی کے ایک انداز کا

نام ہے۔ دوری کمی قرب کے حوالے ہے ہے۔ فراق اور وصال ایک ہی محبوب کی عطا ہے۔ اگر چیزوں کو ان

کے اصل کے حوالے ہے پہچانا جائے تو ہرشے ایک ہی شے ہے۔ ہر انسان ہر دوسرے انسان کا عکس ہے۔

طاقتور انسان کمزور انسانوں کی عنایت کا نام ہے۔ ڈاکٹر مریض کے اور مریض ڈاکٹروں کے روپ ہی ہیں۔ ہر

فراوانی ہراحتیاج کے وم ہے ہے اور ہر محروی ہر حاصل کے وم ہے ہے۔ نیکی بدی کے حوالے ہے اور بدی

نیکی کے دم ہے۔ جو ایک نہ ہو سکا' اسے دوسرا بنا پڑا۔ جو یہ نہ بن سکا' اسے وہ بنا پڑا۔ ہو تو ابد کیا۔

ووسرا نام ہے اور فکست کی تاریخ فتح کی تاریخ ہے۔ اگر میں نہ ہوتا تو تو کیسے تو ہو جاتا۔ ازل نہ ہوتو ابد کیا۔

آغاز ہے تو انجام ہے' نہیں تو نہیں۔ جس کا آغاز نہ ہوا' اس کا انجام بھی نہ ہوا۔ جو ہر آغاز سے قبل ہوا' وہ ہر

انجام کے بعد بھی رہے گا۔

چیزوں کے آپس میں رشتے بڑے مضبوط اور مربوط ہیں۔ محبت اور نفرت ایک ہی جذبہ ہے۔ پسند کے باطن میں ناپبند کا ہونا ناگزیر ہے۔ ہم دوستوں کے دؤستوں کو دوست سیجھتے ہیں اور ان کے دشمن کو دشمن' حالانکہ ہمارا ان سے براہ راست تعلق نہیں ہوتا۔

یہ عجب بات ہے کہ تہقیم اور آنسوا کی ہی کہانی ہے۔ ایک ہی مسافر ہنستا جارہا ہے اور وہی مسافر روتا جارہا ہے۔ ایک ہی گھر میں شادیانے بھی بجتے ہیں اور انہی انسانوں کے حوالے سے ماتم بھی ہوتا ہے۔ تہقیم آنسوا یک ہی کہانی ہے۔ جوا یک نے کھویا' اسے دوسرے نے پایا اور عجب بات ہے کہ جسے ایک تلاش کرتا ہے' دوسراای سے نجات جا ہتا ہے۔

سارا منظر اور پس منظر ایک ہی نظارہ ہے۔ سارا کھیل ایک ہی کھیل ہے۔ انسان پر اس میں مختلف مراحل آتے ہیں۔ انسان ختم ہو جاتے ہیں ' ڈرامہ جاری رہتا ہے۔ افراتفری ہے۔ ہر انسان پریشانی میں ہے لیکن پریشانی کے باوجود ہر انسان اپنے سامان کومضبوطی سے تھامے ہوئے ہے۔ لوگوں نے سامان کو پکڑ رکھا ہے اور سامان نے لوگوں کو۔ انسان کی ملکیت اس کی مالک ہوگئ ہے۔ ہم جس کو قابو کرتے ہیں ' وہ ہمیشہ پکڑ لیتا ہے۔ کسی چیز کورو کئے کیلئے خود رکھا پڑتا ہے۔ اگر ہم کسی چیز کے ساتھ الجھیں تو ہم اپنے آپ سے الجھتے ہیں۔ ہم آزاد نہ کریں تو ہم آزاد نہیں ہو سکتے۔ اس سارے ڈرامے میں سارے کھیل کا مصنف جب چاہے ڈرامے کو

www.iqbalkalmati.blogspot.com

وضرف حتيتت

سیحیل تک پہنچا دے۔ ہرانسان اپ آپ کو سانویں ایک میں محسوں کرتا ہے کہ ابھی کھیل ختم ہوگا۔ یہ کھیل شروع ہوتے ہی ختم ہونے والا تھا۔ آغاز ہی سے بدن ٹوٹ رہا تھا۔ انجام نوشتہ دیوار تھہرا۔ ہم استقامت چاہیے ہیں۔ ہمیں عارضی زندگی ہی۔ ہم کسی مقام پر دومتصل لمحات تک بھی نہیں تھہر سکتے۔ پکھ ہوتے ہوتے پکھ اور ہو جاتا ہے۔ پکھ کہتے ہی نہیں کھہر سکتے۔ پکھ ہوتے ہوتے پکھ اور ہو خوات ہے۔ وان دات کے خوات ہے گزرتا ہے اور دات سے کے انظار میں کٹ جاتی ہے۔ ایک بھی را تیں آتی ہیں کہ دات کٹ جاتی ہے اور سوری نہیں لگلا۔ ایسے بھی دن آسے کہ سوری ڈوب ہی اُن رہتی ہاتی ہمی ماتھ بھی طے جو پاس پاس اور سوری نہیں لگلا۔ ایسے بھی دن آسے کہ سوری ڈوب ہی اُن رہتی ہاتی رہی طے دو بال ذرا فاصلہ برسوں اور سے ساتھ ساتھ رہے والا ذرا فاصلہ برسوں کی مسافت میں سے نہ ہو سکا۔ ساتھ چلے دالے ہزار بار اجنبی لگلے اور اپنی تا فلے سے پھڑ گئے۔ چلے چلے ساتھ بدل جاتا ہے اور سے کرتے کرتے داسے تہدیل ہو جاتے ہیں۔ بھی سر پر آسان گرتا ہے 'بھی پاؤں تک ساتھ بدل جاتا ہے اور سے کرتے کرتے داستے تبدیل ہو جاتے ہیں۔ بھی سر پر آسان گرتا ہے 'بھی پاؤں تک سے ذیب نکل جاتا ہے اور بھی انسان کو مار رہا ہوتا ہے۔ آگھ کھول سے خوری طرح دیکھی انسان 'انسان کو مار رہا ہوتا ہے۔ آگھ بند کر دیں تو آئی میں کھول کر چلئے کا ادادہ پیدا ہوتا ہے۔ یہ کہ جیے پوری طرح دیکھی بیں جاسکا اور پوری طرح چھوڑا بھی نہیں جاسکا۔ ایسا جارہ کے کہ جیے پوری طرح دیکھا بھی نہیں جاسکا اور پوری طرح جھوڑا بھی نہیں جاسکا۔

شابین کی خوراک معصوم فاختہ کا گوشت ہے۔ وہ اپنی خوراک کھار ہا ہوتا ہے اور ہم اپنے آپ ہیں لرز جاتے یں۔ ایک دفعہ کی بکری سے پوچھا گیا کہ'' ہائی بکری! تو لاغریوں ہوگئی؟'' بکری نے اداس ہو کر جواب دیا ''ہم ہیں گیا ہا۔'' بس اتنی کی بات ہے۔ جس نے شیرہ کا جلوہ دیکھ لیا۔'' بس اتنی کی بات ہے۔ جس نے شیرہ کا جلوہ دیکھ لیا۔'' اس کی صحت خراب ہوگئی۔ دیکھنے والا ضرور متاثر ہوتا ہے۔ بیہ سارا دبستان ایک ہی مالک کی ملکبت ہے۔ وہ ایک طرف ایسے ایسے ستارے بناتا ہے کہ انسان کے تصور سے بھی بڑے اور کہیں اتنی باریکیوں میں تخلیق ہوتی ہوتی ہوتی نظر کی محال نہیں کہ الیکٹرون کے اندر ہونے والے جلووں کو دیکھ سکے۔

رخصت ہو جاتے ہیں .....ہم عجب لوگ ہیں۔

ہم بیانے بناتے رہتے ہیں لیکن خود کو ماپنے کا وقت نہیں رکھتے ..... شاید حوصلہ ہی نہیں رکھتے۔ ہم ہیاتے بناتے رہتے ہیں لیکن خود کو ماپنے کا وقت نہیں رکھتے ہیں کہ لوگ ہمارے معیار پر پورا اترین ' کینے بناتے ہیں ۔۔۔۔۔ ہم خود کسی کی خواہش پر پورا نہیں اترتے .....

ہم اپی خامیوں کو تقدیم بھی کہد لیتے ہیں اور اپی قسمت کوتو اپنا تی سیمتے ہیں۔ ہم بھی عجب ہیں۔ ہمارے متعلق حتی طور پر کچھ نہیں کہا جا سکتا۔ ہم ایک رات فیپنے میں گزارتے ہیں۔ ورود وسلام کی مجالس بیا کرتے ہیں۔ اللہ ہمارے قریب ہوتا ہے۔ ہم اللہ کے قریب ہوتا ہوتے ہیں۔ ہم پر وجہ بھی ہوتی ہے۔ ہم لوگ لوک رس میں جتال ہوتے ہیں۔ ہم پر وجہ بھی طاری ہوتا ہے۔ ہمارے پاؤں میں طبلے کی تال پر حرکت بھی ہوتی ہے۔ دھال ہماری فقیری کا نشان ہے۔ ہم کو اللہ ہوتا ہے۔ ہمارے باؤں میں طبلے کی تال پر حرکت بھی ہوتی ہے۔ دھال ہماری فقیری کا نشان ہے۔ ہم کو زیرگی کوئیس اپناتے۔ ہم صداقت کی تبلغ کرتے ہیں اور گس اپنی تبلغ سے باہر ہوتا ہے۔ غالبًا نیکی اور اسلام کو صرف بلغ کیا ور اسلام کو حقت ہم رشوت لیتے اور دیتے ہیں۔ یہ بجا ہے کہ ہم میں سے پکھ کالی بھیڑیں ہیں۔ رشوت وصول کر کے کام نہ کرنے والا بس کائی بھیڑ ہے۔ بی بی پر چھوتو ہم میں سے پکھ کائی تھوڑ دیا ہے۔ آخر کب تک خوابوں کے مبارے جیا جا سکتا ہے۔ اب ہم حجم بھی ہیں کہ سے ملک ہمارے جیا جا سکتا ہے۔ اب ہم حجم بھی ہیں کہ سے ملک ہمارے لئے بنا ہے۔ ہم اس کسے کہیں ہیں۔ ہی تی بیند ہوتے جا رہے ہیں۔ اب ہم مجم بھی بیل کہ سے ملک ہمارے لئے بنا ہے۔ ہم اس کسے کہیں۔ ہیں۔ ہم خارو کو بھی دھوکو دیتے ہیں۔ ہم خاری گر ہیں۔ ہم خود کو بھی دھوک ہیں۔ ہم خارد کو بھی دھوک دیتے ہیں۔ ہم خارد کو بھی دھوک ور کو بھی دھوک دیتے ہیں۔ ہم خارد کو بھی دور کو بھی دھوک دیتے ہیں۔ ہم خارد کو بھی دور کو بھی دور کو بھی دور کو دیل میں۔ اس کسے کہیل دیتے ہیں۔ ہم خارد کو دور کو بھی دور کو بھی دور کو بھی دور کو دیل دیا ہے۔ ہم خارد کر کے خال دیتے ہیں۔ ہم خارد کو بھی دور کو دور کو دور کو فدر مت کی نام پر دور کو نال دیتے ہیں۔ ہم خارد کو دور کو بھی دو

لین ایسے نہیں۔ ابھی پچھلوگ باتی ہیں جہاں ہیں۔ ابھی شمناتے ہوئے چراغوں میں پچھتو باتی ہے۔ ابھی امیدختم نہیں ہوئی۔ آ واز آ رہی ہے کہ مایوس نہ ہونا۔ انتثار ختم ہو جائے گا۔ آ رزوؤں کا ہنگا مدور ہو جائے گا۔ ہماری موجودہ حالت یہ ہے کہ جیسے اندھیرے میں دونو جیس گرا رہی ہوں۔ کی کو پچھنیں معلوم کیا ہو رہا ہے۔ کون ہے جو ہو رہا ہے۔ کون ہے جو انسان کو انسان سے دور کر رہا ہے۔ کون ہے جو استعداد ہے زیادہ بوجھ ڈال رہا ہے۔ کون ہے جس نے اس قوم کو خدا کے خوف سے زیادہ غربی کے خوف میں متلا کر رکھا ہے۔ صرف غور کرنے کی بات ہے۔ موت سے پہلے انسان مرنہیں سکتا اور وقت مقررہ کے بعد زندہ نہیں رہ سکتا۔ جب یہ مان لیا کہ موت کا وقت مقررہ و چکا ہے تو پھر ہی ہنگامہ کیا ہے۔ انسان کے ایمان کو کیا ہو میں میں ہوتا وزندگی کیا ہے؟ جب یہ معلوم ہے کہ عملے سے معلوم ہے کہ عملے سے بہتو ہوتا وزندگی کیا ہے؟ جب یہ معلوم ہے کہ عملے اور ذلت اللہ کی طرف سے ہے تو یہ ساری سیاست ' سارے اخبار' سب پرا پیکنڈہ ' یہ سب کیا ہے؟ یہ عملے کیا ہو کا حالے اور ذلت اللہ کی طرف سے ہے تو یہ ساری سیاست ' سارے اخبار' سب پرا پیکنڈہ ' یہ سب کیا ہے؟ یہ سب کیا ہے؟ یہ سب کیا ہے؟ بی سب کیا ہے؟ یہ سب کیا ہے کیا کیا ہو کیا ہو

منظرے' یہ مقالبے' یہ مبالبے اور بیرمجاد لے کیا ہیں؟ ہر چیز کوعزت کے ساتھ رہنے دیا جائے تو اپنی عزت بھی قائم رہتی ہے۔ ساتھ والے مکان میں ہونے والے واقعات ہم کو متاثر نہیں کرتے۔ ہمارے ساتھ ہونے والے واقعات سے کون متاثر ہوگا۔

جب بیہ معلوم ہو چکا کہ رزق مقرر ہو چکا۔ ہر ذی جان مخلوق کا رزق اللہ نے اپنے ذمہ لگا رکھا بہت بہت بیہ معلوم ہو چکا کہ رزق مقرر ہو چکا۔ ہر ذی جان مخلوق کیا ہیں؟ اللہ کا واضح ارشاد ہے کہ زمین پر جو بھی مخلوق ہے اس کا رزق اس کے پاس ہے اور اللہ فر انوں کا خالق ہے 'فر انوں کا مالک ہے۔ زمین وآسان کے فرانے اس کا رزق اس کے باس جو اور اللہ فر انوں کا خالق ہے 'فر انوں کا مالک ہے۔ زمین وآسان کے فرانے اس کے اختیار میں ہیں۔ وہ جو جاہے جیسے جاہے 'کرے ہم اور ہماری سوج بس اینے بے دست و یا ہونے کے فیوت ہیں۔

کیا انسان نے غور کرنا چھوڑ دیا کہ سارا ماضی سمت کے اتنارہ گیا' جتنا ہمارے علم میں ہے اور ہمارے علم میں آنے والا ماضی مختصر ہے اور ہمارے حال کی تمام مصروفتیں ای ماضی کے حوالے ہے ہیں۔ ہماری مقید تیں' ہمارا دین' ہماری عبادتیں ماضی میں دیئے گئے منشور ہے عبارت ہیں۔ ہماری تاریخ پرانی تاریخ ہے ماخوذ ہے۔ ہمارا علم پرانے علم ہے برآ مد ہوا۔ ہمارا حال اور ہمارا ماضی صرف ایک ہی زمانہ ہے۔ ہمارا مستقبل' جب تک و وستقبل ہے' ایک واہمہ ہے ایک خواب ہے۔ جب وہ ہمارے پاس آئے گا' وہ ستقبل نہیں ہوگا۔ وہ حال ہوگا اور استقبل حال ہوگا' یہ عجب بات ہے۔ ماضی حال ہے' مستقبل حال ہے اور حال بھی حال ہے۔ گئر ماضی کی عقیدت کیا ہے اور مستقبل کا منسوبہ کیا ہے' یہی راز ہے کہ آپ کہہ سکتے ہیں کہ حال یادوں کا نام ہمنسوبول کا نام ہے کیکن بات بہت قابل خور ہے۔

حقیقت سے ہے کہ جو واقعہ ہو چکا' جب مجھے اس کاعلم ہوتا ہے تو میرے لئے وہ واقعہ ہو رہا ہوتا ہے۔
میرا ماضی سب دنیا کا ماضی' میرے لئے حال ہے۔ گزرا ہوا واقعہ گزرتا ہی نہیں ہے۔ آج بھی ہم دن مناتے ہیں اور اس دن کو آئ کا دن کہتے ہیں۔ حالا نکہ وہ کل کا دن تھا۔ پچھراتوں کو ہم آج کی رات کہتے ہیں حالانکہ وہ کل کر رات تھی۔ کوئی دن جب دوبارہ ہی نہیں آتا تو ون منانے کی بات بہت ہی قابل غور ہے۔ کوئی تاریخی واقعہ کی رات تھی۔ کوئی دن جب دوبارہ ہی نہیں آتا تو ون منانے کی بات بہت ہی قابل غور ہے۔ کوئی تاریخی واقعہ کی رات تو دیں ہیں ہیں ہیں کیا ہے؟

کی بجائے کوں نہ متفقہ فیطے ہی کر لئے جا کیں۔ نئی اہمیت پیدا ہو جائے گ۔ تاریخ کو یاد رکھنے کے بجائے کی بجائے کوں نہ متفقہ فیطے ہی کر لئے جا کیں۔ نئی اہمیت پیدا ہو جائے گ۔ تاریخ کو یاد رکھنے کے بجائے تاریخ بنانے کی فکر کرنا چاہئے۔ اسلام صرف روایت کا نام نہیں' صرف ادکام اور ارشادات کا نام نہیں' مسلمانوں کے متفقہ مل کا نام بھی اسلام ہے۔ پرانے مسلمان اور ہم مسلمان ایک ہی مسلمان ہیں۔ ان کا کعبہ ہی ہمارا کعبہ ہے۔ ان کے زمانے کا قرآن ہمارے ہی قرآن ہے۔ وہ اللہ یہ اللہ ہے۔ ہروہ چیز جوموجود تھی' موجود ہے۔ اگر روح قائم ہو جائے تو وجود ضرور قائم ہو جائے گا۔ وجود کا ٹوٹنا روح کے اختیار کا نام ہے۔

اگر حال محفوظ ہو جائے تو سارا مستقبل محفوظ۔ کیونکہ بہی عمل ہمیشہ رہے گا۔ ای طریقے ہے آئدہ طریقہ ہے آئدہ طریقہ ہے۔ ہم غور کیوں نہیں کرتے۔ طریقہ بھی بنتا ہے۔ ای اسلام نے آئدہ کا اسلام بنتا ہے۔ یہی کعبہ ہمیشہ کا کعبہ ہے۔ ہم غور کیوں نہیں کرتے۔ ہم برے فخر کے ساتھ اسلام کا پرچار کرتے ہیں لیکن ہمیں اس بات کا بھی خوف رہتا ہے کہ ہم پر بنیاد پرتی کا الزام نہ آئے۔ اگر اسلام پرتی کو بنیاد پرتی کہا جائے اور حق پرست کو بنیاد پرست کہدلیا جائے تو کیا بہضروری ہے کہ اس کی تردید کردی جائے۔

ہم نے اس بات پرغور کرنا جھوڑ دیا ہے کہ ہم کہاں سے آئے ہیں اور ہمیں کہال سے جانا ہے اور بھارے ذمہ کیا کام ہے۔ ہم صرف ہنگاہے کرنے والی قوم بن گئے ہیں۔ ذراغور کرنے سے معلوم ہوگا کہ بیہ مشرق اورمغرب دومختلف سمتیں نہیں ہیں ۔ بیا لیک ہی سمت ہے۔ ہر مقام بیک وقت مشرق بھی ہے اور مغرب بھی۔ ہر مقام اعلیٰ بھی ہے اور اوٹی بھی۔سورج نہ کہیں سے نکلتا ہے اور نہ کہیں ڈوبتا ہے۔ رات ون ہمارے ا ہے : م جیں۔ عم خوشی ہمارے اینے نام ہیں۔ نہ ہمیں کوئی دیتا ہے نہ چھینتا ہے ۔ نہ ہم ماضی میں ہیں نہ مستقبل میں۔ ہم حال میں۔ سدا بہار حال ۔موت میں زندگی اور زندگی میں موت عم میں خوشی اور خوشی میں عم ۔قر ب میں بعد اور بعد میں قرب۔ وصال میں فراق اور فراق میں وصال کی لذتیں ہی ہمارا منصب ہے۔ ہم جتنا فاصلہ طے کرتے ہیں' مرکز ہمارے ساتھ ہی مطے کرتا ہے۔ کسی شے کا حاصل کرنا اس کے خیال کرنے سے ہے۔ منزلیں دوڑنے ہے حاصل نہیں ہوتیں' پروگراموں ہے حاصل نہیں ہوتیں ۔بس تھہر جاؤ اور نوازش کا انتظار کرو۔ نوازش ننرور ہوگی۔حق والے کاحق ادا کر دو اور یہی تمہاراحق ہے۔ رونے والے کے آنسو یو تچھو کیونکہ یبی تمہارا عم ہوگا۔ تیز جلنے والے کو روکو کیو کہ بہی تمہارے قافلے کا فرد ہے۔ ست رہنے والے کومحبت کے ساتھ تیز کرو۔ د بی معنز ز ساتھی ہے۔محروم کی مدد کرو۔مظلوم ہے تعاون کرو۔سب کی سب کے ساتھ نسبت ہے۔سب لوگ ا یک بی اوگ میں۔ جوالک نے کھویا' وہی دوسرے نے پایا۔ بیانہ پوچھو کہ دہ حق سے کیوں محروم ہوا۔تم یہ دیکھو کہ تم نے حق سے زیادہ کیوں حاصل کر لیا۔ تیرا حاصل ہی اس کی محرومی بن گیا۔ اینے حاصل کی ترتیب نو اور تقتیم نو کرو۔ اپنی دضاحتوں کو واضح کرو۔ اینے ہونے کو نہ ہونے سے پہلے اس دفت سے بیجاؤ کہتم کسی اور طافت کے سامنے جوابدہ کر دیئے جاؤ گے۔ ہماری غلطیوں اور کوتا ہیوں کا گواہ کوئی بھی نہ ہوتو ہم اپنے گواہ خود میں۔ہم اینے آپ کوخود ہی تباہ کرتے ہیں اور عروج کی تمنا میں ہم زوال میں جا گرتے ہیں۔

اس زمین پر ہونے والا بیسفر ہمارا پہلا سفر ہی درحقیقت ہمارا آخری سفر ہے۔ جو ہو رہا ہے۔ پہلی بار ایکن آخری بار۔ احتیاط ہے 'غور کے ساتھ' منشا کو پہچان کر' بنانے والے کی مرضی کے مطابق سفر کو جاری رکھنا چاہئے۔ ہم سے پہلے آنے والوں نے راہتے پر نشانات جھوڑے ہیں۔ وہ ہمارے لئے ہیں کیونکہ ہم سے پہلے ہونے والا سفر بھی ہمارا ہی سفر ہے۔ ہماری خلطی ہے سب پر الزام آئے گا۔ ہم تابدار ہوں گے تو سارا اسلامی سفر سب مسافرروشن ہوں گے۔ ہمارے وامن پر لکنے والا داغ سب کی ندامت کا باعث بن سکتا ہے۔ ہم سب س

یں اور سب کیلئے ہیں۔ اپ آپ کو اپ لئے اور اپنوں کیلئے محفوظ رکھنا چاہئے اور اپنوں کو اپ لئے اور سب کیلئے زندہ رکھنا چاہئے اور سب اپ ہیں۔ ان کے ساتھ اپنوں جیسا سلوک ہونا چاہئے۔ ہاں باپ کے گھر ہیں پیدا ہونے والے اوک بھی ہمارے بھائی ہیں۔ پیدا ہونے والے اوک بھی ہمارے بھائی ہیں۔ پیدا ہونے والے اوک بھی ہمارے بھائی ہیں۔ بھائیوں کے ساتھ برابر کا سلوک ہونا چاہئے۔ یہ کلام' اللہ کا کلام' کلام مجید' جو ایک ذات علقہ پر نازل ہوا' سب کیلئے ہے۔ ماضی' حال' مستقبل کے مسلمانوں کیلئے۔ اس کا خطاب ہر زمانے سے آزاد۔ اس کے مطابق کیا ہوا کہ وائی مزمانے کیا مفید ہے۔ ہمارا خدا اور ہمارے خدا کی محبت ہر زمانے میں جی وقوم ہے۔ دریافت کرنے ہوا گل ہر زمانے کیلئے مفید ہے۔ ہمارا خدا اور ہمارے خدا کی محبت ہر زمانے میں جی وقوم ہے۔ دریافت کرنے کی بات ہے۔ آج بھی ذوق یقیں میسر آجائے تو۔

آگ کر سکتی ہے انداز گلتاں پیدا ہے۔ کہ تو ایک کہ انداز کلتاں پیدا کی کی تو ایک بہت بڑا راز ہے اور جس نے اس راز کو مجھ لیا وہ مرگیا اور جو نہ مجھ سکا وہ مار دیا گیا۔
کہ کہ کہ

#### بيزاري

عجب بات ہے۔ زندگی ختم ہو جاتی ہے اور پروگرام ختم نہیں ہوتے .... ہونی ہوتی نہیں اور انہونی ہوتی جاتی ہے۔ وقت کے حساب سے رات رخصت ہو چک ہے 'کیکن سورج ابھی تک نہیں نکلا۔ سفرختم ہو گئے 'کیکن مزلیں نظر نہیں آتیں۔ مسافر ختم ہو گئے 'کیکن مسافرت ہاتی ہے۔ عجب حادثہ ہے 'انسان چلتے چلتے مٹ گیا۔ گرفاصلہ نہیں منتا۔ دوست دوستوں کو چھوڑ رہے ہیں۔ وشمن وشمنوں سے مل رہے ہیں۔ وفا کو جمافت سمجھا جا رہا ہے۔ اس کئے کہ اس میں دوسروں کی حقیقت کوشلیم کرنا پڑتا ہے۔

آج کے دور کیلے ''سلیم' کا لفظ نا قابل قبول ہوتا جا رہا ہے۔۔۔۔۔ کوئی شعبہ اپنی کسی غلطی کونہیں مانتا۔۔۔۔۔ دوسروں کی کسی خوبی کو مانتا تو جیسے عذاب ہو۔۔۔۔ اور نتیجہ یہ ہے کہ ساج ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہو کر رہ گیا ہے۔ تہلیغ زوروں پر ہے' سلیم کمزور تر ہوتی جا رہی ہے۔ نئی عباوت گاہیں بن رہی ہیں۔ بڑے بڑے فانوں معلق ہیں۔ بڑے بڑے طاقتور لاؤڈ سپیکر نصب ہیں۔ روح عبادت ہی کمزور ہوتی جا رہی ہے۔ وقت ہی پچھ ایسا ہے۔ اللہ کی عبادت کرنے والے اللہ کی مخلوق سے بیزار ہیں۔ یعنی اللہ سے بیار ہے اور اللہ کے کام سے اس کے آرٹ ہے' اس کے فن سے' اس کی مخلوق سے بیزار ہیں۔ اللہ انسان بیدا کرتا ہے' انسانوں سے بیزاری کا اظہار کرتے ہیں۔ ان لوگوں کو اللہ سے زیادہ اپنی عبادت سے بیار ہے۔ ان لوگوں کو اللہ سے زیادہ اپنی عبادت سے بیار ہے۔ خدا جانے کیا ہونے والا ہے۔

البيس خدا سے پيار كا دعوى كرتا تھا۔اس كى عبادت كرتا تھا 'كين اس كا تھم مانے سے انكار كر كيا۔

اس نے تکبرکیا' کفرکیا۔ اس لئے کہ اسے انسان کی اہمیت کا شعور حاصل نہیں ہوا۔ اگر کوئی شخص یہ کیے کہ ات مصور ہے بیار ہے' لیکن اس کی بنائی ہوئی تصویروں ہے پیارنہیں تو اس شخص کو کیا کہا جائے۔

یے کا ئنات اور اس کی تمام رعنائیاں' اس کے جاند' ستار ہے' سوری ' پہاڑ' میدان' دریا' سمندر' ہاول' انسان' حیوان' جرند پرند' ظاہر مخفی مخلوق' اس کے جمادات' نباتات سب خلق کاعمل ہے اور خالق کا ہر ممل خالق کی طرح محترم اور معزز ہے۔

مقیدے اور اعتقادات انسانوں کو مزید انسان بنانے میں کام آتے ہیں لیکن انسان ہونا شرط ہے۔
ہم شاید انسان ہونے سے انسان ہے رہنے سے بیزار ہیں۔ ہم ہر چیز سے بیزار ہیں۔ ہم ایک دوسرے سے
ہیزار ہیں۔ ہمارے پاس نہ تلاش ہے نہ حاصل …… یہ بیزاری انسان کی روح تک آئیبنی ہے اور یہی معاشروں
ہیزار ہیں۔ ہمارے پاس نہ تلاش ہے نہ حاصل …… یہ بیزاری انسان کی روح تک آئیبنی ہوئے
کی تابی کا باعث ہے۔ اس بیزاری کی وجہ سے ہرآ دمی ایک خوفاک تنہائی کا شکار ہے۔ ایک دورتک پھیلے ہوئے
سحرا میں تنہا مسافر کی تنہا رات کی طرح۔ ہم جب تک دوسروں کو قبول نہیں کرتے ان کا احترام نہیں کرتے ان کو
خالق کی مخلوق کے طور پرعزت سے نہیں دیکھتے 'تب تک ہمیں بات سمجھ میں نہیں آسکی۔

آئی کی بیزاری کاریا عالم ہے کہ ایک آدی نے دوس سے یہ چیا" بھی تم نے وہ کہانی سی ہے۔"
دوس سے بیزار ہوکر جواب دیا" نہیں میں نے دوسری کہانی سی ہے۔" اور یوں ہات کو وہیں وفن کر دیا۔ کسی
زمانے میں لوگ موسم کا حال بیان کر کے ایک دوسرے کے حالات جان لیتے تھے۔ ایک دوسرے سے تعارف
سرتے تھے۔ ایک دوسرے کے قریب ہو جاتے تھے۔ لیکن آج کوئی انسان کسی انسان کے قریب آنا چاہے تو
یوں محسوس ہوتا ہے جیسے خطرہ خطرے کے قریب آرہا ہے۔

استاد شاگردوں سے بیزار ہیں اور شاگر داسا تذہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ لوگ تعلیم حاصل کرتے ہیں لیکن علم کے درمیان بڑے فاصلے پیدا کر دیے ہیں۔ فاکٹر مریض کے مال سے محبت کرتے ہیں اور مریض کی ذات سے بیزار ہیں۔ انسان مشین بن کر رہ گئے ہیں۔ فاکٹر مریض کے مال سے محبت کرتے ہیں اور مریض کی ذات سے بیزار ہیں۔ مریض فاکٹر وں سے تک ہیں لیکن بڑے بوے ہیںتالوں میں بڑی رونفیں ہیں۔

انسان کو انسان سے کوئی بیار نہیں۔ مال کی محبت نے انسان سے انسانوں کی محبت جیمین کی ہے۔ ترقی کی انتبا یہ ہے کہ ترقی یافتہ قویس تباہ کن ایجادات کر چکی ہیں۔ زمین اور آسان خطرے سے بجرے ہوئے ہیں۔ خطرہ صرف انسان کیلئے ہے۔ انسان کا وجود خطرے میں ہے۔ قوییس قوموں سے بیزار ہیں۔ ملک مال سے۔ اس بیزاری نے روس کو کیا دن دکھائے ہیں۔ کتنا بڑا عروج اور کتنا بڑا زوال .....امریکہ اب تمام قوت اور خود فرجی کے باوجود اس فتم کے خطرے اور حالات سے دوچار ہے۔ غرور اور انسانوں سے بیزاری انسان کو آخر برباد کر دیے ہیں۔ مغربی تبذیب اپنے سفر کے شاید آخری جصے میں پہنچ گئی ہے۔ بیآ شیانہ اپنے ناپائیدار ہونے کا ثبوت فراہم کر ربا ہے۔

اب بھی ونیا کی امیداور انسان کے متنقبل کا امکان تہذیب مشرق میں ہے۔ مادہ پرسی نے انسانوں

میں بیزاری پیدا کی۔ ایک روحانی زندگی ہی اس بیزاری کا علاج ہے۔ ابھی مشرق میں پھھ چراغ جل رہے ہیں۔ روشی باتی ہے۔ لوگ روح کی باتیں کرتے ہیں۔ لیکن یہاں بھی مادہ پرتی کی وباتیزی سے پھیل رہی ہے۔ انسان سے اس مقام پر ہرذی ہوش آ دمی کا فرض ہے کہ وہ غور کرے۔ دولت سے محبت کی بیاری سے شفا پائے۔ انسان سے محبت کا آغاز کرے۔ دلوں میں پیدا ہونے والے فاصلوں کو کم کرے۔ خدا سے محبت اور اس کی عباوت کرنے کے ساتھ ساتھ اس کے بنائے ہوئے انسانوں سے پیار کرے۔ جب تک انسان انسان کی حقیقت کو تسلیم نہیں کے ساتھ ساتھ اور چین میں داخل نہیں ہوگا۔

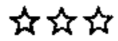
یے کا نئات بہت مربوط ہے۔ اللہ نے ایک انسان کوآنکھ عطا کی ہے تو دوسرے کوخوبصورت چبرہ عطا فرمایے ہے۔ جب تک یہ دونوں حقیقیں ایک دوسرے کے قریب نہ بول' جلوہ پیدائبیں بوتا' بس آئینہ' آئینے کے سامنے بوتو نظارہ ملتا ہے۔ حسن تخلیق یہ ہے کہ قوت ساعت اپنی قوت ساعت مختاج ہے' قوت گویائی کی۔ دوسرول کی قوت گویائی کی۔ دوسرول کی قوت گویائی کی۔ دوسرول کی توت گویائی ہے۔ یہ نہ بول تو ہم کیا ہیں۔ جانے کی قوت گویائی۔ یہ نہ بول تو ہم کیا ہیں۔ جانے والے بزرگ کہتے ہیں کہ آج کل عالم یہ ہے کہ کفر بھی' آپی صدافت' چھوز چکا ہے اس لئے اسلام میں بھی وہ جذبہیں پیدا ہورہا۔

اپنے اپنے مقام پر ہر چیز بدلتی جارہی ہے۔ تعمیرا پی بنیادول سے باہر ہوتی جارہی ہے۔ بتیجہ صاف ہے۔ اس بیزاری کو دور کرنے کا طریقہ سوائے احترام آ دمیت کے اور کیا ہوسکتا ہے۔ جولوگ خدا ہے مجت کا دعویٰ کرتے ہیں اور مخلوق خدا ہے بیزار ہیں' ان لوگوں نے اس بیاری کا آغاز کیا ہے۔ ہم سب ایک دوسرے کو تعمیت کرتے ہیں۔ ایک دوسرے پر غالب آنا چاہتے ہیں لیکن ایک دوسرے نصیحت کرتے ہیں۔ ایک دوسرے پر غالب آنا چاہتے ہیں لیکن ایک دوسرے ہے محبت کرنے کیا تیار نہیں ہیں کونکہ ہم ایک دوسرے سے بیزار ہیں۔ طالت کا عمل سب ایک ہی ہیں۔ ایک خالق کا عمل سب ایک ہی ہیں داخل ہونے والے سب ایک جیسا سفر کرنے کے بعد ایک جیسی موت خالق کا عمل سب ایک دوسرے سے بیزار کیوں ہیں؟ مسافروں کے درمیان مسافرت کے دوران کیا جھڑا اور کیا جیکھنے والے سب ایک دوسرے سے بیزار کیوں ہیں؟ مسافروں کے درمیان مسافرت کے دوران کیا جھڑا اور کیا جا کیں تو شاید ایک اور اس سعادت سے محروم ہونے والوں کی خدمت کرتے جا کیں تو شاید ایک اچھا دفت قریب آ جائے۔

ایک دفعہ جب حضور اکرم علی ہے۔ لوگوں کو وضاحت فرمارے تھے کہ بھوکوں کو کھانا کھلانے کی کیا اہمیت ہے۔ تو ایک سحالی نے عرض کیا'' یا رسول اللہ علیہ ! کیا غیر مسلم کو بھی کھانا کھلانا تواب کا باعث ہے۔'' آپ علیہ اللہ علیہ کھانا کھلانا ہے' بھوکا تو بس بھوکا ہی ہے۔مسلمان ہوخواہ یہودی۔ جہاں کوئی انسان بھوکا ہواس کو کھانا کھلایا جائے۔''

آج ہم ویکھتے ہیں اگر کوئی غریب دوائی کیلئے ہیے کا سوال کرے تو ہم اس سے کہتے ہیں کہ پہلے تیسرا کلمہ سناؤ۔ ضرورت دوائی کی ہے۔ وقت تبلیغ کانہیں ہے۔ تبلیغ کیلئے لاؤڈ سپیکر دن رات بول رہے ہیں اور عجیب بات یہ ہے کہ لاؤڈ سپیکروں پر میپ ریکارڈ بول رہے ہیں۔ شور پر شور مچارہے ہیں۔ وقت ہے وقت سب بچھ کہا جارہا ہے۔انسان کو اتنا کچھ سننے کومل رہا ہے بس خدا کی پناہ۔مسجدوں میں تبلیغ ، جلسوں میں تبلیغ ، شادی میں تبلیغ ، نماز جنازہ پر تبلیغ ، ہرآ دی ہر دوسرے آ دی کو تبلیغ کر رہا ہے۔ آئی آ وازیں سن کر انسان کے پاس سوچنے کا وقت نہیں ادر عمل کا وقت اور بھی مشکل ہے۔ کیا ایسا ممکن نہیں کہ انسان انسان کے قریب آ جائے اور ایک متفقہ لائکہ عمل کے ذریعے قوم کوسکون کی منزل کی طرف گامزن کر دیا جائے۔ کیا بیضروری ہے کہ قوم حزب افتدار اور حزب مخالف میں تقسیم رہے؟ کیا بیزاری حزب کا بیزاری ہے کہ فرق مرادی ہے کہ زندہ باد اور مردہ باد کے علاوہ اور پچھ نہ کیا جائے؟ کیا بیزاری ہے کہ کی کوئی راہ نہیں؟

یبی وقت دعا ہے کہ اے اللہ ہم سب پر رحم فرما۔ ہمیں خود پندی کے عذاب سے بچا۔ اے اللہ تو ہم لحاظ سے اپی قدرتوں سمیت اکمل و اعلیٰ ہے۔ تیری بنائی ہوئی ہر چیز ایک مصلحت رکھتی ہے اور سب سے خوبصورت کلوق انسان ہے۔ اے اللہ ہمیں انسانوں کی عزت کی تو فیق عطا فرما۔ ہمیں دوسروں کی حقیقت مانے کا جذبہ دے۔ جولوگ میرے اعتقاد پرنہیں چلتے 'وہ ایک اپی حقیقت رکھتے ہیں۔ اس حقیقت کو سجھنے کی تو فیق دے۔ جواوگ میرے اعتقاد پرنہیں چلتے 'وہ ایک اپی حقیقت رکھتے ہیں۔ اس حقیقت کو سجھنے کی تو فیق دے۔ جواوگ ہمارے خلاف ہولتے ہیں' ان کی بات میل سے سننے کا حوصلہ عطا فرما اور وہ جو ایک اجھے وقت کے انتظار میں بیٹھے ہیں' ان کے حسن انتظار کو ایک کامیاب منزل عطا فرما۔ وہ دور نصیب کر دے ہم تیری عبادت کریں اور تیرے بندوں سے محبت سے سورج اپنی کرنوں سے بیزار نہ ہواور کرنیں اپنے سورج کو چاٹ نہ لیں۔ اوگ جس درخت کے سائے ہیں ہیٹھے ہیں اس کا سابہ چرا کر غائب نہ ہو جا کیں۔ مروت اور محبت کے بذبات کی بائے سکون' مروت' محبت اور خدمت کے جذبات نے نازل فرما۔ ہمیں مال' شہرت اور اقتدار کے نشے کی بجائے سکون' مروت' محبت اور خدمت کے جذبات سے نواز و ہے۔



### معلوم اور تأمعلوم

یہ تو سب کومعلوم ہے کہ سورج مشرق سے طلوع ہوتا ہے ..... اور مغرب میں غروب ہوتا ہے ..... سورج ڈوب جائے تو رات آ جاتی ہے .....تار کی اپنے حسن کے ساتھ جلوہ گر ہوتی ہے .....اور پھر صبح ہوتے ہی وہی عمل دوبارہ شروع ہوجاتا ہے .....

مب جانتے ہیں کہ سورج اور زمین کے مدار کی نسبت سے موسم بدلتے ہیں 'بہار میں پھول کھلتے ہیں' خزاں میں بت جھڑ ہوتی ہے' ایک خاص موسم میں پرندے ایک خاص انداز سے آشیانے بناتے ہیں' بڑے بڑے خوبصورت آشیانے اور پھر آشیانے خالی رہ جاتے ہیں اور پنچھی افر جاتے ہیں .....کسی نامعلوم منزل کی ط:

ایک خاص مقرر شدہ لیمج میں زندگی پیدا ہوتی ہے اور ایک اتنے ہی خاص اور مقرر شدہ لیمجے میں مر خاتی ہے۔آ دمی مرجاتے ہیں اور زندگی پھر بھی زندہ رہتی ہے۔ بید کیا راز ہے؟

، بین بی بیدا ہوتے ہی حسرتوں اور مابوسیوں کی گود میں ڈال دیا جاتا ہے اور دوسرا بیہ .....فراوانیوں ہے کھیلنا ہوا' زندگی کے درد اور کرب ہے نا آ شنا پروان چڑھا دیا جاتا ہے۔

انسان برابر ہیں لیکن معلوم نہیں کہ نیسے برابر ہیں۔ ہم نے تو موت کے کیسال عمل کے باوجود قبروں کو کیساں حالت میں نہیں و کیھا۔ ایک مزار پر تو ہوم عاشقاں نے میلے لگار کھے ہیں اور دوسرا مزار تو مزار غریبال' ہی رہتا ہے۔ یہ کیا راز ہے کہ آباد اور مہذب اور متمول شہروں کے اندر خانہ بدوشوں کے بعضے ہوئے فیصے موجود ہوتے ہیں ۔۔۔۔ یہ کیا بات ہے کہ میڈیکل سائنس ترتی کرتی جارہی ہے اور بہتا اول میں مریض بھی بروھتے جارہے ہیں۔ انسان قبقیے لگاتے لگاتے کرائے لگ جاتا ہے معلوم عمل شروع ہوجاتا ہے۔ معلوم عمل شروع ہوجاتا ہے۔

ریو معلوم ہے کہ بچے ایک جیسے ہوتے ہیں' ساخت کے اعتبار ت۔ لیکن ایک تھ میں پلنے والے جڑواں بھائی بھی ایک جیسے نہیں ہوتے۔ احساس مختلف ہو جاتے ہیں۔ ایک انسان شعر کینے لگ جاتا ہے اور دوسرا' بمیشه دوسرا ہی رہتا ہے۔ یہ کیا کرشمہ ہے کہ ایک لقمے سے خون بھی بن جاتا ہے' ہڈیاں بھی' بینائی بھی' رعنائی خیال بھی ۔ اور حسن و جمال بھی .... لقمے سے کیے کیے کرشمے پیدا ہوتے ہیں .... کیوں؟

بے رنگ زمین میں ہم بے رنگ نیج بوتے ہیں' اسے بے رنگ پانی دیتے ہیں اور پھر پچھ عرصہ بعد اس سے رنگ رنگ کے پھول کھلتے ہیں۔ وہی پانی پتوں میں سبز ہو جاتا ہے اور گلاب میں سرخ .....کیا پانی ' بہج اورمنی اینا خاص شعور رکھتے ہیں؟

آج بھی ای ہے جان زمین میں جب کوئی مردہ بطور امانت دنن کیا جائے تو وہ محفوظ رکھا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ میت کے بھول تک نبیں مرجھاتے۔ کیا زمین ساعت بھی رکھتی ہے؟

سب جانتے ہیں کہ گائے ایک خوبصورت جانور ہے....مسلمان اس کا گوشت بھی کھاتے ہیں۔ ہندو اس کی پرستش کرتے ہیں۔ گائے دودھ دیت ہے' سب کومعلوم ہے۔ دودھ کی افادیت .....دودھ کولوگ نور بھی کہہ لیتے ہیں۔گائے کے بارے میں سب پچھ معلوم ہے 'لیکن اتنا پچھ معلوم ہونے کے بعد بھی پیمعلوم نہیں ہو سکتا کہ خون اور گوبر کے درمیان سے پاکیزہ دودھ کی نہر کیسے جاری ہوتی ہے۔ پاکیزگی ہی پاکیزگی .....نور ہی نور.....صحت ہی صحت ..... پیریب کیسے ہے؟

اور تو اور ایک معمولی سی مکڑی کو کیں 'جومٹی نگلتی ہے اور مٹی اگلتی ہے ' لیکن اس امکلنے والی مٹی ہے ریشم کی ایک تار کا نکلنا اور پھر اس تار کے ذریعے ایک ایسا خوبصورت جالا بنتا جو جیومیٹری کے اصولوں کے عین مطابق ہوتا ہے۔خوبصورت اور دیدہ زیب۔ بیاس کی فطرت ہے کیکن اتی خوبصورت کہ بیان ہے باہرادراس مکزی کے جالے کے حوالے سے تاریخ اسلام کا ایک عظیم واقعہ کہ مکزی کے جالے نے ایک عظیم ترین زندگی کے محفوظ رہنے کا جواز بنایا اور ای کمزِور جالے ہے ایک قوی دلیل برآمد ہوئی۔ بیسب کیے ہے؟

ہم نے دیکھا کہ ایک مکھی پھولوں سے رس اکٹھا کرتی ہے اور پھر ایک نامعلوم عمل کے ذریعے اس ے شہد بناتی ہے۔ ایک قیمتی اور عظیم خوراک جس میں لوگوں کیلئے شفالکھ دی گئی ہے۔ یہ سب کیسے ہے؟ مکھی کو' ایک ان پڑھ کھی کو' اتنی بڑی تعلیم کہاں ہے ملی کہ بڑے بڑے معلم اس کو سجھنے سے قاصر ہیں۔اسے کس

مم سب کومعلوم ہے کہ ایک معمولی سایانی کا قطرہ ایک بے جان سیپ کے باطن میں اتر جاتا ہے اور پھر وہی سیپ اس میں جان ڈالتی ہے اور اس قطرے کو ایک ایسے انو کھے اور نرالے ممل سے گزارتی ہے کہ وہی معمولی قطرہ ایک گوہر تابدار بن جاتا ہے۔سیپ میں شعور مخفی رکھا گیا ہے؟ یہ بجا ہے کہ سائنس نے موتی کلچر کئے بیں کیکن صراف کے پاس جاتے ہی قلعی کھل جاتی ہے۔ نقل دو کوڑی کا اور اصل در بے بہا۔ میاں محر نے کیا نوب قرمایا ہے

> می کی وی منکاتے تعل وی منکا اکو رنگ دوہاں دا جد جاون صرافال کول اے فرق ہزار کوہاں دا

\_\_\_\_\_\_ (اصل اورنقل کا رنگ ایک ہی ہوتا ہے' لیکن جاننے والے کی نگاہ میں ان میں ہزار ہا میلوں کے فاصلے ہوتے ہیں)

ہم علم رکھتے ہیں کہ محنت ہے انسان کو مقصد حاصل ہو جاتا ہے' لیکن یہ ہیں معلوم کہ تمام محنتیں کیول بار آورنہیں ہو تیں۔ کامیاب لوگ بھی محنت کرتے ہیں اور ناکام بھی۔ امیر محنت کرتے ہیں اور غریب اس سے زیادہ محنت کرتے ہیں۔ کی کارفرہا ہے؟ زیادہ محنت کرتے ہیں۔ کی کارفرہا ہے؟ کیا اسے نامی ہوتا؟ کیا نصیب خالم کی اسے نصیب کیوں ہوتا ہے؟ انسان اپنے نصیب سے کیوں باخبرنہیں ہوتا؟ کیا نصیب خالم بھی ہوسکتا ہے؟ یہ معلوم نہیں۔

سائن فضاؤں میں خاموش زندگی کے دوران اچا تک زلز لے کا ہنگامہ کیا ہے؟ بستیاں زیر و زبر ہو جاتی ہیں۔ پختگیاں تہدو بالا کر دی جاتی ہیں۔ ہننے والی زندگیاں بے سبب ہی ملبے تلے دب کرمر جاتی ہیں۔ یہ زلز لے کیوں آتے ہیں؟

ہم ویکھتے ہیں کہ پہاڑ خاموش پہاڑ ، پھروں کے ذھر کب سے پڑے ہوئے ہیں۔ ان کی حقیقت کیا ہے۔ پھر ہیں لیکن ان پھروں کے درمیان عجب کھیل ہوتا ہے۔ پانی ہے ، آگ ہے اور مٹی ہے۔ مٹی میں ملی ہوئی دھا تیں ہیں۔ سونا ، ھاندی ، تا نبا ، غرضیکہ ہرطرح کی قیمتی دھا تیں۔ یہ بے نام سے پہاڑ پھروں کا ڈھر اپنے اندر ، اپنے پہلو میں ، ہیش بہا قیمتی خزانے لئے بیٹھے ہیں۔ لکڑی کے نہ ختم ہونے والے خزائے معدنیات کے نہ ختم ہونے والے ذخیرے سنگ سرخ ، سنگ سیاہ اور سنگ مرم سن خزائے ہی خزائے ۔ نہ ختم ہونے والے سنور کہیں نمک کی نہ ختم ہونے والی کان اور کہیں کو کلے کے ذخیرے سنداور جیران کن بات کہا نہی کو کلوں کے ذخیر وراصل ذخیروں کے آس پاس میش بہا قیمتی ہیرے پائے جاتے ہیں۔ عجب بات یہ ہے کہ چکتے د کھتے ہیرے دراصل کاربن ہی کی ایک شکل ہے۔ کاربن کو یہ خوبصورت شکل اختیار کرنے کا شعور کیے ال گیا؟ انسان عقل دیگ رہ جاتی ہے۔ یہ معلوم نہیں ہوںکا۔

جمیں معلوم ہے کہ سمندر گہرے اور وسیع پانی کا پھیلاؤ ہے' لیکن اس وسیع پھیلاؤ کے اندر جانے والے نے بچیلاؤ کے اندر جانے والے نے بچیب وغریب کر شمے دریافت کئے ہیں۔ جن کو دیکھ کرانسان مقل دنگ رہ جاتی ہے اور ان سب کرشمہ کاریوں کی وجہ سائنس معلوم نہیں کرسکی۔

انسان کو بیرتو معلوم ہے کہ ایک چھوٹی سی آنکھ پل بھر میں بے شار مناظر دیکھ سکتی ہے۔ زمین سے آ سان تک پھیلا ہوا سلسلہ آنکھ کی دسترس میں ہوتا ہے۔ انسان کی بینائی کیا گئی بیٹی دیکھتی لیکن انسان اکر اپی مینائی کودیکھنا جا ہے تو وہی بے بسی' ایملمی۔

جمیں معلوم ہے کہ جواد واراور جوز مانے ختم ہو تیکے ہیں اور ختم ہو گئے۔ جو آمز رک اور کئے ۔ انیکن ہمیں معلوم ہے کہ جواد واراور جوز مانے ختم ہو تیکے ہیں اور تھا ہے کہ دوالہ ختم بن ہوتے ہیں کہ ختم ہونے والے واقعات ہماری تعلیم کا حصہ بن جاتے ہیں اور تعلیم موجودہ ز مانے کاعلم کہلاتی ہے۔ گویا ناموجود ز مانہ موجودہ ز مانے کاعلم کہلاتی ہے۔ گویا ناموجود ز مانہ موجودہ ز مانے کاعلم کہلاتی ہے۔ گویا ناموجود ز مانہ موجودہ ز مانے کاعلم کہلاتی ہے۔ گویا ناموجود ز مانہ موجودہ ز مانے کاعلم ہے۔ ایک طرف ہمارا مشامدہ ہمارا

ملم ہے اور دوسری طرف ہمارا مطالعہ ہماراعلم ہے اور بھی بھی ہماراغور اور ہمارا مراقبہ بھی ہماراعلم ہوتا ہے۔ آگر

رک ہوئی شے کو اور گزرے ہوئے زبانے کو پکسر نکال دیا جائے تو ہمارے علم کے بلے کیا رہ جاتا ہے۔ تمام

ادب 'تمام فلف 'تمام تاریخ 'تمام عمرانیات اور تمام غد ہیات اور سیاسیات بھی اپنے مفاہیم اور معانی کھو بیٹے

ہیں۔ ہمارا دین مہد گزشتہ کی تعلیم سے ماخوذ ہے۔ ہمارے عقیدے عبد گزشتہ سے متعلق ہیں۔ ایک جلیل القدر

بیٹیبر نے خواب دیکھا۔ انہوں نے اپنے ہاتھ سے اپنے بیٹے کو ذریح کرتے دیکھا۔ آپ نے اپنے فرزند سے

ہیٹیبر نے خواب دیکھا۔ انہوں نے اپنے ہاتھ سے اپنے بیٹے کو ذریح کرتے دیکھا۔ آپ نے کو فرزند سے

خواب بیان کیا۔ آ داب فرزندی سے آشا بیٹا بولا' آپ وہ کریں' جو آپ کو تھم ہوا۔'' بیٹے کو لاایا گیا۔ چھری چلائی

ڈواب بیان کیا۔ آ داب فرزندی سے آشا بیٹا بولا' آپ وہ کریں' جو آپ کو تھم ہوا۔'' بیٹے کو لاایا گیا۔ چھری چلائی

ڈواب بیان کیا۔ آ داب فرزندی سے آشا بیٹا بولا' آپ وہ کریں' جو آپ کو تھم ہوا۔'' بیٹے کو لاایا گیا۔ جھو اللہ کے دیا میٹی کو لا کو اور کیوں نہیں بھولیا گزرتا؟ دلانے والے صدمات گزر ہم کے دائیں ہوتا؟ بھولا ہوا دور کیوں نہیں بھولیا؟ گزر ہوا زبانہ کیوں نہیں گزرتا؟ دلانے والے صدمات گزر ہم کے سامنے ہیں ہوتا؟ بھولا ہوا دور کیوں نہیں بھولیا؟ گزر ہوا زبانہ کیوں نہیں کر بلا ہر دم تازہ ہے۔ کون ہے جو باضی کو مال بنا رہا ہے؟ وہ نظر کے سامنے ہیں بھولی ہی بھولیا گاہ میں ہوتے ہیں۔ کوئی انبان قدسیوں کے پاس پہنے کیاں بھی تکہ ایک دو فاص راز آ شکار ہونے والا ہے۔

یال تک کہ آنے واران سے سنتا ہے کہ وہ فاص راز آشکار ہونے والا ہے۔

دہ راز کیا ہے جو بیان ہوتا جارہا ہے اور آشکارنہیں ہوتا۔ سب کومعلوم ہے کہ یہ ایک راز ہے لیکن راز کیا ہے؟ اس سب بے خبر ہیں کو کہ وہ تو ابھی آشکارنہیں ہوا۔ سب کہتے ہیں کہ بہت جلد کچے ہونے والا ہے 'لیکن کیا؟ اس بارے ہیں سب خاموش ہیں۔ ہماری زندگی ماضی اور مستقبل کے بارے ہیں غور کرتے گزر جائی ہے نین کیا؟ اس بارے ہیں اور مستقبل کے بے ہتا کہ مستقبل کے باوجود استے بیس کہ کم خوال ہے نام ہور استقبل کے بے ہتا کہ کہ کہ خوال سے باہرنگل سکتے ہیں؟ کیا ہم جکڑ کر رکھ کیوں ہیں کہ ہم نہ ماضی ہے خوات کی کوئی صورت نہیں؟ جونہیں ہے' ہمارے لئے تو وہی ہے۔ ماضی گیا' دیئے ہیں؟ کیا ہماری آزادی اور نجات کی کوئی صورت نہیں؟ جونہیں ہے' ہمارے لئے تو وہی ہے۔ ماضی گیا' ختم ہوگیا لیکن نہارے ساتھ کون با تی کرتا ہے؟ مارے نواب کون بنا تا ہے؟ ہماری امیدی' ہمارے خدشات کون مرتب کرتا ہے؟ ہماری امیدی' ہماری امیدی' ہمارے خدشات کون مرتب کرتا ہے؟

## آخری خواہش

آخری خواہش کے اظہار کا موقع بھی بڑے نصیب کی بات ہے اور اس موقع کے فراہم کرنے کا شکریہ ادا کرتا ہوں' میرے مالک! کہ تو نے مجھے ہوش عطا کئے رکھا' اپنی عطا کی ہوئی نعتوں سے لطف اندوز ہونے کا موقع فراہم ہوتا رہا' لیکن افسوس تو صرف یہ ہے کہ میں تیری نعتوں کا بھر پور استعال کرنے کے باوجود تیرے سامنے بحدہ' شکر تو کجا' تیرے لئے کلم شکر تک ادا نہ کرسکا۔

میں بھی کتنا ناشکر گزار ہوں کہ تو مجھے ما تکنے پراور بن ما نگے نعمتوں سے نواز تارہا۔ میری زندگی کا تمام سرمایہ تیرے بی کرم کا اظہار ہے۔ مجھے شعور بخشنے والے مولا! تو نے مجھے ظاہری باطنی بینائیوں سے نوازا۔ تو نے مجھے کیا کیا نہ عطا کیا۔ تو نے مجھے نیک بزرگوں سے وابستہ رکھا اور پھر وہی بات کہ میں اپنے آپ کواتنا زیادہ اہل ثابت نہ کر سکا جتنا کہ شاید مجھے کرنا چاہئے تھا۔ لیکن یہ کیا کہ میں تجھ سے ایسے ہی ہم کلام ہو گیا۔ لومیر سے مالک! میں آنسوؤں سے وضوکرتا ہوں اور پہلے تیرے سامنے بحدہ بجالاتا ہوں۔ یہ بجدہ تیری شامیم کا سجدہ ہے تیری محبت کا سجدہ ہے کہ میں تیری عبادت سے اعتراف کا سجدہ ہے کہ میں تیری عبادت میں این شرمسار پیٹانی کو سجدوں سے سرفراز نہ کر سکا۔

میں این شرمسار پیٹانی کو سجدوں سے سرفراز نہ کر سکا۔

میرے مالک! بیدونت جواس وقت مجھ پر آیا' اس نے مجھے جہاں ایک طرف روشنی عطا کی ہے' وہاں اس لیے نے مجھے خوف زوہ کرنے کی بھی کوشش بھی کی ہے' لیکن میں تیرے سامنے گزارش کرتا ہوں کہ اگر اسے غرور اور گستاخی نہ کہا جائے تو مجھے بچھ خوف نہیں۔''حرف بے نیازی سرز د' ہور ہا ہے اور وہ بھی اس لئے کہ تیری رحمتوں پر بے انتہا بھروسہ ہے۔ اپنی بستی میں بیدو جود اگر چہ خاکی ہے لیکن بیمٹی تیرے کرم کے آسرے بیس اپنے آپ سے باند ہوتی جارہی ہے۔

میرے اللہ! مجھے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے معاف فرما دے۔ میں تیرے دربار میں سوائے ندامت کے چند
آنووں کے اور پچھنیں لا سکا۔ میرے پاس خجالت اور ندامت کے سوا پچھنیں ہے۔ انہی چندموتیوں کا حقیر
نذرانہ میش کرتا ہوں اور وہ بھی ایک ٹو نے ہوئے پیانے میں اور یہ ہمیشہ بار بارٹوٹا ہے۔ تیرے آسان کے
تارے ایک ایک مرتبہ ٹوتے ہوں گے اور یہ بینکڑوں بارٹوشے والا پھر تیری رصوں کے سہارے قائم ہے۔
بہرحال آج میں اعتراف کرتا ہوں' کیونکہ اس وقت جبکہ دنیا کی نگاہ میں آخری وقت ہے' میرے اور تیرے سوا
اورکوئی نہیں۔ ایسی تنہائی مجھے زندگی میں پہلی بارنصیب ہوئی۔ ماضی کی تمام خواہشیں آج ندامتیں بن رہی ہیں
اور مجھے یہ جان کر بہت ہی افسوس ہور ہا ہے کہ میں نے بھی بھی تیرے در بار میں جورورو کے دعا کیں کی ہیں' وہ
مجھی حصول میاہ کیلئے تابت ہوئیں۔ میرے اللہ! میں کیا کرتا رہا ہوں۔ میں نے بچھ سے دولت مائی اور تو نے عطا

فرمائی'کین ای دولت کے سہارے میں نے تیرے بندوں کو اذبیتی دیں۔ ان کی انا مجروح کی۔ ان پر وزرگی کی آسانیاں کم کردیں۔ میرے مالک! تیرا احسان میں نے تیرے ہی دربار میں تیرے ہی روبرو تیری بغاوت سینے استعال کیا۔ کاش! میں اس وقت مرگیا ہوتا جب میں گناہ سے حاصل کی ہوئی دولت اور غریبوں تیمیوں کے حقوق خصب کرنے سے حاصل ہونے والی دولت کے سہارے تیرے دربار میں آیا۔

میں نے بظاہر مج کیا 'کیکن تھے معلوم ہے اور مجھے بھی یاد آ رہا ہے کہ اس مج میں تیری محبت شامل نبیں تھی' بیمیری ایک سیاسی اور ساجی ضرورت تھی۔ مجھے بہت افسوس ہے کہ دین کے نام پر میں ونیا کے کاموں میں مبتلا رہا۔ تہیں میں نے دینی جماعت بنائی اور یہاں تک کے ظلم کیا کہ میں نے اس میں ایسی ایسی یا تیں کر دیں جو در حقیقت نبیں تھیں۔ میں نے فرنسی مکاشفات بیان کر کے سادہ لوح انسانوں کو اپنی انا کی تسکین کیلئے متاثر کیا۔ میں نے بڑاظلم کیا۔ میں نے جھوٹے خواب بیان کئے۔ میں نے فرضی مراقبے بیان کئے۔ میں نے جعنی مقامات پر اینے آپ کو فائز بتایا۔ میں نے بڑاظلم ہے اور ان باتوں پر مجھے کل تک خوشی تھی کہ میں نے او کو اب کو بے وقوف بنایا 'کیکن آج میرے مولا! تیرے دربار میں جھوٹ بولنے کی تو گنجائش ہی نہیں اور سچے بولتے ہوئے ڈربھی لگتا ہے لیکن میہ آخری وفت کم از کم مجھے بیبا کی ضرور عطا کر رہا ہے کہ میں اعلان کر دوں کہ ان تمام او کول کیلئے جومیرے طلسماتی بیانات کے جال میں پھنس گئے تھے۔ان تمام لوگوں سے آج معافی جاہتا ہوں۔ لوگ کتنے سادہ لوح ہیں کہ کسی کے روحانی مقام کے بارے میں افواہیں سن کر ان کے پیچھے ہو لیتے جیں۔ کہیں کسی ڈبہ پیر کے دام میں آجاتے ہیں کہیں کسی سیابی پیر کے کہیں کسی کے فریب میں کہیں کسی کے فریب میں۔ حالانکہ تونے یہ کھول کے بتایا ہے کہ عاقبت اپنے اعمال پر ہے۔ دوسرے کے مقامات پرنہیں۔ یا الله! یه وقت اس کئے بھی میرے کئے قیمتی سا ہے کہ لوگوں کی نگاہ کے مطابق یہ بستر مرگ ہے۔لیکن میں جانتا ہوں کہ یمی ونت میری بیداری کی صبح صادق کا وقت ہے۔ آج تیرے میرے درمیان کسی تکلف کا کوئی پردہ تنبیں۔ میں ویکھے رہا ہوں کہ تو میرے اتنا قریب ہے جتنا کہ باقی رہنے والی ذات ذوالجلال ایک فانی انسان کے قریب ہو علی ہے۔میرے اللہ! مجھے وہ زمانے بھی یاد آرہا ہے 'جب میں نے بظاہر تیری عبادت بھی کی۔ برے ز ور وشور ہے تیزی نمازیں پڑھیں۔ بڑے دم خم ہے میں نے محافل ذکر میں شمولیت کی۔اللہ ہو کی ضرب لگانے کیلئے میرے پاس بڑے جواز تھے۔ میں لوگوں کو متاثر کرنا جاہتا تھا کہ انہیں پیۃ چل جائے کہ میں بڑا عابد اور زاہد اور ذاکر ہوں۔ اے اللہ! اس ریا کاری کیلئے مجھے معاف کر دیا جائے۔ وہ نمازیں ہی تھیں کیکن ریا کاری ک ۔ وہ عبادت ہی تھی' نیکن نمائش کیلئے۔ میں نے تیری عبادت کی اوگوں کیلئے اساج کیلئے اور مجھی مجھی تو سیاس جلسوں میں باجماعت ریاکاری کا مرتکب ہوا۔ میرے اللہ! میں بہت بروا ظالم انسان تھالیکن آج تیرے دربار میں پہنچ کر تو بہ کی تو فیق حاصل کر کے بیمعلوم ہوا کہ تیری عطا ہماری خطا سے بہت زیادہ ہے۔ بلکہ تیری عطا کے سامنے کسی خطا کا ذکر ہی کیا' لیکن خطا کا ذکر اور اس پر استغفار کے مواقع ملنا بھی بڑے نصیب کی بات ہے اور تو نے بھے یہ خوش نصیب لمحہ عطا کیا ہے۔ اس شکر کیلئے بھی میرے پاس وہی آنسو ہیں جو پہلے ندامت کی تنہیج بیان

کررے تھے۔

میرے اللہ! میں اس بات کا بھی شکر ادا کرتا ہوں کہ تو نے مجھے ردنے والا بنایا اور اس بات کا شکر ہے کہ آج میں کسی تمنا یا حسرت کیلئے نہیں رور ہا۔ آج میں ان تمام غلطیوں ادر کوتا ہیوں پر جن میں ریا کاری کی عبادتیں بھی شامل ہیں' ان کیلئے انسوس کر رہا ہوں اور تو نے افسوس کا جوموقع عطا کیا' اس کیلئے اپنی مسرت کا اظہار ان اشکوں سے کر رہا ہوں جو اب میری آئندہ زندگی کیلئے چرا غال کا کام کریں گے۔ یہ بستر مرگ کی تو بہ نہیں کیونکہ میرے حواس قائم' میری ہوش قائم' میراسانس قائم' میرے دل کا احساس زندہ' میرے خون کی گروش سلامت' میری یاد داشت زندہ' میراانے پروردگار پر ایمان تا بندہ۔ میں ابھی نہیں جانتا کہ میرے لئے آئندہ کتنا عرصہ زندہ رہنے کا موقع عطا ہو جائے۔ میں اس بات کیلئے شکر ادا کر رہا ہوں کہ اے میرے مولا! تو نے مجھے تو بہ کی تو فیقیں عطا کرنے والا ہے۔ میرے مولا! آج میں تیرے ساتھ چند تو بہ کی تو فیقیں عطا کر دی۔ تو تو فیقیں عطا کر دی۔ والا ہے۔ میرے مولا! آج میں تیرے ساتھ چند

جھے وہ دن یاد ہے' جب میں نے کاروبار شروع کیا۔ کاروبار میں خوب ترتی ہوئی اور میرے بیانات میں خوب جھوٹ کی ملاوئیس ہوئیں۔ میں نے اپنے گا کھوں کواپی ظاہری عابدانہ شخصیت کے رعب سے لونا اور اس وقت میری سمجھ میں یہ بات نہ آئی کہ میں کیا کر رہا ہوں۔ دراصل میں اپنے آپ کولوٹ رہا تھا۔ لوگوں کا مرمایہ تو حاصل کر رہا تھا لیکن میں اپنی آ برولوٹ رہا تھا۔ اپنی عاقبت خراب کر رہا تھا' اپنے مستقبل میں زہر گھول رہا تھا۔ اپنی عاقبت خراب کر رہا تھا' اپنے مستقبل میں زہر گھول رہا تھا۔ اپنی عاقبت خراب کر رہا تھا۔ کہو تو وف بہرا تھا۔ کی اور آئیس رہمین رہمین دھوکے و یے جا کیں۔ میں نے زمینیں خریدی' زمینیں بچیں' مٹی سے سونا بنایا لیکن آئ جبکہ اور کوئی انسان پاس نہیں' میں جان رہا ہوں کہ اگر تو نے تو بہ قبول نہ کی تو میرا چھیا ہوا سونا گرم کر کے اس سے جملے واغا جائے گا۔ میرے موالا! مجھے بچا! میرے اپنے چھیائے ہوئے جرائم کی زد ہے۔ یوں تو میں نے کی کو براہ جان کا جائے گا۔ میرے موالا! مجھے بچا! میرے اپنے چھیائے ہوئے جرائم کی زد ہے۔ یوں تو میں نے کی کو براہ راست قبل نہیں کیا لیکن میں لوگوں پر زندگی کے ذرائع تھک کرتا رہا' ان سے آسانیاں چھینتا رہا اور اپنے پال کی حفاظت وہ مال جع رکھا' جس کی مجھے بھی صرورت نہیں پڑی۔ میں کتنا بے وقوف تھا کہ میں دوسروں کے مال کی حفاظت کرتا رہا اور آئی اپنا حال د کھی کر تیرے سامنے بے بی کا اعتراف کرتا ہوں اور اپنی سرمایہ دارانہ ذبینت کی حمافت کرتا رہا اور آئی اپنا حال د کھی کہ تربے معافی کا محترف سے معافی کا محترات میں ہوں۔

میرے اللہ! مجھ پررحم فرما۔ مجھے وہ دن بھی یاد ہے جب میں نے سیای زندگی اختیار کی۔ لوگوں سے ان کی خدمت کے بہانے تقویت لے کر انہیں کے خلاف استعال کی۔ غریبوں نے مجھے طاقتور بنایا اور میں نے ان لوگوں کی زندگی میں کوئی روشن نہیں کی۔ میرے اللہ! میں آج تسلیم کرتا ہوں۔ کاش میں حکومت کرنے کی بجائے خدمت کرنے کی خواہش کرتا کیونکہ خدمت مجھے تیرے قریب رکھتی اور حکومت اپنی انا پروری کی وجہ سے بجائے خدمت کرنے کی خواہش کرتا کیونکہ خدمت محصے تیرے قریب رکھتی اور حکومت اپنی انا پروری کی وجہ سے تیجھ سے دور کر گئی۔ میرے اللہ! اس بات کی معانی جا ہتا ہوں۔ آج میرے پاس کوئی دعا نہیں کہ میں اپنے کسی منصوبے کی کامیا بی کیلئے بچھ عرض کروں' صرف اور صرف ای کوتا ہوں کی معانی۔ میرے اللہ! میری ہے دعا ہے منصوبے کی کامیا بی کیلئے بچھ عرض کروں' صرف اور صرف ایک کوتا ہوں کی معانی۔ میرے اللہ! میری ہے دعا ہے

ذ و بے سورج کی آخری دعا کہ مجھے عطا فر ما وہ نعمت جو آج تک میں ما نگ نہیں سکا۔ تو جانتا ہے کہ مجھے کس **چ**یز كى نسرورت تقى ـ تو جانبا ہے كه وه كيا نعمت اور كيا دولت تقى جس كاسوال مجھے بردى در يہلے كر دينا جاہئے تھا۔ لیکن میرے پاس بیشعورنہیں تھا۔میری مراد ہے کہ میرے اللہ! مجھے وہے سے پہلے ایے محبوب مالی کا جلوہ وكها اليبي جلوه ..... مجمعة خرى نعمت كى تمنا كے طور پر دركار ب\_ لونے مجمع بہت مجمد دیا المجمع يقين بے كدتونے مجھے معانب فرما دیا ہوگا۔ مجھے یقین ہے کہ جس پر تیرارحم ہوتا ہے ای کوتوبد کی توفیق ملتی ہے۔ مجھے اس بات کا توی یقین ہے کہ تیری رحمت کے دروازے سے بھی کوئی سائل خالی نہیں میا۔ بعش کے طلب کاربس عدامت کے اظہار پر ہی سرشار کر دیئے جاتے ہیں۔جس نے منجدهار میں سختے بکارا' اس کا بیڑہ ہمیشہ یار ہوتا ہے۔ میرے مالک! مجھے سمجھ آ رہی ہے کہ لیکار تیرے قرب کا اظہار ہے۔میرے مالک! میں نے لیکار کی ہے تیرے در بار میں سوال کیا ہے کہ وہ جلوہ مجھے عطا فر ما۔ ہاں یہی جلوہ۔ تیری مہر بانی کیلئے میرے سجدے حاضر میرے ول کے تجدے حاضر' میری روح کے تجدے حاضر۔ میرے پاس انتہا کی چیز انکساری ہے اور تیرے پاس بندوں کیلئے انعام اینے محبوب علی کے جلوے ہیں۔جلوہ سب تیرا ہی ہے۔مظہر انوار ذات محبوب علیہ ہے۔ میرے مالک! آج اتنا مبارک لمحد تونے عطا فرمایا کہ پھرمیرے اندر ایک تمنا اور پیدا ہوگئے۔ جی عابتا ہے کہ اب تمنا کا اظہار نہ کروں لیکن مجبور ہوں۔ میں جاہتا ہوں کہ جن جن لوگوں سے جو جو پچھ کیا' ان کے پاک جاکر دست بستہ معافی طلب کی جائے۔ پس میرے مولا! اس ڈویتے سورج کو ڈوینے سے بچا۔ مجھے بھرا ہے سفر پر روانہ کر۔ مجھے کھوئے ہوئے مواقع کے باوجود ان لمحات کو پھر سے گزار نے کی تو فیق دے 'جو گزر ت ين - ببت يه چين گياليكن ابھي اور ببت يجھ باقى ہے۔اے دعائيں قبول كرنے والے تيراشكريد كهيں ا ب آ دازیں کن رہا ہوں۔ ڈاکٹروں نے میرے لواحقین سے کہا کہ مبارک ہو' مریض بچ گیا ہے۔ کسی کو کیا پہت که نیا ہوا تھا اور کیا ہو گیا اور اب اور کیا پچھ ہونا باتی ہے۔ تیراشکر ہے میرے مولا .... اس عظیم احسان کاشکر یہ

**ተ** 

ختم شد

www.iqbalkalmati.blogspot.com

# قطره قطره قلوم

واصف على واصف

ناشر

كاشف پبلى كيشنز

301-A محملى جوہرڻاؤن، لاہور فون: 4003726-0300

واحدتقشيم كار

علم وعرفان ببلشرز الحمد ماركيث، 40 ـ أردو بازار، لا مور فون: 37352332-37232336

#### جمله حقوق محفوظ

نام كتاب قطره قطره قلزم واصف مصنف واصف على واصف الثر كاشف بهلى كيشنز واصف الثر كاشف بهلى كيشنز والهور الثر مصنف مطبع مطبع زامده نويد برنشزز والهور مطبع مطبع خام وامد مطبع مطبع مروزنگ طاهر ما مروزنگ مسلم مروزنگ محمد صنيف را هي مروزنگ نومبر 2014ء مسلم من اشاعت نومبر 2014ء مسلم من اشاعت مسلم من اشاعت مسلم من من مناسم من اشاعت من اشاعت من مناسم مناس

بہترین کتاب چھیوائے کے لیے رابطہ کریں: 9450911-0300

#### علم وعرفان پبلشرز 40- الحد ماركيت لا مور

فول: 0423-7232336---0423-7232336

.... ملنے کے ہے .... ضياء القرآن پېلې كيشنز مشتاق بک کارز الكريم ماركيث أردو بإزار، لا بهور كماب كھر دربار مارکیٹ ، لاہور اشرف بك ايجنبي ا قبال روۋىمىنى چوك ، رادلىندى ا قبال روز تميني چوک ، راولپنڈي كتاب عجمر رشيد نيوز ايجنبي حسن آ رکیڈ ، ملتان کینٹ اخبار ماركيث، أردو بازار، كراچي فريد پبلشرز مختار برادرز أردو بإزار ، كراحي بھوانہ ہازارد، فیصل آباد ويككم بك بورث چلذرن پېلى كىشنز اردو بازار ، کراچی اردو بازار ، کراچی

ادارہ کا مقصد انہ کتب کی اشاعت کرتا ہے جو تحقیق کے لحاظ سے اعلیٰ معیار کی ہوں۔ اس ادارے کے تحت جو کتب شائع ہوں گی اس کا مقصد کسی کی دل آزاری یا کسی کو نقصان بہنچانا نہیں بلکہ اشاعتی و نیا میں ایک نئی جدت بیدا کرتا ہے۔ جب کوئی مصنف کتاب لکھتا ہے تو اس میں اس کی اپنی تحقیق اور اپنے خیالات شامل ہوتے ہیں۔ یہ ضروری نہیں کہ آپ اور ہمارا اوارہ مصنف کے خیالات اور تحقیق سے متنق ہوں۔ اللہ کے نصل و کرم انسانی طاقت اور بساط کے مطابق کمپوز تک طیاعت، تھی اور جلد سازی میں پوری احتیاط کی گئی ہے۔ بشری آتی سے سے اگر کوئی نقطی یا صفحات درست نہ ہوں تو از راو کرم مطلع فر ماویں۔ انشاء اللہ ایڈیش میں ازالہ کی با جائےگا۔ (ناشر)

www.iqbalkalmati.blogspot.com

### انتساب!

اُس کے نام ..... جس کے سب نام ہیں ..... جسے کسی نام کے بغیر بھی ..... پُکا را جا سکتا ہے ..... یا در کمیا جا سکتا ہے!!

# فهرست مندرجات

|    | 6                                              |     |
|----|------------------------------------------------|-----|
| 11 | ز ند کی                                        | -1  |
| 14 | تو بد                                          | -2  |
| 18 | موتی                                           | -3  |
| 22 | تقرّ ب إلهي (١)                                | -4  |
| 26 | يَقْرَ بِ إِلَهِي (٢)                          | -5  |
| 30 | محبوب                                          | -6  |
| 33 | فراق و وِصال                                   | -7  |
| 36 | وُ کھیا سب سنسا ر                              | -8  |
| 39 | خوف اور شوق                                    | -9  |
| 42 | بات ہے بات                                     | -10 |
| 47 | ظلم                                            | -11 |
| 50 | کرب ہی کرب                                     | -12 |
| 53 | رفعتِ خيال                                     | -13 |
| 57 | بارشلیم ·                                      | -14 |
| 60 | معمولی بات                                     | -15 |
| 63 | مُما نوں کالشکر' یقین کا ثبات                  | -16 |
| 67 | بنديب                                          | -17 |
| 70 | مفروضے، انداز ہے اور مجبوریاں                  | -18 |
| 73 | ماضی ، حال اورمُستقبل<br>ماضی ، حال اورمُستقبل | -19 |

|     | www.iqbalkalmati.blogspot.com المره قطره فكرم | <u></u> |
|-----|-----------------------------------------------|---------|
| 77  | بوا سبب                                       | -20     |
| 80  | پر واز ہے دونوں کی اِسی ایک فضامیں            | -21     |
| 83  | گر دش تیز ہے سا <b>تی</b>                     | -22     |
| 87  | سوال پیہ ہے کہ                                | -23     |
| 91  | بم کیا ہیں ؟                                  | -24     |
| 96  | عذاب                                          | -25     |
| 99  | مشرو فيت                                      | -26     |
| 102 | منفعت                                         | -27     |
| 106 | تعريف                                         | -28     |
| 108 | خا موشی                                       | -29     |
| 111 | بریثانی                                       | -30     |
| 114 | مجبوري                                        | -31     |
| 118 | جمهوريت                                       | 32      |
| 121 | خطره                                          | -33     |
| 124 | قيا د ت                                       | -34     |
| 127 | ذ ز ہے میں صحرا                               | -35     |
| 130 | موت کا خوف                                    | -36     |
| 133 | عا جز کی ۔                                    | -37     |
| 137 | لب بہ آسکتانہیں<br>۔                          |         |
| 142 | یمی سیچھ ہے ساقی متاع فقیر                    | -39     |

# دوگر قبول أفتذ<sup>،</sup>

ای طرح قارم خود وقط و سال کی عطائے اپنے رو ہو جائے تا ہے۔ وہ چاہ تو قط و س کو جدائی ہے سفر ہرواند کر دے اور جائے تنہیں و سال کی عطائے لیے رو ہرو جا ضرکے لیے ہم جہرے لیے بیر جال یہ قطرے اور تقارم کا تھیاں ہم جائے ہیں ہو جائے ہو جائے ہو جائے ہو جائے ہو جائے ہو جائے ہے۔ وہ فلزم کی بناہ میں ہو جائے ہ

تعجب کی بات تو بیہ ہے کہ اگر قطرہ وصال بحرحاصل کر لئے تو بھی وہ نہیں رہ سکتا ......مندر میں شامل ہوکر قطرہ و قطرہ تو نہیں رہے گا.....مندر بن جائے ..... ہزار بار بن جائے ..... وہ قطرہ نہیں رہے گا. ...وہ جو

یبی وہ سوال ہے جس کی تلاش میں سفر کے دوران اِنسان کو نے سوالات سے آشنائی ہوتی ہے اور پھر

نے جوابات کے مُسول کا سفر ایک اور حقیقت سے آشنا کرا تا ہے ..... محدود زِندگی میں لا محدود گوشوں کی
دریافت اُ اک عجب حال ہے ..... اتنی وسیع وعریض ، جیل وعظیم ، ظاہری اور باطنی کا کنات کے حسین اوراق کا
مشابدہ اور مُطالعہ کرنے کے لیے اِسے تُخصر ایا م ..... کیا رکیا جائے ..... نظر محدود ہے اور نظارے لامحدود ....!

صاحبان فکر ونظر آتے میں اور بیان کرتے ہوئے کے جاتے ہیں .... کا کنات جوں کی توں رہتی
ہوان کیا گیا گوشے کے کسی ایک جھے کا بھی بیان مُکمل نہیں ہوسکتا ..... اور ابھی نہ جانے کیا کیا کیا ۔۔۔ اس کے ایک گوشے کے کسی ایک جھے کا بھی بیان مُکمل نہیں ہوسکتا ..... اور ابھی نہ جانے کیا کیا ۔۔۔ اسکھنے والا ....!

ا نرسمندر سیابی بن جائیں اور درخت قلم ہو جائیں' تو بھی بیان نہیں کر سکتے' اُس کی شان اور تبیج جو اصل کا ننات ہے، خالق کا ننات ہے ۔۔۔۔۔ یہ بیان ممکن ہی نہیں ۔۔۔۔۔۔ کسن بیان عطا ہو جائے تو بھی حق بیان ممکن نہیں ۔۔۔۔۔ ا

قطرہ اپنے اندرقُلزم کا جلوہ و کیھے یا قُلزم کے اندر جاکر اپنا جلوہ دیکھے.....هیقت حال کو بیان نہیں کر سکتا ۔۔۔۔قطرہ قطرہ فلزم ہوبھی جائے تو بھی قُلزم بیان میں نہ آئے گا ..... ہزار مضامین لکھو بات بیان ہی نہیں ہو یا رہی ۔۔۔۔ خرار ما لائبرریال ۔۔۔۔۔ علم کے چراغ ..... اخباروں کے کالم .....مبلغین کی خیال آرائیاں .....

میرے بعد کیا ہوگا۔۔۔۔ تجھ سے پہلے کیا تھا؟ مئیں اِس علم کونہیں مانتا۔۔۔۔ تجھے کون مانتا ہے؟ مئیں علم تک پہنچ گیا۔۔۔۔۔ جہالت سے کب جدا ہُوئے ہو؟ مئیں سب کو فتح کر لوں گا۔۔۔۔۔ فتح کرنے کی خواہش ہی کو فتح کرلو؟ مئیں ہمیشہ رہوں گا۔۔۔۔۔ کے لیے۔۔۔۔؟ تم جس کے لیے بھی رہو گئے وہ ہمیشہ مئیں ہمیشہ رہوں گا۔۔۔۔۔؟ تم جس کے لیے بھی رہو گئے وہ ہمیشہ

تہمیں رہ سکے گا۔ میں کامیابی کا راز جانتا ہُوں… ہم ہے پہلے جو لوگ بیہ راز یا گئے تھے' وہ کہاں گئے؟

ببرحال به کبانی ختم نہیں ہو عتی .....نہ کوئی آخری معیار ہے، نہ کوئی اسلوب انتہائی ..... الا بمریری سے باہر بھی علم ہے ... ایک جانے والا 'و وسرے جانے والے ہے ہے خبر بھی ہوسکتا ہے۔ ہم خود کو معیار سیحتے ہیں اور کو وسرے اپنا ہیں۔ ان کی خوبیال اور خامیال دریافت کرتے ہیں ..... کوئی راز ہے۔ ہم خود کو وسروں کی زَد ہیں ہیں ..... کوئی راز انتہائی نہیں ..... کوئی معیار آخری نہیں .... کوئی راز انتہائی نہیں ..... کوئی انتان کی انتہائی نہیں ..... ہوئی ہوئی ہے اور انسان کی کا نات ہی آج کے انسان کی آبھی چکا ہے .... انسان کی قسر میں ابھی آیا چاہتی ہے اور انسان کا نات کی گرفت میں آبھی چکا ہے .... اور نتیجہ کیا ہوگا 'ہوائے اِس بات کے کہ قطرہ فطرہ نہیں اور عگسار ہے گا۔... قطرہ نہیں اور بی نہیں 'و و ہرو بھی ہے .... اور نتیجہ کیا ہوگا 'ہوائے اِس بات کے کہ قطرہ فطرہ اور عگسار ہے گا۔... قطرے پر لازم ہے کہ وہ اپنی ہستی کے حسن و ماخذ پر نظر رکھے .... وہ اپنے مجبوب قلزم کی گسار میں ایک کی نات اور کا نات اور کا نات کی خالق کو سمجھے۔ وہ اپنے اصل اور اپنے مجبوب قلزم کی گسار میں ہستی کی اساس ہے ... ا

دوران اورسفر کے درمیان واپش بُلا لیا جاتا ہے۔۔۔۔اگر جانا ہی تھا تو آنا کیا تھا؟

یم عجب بات ہے ۔۔۔ کہ فانی ہی باق کا آئینہ ہے۔ کرنیں نہ ہوں تو سورج کا جلوہ کیا ہے؟ قدیم کا فرصرف حادث ہی کی زبان سے سُنا گیا۔ اِنسان فانی ہے لیکن وہ باقی کی وُھن میں ہے۔ اللہ باقی ہے لیکن وہ فانی ہی کوخلیق فرما تا ہے، اِسی فانی سے محبت کرتا ہے، اِسی کے خیال میں رہتا ہے۔۔۔۔۔ فانی اور مخلوق دونوں ایک فرصرت کے خیال میں رہتا ہے۔۔ باقی کی محبت فانی کیسے ہو وُدس کے خیال میں رہتا ہے۔ باقی کی محبت فانی کیسے ہو مُن کے خیال میں رہتے ہیں۔۔۔۔ مقال کا حجاب اُٹھ جائے تو جلوہ کچھاور ہی ہے۔ باقی کی محبت فانی کیسے ہو سُن کا محبوب باتی ہی ہوگا!

ببرحال قُلزم کے جلوے قطروں کے جلوے ہیں ....نقش و نگار کی کثرت وراصل وحدت

بی کے جنوے ہیں...!

خیال ایک وسیع قکرم ہے ، صاحب خیال کی تخلیقات قطروں کی طرح ہیں .....قطرہ قطرہ تقلیم ہونے کے بعد بھی قلزم تو قلزم ہی رہتا ہے .....اس کی وسعوں کو پچھ فرق نہیں پڑتا ..... خیال بیان ہو کر بھی بیان نہیں اور تا کر اس میں وس اس کی وسعوں کو پچھ فرق نہیں پڑتا ..... خیال بیان ہو کر بھی بیان نہیں اور تا سمندر ہے دس دریا نکال لیے جا کیں تو بھی وہ جوں کا توں ہے ....اور اگر اُس میں وس دریا شامل کر دیے جا کیں تو بھی دہ جوں کا تول ہی رہتا ہے۔ بیصرف احساس کی بات ہے ....تسلیم کی بات ہے ..... ورنہ ایک جا در بیان قلزم سے اور قلزم کا وجود ماورائے قطرہ ہے ....!

منف اپ مضامین کواپی تخیق جمعتا ہے۔ وہ مجھتا ہے کہ وہ خود بی اپی تصنیف کا خالق ہے۔ اسل خیال کا خالق ہے۔ خیال جب حیاہ جہاں سے جائے ہمودار ہو جائے منہ نیال کا خالق ہے۔ خیال جب حیاہ جہاں سے جائے ہمودار ہو جائے منہ نیال کا خالق ہے جائے رقم ہو جائے ۔ اس ایس لیے اِن مضامین کو خالق خالق خالق خالق ہو جائے ۔ اور خالے ہو جائے ، جو جائے ، وہ جائے ہو میں بیش کرر باہوں ۔۔۔ وہ چاہے تو صحرا سے چشے بھو میں ، وہ جائے تو جو اِنسان کو بیان کی دولت عطا ہو دو جائے تو بجر سے اب ہو جائے ، وہ جائے تو تاریکی جگمگانے گئے، وہ چاہے تو اِنسان کو بیان کی دولت عطا ہو جائے ۔۔۔ وہ جائے تو معصرت من بدل جائے ۔۔۔ وہ جائے تو سرگوں 'مرفراز ہو جا کیں ۔۔۔ وہ چاہے تو سرگوں 'مرفراز ہو جا کیں ۔۔۔ وہ چاہے تو سے تاریکی ہستی کی بے مائیگ کے علاوہ قلزم کو کیا چیش کرسکتا ہے ۔ ایس این تخلیق سے خالق کے نام!

# زندگی

زندگی کسی میدان کارزار کا نام نہیں .....یہ جلوہ گاہ ہے بخسن کی جلوہ گاہ ....یہ ایک بارونق ہزار ہے .....جس میں سے خریدار گزرتا ہے .....وہ خریداری کرتا ہے اور اُس کا سرمایہ ختم ہو جاتا ہے اور پھر تعجب ہے کہ اُس کی خریداری بھی دھری کی دھری رہ جاتی ہے ....وہ خالی ہاتھ واپس لوشا ہے .... رونق بازار قائم رہتی ہے ....اور خریدارختم ہوتے رہتے ہیں ....زندگی کسی اُلجھے ہوئے سوال کانام نہیں ... یہ ایک پُر لطف منظر ہے ۔ ایک سنظر کے جو کہ کو کھی برداشت نہیں کرتا ... یہ ایک و کھنے والا منظر ہے ۔ ایک سنظر ایسا لطیف منظر کے جو کہ کو کھی برداشت نہیں کرتا ... یہ ایک و کھنے والا منظر ہے ۔ ایک سنخ والا منظر ہے ۔ ایک مشکل معتمد نہیں ۔ زندگی تو بس زندگی ہی ہے ۔ کی کا احسان ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا احسان ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی اور کاعمل ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دیا منظر کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دیم کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کا دور کی تو بھوں کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کی دین ہے ۔ کی کا دی کی دی کی دین ہے ۔ کی کا دور کی دین ہے ۔ کی کا دیا دی کی دین ہے ۔ کی کا دی کی دی کی دین ہے ۔ کی کا دی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے ۔ کی کا دین ہے دیں کی دین ہے ۔ کی کا دی کی دین ہے ۔ کی کا دین ہے دی کی دین ہے ۔ کی کا دی کی دین ہے دی کی دین ہے دیں کی دین ہے دی کی دور اس کی دین ہے دی کی دی کی دین ہے دیں کی دین ہے دیں کی دین ہے دی کی دین ہے دیں کی دین ہے دی کی دور اس کی دین ہے دی کی دور کی دور کی دور کی دین ہے دیں کی دین ہے دی کی دور کی دین ہے دی کی دور کی دین ہے دیں کی دی کی دور کی دی کی دور کی دین ہے دی کی دی کی دین ہے دور کی دی کی دی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دی دی کی دور کی دی دور

یہ حمندر کی طرح ہے۔ وسیع و بے پایاں سبس کا سرف ایک بی کنارہ ہے ۔ ایک ساحل سب جہاں رونقیں ہیں۔ سمیلے ہیں سب چراغاں ہیں سبجوم ہے ۔ جہا گیاں اور اُواسیاں بھی میں سب دوسرے کنارے کی سی کو خبر نہیں سب جو لوگ دوسرے کنارے کی خبر لینے گئے ہیں ابھی تک لوٹ نہیں سب اس طرف رنگ ہی رنگ ہیں سب نیرنگ ہے اور دوسری طرف ہے رنگ سب صرف ایک ہی رنگ سب کون جانے کہ اس مندر میں کیا ہے اور اس کے پارکیا ہے ۔ یہاں میلہ ہے اور پھر مرانسان اکیلا ہے۔ زندگی کب سے ہے اور کب تک ہے ۔ کون جانے سب ازل سے ابد تک یا ازل سے پہلے اور اہر کے بعد یہ خالق کے بعد میں زندہ تھی اور تھیل کے بعد یہ خالق کے بعد میں زندہ تھی اور تھیل کے بعد یہ خالق

قطره قطره قلوم جنتی بجشتی زندگی بس اُمید و پاس میں رہتی ہے ..... یہ سفید و سیاہ دھاگے ہے بُنا ہوا خوبصورت ملبوس اس میں بہت کچھ ہے ۔ اِس میں قبقیے بھی ہیں اور بیکیاں اور سبکیاں بھی ا زندگی غریبوں کے کیچے گھروندوں میں بھی سرشار رہ سکتی ہے اور امیروں کے پکے محلات میں بیار بھی ر دسکتی ہے۔ زندگی اگر جا ہے تو گردشِ حالات سے منسوب ہو جاتی ہے اور اگر پبند فرمائے تو گردشِ زمان و مکاں ت بناز ہو کراہے لیے نئے جہاں پیدا کرتی رہتی ہے۔ زندگی کسی فارمولے میں مقید نہیں ہوسکتی سیاسے پچھ کہہ لیجے سیئنتی ہے،مسکراتی ہے اور پچھاور ہی روب اختیار کرے فارمولے سے باہرنکل آتی ہے۔ النّرزندگی کومسلسل سفر کہا جائے تو تکمل قیام کیا ہے؟ اً مرزندگی کو بیداری کہا جائے تو نینداورغفلت کو کیا کہا جائے؟ اً ر زندگ کو محبت کہد لیا جائے تو نفرت بھی تو زندگی ہے 'بلکہ نفرت زیادہ زندہ ہے ..... نفرت ،غصّہ،حسد،انقام ٔ زندگی کوزیادہ متحرک رکھ سکتے ہیں۔بہر حال محبت اور نفرت زندگی ہی کے نام ہیں۔ ائر مذہب کو زندگی مانا جائے تو لا غربیت کیا ہے؟ اگر زندگی زمین بے تو آسان کیا ہے؟ ا مُر مخلوق کو زندگی کہا جائے تو مخلوق پیدا کرنے والی ذات کو کیا کہا جائے؟ زندگی کی تعریف کرنا بہت مشکل ہے۔ ایسے جاننا اور پہچاننا بھی مشکل ہے ..... یہ ایک راز الیها راز که جس نے راز جان لیا'وہ مرگیا اور جو نہ جان سکا'وہ مارا گیا۔ زندگی تااش میں ہے کس کی علاش زندگی اے تلاش کرتی ہے جو زندگی کو تلاش کرتا زندگی موت کے تعاقب میں ہے اور موت زندگی کے بیجھے آرہی ہے .....دونوں دونوں کی تلاش میں ئیں۔ جب تک دونوں میں ہے ایک ختم نہیں ہوتا یہ کھیل جاری رہتا ہے۔ یعنی نُو ر اور ظلمات کا کھیل .....ہونے اور نه ہوئے کا کھیل ۔ ماننے اور نہ ماننے کا کھیل ....دن اور رات کا کھیل .....! زندگ کے دامن میں بے بناہ اور بےشار تعتیں ہیں۔ اِس میں خواہشیں ہیں، حسرتیں ہیں.....اُمیدیں جیں مابوسیاں جیں صداقتیں ہیں، دھو کے بین .... میلے میں اور تنہائیاں ہیں۔ زندگی سمندر ہے اینے بادلوں کو نامعلوم سقر پر روانہ کرنے والا ..... انہیں الو واع سمنے والا .....اور پھر یمی مندرا ہے مسافروں کو ،اینے دریاؤں کوخوش آمدید کہنے والا بھی ہے۔ زندگی ہے زندگی نکل رہی ہے۔۔۔۔زندگی میں زندگی شامل ہو رہی ہے۔۔۔۔زندگی ہے زندگی جُدا ہو ربی ہے،زندگی سے زندگی واصل ہورہی ہے ....! وراصل زندگی تو زندگی ہے ....فراق و وصال سے بہت بکند۔ حاصل ومحرومی سے بہت ب نیاز ....ا ہے اندر ہونے والی تبدیلیوں سے باخبرلیکن غیرمتاثر .....! زندگی بہت پرانی ہے، بہت قدیم ہے، بہت بوڑھی ہے....لیکن یمی زندگی بہت نئ ہے، بہت جدید

ہے اور بہت جوان .....

ہر قندیم بھی جدید تھا اور ہر جدید بھی قندیم ہوگا۔

کون جانے کہ یہ لامحدود سفر کہاں ہے شروع ہُوا اور انجام کار کہاں ختم ہوگا ..... بہر حال زندگی ہمہ حال رندگی ہمہ حال رواں دواں ہے ....دریا کی طرح جو چلتا رہتا ہے ... مُسلسل ....مستقل .... نہ کتا ہے 'نہ رُکتا ہے، نہ بے دم ہوتا ہے .... بہاڑوں کا پیغام ہے جو آب رواں کے ذریعے سمندر کے نام کیا گیا ہے ... یہ پیغام'زندگی ہے .... بیغام'زندگی ہے .... اور اے لے جانے والا زندہ رہے گا ....!

زندگی اپنے ہی پردے میں چھپی ہوتی ہے اور اپنے ہی دروازے پرخود ہی دستک دیتی ہے۔اورخود ہی اندر سے جواب دیتی ہے۔۔۔ بہال کوئی نہیں اور اٹر سی نظر کا فیض ہو جائے تو خود ہی خود کو آواز دیتی ہے۔۔ اندر آجاؤ۔۔۔۔ہم تمہارا انظار کررہے ہیں۔۔ بس زندگی اپنے زوبرو ہونے کا نام ہے ۔۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے میں ہونے کا نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے ہیں ہونے کی نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے ہونے کی نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے۔ اپنا ہی نام ہے۔ اپنا ہی زندگی ہوں ۔۔ بیکن اس شرط کے ساتھ کہ میں شاہم کروں کہ '' وُ'' بھی زندگی ہوں۔ کا احترام ہی اپنا ہی اپنا ہی ہی ہی اپنا ہی ہی ہی اپنا ہی ہی ہیں ہی ہی ہی ہیں ہی ہی ہی ہی ہی ہی

#### توببه

اگر اِنسان کی اپنی عقل اُس کی اپنی زندگی خوشگوار نه بناسکے تو اُسے زُعمِ آتمی سے توبہ کرنی چاہیے۔
اگر اپنا گھر ایپے سکون کا باعث نه ہوئو تو بہ کا وقت ہے۔
اگر اِنسان کو اپنا حال اور حالات درست کرنے کا شعور نه ہوئو وانشور کہلانے سے تو بہ کرنی چاہیے۔
اگر مستقبل کا خیال 'ماضی کی یاد ہے پریشان ہوئو تو تو بہ کرلینا ہی مناسب ہے۔

ا گر اِنسان کو تلاش کے باد جود ہمیشہ نبلط رہبر یا رہنما ملیں 'تو اُسے اپنی اِطاعت شعاری کے دعویٰ سے تو بہ کرنی جا ہیے۔

اً کر اِنسان اپنے آپ کوغم ، پریشانی ، غریب ، بریب الوطنی یا موت سے نہ بچا سکے ' تو اُسے اپنے خود مختار ہونے کے بیان سے تو بہ کرنی جاہیے۔

اگر اِنسان ایک ہی پھر سے دو دفعہ تھوکر کھائے تو اُسے اپنی تیجے روی کی ضد سے تو بہ کرنی چاہیے۔ اگر انسان اپنی جوانی اور رُوپ سے پریشان ہو تو اُسے اپنے بناؤ سنگھار سے تو بہ کرنی چاہیے۔ اگر انسان میں اپنی کامیابی کا سرور ختم ہو جائے اور اِنسان کویاد آجائے کہ کامیاب ہونے کے لیے اُس نے کتنے جھوٹ ہولے تو اُسے ضرور تو یہ کرلینی جاہیے۔

اگر انسان کواپنے خطا کاریا گنہگار ہونے کا احساس ہو جائے 'تو اُسے جان لینا چاہیے کہ تو ہے کا دفت آ گیا ہے۔ اپنے گنا ہوں کا اِحساس ہی تو ہہ کی ابتدا ہے ۔ اگر گناہ کا کوئی گواہ نہ ہو'تو تو بہ تنہائی میں ہونی چاہیے، اور اگر گناہ پوری قوم کے سامنے سرز د ہوا ہو'تو تو بہ بھی پوری قوم کے سامنے ہونی چاہیے۔

دراصل توبہ کا خیال خوش بختی کی علامت ہے۔ جواپنے گناہ کو گناہ نہ سمجھ' وہ بدقسمت ہے۔ شیطان کو اپنی نظمی پر توبہ کا خیال خوش بختی کی علامت ہے۔ جواپنے گناہ کو گناہ نہ سمجھ' وہ بدقسمت ہے۔ شیطان کو اپنی نظمی پر توبہ کرتا رہتا ہے' اس لیے اپنی نظمی پر توبہ کا تارہتا ہے' اس لیے اشرف المخلوقات ہے۔ کافر اپنے گفر کو دِین سمجھتا ہے' اپنی عبرت کو پہنچے گا۔

یکھ لوگوں کا خیال ہے کہ اپنے شمیر اور اپنے مزاج کے خلاف عمل کرنا گناہ ہے۔ ایسا ہر گزنہیں۔ گناہ اپنے مزاج کے خلاف عمل کرنے کا نام نہیں اللہ کے تھم کے خلاف عمل کا نام ہے۔

گناہ اخلاقیات کے حوالے سے نہیں ، وین کے حوالے سے ہے۔ اخلاقیات کا دین اور ہے ، دین کی

اخلاً قيات اور!

سے بولنا اخلاقی فریضہ بھی ہے اور وین بھی کیکن دین نے ایسی صداقتیں بھی بیان کی ہیں جو اخلاقی صداقتیں ہے بہت مختف اور ماورا ہیں۔ اللہ ، فرضتے ، رسول ، مابعد اور رُوح ایسی صداقتیں ہیں جنہیں افلا قیات سمجھنے سے قاصر ہے۔ اخلا قیات اِنسانوں کے بنائے ہوئے ضابطہ حیات کا نام ہے اور دِین اللہ کے عطا کیے ہوئے ضابطہ حیات کا نام ہے۔ گناہ اللہ کے فرمان سے اِنکار کا نام ہے۔

ایک پنجبراوراخلاقی مفکر میں فرق صرف یہی ہے کہ پنجبرکسی اور دُنیا کی صدافت بھی بیان کرتا ہے۔ جبکہ مفکر اِسی دُنیا اور اِسی معاشرے کی اِصلاح کی بات کرتا ہے۔ اخلا قیات دِین کا حصہ ہے ، لیکن دینیات 'اخلا قیات سے بہت بلند ہے۔ یوں کہہ سکتے ہیں کہ دِینیات'اخلا قیات اور النہیات کے مجموعے کا نام ہے۔

بہرحال تو بہ اپنی پینداور نا پیند کے حوالے ہے نہیں۔ یہ اللّٰہ کی پینداور نا پیند کے حوالے ہے ہے۔ ہم اُس شے ہے تو بہ کرتے ہیں' جو ہمارے عمل میں اللّٰہ کی ناپیند کا باعث ہو۔ اِس میں بُرائی بھی شامل ہو سکتی ہے اور وہ عبادت بھی جسے فیشن کے طور پر اختیار کیا جاتا ہے۔ ہمارا ہر وہ عمال جو اللّٰہ کو ناپیند ہو' گناہ ہے اور ایسے عمل سے تو بہ کرنا ہی عذاب سے بیخے کا ذریعہ ہے۔

اللہ اور انسان کے مزاج میں بڑا فرق ہے۔ خالق اور مخلوق کے درجات کے علاوہ بھی فرق ہے۔ اگر تھوڑی در جات کے علاوہ بھی فرق ہے۔ اگر تھوڑی در کے لیے کسی مُل کو دنیا کی خدائی دے دی جائے کو وہ اِس دُنیا میں کیا کیا تبدیلیاں کر دے گا۔ کافروں کو نیست و نابود کر دے گا۔ یہود یوں کوفی النار کر دے گا۔ غیر اِسلامی معاشروں کو تباہ کر دے گا۔ غرضیکہ اِس دنیا کواسینے جیسا مسلمان کر دے گا۔

یدانسان کی خدائی ہوگی۔اللہ کی خدائی وہ ہے 'جو ہے۔اللہ کے ہاں پندیدہ وین إسلام ہی ہے لیکن کا فروں کو پیدا کرنا ، أنہیں طاقت اور ققت دیتے رہنا ، مسلمانوں کی جو حالت ہے أسے خاموثی ہے دیکھتے رہنا ، اللہ ہی کا کام ہے۔ انسان اور خدا کے عمل میں جو فرق ہے ' اُس پرغور کرنا چاہیے۔ ہماری جومرضی اللہ کے علاوہ ہے ' نظمی ہو سکتی ہے اور اس غلطی ہے تو ہہ کرنا لازم ہے۔ہم اپنے لیے ایک زندگی چاہتے ہیں ' ایک انداز کی زندگی۔ اللہ ہمارے لیے ایک زندگی جاہتا ہے ' ایک اور انداز کی زندگی۔ اگر اِن دونوں میں فرق ہے تو غلطی موجود ہے۔اللہ کی پند کے علاوہ کسی انداز کی زِندگی کو پیند کرنا گناہ ہے۔ اِس سے تو ہرکرنا ضروری ہے۔

پنیمبرخطا ہے معصوم ہوتا ہے۔ کسی پنیمبر کا استغفار بڑھنا تجب ہے۔ نے مقامات حاصل ہونے پر پُرانے مقامات سے استغفار ہے۔ نی بلندی کا شکر اور پہلے کرانے مقامات سے استغفار ہے۔ بنی بلندی کا شکر اور پہلے درجے پر استغفار۔ مطلب یہ ہوا کہ ایک مکمل نیک اور وحی النبی کے مطابق چلنے والی زندگی کے لیے بھی استغفار کا عمل منشائے النبی کے میں مطابق ہے۔ توبہ اللہ کی رضا کا حصول ہے۔

بار بارغلطی کرنے اور بار بارتو بہ کرنے کے بارے میں اکثر بوجیعا جاتا ہے۔ اگر انسان کو گناہ ہے۔ شرمندگی نہیں 'تو تو بہے کیا شرمندگی ۔تو بہ کاعمل ترک نہ :ونا جا ہیے۔اگر انسان کوموت آ جائے ،تو اُسے حالتِ سند میں ندآ کے الکہ حالتِ تو بہ میں آئے۔ اور کھے خبرنہیں موت کس وفت آجائے۔

گناہ کا احساس پیدا ہو جائے تو گناہ سے نفرت ضرور پیدا ہوگی ۔نفرت ہو جائے 'تو دوبارہ گناہ نہ کرنے کا عزم پیدا ہوگا۔ دوبارہ گناہ نہ کرنے کا إرادہ ہی توبہ ہے۔اللہ کو گواہ بنا کرا پی خلطی پرمعذرت اور آئندہ ایک معنورت کا دعدہ 'توبہ کہلاتا ہے۔

توبہ منظور ہو جائے تو وہ گناہ دوبارہ سرز دنہیں ہوتا۔ جب گناہ معاف ہو جائے تو گناہ کی بادہ ہی نہیں رہتی۔ آئر اللہ احسان فرما دے تو اِنسان کو اندھیروں سے نکال کر روشیٰ میں داخل کر دیا جاتا ہے، اُس کی سابقہ بُرائیوں واجھائیوں میں تبدیل کر دیا جاتا ہے۔ اللہ توبہ کرنے والوں پر بڑا مہربان ہوتا ہے۔ آدم نے توبہ کی اُنہیں خلافت ارضی کا تاج پہنا دیا گیا۔ یونس نے توبہ کی اُنہیں نجات ملی۔ ہرتوبہ کرنے والے کو اللہ نے اپنا قرب مطافر مایا۔ شرط صرف یہ ہے کہ توبہ صدتی ول سے کی جائے۔ اور اپنے آپ کو اُس راستے سے الگ کر دیا جائے جس راستے پر نلطی کے دوبارہ ہونے کا اِمکان ہو۔

توبہ کرنے والے کی زندگی تبدیل ہو جاتی ہے۔اللہ سے توفیق مانگی جاہیے کہ توبہ سلامت رہے۔ توبہ شکن انسان کہیں کانبیں رہتا۔ وہ اپنی نظروں ہے گر جاتا ہے۔ وہ احترام کے تصور سے محروم ہو جاتا ہے۔ وہ میں ہے محروم ہو جاتا ہے۔ وہ عبادت کی افادیت ہے محروم ہو جاتا ہے۔

سناہوں میں سب ہے بڑا گناہ تو بہشکی ہے۔ تو بہشکنی انسان کی شخصیت کو اندر ہے تو ڑپھوڑ دیتی ہے۔ اُس کا ظاہری وجود بے خراش ہوتب بھی اندر کا وجود قاش قاش ہو جاتا ہے۔

دراصل گناہ بالعموم انسان کونقصان پہنچانے والاعمل ہوتا ہے۔ انسان نہیں سمجھتا۔ خالق نے جس عمل ت روکا ہے' اُس سے رُک جانا ہی سعادت کا ذراجہ ہے۔

ادب کی و نیا میں اگر مصنف ایس کتاب تحریر کرے جس کے قاری میں گناہ کی رغبت یا میلان پیدا ہو جائے تو ایس تخلیق گناہ ہی کہائے گی۔ ایسے گناہ سے تو بہ کرنا لازم ہے۔مصنف کاعمل تصنیف ہے اور بیعمل نخیر یا شہر کی جانب میں اینا انجام ضرور و یکھے گا۔ گنا ہوں پر اُ کسانے والے کا انجام گنہگار کے انجام سے بھی زیادہ خطرناک ہوگا۔ نیک اعمال میں سب سے زیادہ مستحسن عمل ہے۔ اویب مرجاتا ہے نظرناک ہوگا۔ نیک پیدا کرتا رہتا ہے۔

تی ٹیر پیدا کرٹ والا مرنے کے بعد ہمی اپنے نامۂ اعمال میں اپنے قاری کی نیکی بدی سے حوالے سے انسافہ کرتا ہے۔ جس سے انسافہ کرتا ہے۔ جس نے جتنے زیادہ لوگوں کو نیک بنایا 'اُسے اُ تنا بی زیادہ اِنعام سطے گا۔

مسنف کواپنی گناہ ساز اور گناہ پرور تسانیف سے تو بہ کرنی جاہیے۔ اگر تو بہ قبول ہوگئی تو اُسے نیک تسانیف کے شک تا تسانیف کا شعور عطا ہوگا 'جس سے وہ ہر آنے والے ذور سے دُعا کیں حاصل کرے گا۔ آنے والے زمانوں کی دُعا کیں یا بد دُعا کیں' جانے والے انسان کے لیے بڑی تا میررکھتی ہیں۔

نیت کا گناہ نیت کی توبہ سے معاف ہوجاتا ہے۔ عمل کا گناہ عمل کی توبہ سے دُور ہوتا ہے۔ تحریر کا

تطره تطره <del>تُكوم</del>

گناہ' تحریر کی توبہ ہے ختم ہوجا تا ہے۔

جس ڈگری کا گناہ ہوگا' اُس ڈگری کی توبہ چاہیے۔ صاحب تا ثیر کی تحریر' اُس کے نامہ اعمال میں بھی رکھی جائے گی۔ جس إنسان کو جو دولت عطا ہوئی ہو' اُس کی باز پُرس ہوگی۔ الفاظ کی دولت حاصل کرنے والوں سے ضرور اِس دولت کے اِستعال کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ اگر نصیب یاوری کرے' تو اپنی تحریر کو اپنی نکیوں میں اضافے کے لیے استعال کر لیا جائے۔ گزشتہ پر توبہ کا مُدعا ہی یہی ہے کہ آئندہ اپنے الفاظ کے اِستعال کو اینے میں ویکھا جائے۔

إنسان كالبيثيه سياست ہويا وكالت ،تعليم ہويا كاروبار الفاظ كا استعال عمل كے ميزان ميں ضرور ديكھا

جائے گا۔

جوانیان جتنا مؤثر ہوگا'اُس کا گناہ اُتناہی بڑا ہوگا۔ ہم اپنے گناہون کو اپنے حلقہ کا ثیر میں سند بنا دیتے ہیں اور یوں ہم زیادہ سزا کے مستحق ہو جاتے ہیں۔ اگر تو بہ برملا نہ ہو' تو برملا گناہ معانی نہیں ہوتا۔ جتنے بڑے ہجوم میں جھوٹ بولا گیا ہو'اُ تنا بڑا جھوٹ ہوتا ہے اور اُس کے لیے اُ تنی ہی بڑی سزا ہے۔ اِس سے نجات کا داحد راستہ یہ ہے کہ اُتنے بڑے ہجوم میں تو بہ کی جائے یا آئندہ ہجوم کے سامنے آنے سے تو بہ کی جائے۔

# موتی

سمندر کی اتھاہ گہرائیوں میں ، بسیط قلزم کی تاریک پہنائیوں میں ، سیپ کے باطن میں ، پردوں میں لیٹے ہوئے مخفی خزانے ، آب و تاب کے کرشے ، فطرت کے شہکار ، اپنی چمک دمک میں مست ، وُرِّ نایاب 'موتیوں کی موجودگی ایک عجب سربستہ راز ہے۔ 'موتیوں کی موجودگی ایک عجب سربستہ راز ہے۔

موتی کیا ہیں ؟ بس ایک جلوہ مستور کی داستان ہیں ۔ اِنسانی آنکھ سے اوجھل ، جھلمل کرنے والے ، پر سے بی پردے بیل بلنے والے کسی فنکار کی تخلیق کا اِفتخار ہیں ۔ سمندر کا باطن اور پھر سبیپ کا باطن اور اُس میں چھیا ہوا خزانہ' شنخ ہائے گرال مایہ کا بیسر مایہ' اِنسانی عقل وخرد کے لیے تحیّر کا مقام ہے۔ یہ کنز مخفی جب آشکار ہوتا ہے تو آنکھول کو خیر ہ کرتا ہے۔ یہ راز جب فلا ہر ہوتا ہے اُس کی قدر دانیاں ہوتی ہیں ، اس کی قیمتیں گئی ہیں ، اس کی نے جلووں کی تابانی سے ، اس کی نئی ہیں ایپ جلووں کی تابانی سے ، اس کی نئی ہیں ایپ جلووں کی تابانی سے جگھ گا نئیں پیدا کرتی ہے۔ انسان موتیوں کی مالا سے این ہستی دوبالا کرتا ہے۔

فطرت کوموتی پند ہیں۔ یہ بڑے مقام کی تخلیق ہے۔ اللہ کریم نے بہشت ہیں رہنے والی مورکے کو سے بیان فرمایا کہ جیسے خیمے میں مقصور موتی ہوں۔ دُرِّ مکنون ، چھے ہوئے موتی 'سیپ کے باطن میں بردے کے اندر موتی ، آبدار اور تابدار موتی ، اِنسانی آ کھاور اِنسانی لمس ہے دُور ، اپنی پاکیز گی کی چادر میں لپی ہونی مور ، آئی پاکیز ما اور مز واجیسے یا قوت اور مرجان۔ بیان محسن اور یہ خسِ بیان اللہ اللہ 'یہ اللہ کا ہی کام ہوسکتا ہے۔ اللہ کو موتی پاکن اللہ اللہ 'یہ اللہ کا ہج بہی نہ ہوئ ہو گئے و اِنسانی ہاتھ کے کمن کا ہج بہی نہ ہوئ انسانی آ زاد ہوا وہ موتی کیا موتی ہوگا۔ جس طرح سمندر موتیوں کے سرمائے سے مال مال ہے' آئی طرح بہشت و محتے ہوئے لولوؤں سے جگمگا تا ہے ۔ خیموں میں چھے ہوئے فزانے مربائے سے مال مال ہے' آئی طرح بہشت و محتے ہوئے لولوؤں سے جگمگا تا ہے ۔ خیموں میں چھے ہوئے فزان ، انمول موتی ، دُرِ بہشت ایک مارٹ بر بست ، تخلیق کا شہکار ، فنکار کا نقش ، فنکار کا نقش افتخار سسموتی ہی موتی ، انمول موتی کوئی نمیت کا شمرادا کرے ، سمس سے من قیام کرنے والے انعام و اکرام کے شخیلے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ کوئی کی نمیس ہی ، برکتیں ہیں ۔ موتی فطرت کا پند یوہ استعارہ ہے ۔ یہ اِشارہ ہے 'مومنوں کے نمیس ہی ، برکتیں ہیں ۔ موتی فطرت کا پند یوہ استعارہ ہے ۔ یہ اِشارہ ہے 'مومنوں کے نمیس ہی ، برکتیں ہیں ، برکتیں ہیں ۔ موتی فطرت کا پند یوہ استعارہ ہے ۔ یہ اِشارہ ہے 'مومنوں کے لیند کی ہوئی دھرے کا ۔

www.iqbalkalmati.blogspot.com

19

قطره تطره تكوم

یہ کا کنات موتوں سے بھری ہُوئی ہے۔ سمندر کے اندرموتی ، سمندر کے باہرموتی ..... بادلوں کے جوزیاں' کی موتوں کی لڑیاں برتی ہیں۔ موتی برستے ہیں۔ آسانوں سے موتوں کی بارش ہوتی ہے۔ خزانے ہیں' زمین کے لیے۔ زمین کی بیاس بجھانے والے موتی ، زمین کو دولت بخشے والے ، زمین کے خزانے بنانے والے ، زمین کو ربوبیت بخشے والے ، ترب کے بنائے ہوئے ، بادلوں کے برسائے ہوئے موتی جسلمل کرنے والے ، زمین کو ربوبیت بخشے والے ، ترب کے بنائے ہوئے ، بادلوں کے برسائے ہوئے موتی جسلمل کرنے والے قطرے ، مقطر امز والی کیزہ موتی ۔ جل کھل کردینے والے اکیا کیا تعتیں ہیں ، کیا کیا برکتیں ہیں ! موتی ، موتی ، خزانے !!

سمندر میں موتی ، زمین پر بارش کے موتی اور پھر شہنم کے پاکیزہ گو ہر سے غنچ کو پھُول کر دیے والے معصوم قطرے' کتنے خوبصورت ہیں! پُر اسرار خزانے ہیں' کتنے سربستہ راز ہیں! کیا کیا کر شے دکھاتی ہے اوس شبنم سے بانسان کے لیے، إنسان کی صحت کے لیے آسانی انعام' موتیوں کا چھڑکاؤ۔ شبنم بڑا راز ہے' رات کا اعجاز ، رات کے آنسو گل کھل اُنھتے ہیں ، دِل کھِل جاتے ہیں سے گلوں کو رنگ اور رنگوں کو خوشبوعطا کرنے والی شبنم' ایک دولت ہے' موتیوں جیسی خوبصورت اور موتیوں جیسی قیمتی سے فطرت کا عطیہ' مفت حاصل ہونے والا خزانہ مخفی خزانہ سے سسکس سنمت کو جھٹلایا جائے سے اللہ کی دین ہے۔

سمندر میں موتی ، زمین پرموتی ، ہوا اور فضا میں موتی اور آسان ..... آسان تو موتیوں سے جھلملاتا ہے۔ چپکنے والے نخصے ستارے ، دیکنے والے مؤتی ، دُور سے نظر آنے والے ، راز ہائے سربست کا نئات کی الا محدود وُسعتوں میں جگمگا بٹیس ستاروں کے دَم سے ہیں .....الله کریم نے ستاروں کو روثن شمعیں کہا ہے۔ اِستعاره دَر استعاره ''ہم نے آسانوں کو مصابح سے سجایا'' ....سجان الله' آسان کی چادر کو موتیوں نے زینت بخش ۔ یا کیزہ موتی ،سربستہ موتی ،فطرت کے شہکارموتی ،خلیق کا افتخار موتی ....کیا کیا نقشے ہیں ،کیا کیا جلوے ہیں ،کیا کیا جات ہیں ۔ موتی ہیں موتی سے موتیوں کی لڑیاں ۔.. خسن و کیا رعنا کیاں ہیں۔ ستارے ہیں کے بس جھلملاتے نظارے ہیں۔ موتی ہی موتی ... موتیوں کی لڑیاں ... خسن و خولی سے فطرت نے جزاؤ کیا ہے۔ اِنسان غور کر ہے ... سائنس اپنا کام کر ہے ،محبت والے اپنا کام کریں ... فولی سے فطرت نے جزاؤ کیا ہے۔ اِنسان غور کر ہے ... سائنس اپنا کام کرے ،محبت والے اپنا کام کریں ... فولی سے فطرت نے ورجلوں کے شو کے خزانہ دَر خزانہ وَر خوانہ وَ اِنسان وَر کو کے اُنسان وَر کیا ہے۔ اِنسان عَور کر ہے ، کیا کیا کام کریں ، کیا کیا ہے۔ اِنسان عَور کی ہیں ہم طرف پاکھرے ہو کے خزانہ دَر خزانہ وَر خزانہ وَر خوانہ وَر کیا ہے۔ اِنسان عَور کیا ہے موتی ہیں ہم طرف پاکھرے ہو کے خزانہ دَر خزانہ وَر خزانہ وَر خوانہ وَر کیا ہے۔ اِنسان عَور کیا ہے۔ اِنسان عَور کیا ہے۔ اِنسان عَور کیا ہوں ہونہ ہونہ وَر کیا ہونہ وَانہ وَر ہونہ وَر کیا ہونہ وَر ہونہ وَر ہونہ وَر کیا ہونہ وَر کیا

موتوں کے ذِکر میں اُن موتوں کا ذکر کیے نہ آئے 'جورات کے خاموش آئن میں قرد والے دِل کی سیپ کے باطن سے ظہور کرتے ہیں اور اِنسان کی آگھ سے نکیتے ہیں۔ یہ آسان فکر کے ستارے ہیں کہ اندر کی آگ ہے۔ نکتے ہیں۔ یہ آسان فکر کے ستارے ہیں کہ اندر کی آگ ہے۔ آگ کے انگارے ہیں ۔ آنسوکیا ہیں ؟ ہس موتی ہیں۔ حیکنے والے ، بہنے والے 'گرم آنسو'فریاد کی زبان ہیں ۔ کرانی یادوں کے ترجمان ہیں ۔۔۔۔۔۔۔ یہ آنسو' معصوم اور پاکیزہ ۔۔۔۔۔۔مستوردوشیزہ کے حسن سے زیادہ حسین ' مور سے زیادہ مکنون اور یہ خزانہ کمزور کی طاقت ہے۔۔۔۔۔ دِل کی اتھاہ گہرائیوں سے نگلنے والا آ ہے جیات کا چشمہ ، معاوتوں کا سرچشمہ ، آرزوؤں کے صحرا میں نخلستانوں کا مردہ ۔ آنسو' تنہائیوں کا ساتھی ، دعاؤں کی قبولیت کی نویڈ انسان کے پاس ایس متاع ہے بہا ہے 'جوائے دیدہ وری کی منزل عطا کرتی ہے۔

یہ موتی بڑے انمول ہیں ۔ بینزانہ بڑاگراں ہایہ ہے۔ بیتھ 'فطرت کا بنادرعطیہ ہے۔ ۔ ستقرب اللی کے راستوں پر چراغال کرنے والے موتی ' اِنسان کے آنسو ہیں ۔ اِن ستاروں ، چراغوں ، موتیوں کی قیمت یہ ہے کہ اِن کی خریدار' خود رحمیت پروردگار ہے ۔ جس کی رات اُفکوں سے معوّر ہے ' اُس کا نصیب درخشندہ ہے۔ اُس کا مستقبل خود شناسی اورخود آگائی کا حقدار ہے ۔ بیموتی مجمی رائیگاں نہیں جاتے ۔ بیروہ وولت ہے جس سے وہ بھی نا آشنا ہے' جس نے بید در وعطا کیا ہو۔ بید حتاس روحوں کا مقدر ہے ۔ ۔ ۔ بیرچشم تر بذات خود ہو تر ہے ۔ اِس وُ نیا میں کی اور وُ نیا کے سفیر اِنسان کے آنسو ہیں ۔ سوزنفس کا آبینگ ولخراش آنسووں سے فاش ہوتا ہے۔ اِس وُ نیا میں کی اور وُ نیا کے سفیر اِنسان کے آنسو ہیں ۔ رُوح کی زبان آنسو ہیں ۔ رُوح کی نوا'اہلک کے وسطا کرتے ہیں ۔ خرد کی بے مائیگی کو سرمایہ جنوں عطا کرنے والافرشتہ سے ۔ اُنسان کے ساتھ نازل بوتا ہے۔ آو بحرگائی' آورسا کا وُ دسرا نام ہے ۔ آنسو' خالق اور گلوق کے درمیان کوئی پروفہیں رہنے دیتے ۔ یہ وہ موتی ہیں' جو اِنسان کوئی کے اپنے باطن سے آشنا کرتے ہیں ۔ چشم گر بار' عنایت بروفہیں رہنے دیتے ۔ یہ وہ موتی ہیں' جو اِنسان کوئی کے اپنے باطن سے آشنا کرتے ہیں ۔ چشم گر بار' عنایت بروفہیں دینے دیتے ۔ یہ وہ موتی ہیں' جو اِنسان کوئی کے اپنے باطن سے آشنا کرتے ہیں ۔ چشم گر بار' عنایت

بہر حال انسان کے آنسو حصول رحمت کا توی ذرایعہ جیں۔ آنسوؤں کی فریاد مقبول ہے۔ نالہ نیم شب ہمیشہ ہمیشہ کے لیے مقبول ہے۔ بارگاہِ صدیت میں آنسوؤں کی درخواست رونہیں ہوتی۔ آنسوؤں سے زمانے بدلتے ہیں ، خوشتے بدلتے ہیں۔ حوادث کے طوفانوں کے زخ پھر جاتے ہیں۔ زمانے بدلتے ہیں ، حصیت کو مغفرت مل جاتی ہے۔ بدحال ماضی کو خوشحال مستقبل مل جاتا مردش ایا م کے طور بدل جاتے ہیں۔ معصیت کو مغفرت مل جاتی ہے۔ بدحال ماضی کو خوشحال مستقبل مل جاتا ہے۔ کمشدہ 'برآ مد ہو جاتا ہے۔ بھٹے ہوئے راہی 'صاحبانِ منزل بن جاتے ہیں۔ گرواب میں گھر سے ہوئے داہی 'صاحبانِ منزل بن جاتے ہیں۔ گرواب میں گھر سے ہوئے

قطره قطره فنكزم

سفینے'ساحلِ مُراد تک آتے ہیں ....فراقِ مجاز' وصالِ حق بن جاتا ہے۔ اَشکوں کے موتیوں کی مالا'عالم بالا سفینے'ساحلِ مُراد تک آتے ہیں موتی' گوہر ہائے تابندہ' اِنسان کو .....مایوس اور مرے ہُوئے اِنسان کو ..... زندہ کر جاتے ہیں ۔

یا ہے۔ برب اللہ اللہ اللہ اللہ ہے وہ اُشکوں میں بیان ہوتی ہے۔ ندہب، رنگ اورنسل سے آزاد' ہر جوفریاد لبِ اظہار تک نہ آ سکے وہ اُشکوں میں بیان ہوتی ہے۔ ندہب، رنگ اورنسل سے آزاد' ہر اِنسان کی آنکھ میں ایک جیسے آنسو ہوتے ہیں۔ یہی اِنسان کا اِنسان سے واحد رشتہ ہے۔ .... ہمدردی کا ، عمکساری کا .....!

# تقرّب الهي (١)

برمقرب جانتا ہے کہ تقر بوالی کی منزل ایک لامحدود سفر ہی کا نام ہے۔ اگر تقر بوالی کسی مقام کا نام ہے نویہ مقام بذات خود سفر میں ہے۔ خالق کے ساتھ مخلوق کا قر ب کسی فارمولے کا مختاج نہیں۔ ویسے تو برمخوق اپنے خالق سے متعلق رہتی ہے 'لیکن مُقرب کا درجہ اُس کے اپنے فضل ہی کا نام ہے۔ آج تک کوئی اِنسان مینہیں بتا سکا کہ وہ کون می صفات یا کون می صفت ہے جو انسان کو پیغیر بنا دیتی ہے۔ ہر پیغیر صاحب صفات ہے ،معصوم عن الخطا ہے 'لیکن اُس کا پیغیر ہونا کسی صفت یا صفات کا ہونا لازی تو ہے 'اس کے پیغیر ہونے کا بیجہ ضرور ہوسکتا ہے۔ مطلب یہ کہ مُقرّب ہونے کے لیے صفات کا ہونا لازی تو ہے 'لیکن کا فی نہیں۔

وہ چاہے تو کسی کوظلمات سے نکال کرنور میں داخل کر دے، چاہے تو اُس کے گناہوں کونیکیوں میں بدل دے اور بھی شان ہے نیازی کسی کے اعمال بیسر ضائع کر دے۔ اِبلیس تھم عدد لی کرے تو اُسے ہمیشہ کے اعمال بیسر ضائع کر دے۔ اِبلیس تھم عدد لی کرے تو اُسے ہمیشہ کے لیاد نہ رہ سکیس تو اُنہیں خلافتِ اُرضی کے سفر پر روانہ فرما کے لیاد نہ رہ سکیس تو اُنہیں خلافتِ اُرضی کے سفر پر روانہ فرما

23

قطره قطره قكزم

دیا جائے۔ تقرب کی منزل عجب منزل ہے۔ تقرب الہی کے جلوے نارِنمرود میں بھی حاصل ہو سکتے ہیں۔ مصر کے بازار میں بکنے والے غلام کواییا مُقرّب بنا دیا جاتا ہے کہ اُس کا قِصّہ اَ حسنُ القَصَص بن کررہ جاتا ہے۔ تقرّب کی داستان کر بلاؤں کا سفر طے کر سکتی ہے۔ تقرّب کا فارمولا شہید کے خون سے لکھا جاتا ہے۔ بیٹیم کے فاقوں سے تقرّب کے نسخے مرتب ہو سکتے ہیں۔

سے رہانے والے مومن کے ول میں تقرب الہی کی خواہش موجود رہتی ہے۔ انسان عبادت کرتا ہے،

ہر مانے والے مومن کے ول میں تقرب کی آرزو کرتا ہے کیکن ہرمومن کیسال طور پر مُقرب نہیں ہوتا، نہ

ہوسکتا ہے۔ پچھلوگوں کو اللہ خود ہی اولیاء اللہ نکے نام سے منسوب کرتا ہے۔ اُن کے لیے خوف اور کون کی ختیاں

ہوسکتا ہے۔ پچھلوگوں کو اللہ خود ہی اولیاء اللہ نکے نام سے منسوب کرتا ہے۔ اُن کے لیے خوف اور کون کی ختیاں

ختم کر دی جاتی ہیں۔ پچھمومنوں پر گروش زمان و مکاں کی منزل مسلّط ہو جاتی ہے۔ وہ مومن ہیں لیکن مصائب

وآلام میں گھر ہے ہوئے۔ اُن کے ول میں ایمان کا چراغ روشن رہتا ہے 'لیکن حالات کے تیز طوفان اُن پرحملہ

آور رہتے ہیں۔ غریب کا یقین قائم رہے تو وہ مُقرب ہوسکتا ہے' لیکن بھی بھی غریب اپنی غربی سے اتنا مغلوب

آور رہتے ہیں۔ غریب کا یقین قائم رہے تو وہ مُقرب ہوسکتا ہے۔ غربی اِنسان کو جہال قریب کرتی ہے وہاں اللہ

"الحال ہو جاتا ہے کہ وہ اللہ کی رحمت ہے بھی مایوس ہو جاتا ہے۔ غربی اِنسان کو جہال قریب کرتی ہے وہاں اللہ

سے دُور بھی کردیت ہے۔

۔ ۔۔۔ ، ۔۔۔ ایک مُقرب کا حال کسی دوسرے پر کم ہی عیاں ہوتا ہے۔ تقرب ایک رمز کی طرح ہے جومحب اور ایک مُقرب کا حال کسی دوسرے پر کم ہی عیاں ہوتا ہے۔ تقرب ایک رمز کی طرح ہے جومحب اور محبوب میں ہوتی ہے۔ ایک مُقرب اپنے تقرب سے بھی پوشیدہ ہوسکتا ہے۔ بھی بھی مُقرب اپنے تقرب سے خود بھی نا آشنا ہوسکتا ہے۔

اِنمان جب تقرّب النبی کی منزل پرروانہ ہوتا ہے تو اُس کے لیے یہ بھی تقرّب کی دلیل ہے کہ وہ تقرّب کی حال شریس نکا ہے۔ تقرب کا متلائی اپ آپ کا جائزہ لے تو اُسے معلوم ہوگا کہ اُس کے وجود کے کسی نہ کی حق میں تقرّب کی ترب موجود ہے۔ وہ ترب بی اُس کے لیے تقرّب کے راز فاش کرتی ہے۔ اگر اِنمان کی پیشانی میں ترب ہو' تو اُسے اللہ کا قرب بجدہ شوق میں میسر آسے گا۔ جمین شوق جب بجدول سے سرفراز ہوتی ہے اُنمان تقرّب کی منزل طے کرتا ہے۔ ہر طالب کی جمین نیاز میں بجدوں کی ترب نہیں ہوتی۔ پھولوگ اپنے بانمان تقرّب کی منزل طے کرتا ہے۔ ہر طالب کی جمین نیاز میں بجدوں کی ترب نہیں ہوتی۔ پھولوگ اپنے مالک کا قرب اپنی مشاق نگاہی سے تلاش کرتے ہیں۔ وہ کاستہ چشم تمنا لے کر نظاتہ ہیں اور نظاروں میں اپنی مالکہ کی جلوہ گری ہے لطف اندوز ہو کر تقرّب کے مدارج طے کرتے ہیں۔ خسن حقیق کی جلوہ گاہ میں تحویت کے مقام سے اُن کا سفر اِلٰی اللہ شروع ہوتا ہے۔ وراصل سفر اِلٰی اللہ ہی سفر مع اللہ ہے۔ ایسے مُقرّبوں کے لیے مقرب کوجوب کا چہوہ خانہ کعب ہے۔ ایسے مُقرّبوں کے لیے محبوب کا چہرہ خانہ کعب ہے۔ ایسے مُقرّبوں کے لیے مقرب پرور دگار کا سا ورجہ رکھتا ہے۔ عشق محبوب آگر اُن کی نماز کا امام نہ ہوئو وہ اپنی عبادت کو جاب بجھتے ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ جو یہاں اندھا ہے وہ خرت میں بھی اندھا ہوگا۔ محروم و یوار حقیقت کواندھا کہا گیا ہے۔

جس متلاثی کی ساعت بے تاب ہوا سے جلوہ حق کسی نغیے میں محسوں ہوگا۔ کوش مشاق اُس نغیے سے بھی آشنا ہوتا ہے جو ابھی ساز میں ہو .....یہی وہ مُقرّب ہیں' جو ہر نغیے کو آواز دوست سبحصتے ہیں اور برحق

مستجھتے ہیں۔

تقرب البی کو اپنی عقل سے تلاش کرنے والا ایک لیے سفر کا مسافر ہوتا ہے۔ وہ سوال وجواب کی کشن راہوں سے مالک کا تُرب حاصل کرتا ہے۔ وہ وجو ہات اور نتائج کی کڑیاں ملاتا ہوا سبب اُولی تک پہنچ جاتا ہے۔ وہ ور یافت کر لیتا ہے کہ یہ کا نبات وسیع وعریض کا نبات عبث نہیں بنائی گئی۔ اِس کا بنانے والا ضرور ہے اور وہی فاطر حقیقی 'ان کی تلاش کا مدعا ہوتا ہے۔ صاحب عقل پر جب اُسرار فاش ہوتے ہیں' تو وہ عالم تخر میں پہنچ کر مُقرب کا ورجہ پالیتا ہے۔ اُس کی عقل عقل سلیم بن جاتی ہے۔ وہ آخری سوال کا آخری جواب دریافت کر لیتا ہے۔ یہی تقرب کی منزل ہے۔ کھن ہے' لیکن ہے! تقرب البی کے مختلف ورائع اپنی اپنی جواب دریافت کر لیتا ہے۔ یہی تقرب البی کا آسان ترین راستہ کسی کے فیضِ نظر سے ماتا ہے۔ جلال الدین روی کو جگہ پرمتند وم ختر ہیں' لیکن تقرب البی کا آسان ترین راستہ کسی کے فیضِ نظر سے ماتا ہے۔ جلال الدین روی کو موانا نا روم بنانے والی نگاہ تم ریز کی نگاہ ہے۔ رہم کامل ایپ مرید باصفا پر رازِ حقیقت آشکار کرتا ہے اور اُس کی مزل سے جانے ہیں مورت ظالم اللہ ہا جاتا ہے۔ اُس کی طرف تی جانے والی کی وجب وسیلہ ماتا ہے وہ آسودہ ممزل ہوجاتے ہیں۔ رہبر طالب کے ول میں محبت کے چراغ روش کو جانے والی کی وجب وسیلہ ماتا ہے۔ اُس کی طلعت سے حیا دالوں کو جب وسیلہ ماتا ہے' وہ آسودہ ممزل ہوجاتے ہیں۔ رہبر طالب کے ول میں محبت کے چراغ روش کی دین مات سے دانوں کو جب وسیلہ ماتا ہے' وہ آسودہ ممزل ہوجاتے ہیں۔ رہبر طالب کے ول میں محبت کے چراغ روش کی دین محت

مُعرَّین تی کی شاخت کے لیے بھی کوئی فارمولانہیں۔ وہ لوگ عام طالبین سے مختلف منرور ہوتے ہیں۔ وہ عبادت تو خیر کرتے ہی ہیں، عبادت کے ساتھ محبت بھی کرتے ہیں۔ وہ اپنے محبوب آ قا کے کمی فعل پر کوئی تقید نہیں کرتے ۔ اُنہیں مخلوق سے بھی کوئی گلہ نہیں ہوتا۔ وہ حاصل کی بجائے ایارکواپنا شعار بناتے ہیں۔ وہ حبوب کے ہرتم کو کرم ہی جمحتے ہیں۔ وہ جبلووں کے مثلاثی اور بیاہے ہوتے ہیں۔ وہ جرت کی واد بول میں سر گرواں رہتے ہیں۔ اُنہیں ہر طرف خسن و جمال ہی نظر آ تا ہے۔ مُقریین عصر، حسد، کین، لا بی اور نظرت سے آزاد ہو چے ہوتے ہیں۔ وہ ہمیشہ کے لیے بے ضرر ہو چکے ہوتے ہیں۔ وہ سب کے لیے منفعت نظرت سے آزاد ہو چکے ہوتے ہیں۔ وہ ہمیشہ کے لیے بے ضرر ہو چکے ہوتے ہیں۔ وہ سب کے لیے منفعت نظرت ضرور کرتے ہیں۔ وہ کی کا دِل نہیں اُن کھاتے۔ کی کا حق نہیں رکھتے ۔ کی کوان پنے کے کم ترنہیں ہمجھتے ۔ وہ گناہ سے نظر ہوتے ہیں۔ وہ دُنیا کی محبت سے آزاد ہو جگے ہوتے ہیں۔ وہ دُنیا کی محبت سے آزاد ہو جگے ہوتے ہیں۔ وہ فیم ہوتے ہیں۔ وہ نیند پر بیداری کو ترقیح ہیں۔ وہ سے ہوتے ہیں۔ اُن کا سرمانہ عشرت پرویز کی بجائے غم فرہاد ہے۔ وہ قطرے ہیں۔ متامات سے آشا کر دیے جاتے رہ بیا ہیں ہوں تو اُن کے پاس ہوم خیال کے میلے ہیں۔ مُقریمن بی سے اُن کا مرمانہ عوں تو اکھی خیارت کی بات ہیں ہوں تو اُن کے پاس ہوم خیال کے میلے ہیں۔ مُقریمن بی سے اُن کا شرعات کا کوئی فارمولانہیں۔

الله كى رحمت سب كے ليے ہے، سب كے انظار ميں ہے، كوئى طالب دستك تو دے ورواز وضرور

قطره قطره فكوم

بہر حال خالق کے نقر ب کی راہیں خالق کی ذات کی طرح لامحدود ہیں۔ نقر برالہی کے حصول کا ایک بڑا ذریعہ خدمتِ خَلق ہے۔ جب تک انسان مُقرّب نہ ہؤ مخلوقِ خدا کے قریب نہیں جا سکتا۔ ہرمُقرّب الہی مخلوق کا خادم ومحسن ہوگا۔

جو إنسان سب سے زیادہ مُقربِ اللّٰی ہے وہی إنسان تمام مخلوق کے لیے رحمتِ مجسم ہے۔ رَبِ العالمین کے قطیم مُقرب رحمته اللعالمین علیقہ ہیں۔ آپ علیقہ ایک طرف تو اللہ کے انتہائی قریب ہیں اور دوسری طرف مخلوق کے لیے انتہائی شفق ہیں۔ اللہ کریم نے خود حضور اکرم علیقہ کے لیے روف اور رحیم کے الفاظ استعال فرمائے ہیں۔ آپ علیقہ کا تقرب سب سے زیادہ سب اس حد تک کہ وُنیا کے تمام مُقربوں کو اِی دَر سے تقرب اللّٰی کا شعور عطا ہوتا ہے۔ جس پر حضور علیقہ مہر بان ہوں 'است تقرب اللّٰی کی منزلیس میسر آتی ہیں اور جس پر اللّٰہ مہر بان ہو اُسے تقرب اللّٰی کی منزلیس میسر آتی ہیں اور جس پر اللّٰہ مہر بان ہو اُسے عشق نی علیقہ کی دولت و سعادت عظا ہوتی ہے۔ تقرب اللّٰی کور اصل تقرب مجوب خدا علی ہوتی ہے۔ تقرب اللّٰی کے در اصل تقرب اللّٰی سے منظم ہوتی ہے۔ وضعور علیقہ کے قریب اور جو حضور علیقہ سے دُور ' وہ تقرب اللّٰی سے میشہ ہمیشہ کے لیے محروم۔ جس پر عشق مصطفے علیقہ بند اُس پر تقرب خدا بند!!

## تقرّبِ البي (٢)

عجب بات تو یہ ہے کہ اللہ کے مُقرّ ب'إنسانوں کے قریب رہتے ہیں۔ کہیں إنسان کا قُر ب ہی اللّہ کا قُر ب نہ ہو! وہ جوصرف اللّہ کے قریب تھا اور انسان کے قریب ہونے سے منکر ہُوا' اُس کا حشر تو سب کو معلوم ہی ہے۔

اللہ سے پیار کرنے والے اللہ کے کام سے پیار کرتے ہیں۔ خالق کی عزت کرنے والے ،خالق کا ادب کرنے والے ،خالق کا ادب کرنے میں اور خالق کا عمل مخلوق کو پیدا فرمانا ہے۔ اللہ کریم نے برے وقت سے انسان کو خلیق فرمایا۔ اللہ جب کسی کو اپنی بارگاہ میں مقبول فرما تا ہے تو انسان کو خلیق فرمایا۔ انسان کو خلوق سے مجت کا راستہ عنایت فرما تا ہے۔

اللہ نے اپنے سب سے پیارے إنسان علیہ اپنے محبوب إنسان علیہ کوسب جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا۔ اللہ اور اُس کے فرشتے ہی علیہ پر دُرُود بھیجتے ہیں اور حضور علیہ اللہ سے محبت فرماتے ہیں اور آب محلوق کی خدمت اور محبت کی راہ ہے۔ مخلوق کو نا آب معلوق کی خدمت اور محبت کی راہ ہے۔ مخلوق کو نا بستہ کرنے والے پہند کرنے والے بستہ کرنے کی تمنا کرنے والے بسند کرنے والے محبوب بی محلق کے ان بی ہیں۔ خالق کی نگاہ ہیں خیر البشر علیہ ہیں۔ فالق کے لیے، خالق کی نگاہ ہیں خیر البشر علیہ ہیں۔

الله کے تقرّب کا جُوت مخلوق ہے محبت میں بنہاں ہے۔حضور عظیم کی تمام زندگی مخلوق ہے محبت کی زندگی ہے ہے۔ آپ علیم خلوق ہے محبت کی بیدا کی ہوئی ہر ذی زندگی ہے۔ آپ علیم نے جانوروں سے ، پرندوں سے ، انسانوں سے ، غرض کہ الله کریم کی پیدا کی ہوئی ہر ذی جان ہے ہے محبت فرمائی۔ آپ علیم کا دِل یا دِ اللّٰ سے معمور ہے اور آپ علیم کا ممل خدمت خلق کا دِستور ہے۔ فنکار سے محبت دراصل اُس کے فن سے محبت ہے۔ یہ کیے ممکن ہوسکتا ہے کہ اللہ سے محبت کرنے والا اُستَد کی مخلوق سے محبت کرنے والا اُستَد کی مخلوق سے محبت نہ کرے۔ دراصل محبت کرنے والا ہی خدمت کرنے والا ہے۔

خالق نے اپنی ذات کو تخفی رکھا ہے اور صفات کو آشکار فرمایا ہے۔ ذات سے محبت ہوتو صفات کا احترام لازم ہے۔ مُقرَبین حق ہمیشہ اِنسانوں کی خدمت کرتے رہے، اُنہیں صدافت کی راہ دکھاتے رہے، اُن کی مشکلات کو آسان فرماتے رہے اور اُن کے ظاہر و باطن کی خدمت کرتے رہے۔ خدمت سیمخلوق کی اور مشکلات کو آسان فرماتے رہے اور اُن کے ظاہر و باطن کی خدمت کرتے رہے۔ خدمت سیمخلوق کی اور تقرّب سے خالق کا۔ یہ راز ہرمُقرّب پرعیاں ہوا۔ عبادت بھی تقرّب الٰہی کا ذریعہ ہے۔ اگر عبادت ہی تقرّب کا

قطره قطره قكوم

ذربعہ ہوتی تو اِنسان برزندگی کے دیگر فرائض نہ عائد کیے جاتے۔

۔ قرآن کریم میں اللہ نے اپنے تقرّب کی جتنی راہیں دکھائی ہیں' اُن میں سجدے کے علاوہ سب راہیں مخلوق ہے محبت کی راہیں ہیں۔

اولاد کے لیے ماں باپ کا ادب اللہ کے قُرب کا ذریعہ ہے۔ لیعنی مال باپ کی خدمت کرنے والا اللہ کا مُقرب ہوتا ہے۔ ہمیشہ سچ بولنے والا لیعنی لوگوں سے صدافت کی بات کہنے والا مُقرب ہے۔ اِنسانوں برظلم نہ کرنے والا اللہ کا دوست ہے۔ غضہ نہ کرنے والا ،لوگوں کومعاف کر دینے والا ،لوگوں پر احسان کرنے والا اللہ کا دوست ہے۔ غضہ نہ کرنے والا ،لوگوں کومعاف کر دینے والا ،لوگوں پر احسان کرنے والا اللہ کومجوب ہے۔

زمین پر اِتراکر نہ چلنے والا اِنسان اللّٰہ کو پہند ہے۔ وہ اِنسان جس کا دِل محبت سے سرشار ہے اللّٰہ کے قریب ہے۔ اللّٰہ سے حبت ہی اِنسانوں سے محبت ہے۔ اللّٰہ کے مُقرّب کسی کے لیے بدوُ عانہیں کرتے ، کسی برظلم نہیں کرتے ، کسی برظلم نہیں کرتے ، طالم ہونے پر مظلوم ہونے کو ترجیح دیتے ہیں۔ اللّٰہ کے مُقرّب وُنیا کے عبرت کدے میں پھونک پھونک کیونک کرقدم رکھتے ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ اِنسانوں کی وُنیا میں اِنسانوں سے کسنِ سلوک ہی راہِ حق ہے۔

اللہ کے نام پر خیرات إنسانوں کو دی جاتی ہے۔ اللہ کی راہ میں خرج کرنا إنسانوں کی خدمت کے لیے خرج کرنا ہونان کی مدد ہے۔ بیار کری کی بانسان کی مدد ہے۔ بیار پُری کی إنسان کی مدد ہے۔ بیار پُری کی إنسان کی مدد ہے۔ بیار پُری کی إنسان کے لیے ہے۔ ماں باپ إنسان ہیں۔ اللہ کی اطاعت ' پغیبر کی اطاعت ہے مشروط ہوا ور چی پغیبر بیانی کو رحمتِ پغیبر بیانی کو رحمتِ بغیبر بیانی کو رحمتِ بغیبر بیانی کو رحمتِ باللہ بیانی کو رحمتِ بیار بیانی کو رحمتِ بیار بیانی کو رحمتِ بیار بیانی کو رحمتِ بیانی کو رحمتِ بیانی کو رحمتِ بیار بیانی کو رحمتِ بیار بیانی کو رحمتِ بیانی کو رحمتِ بیانی کی کے بیانی کی کی میں کیا کی میں کو بیانی کو بیت خوش تو نہیں کیا!

اللہ نے ہمیں دنیا میں ہھیجا ہے' اِنسانوں کی دنیا میں۔اگر اینے پاس ہی رکھنا ہوتا تو اللہ اینے پاس ہی رہنے دیتا۔ اِس دُنیا میں آنے کا مطلب ہی یہ ہے کہ اِس دُنیا کی رونقوں میں رہ کراللہ کو یاد رکھا جائے ، اللہ کا تقرّب تلاش کیا جائے۔

اللہ کی تلاش إنسان کو کسی إنسان ہی کے پاس تو لے جاتی ہے۔ اللہ کا راستہ تنہائی میں دریافت ہوتا ہے اور بیراستہ إنسانوں میں رہ کر طے کیا جاتا ہے۔

اگر اِنسان کے کیے صرف یادِحق ہی سب کچھ ہوتی ' تو مُقرِّب عَلَیْ کی ذات عَارِحرا سے باہر نہ آتی۔ جو اِنسان اللہ کے جتنا قریب ہوگا' اُ تنا ہی مخلوق کے قریب ہوگا۔ اللہ کے قریب رہنے والے پیغیبروں کومخلوق کے قریب ہوگا۔ اللہ کے قریب رہنے والے پیغیبروں کومخلوق کے قریب ہو۔ یہ راز قریب ہو۔ یہ راز جاننا ضروری نہیں کہ اللہ کا قرب ہو۔ یہ راز جاننا ضروری ہے۔

إنسان اكر مخلوق كى خدمت مخلوق سے محبت الين سى مقصد كے حصول كے ليے كرتا ہے تو يمل الله

کے تقرّب کا باعث نہیں۔ اگر مخلوق کی خدمت اللہ کی رضا کے لیے ہوئو یہ مل باعث فرب حق ہے۔ نہیں تو نہیں۔ آئی ہم دیکھتے ہیں کہ لوگ مذہب کے نام پر ایک دوسرے سے جدا ہورہے ہیں۔ ایک وُ دسرے سے نفرت بیدا ہور ہی ہے۔ وجہ یہ بیان ہوتی ہے کہ ہم یہ برداشت نہیں کرتے کہ لوگ ہمارے عقید سے کے علاوہ عقیدہ رکھیں وغیرہ وغیرہ!

اگر ہم خوندے ول سے غور کریں تو بات سمجھ میں آسکتی ہے۔ ہم جے برداشت نہیں کرتے اس کو تو اللہ اللہ نے پیدا فرمایا ہے۔ اللہ تعالی نے اپنی کا نئات میں اپنے نہ مانے والوں کو خود پیدا فرما کر برد سے راز عیاں فرمائ ہیں۔ اللہ اپنے نہ مانے والوں کو صرف پیدا ہی نہیں فرما تا انہیں پرزق عطا فرما تا ہے۔ اُن کی و نیاوی ضرورتوں کا خیال رکھتا ہے۔ اُن کی حفاظت کرتا ہے۔ اللہ چاہے تو اُنہیں پیدا ہی نہ فرمائ ہے۔ اللہ انہیں ہمیشہ کے لیے نیست و نابود کرد ہے۔ وہ خالق ہے۔ اُس نے ہرطرح کی مخلوق پیدا فرمائی ہے۔ اللہ انہیں ہمیشہ کے لیے نیست و نابود کرد ہے۔ وہ خالق ہے۔ اُس نے ہرطرح کی مخلوق پیدا فرمائی ہے۔ اللہ نے انتال کا نتیجہ نے انتال کا نتیجہ نے انتال کا نتیجہ کے لیے ایک ون مقرر فرمار کھا ہے۔ اللہ کے باغی ایک آنے والے ون کو اپنے انتال کا نتیجہ ویکھیں گے۔ ویکھیں کیٹھیں گے۔ ویکھیں کا ویکھیں کے ویکھیں کے ویکھیں کی کو ان کیکھیں گے۔ ویکھیں کیکھیں کے ویکھیں کیکھیں کے ویکھیں کی کو ویکھیں کو ویکھیں کی کو ویکھیں کیکھیں کے ویکھیں کی کو ویکھیں کی کو ویکھیں کی کو ویکھیں کے ویکھیں کی کو ویکھیں کو ویکھیں کو ویکھیں کو ویکھیں کی کو ویکھیں کی کو ویکھیں کی کو ویکھیں کو ویکھیں کی کو

اللہ کے مُقرّب اِس بات ہے آگاہ ہوتے ہیں کہ کافر کو دین حق کی دعوت اِس لیے دی جائے کہ اللہ کر رضا ہے 'بس اِس لیے دی جائے کہ اللہ کر رضا ہے 'بس اِس حد تک تبلیغ کو اپنی ذاتی اُنا کا مسکلہ نہ بننے دیا جائے۔اللہ کے نام کی دعوت بھی دو اور اللہ کر مطابق اُسے زندہ رہنے کا حق بھی دو۔ کی منشا کے مطابق اُسے زندہ رہنے کا حق بھی دو۔

تقرّب حق کی منزل بڑی کھن ہے۔ اللہ کی رضا پر اپنی رضا کو نار کر دینا قر بہت ہے۔ اللہ کی مخلوق کو اللہ کی کلوق سمجھنا قر بہت ہے۔ یہ جان لینا کہ یہ سب مخلوق، یہ سب تخلیق عین حق ہے۔ یہ سب باطل نہیں۔ اللہ کی کا مُنات میں کچھ بھی تو باطل نہیں۔ خیر ہو یا شرائس کی تخلیق کے رنگ ہیں۔ اللہ کی وُنیا پر 'نیش اللہ کے اللہ کے اللہ کی کا منات میں ایک اور منکر طاقت ہے، اللہ کے بیا کا بھتہ ہے ،اُسی فالق کی تخلیق۔ المیس اللہ کے مقالے میں ایک اور منکر طاقت ہے، اللہ بی مقالے میں ایک باغی اور منکر طاقت ہے، اللہ بی مقالے میں ایک اور منکر طاقت ہے، اللہ بی مناقب کی مخلوق میں ایک باغی اور منکر طاقت ہے، اللہ بی کی مخلوق ، اللہ کے قبضہ قدرت میں ، اپنی بغاوت اور سرکشی کی میعاد میں مہلت ما تکنے والا، اپنی آخری سزا کا منتظر، اللہ کی رحمت سے مایوس، اپنی نا مرادی اور عبرت سے آشنا اللہ کا باغی تو ہے اُس کا مقابل نہیں۔ المیس مخلوق ے، اللہ خالق ہے۔ برابری کھے؟

الله کے مُقرب جانے ہیں کہ اللہ کا ہم ممل درست ، اُس کا ہر فعل مبارک۔ مُقرب بگلہ اور شکوہ نہیں کرتا۔ تقرب حق کی منزل جھڑے اور نساد کی منزل نہیں۔ بیشلیم و رضا کی منزل ہے، محبت و ایثار کی منزل ہے، یقین وائیان کی منزل ہے، عقل و آگبی کی منزل ہے، سوز وعشق کی منزل ہے، یقین ہے گمال اور سرور جاودال کی منزل ہے، کا ننات کو جلوہ حق سمجھنے کی منزل ہے، اِنسانوں سے پیار کی منزل ہے، خالق سے مخلوق اور مخلوق کی منزل ہے، وحدت سے خالق شنای کی منزل ہے، وحدت سے کھڑت اور کھڑت سے وحدت سے جلوے تلاش کرنے کی منزل ہے،

قطره قطره تكوم

یہ بے تاب دِل اور مُحَیْر د ماغ کی منزل ہے۔ تقرّب الہی کی منزل عرفانِ کلوق سے عرفانِ خالق تک کا سفر ہے۔ کلوق کی خدمت ہے ۔ سیکلوق سے محبت ہے اور مخلوق کو نا پہند کرنا 'خالق کی محبت ہے محروم ہونے کی دلیل ہے۔ جس نے خالق کا تقرّب حاصل کرلیا' اُس پر مخلوق کا راز منگشف ہوگیا۔ مخلوق کا راز تقرّب حق کے اسرار میں سب سے بڑا راز ہے۔ جس پر یہ راز آشکار ہوگیا' اُس کے دل سے محبت الہی سے جشمے کھوٹ لکے۔ اُس کا مخلوق کے لیے سرایا رحمت بن جانا ہی اُس کے تقرّب حق کی سب سے بڑی اور سے قوی دلیل ہے۔ سلام ہواس مُقرب حق کی خدمت میں' جس کا لقب ہی رحمتہ اللعالیون علی ہے!

#### محبوب

عجب بات ہے کہ محبوب بیٹا جدا ہُوا' تو باپ کی بینائی چھن گئی اور مُدَ ت بعد بینے کی قمیض کی خوشبو سے بینا جدا ہُوا' تو باپ کی بینائی چھن کی خوشبو سے بینائی کے بینائی ہے۔ شاید و یکھنے سے بینائی کوٹ آئی۔ کہیں محبوب بینائی ہی نہ ہو! اپنی جا ہت کا چہرہ نہ رہے'تو بینائی کیا بینائی ہے۔ شاید و یکھنے کی تمنائی بینائی کا سبب ہے اور یہی چہرہ بینائی کا انجام۔

محبوب' محب کی زندگی میں عجب رنگ دِکھا تا ہے۔ محبت اِنسان کو ماہوائے محبوب سے اندھا کر دیق ہے۔ دہ کسی اور شے کو دکھے کربھی نہیں دیکھا۔ اُس کے دِل و نگاہ میں صرف ایک ہی جلوہ رہتا ہے' محبوب کا جلوہ! محبوب زندگی کے صحرا میں نخلتانوں کی نوید ہے۔محبوب' محبت کو زِندگی کے میلے میں اکیلا کر دیتا ہے۔

محبوب بی باعثِ سفر ہے، وہی ہم سفر ہے، وہی رہنمائے سفر ہے اور پھر وہی محبوب ہی تو حاصلِ سفر ہے۔ محبوب بھی جلوہ بن کے رُ وبرو ہوتا ہے اور بھی یاد بن کر چار سُور ہتا ہے۔محبوب جدا ہو کر بھی جدا نہیں بوتا۔ وہ مر کے بھی نہیں مرتا۔ وہ محب کی آنکھ میں رہتا ہے۔ آنکھ سے اوجھل ہوتو دِل میں آبستا ہے۔محبوب ختم نہیں ہوتا، غائب نہیں ہوتا۔ وہ بھی عدم نہیں ہوتا۔

دنیا کی رونقیں محبوب کے وَم سے جیں۔ اِنسان اپنی زندگی کومجبوب کی خوشنودی کے لیے وَقف کرتا ہے۔ انسان تو انسان کا کنات کی سب مخلوق اپنے محبوب کے لیے سر گردال ہے۔ مور کا رقص، رم آ ہو، نغمه کنادل، چکور کی فریاد، لہروں کا خلاطم محبوب کی کرشمہ کاریال جیں۔ محبوب محبت کوشعور زیست عطا کر کے شعور ذات عطا کر آ محبوب کی فرشہ کاریاں جیں۔ محبوب کوشعور زیست عطا کر کے شعور ذات عطا کر تا ہے۔ محدے سے انکار کرنے والا، کسن آ دم سے بخبر الجیس محبت سے محردم تھا۔ وہ رَحمت سے مایوں بنوا۔ مردود قرار دے دیا گیا۔ الجیس کا معبود تو تھا، محبوب کوئی نہ تھا۔ لعین ہونے کے لیے اِتنا ہی کافی ہے۔ انسان کی محبت کرتا ہے اور الجیس اور اُس کے چیلے انسان کی محبت کرتا ہے اور الجیس اور اُس کے چیلے انسان سے محبت کرتا ہے اور الجیس اور اُس کے چیلے انسان سے محبت نہیں کرتے۔ کسے کر کتے ہیں!

انسان سے محبت وہی کرسکتا ہے جس پر خدا مہر بان ہو۔ خدا جب کس پر بہت مہر بان ہواتو اُسے اپنے بہت بیارے محبوب سالیت کی محبت عطا کر دیتا ہے۔ اللہ کے احسانات میں سب سے بردا اِحسان محبت ہے۔ محبت بیارے محبوب علیت کے محبت عطا کر دیتا ہے۔ اللہ کے احسانات میں سب سے بردا اِحسان محبت ہے۔ محبت بیاند نصیب اِنسانوں کی بات بیم ظرف اور بکند نگاہ اِنسانوں کا کھیل ہے۔ یہ بکند نصیب اِنسانوں کی بات ہے۔ اس زندگی میں جے محبوب مل گیا اُسے سب بچھ ہی تو مِل گیا۔

محبوب کے ملنے کی دریر ہے کہ زندگی نثر سے نکل کرنظم میں واخل ہو جاتی ہے۔ محبوب خود شعرِ نازک

تطره تطره فكوم

ہوتا ہے۔ اُس کا قُرب محب کوشعر آشنا کر دیتا ہے۔ جسے محبوب نہ ملا ہو جسے محبت نے قبول نہ کیا ہو اُسے غزل بے معنی نظر آتی ہے۔ اُسے نظم سے بُر سا ہو جاتا ہے۔ محبوب میسر نہ ہو تو رعنائی خیال کا ملنا محال ہے۔ محبوب اُس ذات کو کہتے ہیں 'جس کے نقر ب کی شمنا کبھی ختم نہ ہو۔ اپنی ذات سے فنا ہو کر جس کی ذات میں بقا ہونا منظور ہو' اُسے محبوب کہا جاتا ہے۔ محبوب 'محب کے کسن اِنتخاب اور کسن خیال ہی کا نام ہے۔

'ہرزندہ إنسان کے لیے کوئی نہ کوئی محبوب ضرور ہوگا۔ جن کا کوئی محبوب نہیں وہ اپنے آپ سے محبت کرتے ہیں، اپنی اداؤل پر مرتے ہیں۔ اپنے خون کی سرخی پر فعدا ہونے کی خواہش' اُن کے خون کے سفید ہونے کی دلیل ہے۔ ایسے لوگ آئینہ خانوں میں اکثر دکھیے جاتے ہیں۔ نہ وہ کسی کو پہند کرتے ہیں اور نہ ہی کوئی اور اُن کو پہند کرتا ہے۔ فاہر ہے' اُن کی زندگی ایک جزیرے کی طرح ہے۔ وہ خود ہی آواز ہیں اور خود ہی گوش برآواز۔ ایسے لوگ ہخت دِل اور شند خُو ہوتے ہیں۔ اُن کے نصیب میں تنہائیاں ہیں۔ ایسے لوگ بھی بھی خود ی سے آشنا بھی ہوجاتے ہیں۔ اُن کو این کی زات اُن کے لیے کرشمہ کاریاں کرجاتی ہے۔ اُن کی ذات اُن کے لیے کرشمہ کاریاں کرجاتی ہے۔

آج کے دَور کا اِنسان محبوب سے آزاد سا ہو گیا ہے۔ وہ اِنسانوں سے مایوں ہو چکا ہے۔ وہ اینے آپ سے مایوں ہو چکا ہے۔اُسے کسی پڑ کسی حالت میں اعتماد نہیں۔ وہ اینے ماضی پرتو نادم ہے ہی سہی اینے مستقبل پر بھی نادم ہے۔

آئی کے انسان کامحبوب سرمایہ ہے۔ وہ اپنے مال کو اپنامحبوب مانتا ہے۔ اُسے جاہتا ہے۔ اُس کی پوجا کرتا ہے۔ اُس کے وصال سے خوش ہوتا ہے اور اُس کے فراق سے ڈرتا ہے۔ آج کے اِنسان کوموت سے زیاد و غربی کا ڈر ہے۔ مال کی محبت نے اندھا کر دیا ہے۔ انسان کو غافل کر دیا ہے۔ اُس کی آنکھ تب کھلتی ہے ' جب بند : و نے لگے۔ بزی محرومیاں ہیں' آخ ہے محب سے لیے' آخ ہے محبوب کے حوالے ہے۔

مال میں عجب حال ہے۔ پڑا رہے تو ہے کار ہے۔ اِس کی افادیت اِس کے خریق میں ہے، اِس کے استعال میں عجب اِس کے حریق میں ہے۔ یہ اور استعال میں ہے، اِس کی جدائی میں ہے۔ یہ محبوب ہمیشہ سے ہرایک کے ساتھ ہے وفا ہے، بے وفا رہا ہے اور بے دفا رہے وفا رہے کے دفا رہے گا۔ بے جان مال کی محبت جان دار اِنسان کو اخلاقی قدروں سے محروم کر دیتی ہے۔ مال کی محبت حریص بناتی ہے اور حریص کی جیب بھر جائے تو بھی دِل خالی رہتا ہے۔

آج کے محبوب مال نے آج کے انسان کو بڑی محرومیاں عطائی بیں۔ آدمی' آدمی سے ؤور جور ہا

www.iqbalkalmati.blogspot.com

قطره قطره قكوم

ے۔جغرافیائی فاصلے ختم ہورہ ہیں کیکن دِلوں اور نگاہوں کے فاصلے بڑھتے جارہ ہیں۔ خاندان تو ختم ہو
ہی چکا ہے۔ میال بیوی، اولا د اور والدین کے درمیان پینے کی دِیوار حائل ہو چکی ہے۔ بیوی خاوند سے جدائی
ہرداشت کرسکتی ہے پینے سے جدائی برداشت نہیں کرسکتی۔ مال کے مقدر میں پردیس اکھا جا چکا ہے۔ خاوند
پردیس میں ہے، بیوی خطوط اور مال پر گزارہ کررہی ہے۔ گھرسچائے جارہ ہیں اور جس کی خاطر مقصور متی وہ
نظر نہیں آتا کما کیاں کرنے میا ہوا ہے۔

تبی لوگوں کا محبوب نظریہ ہے۔ نظریات کی محبت نے ملکوں میں فساد مجارکھا ہے۔ واکمیں اور بائمیں کی تقسیم توم کو تقسیم کر چکی ہے۔ بھائی بھائی کے زوہرو ہے بلکہ دُوہدُ و ہے۔ فلستان وطن میں بور فل کھلنے والے ہیں۔ نظریہ پرست اِنسان مردم بیزار ہے۔ نظریات کی جنگ کا خطرہ منڈلا رہا ہے۔ صورت حال خوفناک ہے۔ اِنسان تقسیم ہو چکا ہے۔ ایران ، عراق نظریات ہیں۔ ہر دوفر بی مصروف جہاد۔ ستج خدا کے نام پر دونوں ہو۔ اِنسان تقسیم ہو چکا ہے۔ ایران ، عراق نظریات ہیں۔ ہر دوفر بی مصروف جہاد۔ ستج خدا کے نام پر دونوں سردہ جنگ کر رہے ہیں۔ کون سچا ہے کون جھونا۔ دونوں ستج تو نہیں ہو سکتے۔ محبوب پرسی جنگ پرسی تو نہیں ہو سکتے۔ محبوب پرسی جنگ پرسی تو نہیں ہو سکتے۔ محبوب پرسی جنگ پرسی تو نہیں ہو سکتے۔ اس حکومت اور حزب مخالف دونظر ہے برسر برکار ہیں۔ اِنسان کی محبت سے محروم لوگ نظریات میں۔ اِنسان کی محبت سے محروم لوگ نظریات کی محبت سے محروم لوگ نظریات کی محبت سے محروم لوگ نظریات میں ہیں۔

انسان سے محبت نہ ہوئو وطن کی محبت بھی واہمہ ہے۔ جس دلیں میں ہمارا کوئی محبوب نہ ہوؤاس دلیں سے محبت ہو ہی نہیں سکتی۔ آج کے انسان کی وطن پرتی اِس لیے مظلوک ہے کہ وہ اِنسانوں کی محبت سے عاری ہے۔ زمین، مکان اور پہنے سے محبت کرنے والا اِنسان 'محبت کی اصل رُوح سے محروم ہے۔ وطن اِس لیے پیارا ہوتا ہے کہ ہمارے پیارے اِس میں رہتے ہیں ورنہ وطن کیا اور وطن کی محبت کیا! اگر محبوب وطن سے باہم ہوئو تو محبت وطن سے باہم ہوئو تا ہے ہم ہوئوں سے باہم ہوئوں سے بائوں سے باہم ہوئوں سے باہم

محبوبوں میں سب سے زیادہ خطرناک محبوب شہرت ہے۔ شہرت سے محبت کرنے والا دراصل اپنی اُنا کا پرستا رہے۔ اِنسانوں میں خدمت کے بغیر سَر بُلندی کی تمنا ظلم ہے۔ جھوٹے معاشرے میں شہرت حاصل کرنے دالا تچے معاشرے میں بدنام مِنا جائے گا۔

## فراق و وصال

جب تک إنسان چاندنی میں تھا'اُسے چاندتک پہنچنے کی تمنا تھی ..... چاندنی میں لُطف تھا'لیکن چاند پاس نہیں تھا..... چاندنی پاس تھی اور چاند کے لیے طبیعت اُواس تھی ..... اِنسان چاند پر جا پہنچا.... وہاں چاند تھا'لیکن افسوس کہ وہاں چاندنی نہتھی ....! چاندنی ہوتو چاندنہیں ملتا، چاند مِلے تو چاندنی نہیں ملتی ... عجب بات ہے۔ دونوں ایک دوسرے کے دَم سے ہیں ....ایک دوسرے کی پہچان ہیں ....لیکن ایک دوسرے سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے الگ .....!

محبوب کا سب سے قیمتی تخذا ہے محب کے لیے فراق کا تخذ ہے ۔۔۔۔فراق کے زمانے شخصیت ساز زمانے ہوتے ہیں۔ اُنہی دِنوں میں اِنسان کے اندر کا اِنسان بیدار ہوتا ہے ۔۔۔۔۔فوابیدہ اور نُفتہ صلاحیتیں دریافت ہوتی ہیں۔ اِنسان کا اپنا ہاطن اُس پر آشکار ہوتا ہے۔ محبوب کی یاد اُسے جگاتی ہے اور جا گنے والا اِنسان فراق کی رات ہوتی موراق کی رات ہوتی فراق کی رات ہوتی موراق کی رات ہوتی موراق کی رات ہوتی ہو سے انسان کے آنسواس کے لیے ایک عظیم مقدر انکھتے ہیں۔۔۔۔کی کی یاد میں جا گنے والا بھی برقسمت نہیں ہو سکتا ہو کی کے دَرد میں رونے والا ۔۔۔ وُزال ہو واتا ہے۔ محبت کا سجدہ اِنسان کو ہزار مجدول سے نجات دیتا ہے۔ فراق والے نالہ نیم شب سے آشا کرائے جاتے ہیں۔۔۔۔ وہ زمانے کامقد رہی سنوار سکتے ہیں۔۔۔۔ ایک لوگوں میں مقد رساز اِنسان بھی پیدا ہوئے۔

فراق آگہی کا چراغ ہے ۔۔۔۔ بیہ جنون کا روثن ستارا ہے۔ ذرّے میں آفماب کے جلووں کی دریافت ہے۔۔۔ بُزومیں کُل کا اِدراک ہے۔۔۔۔قطرے میں قُکرم کی پہنائی کاعرفان ہے۔

مینات و ناممکنات تک سے آسے تک سے اسلام کا کنات تک سے عالم مشش جہات تک سے افہام ممکنات و ناممکنات تک سے اور استان کی سے اسلام کا کنات تک سے ممکنات و ناممکنات تک سے آموز حیات و ممات تک سے!

فراق کو ہی بکد بکر فرخندہ فال کہا گیا ہے ۔۔۔۔اُسے ہی طوطی شکر مقال کہتے ہیں ۔۔۔۔فراق ہی ظاہری اور باطنی بیار بدل کا افلاطون ہے اور جالینوس ہے۔۔۔۔اُس کے سامنے فاصلے ۔۔۔۔ فاصلے نہیں ۔۔۔ز مانے زمانے نہیں۔۔ زمین وآسان کی وسعتیں صناحبان عشق ہی مطے کرتے ہیں۔

محبوب کا فراق مجاز کو حقیقت بنا دیتا ہے ..... مابوا کو ماؤرا سے کیا نسبت ہے .....کوئی صاحب عشق بنائے تو بتائے۔ عشق محبوب کا فراق مجان کو ذات کا حوالہ دیتا ہے .....عشق جانتا ہے کہ جلوہ کو ات کہاں ہے اور ذات کہاں ہے اور ذات کہاں ۔...قطرہ دریا سے داصل ہوکر اپنی ہستی کھو دیتا ہے اور دریا کا درد قطرے کوسوز جاوداں دے کرائے بھی شبنم ، بھی موتی ، بھی آنسو بناتا رہتا ہے۔

اِس کا نتات کی تمام روشی مرف روش ذات کی یاد ہے۔۔۔۔۔اس کاعشق ہے۔ اِنسان کی ہستی کے تمام بلند تقاضے فراق کی دریافت ہیں۔ موسیقی ،شعر، فن تقمیر وتصویر ، خلیق ادب فراق کی لہروں میں پلتے ہیں۔ تمام خلیقی اُدب اور اُولی تخلیقات عشق کی وین ہیں۔ خسن خود اپنے طالب میں درد کے چراغ جلاتا ہے اور پھر اِنہی چراغوں سے اپنے زمانے میں چراغاں کر اِنہی چراغوں سے اپنے زمانے میں چراغاں کر جاتا ہے۔۔ جاتا ہے۔

سوچنے والی ہات ہے کہ جاند سے کیا چیزلکل کہ ڈنیا میں جاندنی بن کر بھر کی ۔وہ کیا راز ہے کہ دیار بارے لکنے والا ہے قرار عاشل زمائے مجر کا قرار بن حمیا .....ا

وصال جمود ہے اور قرال متحرک ہے .... وصال موت ہے، قرال زندگ ہے .... زندگی کی نیرالی اور

رنگين ہے۔

www.iqbalkalmati.blogspot.com

قطره قطره فكزم

فراق محروی نہیں ..... یہ تو محبوب سے حاصل ہونے والا انتہائی قیمتی فزانہ ہے .... یہ امانت ہے ،جو صرف اُسی کو دی جاتی ہے جو اہل ہو .... پہاڑ، زمین اور آسان جس امانت سے لرز جا کیں .... اِنکار کرجا کیں .... وہ امانت بی اِنسان کے ول کے لیے اللہ کی عطا کی ہوئی تعمت ہے .... عشق .... یہ دولت علم اور وانائی سے نہیں ملتی .... کہ وہی مست ہے اور عشق کی سب دانائی سے نہیں ملتی .... کہ وہی مسن ہے اور عشق کی سب کار فرمائی اُسی کے فراق کی عطا ہے۔

قصہ کوتاہ ..... مجوب کے اپنے جلوے ہیں .... مجبوب نظروں ہیں رہے تو وصال کے موسم ہیں ، ہماروں کے دِن ہیں .... اگر محبوب دِل ہیں آ بنے تو فراق کے موسم ہیں .... انوکھی بہاروں کے دِن ہیں .... فراق کی بہار میں موتی بنتے ہیں .... کھُول کھلتے ہیں ، یعنی کی قسم کے گل کھلتے ہیں .... آسان فکر سے تارے گرتے ہیں .... آگھوں سے آنگارے مُنکتے ہیں ۔ یہ وُنیا فراق کی وادی ہے .... دیس تو بس پردیس ہے ۔۔۔ تماؤں کا جہان ہے .... یادوں کے کھیے میں عقیدت کے بحد ہیں اور پھر اُس کے بعد .... جلوہ وُنات کے بعد .... جواں دور نے ہیاں اور پھر اُس کے بعد .... جواں نے کہا کہ بعد صورف ذات ہی ذات ہے .... نہ بونے کی خرب بعد میں موتع ، نہ دِل دھڑ کئے کی اجازت .... موجوب کی اجازت .... موجوب جمال ، بارگاہ کھن میں سے نا ہوں نہ ہونے کی خبر ، نہ ہونے کی خبر ، نہ ہونے کا علم .... وصال صرف محو بیت ہے ۔۔ یاد کے عظیم صحوا میں صرف نہ ہونے کا علم .... وصال صرف محو بیت ہیں اور روز مرتے ہیں ، روز جیتے ہیں .... بات تعلق کی ہے .... وراد مرتے ہیں ، روز جیتے ہیں .... بات تعلق کی ہے .... اور در مرتے ہیں ، روز جیتے ہیں .... بات تعلق کی ہے .... اور در مرتے ہیں ، روز جیتے ہیں .... بات تعلق کی ہے .... اور در مرتے ہیں ، روز جیتے ہیں .... بات تعلق کی ہے .... اور در کی نہیں !

### وكهيا سب سنسار

یوی نے خاوند کو الوداع کہا۔ جہاز اُڑا۔ خیال نے رِفعتوں کو چھوا۔ حوصلے بُلند ہوئے۔ یہ سفر آئو دگی کو یہ تھا۔ خاوند کو نوکری مل گئی تھی۔ وطن ہے دُور ویار غیر میں۔ تخواہ ڈالروں میں تھی۔ دِن گزرتے ہی گئے۔ بیوی انتظار کرتی رہی۔ خاوند کا نہیں اُس کے بھیج ہوئے بیبوں کا۔ پیسے ملے۔ بہت سے پینے ملے۔ مکان سجا۔ فانوس کے۔ روثنی ہوئی۔ بس صرف گھر کا مالک ہی گھر میں نہ تھا۔ فانوس کے۔ روثنی ہوئی۔ بس صرف گھر کا مالک ہی گھر میں نہ تھا۔ ود خیارہ پردیک ولیس میں بونے والی روثقوں کو کیا جانے! کچھ دِنوں کے بعدد ونوں ہی دُکھی تھے۔ تنہائی کا زہر اُن کے وجود میں اثر کررہا تھا۔ چراغ جلتے ہی رہاور دِل بجھتے ہی رہے۔ اِس دُکھاکیا علاج۔ وطن میں رہوتو مال نہیں، مال ملے تو وطن نہیں۔ بجب صورت حال ہے۔ دُکھوں سے نہنے کے کوشش کرنے والے ایک نے مال نہیں، مال ملے تو وطن نہیں۔ بجب صورت حال ہے۔ دُکھوں سے نہنے کے کوشش کرنے والے ایک نے مال نہیں، مال ملے تو وطن نہیں۔

کیا زندگی میں دُ کھ کا ہونا لازمی ہے؟ کیا زندگی وُ کھ ہی کا نام ہے؟ اِس کا نئات میں' اِنسانوں کی کا نات میں کوئی بھی تو نہیں' جس کی آتھوں میں آنسونہ ہوں۔ آج کا اِنسان بہت وُ کھی ہے۔ وہ اندر ہے تو ٹ کا ننات میں کوئی بھی تو نہیں' جس کی آتھوں میں آنسونہ ہوں۔ آج کا اِنسان بہت وُ کھی ہے۔ وہ اندر ہے تو ٹ رہا ہے۔ اُس کا ظاہر بے خراش بھی ہو' تو بھی اُس کا باطن قاش قاش ہوتا ہے۔

آرزوؤل کی کثرت نے انبان کو دُکھی کر رکھا ہے۔ کثرت ہمیشہ دُکھی کرتی ہے۔ ایک خواہش پوری ہوا تو دوسری پوری نہیں ہوتی۔ خوشی کا ایک لیحہ عُم اور اندیثوں کے لمحات کوجنم دیتا ہے۔ ایک حاصل میں کتنی ہی مجرومیاں ہوتی ہوتی ہوتا ہے اُس کے علاوہ پچھ بھی نہیں ہوسکتا اور انبان فطر تا اپنے علاوہ پچھ بھی نہیں ہوسکتا اور انبان فطر تا اپنے علاوہ پچھ بھی نہیں ہوسکتا اور انبان فطر تا اپنے علاوہ پچھ اور ہونا چاہتا ہے۔ دُنیا اُسے ایک نام، ایک صفت سے پکارنے لگ جائے تو وہ خواہش کرتا ہے کہ لوگ اُسے دوسرے نام، دوسری صفت کے جوالے سے پکاریں۔اییانہیں ہوسکتا۔ پس وہ دُکھی ہو جاتا ہے۔

ہرانسان چاہتا ہے کہ اُسے چاہا جائے، اُسے پہند کیا جائے۔ لیکن کیوں؟ اِی'' کیوں' سے ہی بگاڑ پیدا ہوتا ہے۔ لوگ اپنے علاوہ کسی کو پہندنہیں کر سکتے اور خود پہندی کی عادت بھی خود گریزی کی علامت ہے۔ انسان خود کو بھی ہمیشہ کے لیے پہندنہیں کرسکتا۔ پس اِنسان دُکھی رَہتا ہے۔

انسان کثرت مال اور کثرت اولا د کوخوشی کا ذریعہ سمجھتا ہے۔لیکن کثرت مال محض وہال ہے اور کثرت اولا دکی آرزُو اور اولا دکی پرورش کی تمنا اور پھر کھڑ ت اولا دکی آرزُو اور اولا دکی پرورش کی تمنا اور پھر

اولاد کی اپنی آرزو کی ابنی انسان کے لیے ایک عجب مصیبت ہیں۔ اولاد موذب ندہوتو ایک عذاب ہے۔ آج کل اولاد کا موذب ہونا ایک مشکل مسئلہ ہے۔ آج کے بخیا آج کے بنسان کے دُکھی علامت بھی ہو سکتے ہیں۔
ایک آدمی کو دیکھا گیا کہ وہ کسی فانقاہ پر جا کر زور زور ہے دُعا ما تک رہا تھا کہ 'اے اللہ! تُو نے میری وہ دُعا جوسولہ سال بہلے منظور کی تھی اُسے اب نا منظور فرما دے۔ اے صاحب آستانہ بزرگ! تُو بھی آئین کہہ۔ ' لوگوں نے کہا ''تُو کیا کہہ رہا ہے؟ ''تو اُس نے کہا ''میں منظور خدہ دُعا کی نا منظوری چا ہتا ہوں۔' لوگوں نے کہا ''تو کیا کہہ رہا ہے؟ ''تو اُس نے کہا ''میں منظور خدہ دُعا کی نا منظوری چا ہتا ہوں۔' کوگوں نے تفصیل پوچھی تو اُس نے کہا ''آج شے سولہ سال پہلے میں اِسی آستانے پر حاضر ہُوا تھا۔ مَیں نے اللہ کوگوں نے تفصیل پوچھی تو اُس نے کہا ''آج شے سولہ سال پہلے میں اِسی آستانے پر حاضر ہُوا تھا۔ مَیں نے اللہ کے آگے دُعا کی کہ اللہ! بجھے بیٹا علا۔ آئ وہ جوان ہے اور مَیں کیا بتاؤں کہ اُس بیٹے نے مجھے کہنا تھک کر رکھا ہے۔ مختفر یہ کہ مَیں دُعا کرتا ہوں کہ میری قدیم منظور خدہ دُعا کونا منظور فرما لے میرے اللہ!'

إنسان بھی راضی نہیں ہوسکا۔ وہ ہمیشہ خوثی کی تلاش کرتا ہے اور اُسے کسی نہ کسی طرح غم ہے دوچار ہونا ہونا ہزتا ہے۔ وہ ہمیشہ زندہ رہنا چاہتا ہے اور مجبوری ہے ہے کہ وہ ہمیشہ زندہ نہیں رہ سکتا۔ زندگی کے مقدر میں موت کلمی جا چی ہے اور اِسی حقیقت کا انکشاف ہی اِنسان کے کرب کی اِبتدا ہے۔ اُس کا حاصل او حاصل ہو کے رہ جاتا ہے۔ اُس کی تو تا وجود اُلاغرو ناتواں ہو جاتا ہے۔ اُس کی بینائی کے جاغ مرہم ہو جاتے ہیں۔ اُس کی فِکر مسدود ہو جاتی ہے۔ اُس کا توانا وجود اُلاغرو ناتواں ہو جاتا ہے۔ اُس کی بینائی کے جاغ مرہم ہو جاتے ہیں۔ اُس کی فِکر مسدود ہو جاتی ہے۔ وہ بھا گنا چاہتا ہے کیاں سے ''رستہ اُسے رستہ نہیں ہوتا ہے۔ وہ اپنوں کے ہمراہ چاتا ہے اور چلتے چلتے دیا۔ دیا۔ 'وہ اپنے گھر ہوتا ہے کہ وہ بیگانوں کے ساتھ چل رہا ہے۔ ساتھی بچھڑ جاتے ہیں اور اجنبی ہمراہ ہو جاتے ہیں۔ ایس دہ بیل وہ بھیو میں تنہ ہو جاتا ہے۔ اُسے کرب اور وُ گھ سے بچنا مشکل نظر آتا ہے۔ وہ اپنے آپ سے نکل جانا جا ہو جاتا ہے۔ اُسے کہ میں بہتا ہو جاتا ہے۔ اُسے کرب اور وُ گھ سے بچنا مشکل نظر آتا ہے۔ وہ اپنے آپ سے نکل جانا جا ہو جاتا ہے۔ اُسے کہ بردتا ہے اور وجود سے نگل نظر آتا ہے۔ وہ اپنے آپ سے نکل جانا کے بواکیا ہے۔ اپنے وجود میں رہنا اُسے ناممکن نظر آتا ہے اور وجود سے نگل بھی اُتا ہی ناممکن ہوتا ہے۔ نہ بید وُ کھی ہور کیا ہے۔ وہ بیا من کی کی بردتا ہے اور دی کے کہ تھیں ہوتا۔

ایک آدمی اینے کسی عزیز کی موت پر رور ماتھا۔ لوگوں نے کہا'' صبر کرو۔ اب رونے سے کیا ہوسکتا ہے۔'' اُس نے روتے روتے جواب دیا'' بھائیو! رونا تو اِس بات کا ہے کہ اب رونے کا بھی کچھ فائدہ نہیں۔ مئیں اینے رائیگاں آنسوؤں پر ہی تو رور ماہوں۔کرب ہی کرب ہے۔ دُ کھ ہی دُ کھ ہے اور میں .....''

ہم اِس وُنیا سے پچھ کیکر بھاگ جانا چاہتے ہیں'لیکن اِس وُنیا سے پچھ لے کر جانہیں سکتے۔ بس یہاں سے اُٹھا کر وہاں رکھ سکتے ہیں۔ ہم سب قکی ہیں۔ ہمامان اٹھائے پھرتے ہیں ..... خیال کا سامان ، احساس کا سامان ، مال ، دولت ، وجود۔ اشیا اُٹھائے اُٹھائے مچر نے ہیں۔ کب تک؟ قلی کا سامان کسی اور کا سامان ہوتا ہے۔ قلی کا سامان کسی اور کا سامان ہوتا ہے۔ قلی کے نصیب میں صرف وزن ہے .....وزن اور صرف وزن .....اور بیدوزن کرب ہے۔ اِس وُنیا میں پچھ میں کی ملکتے نہیں۔ ہارے دفتر ، مارے دفتر ہی نہیں ہیں'ہمارے ماتحوں کے بھی ہیں۔ ہماری بادشاہت

' ہماری بادشاہت نبیں۔ بیر ملک ہماری رعایا کا بھی ہے۔ کوئی کسی کا مالک نبیں۔

یبال جو پھے ہے ہیں رہے گا اور اے اپنا کہنے والا یہاں نہ ہوگا۔ برے کر بناک مرسلے ہیں اس حیات چند روز و ہیں! ہم صرف اپنی مملکیت ہیں۔ ہمارے بنتی ہمارے انک ہیں۔ ہمارا مرتبہ ہمارا ہوتا ہوت ہے۔ ہماری رعایا ہماری عاقبت ہے ، بلکہ عبرت ہے۔ ہمارے باتحت ہماری آ زبائش ہیں۔ ہماری ہمان ہماری ہماری ہماری ہیں ہیں۔ ہمارا ہوتا نہ ہونے تک ہے۔ ہماری ہمان نہیں ہم برے روگ ہیں ہیں۔ ہمارا ہوتا نہ ہونے تک ہے۔ ہماری ہمان نہیں ہے۔ ہمارا وجود عرب ہے۔ ہمارا ولا والموں ہیں ہم برے روگ ہیں ہیں۔ ہماری آ رزو ہماری فریاو ہے۔ ہمارا گر ور ہمارا اپنا نفرت ہمارا عند اب ہماری ہمارا ہوتا کا مرب ہماری فریاو ہے۔ ہمارا گر ور ہمارا اپنا نفرت ہمارا عند اب ہماری ہماری ہماری ہماری ہمارا ہمانا کو رہ ہمارا اپنا کہ ہمارا عبر ہمارا ہمانا کر ہمارا ہمانا کو رہ ہمارا ہمانا کر ہمارا ہمانا کر ہمارا ہمانا ہمانا ہونے کی مجبوری ہماری ہمانا کر ہمانا کر ہمانا ہمانا ہمانا ہونے کی مجبوری ہمانا کہ ہمارے ہمانی ہمارے ہمانا کو رہ ہماری ہمانا کو رہ ہماری ہمانا کو رہ ہماری ہمانا کو رہ ہمانا کو رہ ہمانا ہمانا



#### خوف اور شوق

ڈر اِنسان کے اِحساس کا اَیک قوّ می جِصّہ ہے۔ ہر حسّاس آ دمی خوفز دہ رہتا ہے۔خوف کی وجہ معلوم ہو یا نامعلوم' خوف قائم رہتا ہے۔خوف اِنسان کی سَرِ شت میں شامل ہے۔ اِس سے مفرمشکل ہے۔ جب تک زندہ رہنے کی خواہش زندہ ہے'زندگی کےختم ہو جانے کا ڈرختم نہیں ہوسکتا۔ڈرایک سائے کی طرح اِنسان کے ساتھ کسی نہ کسی شکل میں موجود رہتا ہے۔

نی خواہشیں نئے اندیشے پیدا کرتی ہیں اور نئے اندیشے نئی خواہشیں تخلیق کرتے ہیں۔خواہش کے نہ پُورا ہونے کا ڈرا ہرخواہش کے باطن میں موجود رہتا ہے اور ڈر کے باوجود انسان خواہش کونہیں چھوڑتا۔

بیقینی کی فضا اور غیر بقینی حالات نے اِنسان کو اندیشے عطا کیے ہیں۔ زندگی کا چراغ موت کی آندھیوں کی زَد میں رہا ہے۔موت سے زیادہ خوفناک شے موت کا ڈر ہے۔ بیڈر زِندگی کو گھن کی طرح کھائے چلا جا رہا ہے۔ اِنسان جب بیسوچتا ہے کہ اُس کی ہر چیز اُس سے چھن جائے گی اور وہ اُعِرِّ ہ و اُقرَ با کوچھوڑ کر خالی ہاتھ کسی نامعلوم منزل کی طرف اکیلا روانہ کر دیا جائے گا' تو وہ خوفز دہ ہو جاتا ہے۔

موت کامکل تو زندگی کے مل کے ساتھ ہی شروع ہو جاتا ہے۔ بجین 'بجین ہی میں مرجاتا ہے۔ جوائی ختم ہو جاتی ہے۔ بینائی کے چراغ مدهم ہو جاتے ہیں۔ انسان کی آنکھوں کے سامنے محبوب اور مانوس چبرے رخصت ہونا شروع ہو جاتے ہیں۔ نقشے ، جغرافیے اور تاریخیں بدل جاتی ہیں۔ آرزو کی مرت مرتبی بن جاتی ہیں۔ موت سے۔ بلکہ عزیروں موت سے۔ بلکہ عزیروں کی موت اپنی موت ہے۔ بلکہ عزیروں کی موت اپنی موت ہے۔ وابستگی اور تعلق کی موت اپنی موت ہے۔ مقصد مرجائے تو اِنسان مرجاتا ہے۔ بسم مقصد زندگی جا ہے گئی ہی طویل کیوں نہ ہو موت سے برتر ہے۔ بے مقصد انسان بے خوف نہیں ہوسکتا۔ با مقصد اور بامعنی زندگی موت کے ڈر ہے بے نیاز ہوتی ہے۔

موت کے ڈرکے علاوہ آج کی زندگی کواور بھی کئی خطرات کا ڈرر بتا ہے۔ ہم اپنے اعمال کی عِمرِت سے ڈریتے ہیں۔ ہمیں اُس دِن سے خوف آتا ہے جب راز فاش ہوں گے اور بداعمالیاں چہروں پر اُکھی جائیں گی، جب مجرم کی زبان خاموش کر دی جائے گی اور متند گواہیاں اُس کے خلاف رَطبُ الِلسّان ہوں گی۔ وہ دِن کسی دِن بھی آسکتا ہے۔ اِس خوف سے نجات کا راستہ صرف اور صرف تو بہ ہے۔

دولت کی محبت غربی کا ڈر پیدا کرتی ہے۔ إنسان اِسی لیے تو دولت جمع کرتا ہے کہ غربی سے نجات ہے۔ دو جتنا مال جمع کرتا ہے کہ غربی سے نجات ہے۔ دو جتنا مال جمع کرتا ہے اُس سے زیادہ کی خواہش رہتی ہے۔ اِس طرح دولت کو بھر پیدا کرتی ہے۔ اور یہ لو بھ خوف ببیرا کرتا ہے۔ لا کی نہ نکلے تو خوف نبیس نکل سکتا۔

"لا خوف"،" لا تَعَفَّ "اور" لا يَعُونَنُون" كى منزليس طے كرنے والے مال كى محبت سے آزاد ہوتے ہیں۔ دولت كى تمنّا كے ليے خوف كاعذاب لِكھ دِيا عميا ہے۔

ہم اپنے آپ کو جتنامحفوظ کرتے ہیں' اُتنا ہی غیرمحفوظ ہونے کا ڈرہمیں دبوج لیتا ہے۔سیکے رٹی کی تمنًا'خوف کا دوسرانام ہے۔

جو إنسان دوسرول کوخوفزدہ کرتا ہے'وہ خودخوف میں مبتلا رہتا ہے۔ جو طاقت خوف پیدا کرتی ہے'وہ خودخوفزدہ رہتی ہے۔ طاقتور کو کمزور ہونے کا خوف کھا جاتا ہے۔ طاقت کا اِستعال خوف کے ساتھ نفرت بھی پیدا کرتا ہے۔ کمزور اِنسان کی نفرت ہی طاقتور کے لیے خوف ہے۔ بیخوف طاقت کی موت ہے۔

کوئی دنیادی طاقت ہمیشہ کے لیے طاقتورنیس رہ سکتی۔فرعون کوموٹی کی پیدائش سے پہلے ہی خوف المحق موسی کی پیدائش سے پہلے ہی خوف المحق موسی تھا۔فرعون کی دولت، اُس کا ذہر بہ، اُس کی حکومت اور اُس کے لفککر اُسے ایک بیچے کے خوف سے نہ بچا سکے۔ ایک اِنسان کے خوف نے ایک بادشادہ کو جین سے جیٹھنے نہ دیا اور آخر کار طاقت غرق دریا ہوگئ۔ اِنتدارادر اِنتیارکا بے قرار رہنا فِطری بات ہے۔

کی اندیشوں سے دو جار کے لیے ماضی کی یاد خوف پیدا کرتی ہے۔ کھے لوگ مستقبل کے اندیشوں سے دو جار بیں۔ خوف موجود کمی کا تو ہوتا بی نہیں۔ خوف صرف جانے دالے یا آنے دالے دفت کا ہوتا ہے۔ گورے بوٹ کو اندی کا خوف کو نہوں کا خوف کو اندی کا خوف کو اندی کا خوف کو اندی کا خوف کو اندی کا خوف کرتا ہے جب بات کا خوف کرتا ہے جب اس کا ناخوشگوار نتیجہ ابھی باتی ہو۔

اُس کی رحمت پر نگاہ رکھی جائے او خوف ختم ہو جاتا ہے۔ خوف آخر مفروضہ بی تو ہے۔ وہ المیہ جو الجمی اُ و نما نہیں ہُوا اور اُ و نما ہو سکتا ہے اندیشہ کہلاتا ہے۔ اِنبان اگر مستقبل کو آئینہ کہلاتا ہے۔ اِنبان اگر مستقبل کو آئینہ کہلاتا ہے۔ اِنبان اگر مستقبل صرف خواب بی تو ہے ..... بجائے حال کے فرض کا قرض اوا کرے اُنو خوف سے نی جاتا ہے۔ مستقبل صرف خواب بی تو ہے ..... خوفاک ہو یا کہ نہو ایک تصویر بی تو ہے .... بے جان تصویر .... خوفاک ہو یا گا۔ جو اُل اور صرف حال دید کی ہے .... عمل ہے .... خوف سے آزاد ۔ جو ہُوا سُو ہو چکا۔ جو مونا ہے ہو جو جو ہو اُس مو ہو چکا۔ جو ہونا ہے ہو جو ہو جائے گا۔

صرف خوف کسی خطرے کو ٹال نہیں سکتا۔ صرف خوفز دہ رہنے سے تو دُشمن نہیں مرتے۔ عمل کی ضرورت ہے ادر عمل کے لیے خوف ہے نجات ضروری ہے۔

اِی فانی اور مختر ندگی میں لوگول نے خوف سے آزادرہ کرکارنامے سر انجام دیے، عظیم تخلیفات و کی میں نوگوں نے خوف سے آزادرہ کرکارنامے سر انجام دیے، عظیم تخلیفات و کی میں نی دو کی ، تہذیبیں بیدا ہو کے دامن میں نی

قطره قطره فكوم

عمارتيس بنائي تنيس-

زندگی صرف خوفزره ریخ کے لیانیں ملی بنوف از تی ہے، تعرب کر دیتا ہے اور خوفزوہ إنسان اپنے اندر ہی ریت کی دیوار کی طرح مرکز جاتا ہے اور یوں زندگی ہی میں مرجاتا ہے۔عظیم اِنسان موت کی وادی سے باوقار ہو کر گزرتے ہیں۔

ة راصل مجھ مزاج ہی ایسے ہوتے ہیں جو ہر حال میں نہ ۔تے ہیں۔عبادت کریں تو اُس کے نامنظور ہونے کا اُنہیں ڈر رہتا ہے۔ وہ سفر کریں تو حادثات کا خطرہ اُن کے دِل کی دھڑ کنیں تیز رکھتا ہے۔ دُھوپ ہوتو أنبيں وُھوپ سے ڈرگگٹا ہے۔ بارش ہوتو بارش سے ۔ وہ بجل کی چیک اور بادلوں کی گرج سے ڈرتے ہیں۔ وہ کسی نا گھانی آفت کی گرفت کے إمكان ہے آزاد نہيں ہو سكتے۔ اُن كے قلوب كى سُر زمين ميں ہمہ وقت زلز لے آتے رہتے ہیں۔ وہ ہروابستی سے ڈرتے ہیں۔ وہ قُربتوں سے بھی ڈرتے ہیں اور فاصلوں سے بھی خوفز دہ رہتے ہیں۔ ان کے لیے ہرمشاہدہ خوف پیدا کرتا ہے۔اندیشوں کی آکاس بیل اُن کی زندگی کے تیجرکو لپیٹ میں لے لیتی ہے اور اُن کی بستی اُس کو نے ہوئے جہاز کی طرح ہوتی ہے جیسے کوئی ہوا بھی راس نہیں آتی۔

یرول اِنسان کوکوئی حالت خوف ہے آزاد نہیں ہونے ویتی۔کوئی نہکوئی خطرہ اُس کے وجود میں موجود رہتا ہے۔اُسے ذریا میں وُوب جانے کا ڈررہتا ہے۔صحرامیں پیاس سے مرجانے کا ڈررہتا ہے۔اُسے ؤنیا کا ڈررہتا ہے۔ عقمی کا ڈررہتا ہے۔ وہ شاید ینہیں جانتا کہاللہ کی رحمت اُس کے غضب سے وسیع تر ہے۔ یہ زندگی اندیشوں کے لیے ہیں پیدا کی گئی۔ بیزندگی اُس کی رَحمت اور اُس کے فضل کے حصول کے لیے وی گئی ہے۔ راتیں ہمیشہ تاریک نہیں ہوتیں اور کوئی تاریک رات الیی نہیں جو دِن کے اُجالے میں ختم نہ ہو۔ سورج ضرور طلوع ہوتا ہے.... کامرانیوں کا، سَر فرازیوں کا۔ اعتاد اور یقین حاصل ہو جائے 'تو اندیشے ختم ہو جاتے میں۔انتاد'محبت سے حاصل ہوتا ہے،خدمت سے حاصل ہوتا ہے،عبادت سے حاصل ہوتا ہے۔

جس زندگی میں شوق ہوگا' اُس میں خوف نہیں ہو گا۔خوف دوز خے ہے شوق جنت۔

مفادات كو مُقدّم سبحضے والے مقام شوق نہيں سمجھ سكتے۔ شوق كاتعلق دِل سے ہے ، مفادات كا واسطہ و ماغ ہے ہے۔ دِلْ قربانیاں پیش کرتا ہے، مقل حاصل کی تلاش میں سر گرداں ہے۔ قربانیاں پیش کرنے والے کوکوئی ڈرنبیں ہوتا اور حاصل کی تمنا کرنے والامحرومی کے اندیشوں سے نہیں نکل سکتا۔

جب تک بیزندگی اُس مقصد کے لیے نہ صَرف کی جائے جس مقصد کے لیے اِسے تخلیق کیا گیا' میہ خوف کے عذاب سے نہیں کے سکتی اور وہ مقصد خالق ہستی نے واضح اور واشگاف الفاظ میں فرما دیا ہے۔ پیدا کرنے والے کی منشا کے خلاف جو زندگی ہوگی' خوف زوہ ہوگی۔ خالق سے دُوری جس شکل میں بھی ہوؤر پیدا کرے کی اور خالق کا قُرب جس حالت میں بھی ہوا خوف سے نجات دے گا۔ فیصلہ اِنسان نے خود

کرنا ہے۔

### بات سے بات

پھرایک موسم آتا ہے۔آخری پت جھڑکا موسم۔ لاکھ کوشش کرو مھبرنہیں سکتے۔ دیواریں قائم رہتی ہیں اور مکان اندر سے زمیں بوس ہو جاتا ہے، وجود کے اندر پچھ بھی تو موجود نہیں رہتا۔ کہاں ممجے سب کر شے، سب تواء، سب رنگ، کیا ہُوا۔ اِس میں اِنسان کا کیا قصور۔عظیم پہاڑ، سنگلاخ چٹانیں ریت کا ڈھیر!

انسان احتیاط کرے' تو بھی پچھ نہیں کرسکتا۔ کیا اِنسان فصل کی طرح پیدا ہوتا ہے؟ مولی گاجر کی طرح۔ موسی احتیا کیا اِنسان پچھ بھی نہیں؟ کیا طرح۔ موسی ہے آیا اور موسم کے دَم سے زِندہ رہا اور موسم کے ساتھ زخصت ہو گیا؟ کیا اِنسان پچھ بھی نہیں؟ کیا انسان ایکارڈ شدہ کیسٹ کی طرح ہے؟ بس چلتا رہا اور پھر ختم ہو انسان ایکا کیا ہے؟ گیا انسان ریکارڈ شدہ کیسٹ کی طرح ہے؟ بس چلتا رہا اور پھر ختم ہو گیا؟ کیا سب پچھ کا تب تقدیر کا ہے؟ اگر یہ سب پچھ اُس کا ہے تو پھر اِنسان کا کیا ہے؟

انسان کو یہی بات تو مشکل معلوم ہوتی ہے۔ آزادی کیا ہے؟ آزادی کنتی ہے؟ مجبوری کیا ہے؟ ارک کس حد تک ہے؟

انسان کوعقل دی گئی۔ عقل کا استعال بھی ضروری ہے کین یہ بھی یادر ہے کہ معقل یا بے عقل انسان بھی عقل کا استعال کرتا ہے۔ اِس دنیا کی رَونقیں عقل کے دَم ہے ہیں۔ عقل نے اِنسان کوستاروں کی بلندیوں تک پہنچایا ہے کیکن ستاروں کی گزرگا ہوں کو ڈھونڈ نے والا اِنسان کی نہمعلوم کرسکا کہ زِندگی کا راز کیا ہے! تک پہنچایا ہے کین ستاروں کی گزرتی ہے اور راز تنہا کیوں ہیں ملتے ہیں۔ راز بتائے نہیں جاتے راز آگی یا راز آشنائی کا راستدیکھایا جاتا ہے۔ اِجماع کا راز اور ہے اور انسان کا راز اور! اِجماع ضرورت کے راز ہیں جبتلا رہتا ہے۔ ضرورتیں پوری کرنا، اِجماعی مسائل کا حل سوچنا، شہر بنانا، شہری زِندگی کی آسائٹوں کا خیال رکھنا، صحت کے ۔ ضرورتیں پوری کرنا، اِجماعی مسائل کا حل سوچنا، شہر بنانا، شہری زِندگی کی آسائٹوں کا خیال رکھنا، صحت کے ۔ ضرورتیں پوری کرنا، اِجماعی مسائل کا حل سوچنا، شہر بنانا، شہری زِندگی کی آسائٹوں کا خیال رکھنا، صحت کے ۔

قطره تطره قنكوم

لیے شفا غانوں کا انتظام ،تعلیم کے لیے سکول کالج بنانا، پانی کا حصول اور پانی کا نکاس، سڑکوں، روشنیوں اور دفتروں کا اہتمام، نیز اخبار، ریڈیو، ٹی وی وغیرہ' یہ سب اِجٹماعی ضرورت کی باتیں ہیں۔سفر وغیرہ کی سہولتیں ہر بامعنی معاشرے کی ذمہ داری ہے۔

اِجْمَاعُ إِس بات سے بے خبر اور بے نیاز ہوتا ہے کہ کی شہر کی ساٹھ لاکھ کی آبادی ساٹھ سال میں مکمل طور پرختم ہو بھی ہوتی ہے اور اُس کی جگہ نے لوگ اُتی بلکہ اُس سے بھی زیادہ تعداد میں موجود ہوتے ہیں۔ شہروہ کی رہتے ہیں شہری بدل جاتے ہیں۔ ہمارے زمانے کے کلاس رُوم آج بھی طلبہ سے بھرے ہوتے ہیں لیکن ہمارے ساتھ پڑھنے والے لوگ ایک ایک کر کے رُخصت ہوتے جاتے ہیں یعنی وُنیا آباد رہتی ہے اور لوگ ختم ہوتے رہتے ہیں۔ ہم زندہ رہیں تو بھی کچھ عرصہ کے بعد ہم محسوس کرتے ہیں کہ نا آشنا لوگوں میں ہیں۔ آشنا پکھر جاتے ہیں اور نا آشنا موجود پائے جاتے ہیں۔ مِل کر رہنے والے الگ الگ رُخصت ہوتے ہیں۔ ہیں اور ڈاکٹر مریضوں کی جان بچاتے بچاتے خود ہیں۔ ہیں اور ڈاکٹر مریضوں کی جان بچاتے بچاتے خود ہیں۔ ہیں۔ ہیں اور ڈاکٹر مریضوں کی جان بچاتے بچاتے خود ہی کہی دِن جان سے ہاتھ دھو ہیں۔ اِس سے مفرنہیں۔

جب جانالازم مخبراتو مخبر نے کے لیے کیالازم ہے؟ جب سامان کدی جانا ہے تو کتنا سامان درکار ہے؟

اِنسان علم حاصل کرتا ہے وانائی کاعلم۔ وانالوگوں کی باتیں پڑھتا ہے۔ رُوحانی اور وُنیاوی زندگی کے ہم عصر اور ہم نواوُں کی گواہی کے ہم عصر اور ہم نواوُں کی گواہی کے قصے پڑھتا ہے تو اِنسان میں مُولُ جاتا ہے کہ وانائی کتاب سے حاصل نہیں ہوتی۔ وانا کی زندگی کاعلم وانائی نہیں وانا کی زندگی کاعلم وانائی نہیں وانا کی زندگی کاعلم وانائی ہیں وانائی کتاب سے حاصل نہیں ہوتی۔ وانا کی زندگی کاعلم وانائی نہیں وانا کی زندگی کاعلم وانائی کتاب سے حاصل نہیں ہوتی۔ وانا کی زندگی کاعلم وانائی کا دیا ہُوا تھلے وانائی کا شہکار خطبہ اگر ہم کسی ایئر کنڈیشنڈ کمرے میں بیٹھ کر پڑھیں تو ہمیں کتنا فیض ملے گا۔ عمل عمل کے تابع نہ ہوتو علم علم کے مطابق نہیں رہتا۔ رازی بات تو یہ ہے کہ راز جانے والے کاعمل ہی راز آشنائی کا ذریعہ ہے۔

اگرموسم بدل جائے تو خیال بدل جاتا ہے۔ شاعروں نے کھنگھور گھٹاؤں کو تو بہ جِنکن کہا ہے۔ سورج سر پر ہوئتو سجدہ بھی رَوانہیں۔ یہ عجب بات ہے کہ اِنسان کی عبادت اوقات کے ساتھ ہے۔ نماز قائم کرنے کا حکم ہے اور اِس کے وقت مقرر ہیں۔ اِن اوقات کے باہر یا بعد نماز کی اِجازت ہی نہیں۔ فجر کی نماز فجر ہی کواوا کی جاتی ہے۔ ہمہ حال ایک حال میں رہنے کاعمل اِس لیے مشکل ہے کہ کا نئات کی کوئی چیز ہمیشہ ایک حالت میں نہیں رہ عتی۔

انسان ہمیشہ بدلتا رہتا ہے اور وہ ہمیشہ ایک سا ہی رہتا ہے۔ صحت خراب ہوتو کوئی موسم بھی خوشگوار نہیں ادرصحت خوشگوار ہوتو کوئی موسم خراب نہیں ہوتا۔

ئرے اِنسان کو ہروفت ٹرائی کا موقع مل جاتا ہے۔اچھے کو اچھائی منیسر آئی جاتی ہے۔ ایمان والے ہر حال میں ایمان پر قائم رہتے ہیں۔ کافر ہرلمحہ اپنے تمفر پر کار بندر ہتا ہے۔ وعدہ شکن کوئی بھی تو وعدہ پورانہیں کرتا۔ بے وفا'وفا کے بدلے میں ہی تو ہے وفائیاں کرتا ہے۔محبت والے محبت کرتے رہتے ہیں۔ اہلِ وِل حفرات ذرّے ذرّے میں دھر کنیں محسوس کرتے ہیں اور پھر دِل اِنسانوں کو اِحساس کی دولت ہے محروم ہونے کا بھی اِحساس بین ہوتا۔کل کے دعوے آج کی معذرت بن جاتے ہیں۔ سیاست ہمیشہ میدان میں رہتی ہے اور حکومت ایوان میں۔غریبوں کی حالت بدلنے کا دعویٰ کرنے والے خود غربی کے ذاکعے سے نا آشنا ہوتے ہیں۔ حکومت ایوان میں۔غریبوں کی حالت بدلنے کا دعویٰ کرنے والے خود غربی کے ذاکعے سے نا آشنا ہوتے ہیں۔ اِنسان خود ہی میلہ لگا تا ہے اور خود ہی میلہ در کی میلہ اِنسان خود ہی میلہ لگا تا ہے اور خود ہی میلہ در کی میلہ در کی میل ہر اِنسان ہموم کا جھتہ ہے اور ہر اِنسان اپنے علاوہ اِنسانوں کو ہموم کہتا ہے۔ تہا کیاں

دیکھے تکا ہے۔ 'جوم میں ہر اِسان 'جوم کا جھتہ ہے اور ہر اِنسان اپنے علاوہ اِنسانوں کو بجوم کہتا ہے۔ تنہا کیاں اِنھنی ہو جا کیں تو میلے بن جاتے ہیں۔ ننھے چراغ مل کر چراغاں بن جاتے ہیں۔ ایک زندگی کتنے اُدوار ہے گزرتی ہے۔ اِس کا اندازہ لگانا بڑامشکل ہے۔ بجین کے کھیل، بجین کے کھیل، بجین کے کھیل محمل نربجین کرمیاتمہ' جند زنوں کی اروں میں مدرش محمد کھیا جنتے میں محمد بعو بھوا میں اس اس نے ک

انسان سوجتارہ جاتا ہے کہ تاروں کی محفل ماند کیوں پڑگئی۔ وابستگیاں ہے اعتبائیوں میں کیوں بدل گئیں۔ این خوبی کا دخل نہیں۔ یہ صرف موہم بدلنے کے سنیں۔ این خوبی کا دخل نہیں۔ یہ صرف موہم بدلنے کے نتیج ہیں۔ عمر کا موہم بدل گیا، ذائے بدل گئے، پروگرام بدل گئے، مرگرمیاں بدل گئیں، سب بچے بدل گیا۔۔۔۔ موہم بدلنے کا وقت آ جائے تو وقت کا موہم بدل جاتا ہے۔ ہر وصال فراق سے گورتا ہے۔ انسان اپنی مسرتوں کے زمانوں کی یادیں آنسووں سے تحریر کرتا ہے۔ تاج محل جوانی کے فم کی تحریر ہے اور یہ تحریر آئی ول پذیر ہے کہ اس کی جاذبیت سے انسان غم بھول جاتا ہے۔ جوانی کاغم شاعر کے ول سے گزرے تو یہ فوائے سروش بن کے جاذبیت سے انسان غم بھول جاتا ہے۔ جوانی کاغم شاعر کے ول سے گزرے تو یہ فوائے سروش بن

جاتا ہے۔

آج ہم دیکھتے ہیں کہ سُقراط کاعلم جانے والا سفراط نہیں بن سکتا۔ اِس لیے کہ سُقراط کس کتاب کو رہے ہے جم دیکھتے ہیں کہ سُقراط کاعلم جانے والا سفراط نہیں کہ مسلمان ہی ہو۔ غیر مسلموں نے بھی نعت رہے ہے اور بہت اعلیٰ بھی!

آج کا إنسان راز آشناؤں کو پڑھتا ہے' راز نہیں جانتا۔ یہی وجہ ہے کہ آج کا إنسان محنت کے باوجود سکون ہے حروم ہے۔ اِس کاعلم تقریباً لامحدود ہے اور عمل تقریباً مفقود۔ لامحدود آرز و کیس محدود زندگی کوعذاب بنا دیت ہیں۔ آج کا عصری کرب یہی ہے کہ إنسان کثیر المقاصد ہو کررہ گیا ہے۔ آج کا إنسان فذہب سے آزادی چاہتا ہے' اِس لیے کہ فرہب علی کی وعوت دیتا ہے اور عمل پر کار بند إنسان انفار میشن کے بیشتر علوم کو غیر ضروری سمجھنے لگتا ہے۔ آج کا إنسان مقد رسے جھرا کرتا ہے۔ وہ کسی تقدیر کو مانتا اپنی تو ہیں جھتا ہے۔ وہ خود بناتا ہے اپنی زندگی اور زندگی محبت کی طرح بنتے بنتے پگو جاتی ہے۔ إنسان مقد رکو کوستا ہے۔ مانتا بھی نہیں اور چھوڑتا ہی نہیں اور چھوڑتا ہی نہیں اور چھوڑتا ہی نہیں۔ مقد ر اور إنسان ہمیشہ ایکھے رہتے ہیں اور ہمیشہ جھرا کرتے ہیں۔ آزادی کی تمنا' مجوریوں میں پرورش یا رہی ہے۔ یہی راز ہے کہ راز بیان نہیں ہوسکتا۔

پ سے پہلی اور جکمت کا منیر آناتسی کوشش یا علم یا عمل کا نتیجہ نہیں۔ کمھی شہد بناتی ہے۔ جُکنو روشنی رکھتا ہے۔ اِسی طرح دانا اِنسان دانائی رکھتا ہے۔ پُرانے زمانے میں لائبر ریاں تو نہیں تھیں' کیکن دانائی تھی۔ کتابیں نہیں تھیں' کیکن پنجیبر تھے۔ آسائشیں نہیں تھیں' کیکن زندگی پُرسکون تھی۔

دانا کیے بنآ ہے، کامیابی کیے آتی ہے، سکون کہاں سے ملتا ہے، خوشی کہاں سے نازل ہوتی ہے، راز کدھر سے دریافت ہوتا ہے؟ بس ایسے ہی جیسے انسان بنتا ہے۔ اِنسان کا پیدا ہونا ہی اُس کے نصیب کے پیدا ہونے کے ساتھ ہے۔

تبھی بھی نیکی بھی ایسے آتی ہے جیسے بارش۔ بھی بھی بُرائی ایک راستے کی طرح پاؤں کے پنچے آجاتی ہے۔ رات سے دِن اور دِن سے رات ، عِزّ ت زِنت ، تعیناتی اور معزولی ہوتی ہی رہتی ہے۔

ہم جس پیشہ میں آج معزز ہیں ہے ہی کسی اور رُخ میں ناکا می کا بتیجہ ہے۔ہم ایک شعبے میں سَر دھڑکی بازی نگا دیتے ہیں اور جب ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ اور بھی شعبے ہیں دریافت کرنے والے توہم اُلجے جاتے ہیں اور یہ الجھاؤ خرد کی محصیاں کہلاتا ہے۔ وجدان اور جنون نہ ہوں تو محصیاں نہیں سلجھیں۔مقصر حیات محمل حیات سے مختلف بھی ہوسکتا ہے۔ رازہستی رفق ہستی کے علاوہ بھی ہوسکتا ہے۔ نصیب اور کوشش کیجا بھی ہوسکتے ہیں اور الگ الگ بھی ۔ اِنسان اور مقدر کی صلح بھی ہوسکتی ہے۔ کارزار حیات کھڑ او حیات میں بھی بدل سکتا ہے۔ اگر وُنیا کی ہونے اور مرنے کا اِفتیار اِنسان کومل جائے تو زندگی بنانے کا اختیار اُس کا اپنا ہے۔ اگر وُنیا کی رونقوں میں میرے ہونے اور نہ ہونے ہے کوئی فرق نہیں یونا تو مجھے رونقوں سے کیا حاصل!

میری اولاد' نه میرے منصب پر فائز ہوسکتی ہے، نه میرے علم کی وارث به اس کا خیال مجھ جیسا، نه

とどのでは大きないというないとのできるとなっていませんできないという

اس کاعمل میرے عمل کے برابر۔میری اولا دمجھ سے اجنبی ہی رہتی ہے۔ پھر بھی اِس اولا دیے لیے میں کیا کیا جنن كرتا ہوں۔ كہاں كہاں سے كيے كيے گزرتا ہوں كس كے ليے؟ بے جس كے ليے؟ ميں نے جس كے ليے جو کیا اُ اے اِس کا اِحساس نہیں۔ پھرمیری زندگی کا مقصد وہ تو نہ ہُوا جو میں نے سمجھا، جو میں نے بنایا۔میری منت میرے کام نہ آئی۔ دوسروں کے کیا کام آئی ہوگی۔ پھرمجی میرا دعویٰ ہے کہ میں بی سیح ہوں، میرا پیشہ بی تستح ہے۔میری کاروائیاں اورمیرے کارناہے ہی عائبات وزمانہ میں سے ہیں۔لین مجھےکون بتائے کہ ایسانہیں ہے۔ میں کسی کی سنتانہیں ،کسی کی مانتانہیں ..... پھروہ دِن آپہنچا ہے جب میرے اعمال اپنے نتیجے ہے گور کر میرے سامنے آتے ہیں۔ اپنا اصل چہرہ جب اپنے زویرُ و آتا ہے تو سب دعوے دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں۔ ہمیں محسوس ہوتا ہے کہ ہم وہ نہیں متلے جو ہم سے ہوئے تلے ہم بھر وب کے سروو سے میں حم تھے۔ ہم تعریف سننے کے لیے جھوٹے مداحوں کو اکٹھا کرتے ہیں اور جب راز آشنامل جاتا ہے تو ہم جیرت میں ہم ہو جاتے ہیں۔ حیرت میں جم ہونا ہی راز کے سُراغ کانقشِ اوّل ہے۔ حیرت میں جم ہونا' اینے آپ میں جم ہونا ہے۔ جوابیخ آپ میں تم ہو گیا' اُس نے اپنا آپ دریافت کرلیا، جس نے اپنا آپ دریافت کرلیا' اُس نے راز دریافت کرلیا۔ راز کو دریافت کیا جاتا ہے بتایا اور یوجھانہیں جاتا۔ جس کو راز مل میا 'اس نے زندگی میں موت اورموت میں زندگی کو د کھے لیا۔قطرہ قلزم آشنا نہ ہواتو قرار کیسے یائے۔ایہے ہونے کا مقصد آیے نہ ہونے سے پہلے ہی دریافت کرلیا جائے۔ کم از کم اِتنا تو جان لیا جائے کہ مجھ میں میرا اپناعمل کس حد تک ہے اور کسی اور طاقت کاعمل کس حد تک! وہ طافت اگر مقدّر یا نصیب ہی ہوتو کیا حرج ہے! خسن تدبیر ہی اگر خسن تقدیر ہو جائے تو کیا بات ہے!

## ظلم

ظلم کا تعلق مظلوم کے احساس سے ہے۔ کسی ظالم کا کوئی عمل اُس وفت تک ظلم نہیں کہلائے گا'جب تک مظلوم اُس علی مظلوم تک مظلوم اُس عمل سے پریشان نہ ہو۔ دنیا ہیں ہونے والے بیشتر مظالم' مظلوم کی پسند کا هته بنا دیئے جاتے ہیں۔ بعض اوقات تو مظلوم اُس ظلم کو برواشت کرنا اینے ایمان کا هنه سمجھ لیتا ہے۔

ظالم کا سب سے بڑاظلم یہی ہے کہ وہ مظلوم کوظلم سہنے ،ظلم میں رہنے کی تعلیم دے چیکا ہوتا ہے۔ امیر بادشاہ غریب رعایا کوشلیم،صبراور رضا کی تعلیم وے کراینے مال کومحفوظ کرتا ہے۔غریب کوصبر کی تلقین کرنے والاخود امیر رہنا پیند کرتا ہے۔ظلم ہوتا رہتا ہے اور کسی کوخبر تو کیا' اِحساس تک نہیں ہوتا۔ امیر حکمران اپنے بچوں کو انگریزوں کے سکولوں میں تعلیم دلواتے ہیں اورغریب عوام کو دین کا حوالہ دے کر سمجھایا جاتا ہے کہ اُن کے بچکسی دارُ العُلوم میں تعلیم حاصل کریں۔ درس نظامی سے فارغ انتصیل ہو کرغریوں کے بچے کسی مسجد کے امام بن کر اُس جَمر ہے میں زندگی بسر کرتے ہیں اور امیروں کے بیجے افسر بن کرحکومت کرتے ہیں۔ظلم ہوتا رہتا ہے اور کسی کومحسوس نہیں ہوتا۔ اگر کوئی دانشور اِس ظلم کی نشاندہی کرتا ہے تو اُسیے مُلحد و زندیق کہہ کر بدنام کر دیا جاتا ہے۔تعجب کی ہات تو یہ ہے کہ ظلم سہنے والا بظلم میں رہنے والا' خود بھی ظالم کے ساتھ مل کر' اُس انسان کے خلاف ہو جاتا ہے'جو اُسے اُس پر ہونے والے ظلم کی نشاندہی کراتا ہے۔ ظالم ایپے ظلم کو برقرار ر کھنے کے لیے بڑے بڑے زوپ دھارتا ہے۔ بھی مسیحائی کا رُوپ، بھی رہنمائی کا بہروپ ، بھی آشنائی کا انداز، بھی محبت کاطلسم، بھی تعریف کرنے والے کی شکل میں .....ظلم بہر حال جاری رہتا ہے۔ آج مسیحائی کی و ہا تھیل چکی ہے۔ ہرنا اہل کو زعم آتھی ہے۔قوم پر اِنتشار نازل کرنے والےمسیحاؤں کی تمینہیں' واکٹروں کی تسمی نہیں۔ واکٹروں کی شکل میں ایسے مسیحا موجود ہیں' جن کی توجہ مریض کے مرض کی بجائے اُس کی جیب پر مولی ہے۔مسراکر اتن ہات بنانے کے لیے کہ آپ کو کوئی بھاری نہیں اس سے فیس کا مطالبہ ہوتا ہے۔ آپ خوتی سے علم سبتے ہوئے زفصت ہوئے ہیں ۔غریب کی ہاری امیر ڈاکٹر کے سکیہ آوید بہار ہے۔علم جاری ر متنا ہے اور کسی کو خبر بھک تھیں ہو تی۔ سامند کے میدان میں را جنما ایل انا کے سفر میں بڑے برے ملم کرتے میں۔ عوام تو مراو کر کے اُن کی زندگی عداب بنا دی جاتی ہے۔ ایک اُن پڑھ جھا بزی والے کو سیاست کے مهدان کا عمدوار مولے کی غلط ہی عطا کر دی جاتی ہے۔ وہ الاروظلم برداشت کرتا ہے اور جمینا ب کرا ہے این

الاقوای سیاست کا مکمل شعور مل چکا ہے۔ وو' امریکہ مردہ باد' کے نعرے لگاتا ہے اور چھابوی کو بساط سیاست سیمحتا ہے۔ اس بیچارے پرظلم ہو چکا ہوتا ہے اور وہ اس سے آگاہ تک نہیں ہوتا۔ ایک نے دور کی تمنا' مجبور زندگی کوئی اذبیوں سے معطیتے رہے ہیں۔ زندگی کوئی اذبیوں سے معطیتے رہے ہیں۔ ظلم جاری رہتا ہے اور مظلوم کو احساس تک نہیں ہوتا۔

پھوعلائے وین زندگی کی بے معنویت کو اِس صد تک بیان کرتے ہیں کہ بحنت ، کوشش ، مجاہدہ اور سعی کی تکن چھون جاتی ہے۔ علم کاظلم سب سے زیادہ ہے۔ عذاب ہے وہ علم ، جو اِنسان کے کام ندآئے ..... ظالم یہ عذاب مسلط کرتا ہے اور مظلوم اِسے تعلیم کی ضرورت بجھ کر قبول کرتا ہے۔ تعلیم عاصل ہوتی ہے اور ضرورت بجھ کر قبول کرتا ہے۔ تعلیم عاصل ہوتی ہے اور ضرورت ہوتا ہے، توش ہوتا ہے ، توش ہوتا ہے ، توش ہوتا ہے ، وہ تعنی کی آواز سنتا ہے ، توش ہوتا ہے اور ظالم کی زمین میں ہل چلاتا ہے ۔ وہ خو زمیس جانتا کہ اُس کے ساتھ کیا ہورہا ہے۔ تعلیم ہوتا ہے ۔ وہ خو زمیس جانتا کہ اُس کے ساتھ کیا ہورہا ہے۔ تعلیم ہوتا ہے ۔ بال قطم کی کو خرنہیں ہوتی ۔ بہت خطر تاک ظالم زندگی میں ، وست بن کر آتا ہے۔ ایے ظالم سے بچنا بہت مشکل ہے ، جس کے پاس مجبت کی توار ہو ۔ وہ معموم دِلوں کو مجبت کے دام میں گرفتار کرتا ہے ، اُن سے کام بہت مشکل ہے ، جس کے پاس مجبت کی توار ہو ۔ وہ معموم دِلوں کو مجبت کے دام میں گرفتار کرتا ہے ، اُن سے کام اینا ہا ہوا تھا۔ اُس کے بیا بہت مشکل ہے ، جس کے پاس مجبت کی توار ہو ۔ وہ معموم دِلوں کو مجبت کے دام میں گرفتار کرتا ہوا تھا۔ اُس کے لیتا ہے ، کام نکاتا ہے ۔ ایسے ظالم کے لیے بد دعا بھی نہیں کی جاستی ۔ وہ اپنا تھا۔ اپنا بنا ہوا تھا۔ اُس کے بیا بنا ہوا تھا۔ اُس کے بیا خطوط ابھی محفوظ ہوتے ہیں اور دہ ہر اِخلاق کے قوانین کو بالائے طاق رکھتا ہوا ، جسک کر چلا جاتا ہے ۔ بیا خطوط ابھی محفوظ ہوتے ہیں اور دہ ہر اِخلاق کے قوانین کو بالائے طاق رکھتا ہوا ، لیکن مظلوم ہیشہ کے لیے خطوط ابھی محفوظ ہوتے ہیں اور دہ ہر اِخلاق کے قوانین کو بالائے طاق رکھتا ہوا ، لیکن مظلوم ہیشہ کے لیے خطوط کر ہوگیا ، لیکن مظلوم ہیشہ کے لیے خطوط کی دور کیا ہوگا ، اس کے ظام کو کیا ہوگا ، لیکن مظلوم ہیشہ کے لیے خطوط کی دور کر کی تعریف کر چھول اُن سے کل میں۔ بس ظلم ہوگیا ، لیکن مظلوم ہیشہ کے لیے خطوط کور کی دور گیا ، کیا ہوں ، کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور ہور کیا ہوں ، کی دور کیا ہور کیا کیا ہور کیا ہور کیا ہور کیا

دراصل کی شے ہے اُس کی فطرت کے ظاف کام لیناظلم ہے۔ جو شے جس کام کے لیے تخلیق کی گئی ہے۔ جو شے جس کام کے لیے تخلیق کی گئی ہے۔ اُس سے وہی کام لینا چاہے۔ اس کے برعس ظلم ہے۔ کی انسان سے اُس کے مزاج کے ظلاف کام لینا ظلم ہے، جر ہے۔ اِس سے اِنسان کے اندرایک جس کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ اُس پر جمود طاری ہو جاتا ہے اور پھر سے جمود اندر بی اندر لاوے کی طرح کھولتا ہے اور پھر کی نامعلوم لیح جی اُبل کر لاوا باہر آ جاتا ہے اور پر شے کواپی لیسٹ جس لیتا ہوا تباہ کر دیتا ہے۔ مظلوم کی خاموثی اُلل کی عبر ہے کی ابتدا ہے۔ خاموش مظلوم خاموث طوفان کی طرح بڑا خطرناک ہوتا ہے۔ کی انسان سے اُس کے معاوضے سے زیادہ کام لینے کا نام بھی ظلم ہے۔ طوفان کی طرح بڑا خطرناک ہوتا ہے۔ کی انسان سے اس کے معاوضے سے زیادہ کام کی محنت کورائیگاں کرنا ہے۔ معاوضہ دینے والے کی ہت کے مطابق ہونا ضروری ہے۔ سب سے بڑا ظلم کسی کی محنت کورائیگاں کرنا ہے۔ معاوضہ دینے والے کی ہت کے مطابق ہونا کہ جمیل کس منافرت سے بیزاد کرنا ظلم ہے۔ قوم کو تذبذ ب میں گرفتار کرنا ظلم عظیم ہے۔ کسی سنر کے دوران اُس کی مسافرت سے بیزاد کرنا ظلم ہے۔ آوھا راستہ طے کرنے کے بعد بیسوچنا کہ جمیں کس سنر کے دوران اُس کی مسافرت سے بیزاد کرنا ظلم ہے۔ آوھا راستہ طے کرنے کے بعد بیسوچنا کہ جمیں کس سنر کے دوران اُس کی مسافرت سے بیزاد کرنا ظلم ہے۔ آوھا راستہ طے کرنے کے بعد بیسوچنا کہ جمیں کس سنر کے دوران اُس کی مسافرت سے بیزاد کرنا ظلم ہے۔ آوھا راستہ طے کرنے کے بعد بیسوچنا کہ جمیں کس سنر کے دوران اُس کی مسافرت سے بیزاد کرنا ظلم ہے۔ آدھا راستہ طے کرنے کے بعد بیسوچنا کہ جمیں کس سند

تحسی غریب کی عزت نفس کوغریب سجعنا أس پرظلم ہے۔ظلم کی صورتیں بے شار ہیں۔مظلوم کی

www.iqbalkalmati.blogspot.com

صورت ایک ہی ہے۔۔۔۔۔غریب، سادہ، معصوم، شریف انفس، سادہ لوح، جلد مان لینے والا، اپنا حق ترک کر دینے والا، سب کے لیے دعا کرنے والا اور اس کی دُعا کی وجہ سے ہی تو ظالم قائم رہتا ہے!! نہ مظلوم کا مزاح ہداتا ہے، نہ ظالم کا۔ یون ظلم جاری رہتا ہے۔ مظلوم ظلم کو مقد رسمجمتا ہے اور ظالم اسے اپنی دان کی! دونوں اپنے مدار میں قائم رہتے ہیں لیکن بھی بھی تقدیر اپنے نام سے ہونے والے ظلم کو دُور کرنے کے لیے مظلوم کی آئر تا ہے آٹھوں سے پردہ بٹاتی ہے اور پھر مظلوم اپنے غصب شدہ حقوق کے حصول کے لیے میدانِ عمل میں اُتر تا ہے اور کھتے ہی دکھتے ہی در کھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی درکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی دکھتے ہی درکھتے ہی درکھی ہی درکھتے ہیں درکھتے ہی درکھتے ہیں درکھتے ہی در

نظم کا پہیداُس وقت تک جام نہیں ہوتا' جب تک معاف کرنے اور معافی مانگنے کا حوصلہ اور شعور نہ پیدا ہو۔ بدلہ لینے کی تمنا' ظلم کی اُساس ہے۔ معاف کردینے کی آرز وُ ظلم کا خاتمہ کرنے کیلئے ضروری ہے۔ ظلم توڑنے والے پرانی ہاتوں کو چھوڑنے والے ہوتے ہیں۔ ظلم کے ساتھ، ظالم کے ساتھ کیا سلوک کرنا چاہیے ' پنجبروں کی زندگی ہے معلوم ہوتا ہے۔ بھائیوں نے یوسف کے ساتھ جوسلوک کیا' اُس کا بدلہ یہی تھا کہ' جاؤ! آج کے دن تمہارے لیے کوئی سزانہیں'۔ فتح ملّہ کے بعد آپ علیہ کا پرانے مخافین کے لیے یہی ارشاد تھا کہ '' جاؤ! تم سب کے لیے آج کوئی سزانہیں'۔

اً رمعاشرے میں معافی ما تگنے اور معاف کرنے کاعمل شروع ہو جائے 'نوظلم کاعمل رُک جاتا ہے۔ خود بیندی ترک ہو جائے 'توظلم کاسفرختم ہو جائے 'توظلم کاسفرختم ہو جائے 'توظلم کاسفرختم ہو جائے 'توظلم کاسفرختم ہو جائے ہے۔ ہر وہ شخص جو اللہ سے معافی کا خواستگار ہے اُسے سب کو معاف کر دینا جا ہے۔ جس نے معاف کیا 'وہ معاف کر دیا جائے گا۔ دوسروں پر احسان کرنے سے ظلم کی یادختم ہو جاتی ہے۔ جن والے کاحق ادا کر دو' بلکہ اُسے حق سے بھی ماسوا دو' بس اِسے ہے جس معاشرہ فلاحی ہے۔ جس مظلوم اور محروم نہ ہول' وہی معاشرہ فلاحی ہے۔

## کرب ہی کرب

مکان بنایا گیا .....خوبصورت، بہت ہی خوبصورت .....و یکھنے والے خوش ہو مجئے۔ سوچنا پڑے گا کہ اگر دیکھنے والے خوش ہوں گے ....!

اگر دیکھنے والے خوش ہوں تو کیا اِس مکان میں رہنے والے لازمی طور پرخوش ہوں گے ....!

خوش کرنے والا ضروری تو نہیں کہ خوش رہنے والا بھی ہو۔ پھر یہ سب کیا ہے؟ ہم کیا کر رہے ہیں؟

اگر ہم خوش ہوں تو لوگ خوش نہیں رہنے دیتے اور اگر لوگوں کو خوش رکھا جائے تو ہم .....رہتے ہی نہیں 'خوش کہاں ہے رہیں گے!

کیا لوگ ہمارے مقدر کا غیر مغاون جِصّہ تو نہیں۔ ہرآ دی اپنے علادہ گروہ کو لوگ کہتا ہے ،خود بھی انک گروہ میں شامل ہے لیکن وہ خود کو شامل نہیں بھتا۔خود کو کر دار بھتا ہے اور دوسروں کو کر دار کش .....ہم سب ایک سمت کو چل رہے ہیں اور سب کا زُخ الگ الگ ہے۔ سب سب سے نالال ہیں۔ سب سب سے اجنبی ہیں۔ سب سب سب کے ہمراہ ہیں اور سب سب سے جدا ہیں ....سب کے سب مشکل میں ہیں اور سب سب سب کے ہمراہ ہیں اور است نہیں دیتا۔ سب بظاہر متحرک اِنسان ایک مشکل میں ہیں اور سب نہیں دیتا۔ سب بظاہر متحرک اِنسان ایک فظالم جود اور تعظل کا شکار ہیں۔ سب بھی میں شامل ہیں اور سارے اسلامی ہیں۔ ہم سب اسلامی ہیں ۔ ہم سب اسلامی ہیں سب سوچ رہے ہیں کہ آخر سوچ مفلوج کیوں ہے؟ کیا لوگوں کو نفرت ہیں تعلی ہو گیا؟ سب کو سب کی نظر لگ گئی ہے اور سارے منظور نظر سے محبت ہے یا محبت سے نفرت ہے؟ لوگوں کو کیا ہو گیا؟ سب کو سب کی نظر لگ گئی ہے اور سارے منظور نظر ہنے کے آرز دمند ہیں کیکن کس کے ....ایسا کوئی نظر نہیں آئا!! عجب حال ہے۔

جمیں الشعوری طور پر کسی شدید خطرے کا احساس ہے۔ ہم اِی لیے بھاگ رہے ہیں کیکن خطرہ کیا ہے۔ ہم اِی لیے بھاگ رہے ہیں کیکن خطرہ کیا ہے۔ ہم استحد بھاگ رہا ہے۔ ہمارے ہمارے سمعلوم نہیں۔ خطرہ ہمارے ہمائی رہا ہے۔ ہمارے ہمراہ ہے۔ ہم ایخ لیے خود ہی خطرہ ہیں۔ ہم خود ہی ایخ محبوب ہیں اور خود ہی حاسد ہمراہ ہے۔ ہم ایخ لیے خود ہی اور خود ہی سب ہے ہوے دہمن!

ہم بڑے کرب میں ہیں۔ کرب ہمارے دَور کی سب سے قوی علامت ہے۔ ہم نے خود ہی ایک مُلک بنایا اور خود ہی سوچ رہے ہیں کہ ہم نے اِسے کیوں بنایا!

مم كہتے ہيں كہ مم نے إسے إسلام كے ليے بنايا .....عجب بات ہے .... صحح بات ہے۔ بنانے

والے مسلمان تھے۔ کتنے بوے مسلمان تھے جنہوں نے ملک بنایا اور کتنا بڑا تھا اِس قافے کا سالار اسس بڑا اور علی مسلمان سے سے کون سے مسلمان تھا؟ بنانے والا یا مخالف سے کتنا اسلام چاہے پاکتان کو قائم رکھنے کے لیے سسہ جتنا قائد اعظم کے پاس اِسلام تھا۔ اِس سے زیادہ یا اِس کے علاوہ اِسلام کی کیا ضرورت ہے؟ اگر ضرورت ہے تو قائداعظم کی اِسلام کے حوالے سے کیا افادیت ہے؟ اُس کا اِسلام کی تشخص کیا ہے؟ ہمارے خیال میں وہ تشخص کمل ہے۔ اسلامی ہے۔ پاکتان بنانے کی حد تک تو اسلام آج سے نصف صدی پہلے ہی موجود تھا' اب مزید موجود گی کیا ہے۔ غور طلب بات ہے' پاکتان کی خاطر جان و سے والوں کا ایمان کمل نہ ہوتو اُن کی موت شہادت نہیں ہے۔ اگر شہادت ہے تو وہ ایمان کا مل ہوسکتا ہے۔ جس اسلام نے وحد ہے مل پیدا کی ۔ اُس کا اِسلام برخی تھا۔ وحد وقلز' اقبال نے پیدا کی۔ اُس کا اِسلام برخی تھا۔ اور کیا جا ہے؟

ہمیں ہرطرف سے خطرہ ہے۔ آخر کیوں ہے؟ ہمارا کیاقصور ہے؟ ہم ڈررہے ہیں' ہم کیوں ڈررہے ہیں؟ ہمیں ڈر سے نجات دلانے کے داعی خودتو نہیں ڈررہے؟ نہیں نہیں' ایسے نہیں ہوسکتا۔۔۔۔۔ممکن ہے ایسے ہی ہؤ خدا کرے ایسے نہ ہو!!لیکن ۔۔۔۔لیکن ہجھ نہیں۔۔۔!!

vww.iqbalkalmati.blogspot.com قطره قطره قلوم

# رِفعتِ خيال

رفعت خیال استی کیات میں پیدائہیں ہوسکتی۔ یا کیزگ افکار کے لیے پاکیزگ کروار کا ہونا ازی ہے۔ دسن خیال کسی کوشش کا نام نہیں ، کسی جنبو کا مقام نہیں ، محض تمنائے تخیل یا حصول تخیل کا ذر بیہ نہیں ۔ اُر فع خیال عنایت ہے ، عطا ہے ، فضل ہے اور یہ عطا گنبگار اور خطا کار کے لیے قطعاً نہیں ۔۔۔۔۔۔۔ فالوں جبریل کہ دیا جائے تو نزول افکار عالیہ یا نزول جبریل کسی کافر یا گمراہ کے لیے نہیں ۔ جبریل است والوں اور مقدس نفوس کو دولت افکار کے خزانے مہیا کرتا ہے۔ ناپاک زندگی یا کیزہ خیال سے محروم ربتی ہے۔ رفعت خیال کو جانے سے پہلے یہ دیکھنا چاہے کہ پستی کیا ہے؟ وہ کونسا انداز حیات ہے جس کے نفیب میں مخیل کی بلندی یا رفعت خیال نہیں ہے۔

لا کی جی الو بھر انسان کی زندگی کو پست کر ویتا ہے۔ اشیا کا حصول ، مال کی حمل مرتبوں کی حسرت انسان کو اور انسان کے باطن کو صحوا کی ویرانیاں عطا کرتے ہیں۔ لا کی زود ول 'بمیشہ خوف زدہ رہے گا۔ خوف کہ بھی بلند پرواز نہیں ہوسکتا۔ لا کی ظاہر کی زندگی پر زور دیتا ہے اور خیال 'باطن کا عروج ہے۔ لا لیحی انسان کے نفیب میں باطن آشنائی نہیں ہوتی۔ اشیا کا حصول ، اشیا کی محبت ، اشیا کی نمائش ، اشیا کا غرور فنا کے دیس کی باتیں ہیں اور بلند افکار یا بلندگی نگاہ نبقا کی جست کے نشانات ہیں۔ فنا ہے، بقا 'بقا۔۔۔۔۔۔۔۔۔ بعن خیال کی بلندی 'بقا کی و نیا ہے اور بقا کا سفراس وقت تک ناممکن ہے 'جب تک فنا اور فنا کی نبت سے نجا ہوا ہو ہو ۔ فنا اور فنا کی نبت سے نجا ہوا ہو ، چب خورا ہوا ہو ، ول تمناؤں سے بھرا ہوا ہو ، چب خورا ہوا ہو ، ول تمناؤں سے بھرا ہوا ہو ، چب خورا ہوا ہو ، ول تمناؤں سے بھرا ہوا ہو ، چب خوراک سے بھرا ہوا ہو ، اشیاء کے حصول اور اپنے حصول پر غرور ہے آزاد ہوتا ہے۔ وہ جانتا ہے اگر مکان اپنے مکینوں کی بجیان ہے 'تو اسی میں مربخے ہیں۔ اُن کا ہونا 'نہ ہونے کے برابر ہے۔ اُن کا ابنا مکان اُن کے اپنے آپ سے زیادہ انہا انسان کی خود بھی اِن نہا کا ہونا 'نہ ہونے کے برابر ہے۔ اُن کا ابنا مکان اُن کے اپنے آپ سے نیادہ نیاں کی خود بھی اِن ہونا کی جائے ۔ اُن کا ابنا مکان کی خود بھی اِن ہونا گا۔ بند خیال اُنسان می خود بھی اِن ہونا کی جو بھی اُن ہونا کے ۔ بلند خیال اُنسان می خود بھی زیت ہے۔ اُن کا ورشے کی ضرورت نہیں 'جس سے مکان کی خود بھی زیت ہے۔ اُنے کسی اور شے کی ضرورت نہیں 'جس سے مکان کی خود بی زینت ہے۔ اُنے کسی اور شے کی ضرورت نہیں 'جس سے مکان کی خود بی زینت ہے۔ اُنے کسی اور شے کی ضرورت نہیں 'جس سے مکان کو تویا بیا جائے۔ اُس نے اُسی مکان کی خود بی زینت ہے۔ اُن کی اور شے کی ضرورت نہیں 'جس سے مکان کو تویا بیا میں رہے ہوئے کہی اور میا میں دیتے ہوئے کی اور میا میں دیتے ہوئے کی والے کی دور ایس دنیا میں رہتے ہوئے کی والے کی دور ایس دنیا میں رہتے ہوئے کی والے کی دور کی ذات ہے عرب بخشی اور شے کی اور شے کی دور کی دو

ؤنیا میں رہتاہے۔ پست خیال اِنسان اپنے وجود کو یا لتا ہے اور بلند خیال اِنسان اپنے وجود کو اُجالتاہے۔ وہ خور سوز دوام کے سفر پر رہتا ہے۔

اوالادہمی انسان کا بابعد ہے قریب کا مابعد۔ بلند خیال اِنسان اپنے اِس مابعد کوہمی توجہ دیے ہیں۔ یہ درست ہے کہ بلند خیال یا بلندی خیال یا رفعت خیال وراثت نہیں چھوڑتا کیکن بلند فکری کا اصل نقط اصلاح فکر ہے۔ سہ ہے۔ صاحب خیال ابنی اولاد سے مقابلہ نہیں کرتا مصول اشیاء کا مقابلہ۔ وہ اپنی اولاد کو دعوت نگاہ دیتا ہے۔ دعوت خیال دیتا ہے۔ اولاد کو اس کی فطری صلاحیتوں کو بیدار کرنے میں مدودیتا ہے۔ اگر بیٹا باپ کی فکر، باپ کے خیل اور باپ کے خسن خیال کا شاہد نہ ہوئو دونوں کا مابعد خطرے میں ہے کیکن ایک استثناء کے ساتھ، اگر باپ نوٹ ہوئو تو بینا سے محروم بیٹا سسطوفان کی نذر ہوگا۔ باپ کی وَعا اُسے بچانہیں باپ نوٹ ہوئو این خیال سے محروم بیٹا سسطوفان کی نذر ہوگا۔ باپ کی وَعا اُسے بچانہیں سکتی۔ اگر بیٹا ابراہیم ہوئو این خیال سے ورثوت سے باپ کو وعوت دے اور اِنکار کی صورت میں ضنم خان ت

بہر حال حسن خیال و عوت خیال ہے اور یہ دعوت محبت اور بہدردی سے دی جاتی ہے۔ لوگوں کو آنے والے زمانوں کی طرف اِشارے کے جاتے ہیں۔ گزرے ہوئے زمانے و ہرا کر سنائے جاتے ہیں۔ گزرے ہوئے زمانے و ہرا کر سنائے جاتے ہیں۔ گزرے ہوئے دمان کی طرف اِشاری کا مطمح نظر ہوتا ہے۔ غیروں ہوں برتی اور ذات پرتی بعنی خود پرتی کے خوف ناک نتائج سے آگاہ کرنا ' بلندنظری کا مطمح نظر ہوتا ہے۔ غیروں کو محبت سے دعوت دی جاتی ہے۔ اپنوں کو صرف اطلاع ہی کافی ہے۔ اساور اگر اپنے قبول نہ کریں تو اپنے

....کیے اپنے! جدا کر دیئے جاتے ہیں!! ہبر حال بلند خیالی کی بات ہور ہی ہے۔ بلند خیالی کی وضاحت کیا ہے؟ وہ کیا شے ہے'جے بلند خیالی کہا جا سکتا ہے؟

کیا بلند خیالی یہ ہے کہ زمین پر بیٹھ کر آسان کی با تیں سوچی جا کیں ؟ نہیں قطعاً نہیں ۔ بلکہ اِس کے برعس 'بلند خیالی یہ ہے کہ زمین پر بیٹھ کر بینہ بھولنا کہ ہم زمین پر بیٹھ ہیں اور زمین پر بیٹھ والے خواہ کتنا ہی اگر اکر کے چیس 'آخر زمین کے اندر ساجاتے ہیں۔ مطلب بینہیں کہ ہم زمین پر چلنا چھوڑ دیں 'اِس لیے کہ اِس کے اندر ساجانا ہے' نہیں قطعاً نہیں ۔ صاحبانِ خیال اپنے اعمال کا خیال رکھتے ہیں۔ وہ اُتنا بوجھ اٹھاتے ہیں ' جس سے سفر آسان رہے۔ ہر شے ہروقت حاصل کرنے کی تمنا 'لاحاصل ہے۔ رفعت ِخیال 'ایٹار میں پلتی ہے۔ ایٹار' دراصل فروغ خیال کا واحد ذریعہ ہے۔ سیمجوری ہے۔

مجوری یہ ہے کہ رفعت خیال خوش خیالی یا خوش فہی نہیں ۔ رفعت خیال اظہار میں ضرور آتی ہے اور
اِس اظہار سے لوگوں کے لیے منفعت ہے ۔ صاحب خیال کے لیے خیال صرف سوز ہے، وجدان ہے ۔ خیال خیال نہیں ہے جذبہ ہے ۔ سورج کے پاس دُنیا کے لیے روشی ہے ، اپنے لیے آگ ۔۔۔۔۔ آگ ۔۔۔۔۔ الاؤ ۔۔۔۔۔ پش خیال نہیں ہے ، جذبہ ہوتو اُسے رفعت خیال کیے مل سکتی ۔۔۔۔ سورج کون بنائے گا'جوروشنی دینے سے کہ اگر اِنسان بخیل ہوتو اُسے رفعت خیال کیے مل سکتی ہے۔ اُسے سورج کون بنائے گا'جوروشنی دینے سے اِنکار کرے ۔ مزاج میں بنخادت اور ایثار نہ ہو'تو بھی رفعت خیال نہیں مل سکتی ۔۔۔ سے سورج کون بنائے گا' جوروشنی دینے سے اِنکار کرے ۔ مزاج میں بنخادت اور ایثار نہ ہو'تو بھی رفعت خیال نہیں مل سکتی ۔۔۔۔ سے اپنا کہلاتا ہے۔۔ خیال نہیں رہتا۔ اپنا خیال و سے سے اپنا کہلاتا ہے۔

ہم و کیھتے ہیں کہ کسی مقصد میں کامیاب ہونا' زندگی کی کامیابی تو نہیں۔ گناہ میں کامیابی' زندگی میں ناکامی ہے۔ ایک بخی غریب' صاحب خیال ہوسکتا ہے اور ایک بخیل امیر' ہمیشہ ہمیشہ کے لیے محروم خیال .....بہر حال رفعت ِ خیال کی تمنا ہوتو مال اور مرتبے کی آرز و ہے نجات ضروری ہے۔ لذیت وجود ہے گریز کرنے والے

رفعت خیال ہے آشا کرائے جاتے ہیں۔ دُوسروں کے وَردکوا پنا وَردیجے والوں کو بلند خیال عطا کیا جاتا ہے۔ خدمت انسانیت کے مخلص جذبے کو فطرت خود خیال کے زبور ہے آراستہ کرتی ہے۔ بلند خیالی اِنسان کا وہ عاصل ہو جو کوشش ہے نہیں نصیب ہے مانا ہے۔ بلند خیالی اِنسان خاک نشیں ہو جب بھی عرش نشیں ہو تی جو کوشش ہوتی او کی ایس ہے۔ بلند خیالی اِنسان خاک نشیں ہوتی او ہمیشہ سنجال کر جہ باتی ہوتی او ہمیشہ سنجال کر رہی ہاتی ہوتی او ہمیشہ سنجال کر رہی ہوتی او کول کو ڈرایا جاتا ۔۔۔۔ لیکن یہ تو عطا ہے ۔۔۔ وین ویلی ہوتی او ہوایا جاتا ۔۔۔۔ اگر مرتبہ ہوتا او لوگوں کو ڈرایا جاتا ۔۔۔۔ لیکن یہ تو عطا ہے ۔۔۔ وین ویلی ہوتی اور روشی بانٹی ۔ بخیل مطلب پرست، طالب زرسوچتے جا کیں کہ یہ سب کیا میں کہ دو خود جراغ کی طرح جلیں اور روشی بانٹیں ۔ بخیل ،مطلب پرست، طالب زرسوچتے جا کیں کہ یہ سب کیا ہونے ایک خیال ہی تو ہے، رفعت خیال ہو تو کیا ہے؟ رفعت خیال انعمت پروردگار ہے ۔ زندگی میں حاصل ہونے والا اور زندگ کے بعد بھی رہنے والا سرمانی بہی رفعت خیال ہی تو ہے۔

## باريسليم

ایک محدود اور مخضر زندگی میں إنسان کس کس کی ال ج نبھائے۔سب واجب الاحترام ہیں۔سب الائق تعظیم ہیں۔سب سائق تعظیم ہیں۔سب صاحب ارشاد ہیں۔سب قابل تقلید ہیں' لیکن مجبوری تو یہ ہے کہ عرصۂ حیات ہی قلیل ہے۔ اس میں اتنی تعلیمات اور اتنی اطاعتوں کا پورا ہونا ممکن ہی نہیں۔ہم پر کشرت قائدین کا خوفناک تسلط ہے۔کشر المقصد بنت کا شدید و باؤ ہے۔ہم پر اعصاب فنکنی کی و با نازل ہو چکی ہے۔ مجبور یوں کے حِصار میں جکڑے ہوئے اِنسان پراطاعتوں کی یلغار ہے۔ اِنسان جائے !

الله کے احکامات ہی لیجیے۔ اللہ کے احکام تو بس الله کے احکام ہیں۔ اِرشادات ِ باری تعالیٰ آیک زندگی سے لیے بس کافی ہیں۔اوامرونواہی کا سلسلهٔ سلسله ہائے روزوشب سے زیادہ ہے اور زندگ ہے کہ گروشِ روزگار کی مجلّی میں ہے۔

آج کے دَور میں ایک اِنسان بے شار طاقتوں کے سامنے جوابدہ ہے۔ وہ کرنے تو کیا کرے۔ اپنی بیشانی کو اِصلاح کی طرف توجہ کرے، اپنی باطن کی سامیوں کو دُور کرے، اپنی بیشانی کو بجھائے، اپنی بیشانی کو بجھائے، اپنی بیشانی کو بجدوں سے سر فراز کرے، اپنی راتوں کو قیام و رکوع و بجود کی دولت سے مالا مال کرے ۔۔۔۔۔ اگر کسی طریقے سے ایسا کر ہی لے تو اُسے رَمُو زِمُملکت سے آشنائی کیسے ہو۔'' درولیش' سر براہ' بالعموم مخلوق کو خالق کے حوالے کرکے اپنی عاقبت کو روشن کرتے رہتے ہیں۔'' اللہ والے'' اکثر مخلوق سے ایسے بے نیاز سے ہو جاتے ہیں جیسے خدا نہ کرے وہ مخلوق کے خالق ہوں۔ بے نیازی خالق ہی کو زیب دیتی ہے' کیونکہ وہ کسی کے آگے جوابدہ نہیں ۔۔ سر براہ بے نیاز ہو جا کمیں تو اُنہیں غافل سر براہ کہا جا تا ہے ، اور غافل سُلطان' رعایا پر ایک آ زمائش کی گھڑی ہوتا ہے۔

مشکل تو یہ ہے کہ خدا کو راضی کرنا الگ بات ہے اور مخلوق کو راضی کرنا اور شے ہے۔ دونوں کو بیک مشکل تو یہ ہے کہ خدا کو راضی کرنا الگ بات ہے اور مخلوق کو راضی رکھنا بہت مشکل ہے۔ جب تک حالات کمسال نہ ہوں سلیم کیساں نہیں ہو سکتی سلیم کیساں نہ ہوئو سب کا راضی ہونا ناممکن ہے۔ نیک سربراہوں کا پریشان ہونا فطری بات ہے۔ اللہ کے احکام کی اطاعت میں پورا اُتر نے کے لیے پوری زندگی بھی کافی نہیں۔ فطری بات ہے۔ اللہ کے احکام کی اطاعت میں پورا اُتر نے کے لیے پوری زندگی بھی کافی نہیں۔ اللہ کی اطاعت بھی لازی ہے۔ آپ علیہ کا برعمل اللہ کے صبیب علیہ کی اطاعت بھی لازی ہے۔ آپ علیہ کا برعمل اللہ کی اطاعت بھی لازی ہے۔ آپ علیہ کا برعمل

سنت باوراً سن گرد کی الازم ہے۔ ہم آپ علی کے اقوال واحادیث یاد کر کے اطاعت کا فرض ادا کرتے ہے۔ اور آپ سنان ہوند والے لباس سے تیں۔ اور آپ سنان ہوند والے لباس سے زود ابستان ہوند والے لباس سے زود ابستان کی اطاعت کریں تو کوئی اِنسان ہوند والے لباس سے زود ابستان کی اطاعت کریں تو کوئی اِنسان ہوند والے لباس سے زود ابستان کے انسان سے میں اور آپ علی کی زندگی معمولی اِنسان سے آپ میں نور آپ علی کا فاقے سے گزرر ہے ہوتے بھی دیور آپ علی کا میں اور آپ علی کا فاقے سے گزرر ہے ہوتے ہیں دیور آپ علی کا میں اُنسان سے ذاتی اِنقام نہیں لیا۔

ہم آپ علی کے اوانہیں کر سے ہم آپ علی کے اطاعت کو جزوا بھان تھے ہیں اور ہم آپ علی کا طاعت کا حق اوانہیں کر سے ہماری مختصر زندگی میں آپ علی کی سرت وطنیہ کا علم حاصل کرنا ہمی آسان نہیں۔ ہم سلیم کا ہار کسے اٹھا کی سے کا علم حاصل کرنا ہمان نہیں۔ ہم سلیم کا ہار کسے اٹھا کی سے اور ہمی خم ہیں۔ ہم سلیم کا ہار کسے اٹھا کی سے اگر اللہ اور اللہ کے حبیب علی کی اطاعت تک بات ہوتی تو خریت تھی ..... ہمارے لیے اور ہمی فرائض سلیم ہیں۔ قرآن کا علم ، قرآن فہی ، قرآن وائی ، جبکہ ہم عربی زبان سے اِسے آشنا ہمی نہیں۔ مختصر زندگی میں سے بر کر کا فرض میں قرآن کے مطابق ہر کر کا فرض میں قرآن کریم کا علم حاصل کرنا سب کے ہیں کی بات نہیں۔ اپنی زندگی کو منشائے قرآن کے مطابق ہر کر کا فرض میں قرآن کریم کا علم حاصل کرنا سب کے ہیں کی بات نہیں۔ اپنی زندگی کو منشائے قرآن کے مطابق ہی مان لیا جائے تیں۔ ہم حالے تو اس زندگ میں ہیں سال سے زیادہ نیند کا عالم ہے۔ اِس زندگی میں سے پھے سال بی جاتے ہیں۔ ہم جائے تو اس زندگی میں ہیں سال ہے واردہ نیند کا عالم ہے۔ اِس زندگی میں سے پھے سال بی جاتے ہیں۔ ہم واگ ہوری زندگی خی کرزندگی ہیں جن زندگی کی ضرور یات ہوری کر سکنے کے قابل نہیں ہوتے۔ ضرورت کے پاؤں حاصل کی عادر سے ہیں۔ عادرت ہیں دیتے ہیں۔ عادرت ہیں دیتے ہیں۔ عادر ہیں دیتے ہیں۔ عادر سے ہیں دیتے ہیں۔

ہم اوگ ملازمتوں سے ریٹائر ہو کر اُنہی مصیبتوں میں بہتلا ہوتے ہیں بجن کے علاج کے لیے ملازمت کی تلاش ہوتی ہے۔ پھر کسی کرائے کے ملازمت کی تلاش ہوتی ہے۔ پھر کسی کرائے کے مکان کی نفہ ورت ہوتی ہے۔ پھر ذمہ داریوں کا بوجھ ہوتا ہے۔ حالات کا تھم نافذ رہتا ہے اور ہم اطاعت میں مسروف ہوت ہیں۔ کس کی گھم مانا جائے۔ ضرورت کا حکم ، بیاریوں کا حکم ،ساج کا حکم اور پھر ذہب کا حکم ،اس برمستر ادحکومت کے اُحکام!

بات یہاں تک حم ہو جاتی او مرزمکن ہونے کی صورت رہ جاتی ۔۔۔۔ ہم پر اور بھی اطاعتیں واجب الدا ہیں۔ سی بہر کرام کے ارشادات ہمارے لیے مینارہ نور ہیں۔ ہم جان پر کھیل کر بھی اُن کی اطاعت کریں گے۔ آئمہ کرام کی اطاعت، فقہ کی اطاعت، اور پھر اولیائے کرام، علائے حق کے ارشادات ہمارے لیے جادہ حق کے رشن سنگ میل ہیں۔ ہم اطاعت پر مجور ہیں اور اِس مجوری پر مسرور ہیں۔ اِتی مجوریوں میں اور بھی آوازیں شام ہو جاتی ہیں۔ اِقبال کے ارشادات کھی ایپ من میں ڈوب جانے کا ظام ، کھی زبان ومکال تو شرک کرنگل جانے کا ظام ہیں۔ اِقبال کے ارشادات کمی ایس سے شرمندگی میں ڈوب جانے کا مقام بیدا ہونے کے۔ ورنہ اقبال آشنائی کے فرض سے کوتائی کے احساس سے شرمندگی میں ڈوب کر مر جانے کا مقام بیدا ہونے ہے۔ ورنہ اقبال آشنائی کے فرض سے کوتائی کے احساس سے شرمندگی میں ڈوب کر مر جانے کا مقام بیدا ہونے

قطره تطره قكوم

کا اندیشہ تھا۔ ہمیں اقبالؒ سے محبت ہے، ضرور ہے کیکن اِتنی محبت تو ہمکن ہی نہیں جتنی اولا دکو باپ سے ہوسکتی ہے۔ ہم عظیم اِنسان کے نام لیوا ہیں۔ اُس کے وارث تو نہیں۔ تسلیم کا بوجھ اُتنا اُٹھا کیں گے 'جتنا ہمارے ہصتہ میں آیا!

ہم پر قائداعظم کے إرشادات کی تعلیم کا حق ادا کرنے کا فریضہ عائد ہوتا ہے۔ قائداعظم کا ہر قول ہمارے لیے قولِ سدید ہے۔ قائداعظم کی زندگی بھی ہمارے لیے ایک عملی نمونہ ہے۔ اُس کا اِسلامی تخص بھی ہمارے لیے آیک عملی نمونہ ہے۔ اُس کا اِسلامی تخص بھی ہمارے لیے نمونہ ہے۔ جتنا اِسلامی عمل قائداعظم اور اقبال کے پاس تھا' بس اُتنا بی اِسلامی عمل ہمیں منظور ہے' ہمارے عکما اُسے ماضی نہیں ہوتے۔

سوال یہاں سے شروع ہوتا ہے کہ ایک زندگی میں ہم کس کس کی زندگی کونمونہ مانیں اور ایک د ماغ ہے کس کس کی بات کوقول فیصل مانیں اور ایک دِل سے کس کس سے محبت کریں۔ ہمارے لیے تسلیم

کا ہار بارگرال ہے۔

اگر ہم اللہ کے مجبوب علی کے اطاعت ہی اپنے لیے فرض سمجھ لیس تو بھی کسی اور کا سیجھ بھی فرمایا ہوا ہمارے لیے قابلِ تعلید کیوں ہو ..... ہُوا کرے کوئی' جو بھی ہو ..... ابنِ مریم ہی ہم تھہرے علامانِ رسول علیہ ہم ہم پرکوئی اور اطاعت مسلط ہو' تو کیوں ہو۔ ہمارا یہ سوال ہے مفکرینِ اسلام کی خدمت میں .....!!

#### معمولی بات

معمولی با تنیں بڑے غیر معمولی نتائج برآ مدکرتی ہیں۔ بہمی بھی ایک چھوٹی می بات اتنی بڑی بات ہوتی ہے کہ اُسے دانائی اور رعنائی خیال کی اِنتہا سمجھ لیا جاتا ہے۔ اگر چھوٹی بات کو چھوٹا نہ سمجھا جائے 'تو کوئی بڑی بات بڑئی ندرہ جائے۔

جھونے کاموں کو بڑی احتیاط سے کرنے والا إنسان کسی بڑے کام سے کھی مرعوب نہیں ہوتا۔ جھونے انسانوں سے محبت کرنے والا، اُن کا ادب کرنے والا، اُن سے برابر کا سلوک کرنے والا کسی بڑے سے بڑے شہنشاہ سے نہیں ڈرتا۔ ''معمولی انسان' سے محبت' غیرمعمولی اِنسان کا ڈر لکال دیتی ہے۔ ایک سجدہ حاصل ہوجاتی ہے۔

و نیا کے عظیم اور غیر معمولی واقعات کی بنیاد میں اکثر اوقات معمولی اِتفاقات نظر آئیں ہے۔

ایک اِنسان نے وُ وسرے کو دیکھا۔ معمولی ہی بات تھی۔ ایسے اکثر ہوتا رہتا تھا مگر اِس دفعہ ایک انسان کو وُ وسرے کے چبرے میں پچھ اور ہی نظر آیا۔ معمولی ہی بات ہے نظر کا ملنا اور پھر ول کا دھڑ کنا اور پھر اُنسان کو وُ وسرے کے چبرے میں پچھ اور ہی نظر آیا۔ معمولی واقعات پیدا ہو جاتے ہیں۔ فو جیس الر جاتی ہیں ،

کا کنات کا رنگ ونور میں ڈھل جانا۔ غرضیکہ بے شار غیر معمولی واقعات پیدا ہو جاتے ہیں۔ فو جیس الر جاتی ہیں ،

تخت ہمن جاتے ہیں ، ملک آباد یا ہر باد ہو جاتے ہیں۔ آکھیں کئی ہی آکھوں کوخون کے آنسو دے جاتی ہیں۔

قاویطر وکی ناک قدیم مصری اور یونانی تہذیب میں بڑے غیر معمولی نتیج برآمد کرتی رہی ہے۔

قاویطر وکی ناک قدیم مصری اور یونانی تہذیب میں بڑے غیر معمولی نتیج برآمد کرتی رہی ہے۔

معمولی سے پرندے بُد بُد کی اطلاع سے ایک غیر معمولی ،عظیم پیغیبر حضرت سلیمان کے دربار میں اسے بغیبر حضرت سلیمان کے دربار میں استے ہی نعیر معمولی واقعات بیدا ہو جاتے ہیں۔ ارادہ ہی عمل بن جاتا ہے۔خواہش اور حاصل میں فاصلے مث جاتے ہیں۔ علم والے ایسے علم کا اظہار کرتے ہیں کہ دُور کا نظارہ اُڑتا ہوا پاس آ جاتا ہے۔ بُد بُد نے ہلچل مجا دی۔ معمولی کی راہ دکھادی۔

ایک معمولی انسان جس کا نام'' دِهیدو'' تھا' ایک بستی میں ایک لڑکی ہے ملا .....گاؤں اور شہروں کی زندگ میں ایسے ہوتا ہی رہتا ہے۔معمولی ہی بات ہے' لیکن اِس معمولی واقعے کو ایک غیر معمولی شاعر مل گیا..... وارث شاؤ نے معمولی کوکہاں ہے کہاں پہنچا دیا۔

وارث شأة كے اپنے عرفان نے ہير رائجے كے قصے كو راوسلوك بنا ديا۔ ہيركو پرلگ محكے ، رائجے كو

رفعت خیال کے گھوڑے پرسوار کرا دیا گیا۔ شاعر نے کسن بیان کی وہ گل کاریاں کی ہیں کہ بس سے اُس کا جھتہ ہے۔ جس طرح لوگ مثنوی کو' قرآں در زبانِ پہلوی' کہتے ہیں' اُسی طرح عُشاقِ وارث شاہ اُس کتاب کو قرآن کی طرح حفظ کرتے ہیں۔ اِس کی بڑے اہتمام سے' تلاوت' کرتے ہیں۔ سیجے یا غلط اِس سے بحث نہیں۔ بات یہ ہے کہ معمولی سے کتنا غیر معمولی نتیجہ نکلا۔ آج ہمارے سکالر ہیر را نجھا پر مقالے لکھتے ہیں، اُسیس۔ بات یہ ہے کہ معمولی سے کتنا غیر معمولی نتیجہ نکلا۔ آج ہمارے سکالر ہیر را نجھا پر مقالے لکھتے ہیں، اُسیس۔ بات یہ ہے کہ معمولی سے کتنا غیر معمولی نتیجہ نکلا۔ آج ہمارے سکالر ہیر را نجھا پر مقالہ نگار ڈاکٹر۔ کتنے اُسٹریت ہیں۔ نہ ہیر ڈاکٹر، نہ را نجھا پر وفیسر، نہ وارث شاہ صدر شعبہ۔ بس اِن پر مقالہ نگار ڈاکٹر۔ کتنے برے امکانت بیدا کیے ایک جھوٹے سے واقعہ نے کہ' دِھید و را نجھا' گھر سے بھاگ گیا۔ بس وہ گھر سے نکل ہوگیا۔ نصیب کی منزلوں کا سفیر ہوا۔ آج وہ ایک بہت بڑی روحانی علامت ہے۔

کیا فطرت اپنے غیر معمولی واقعات کو معمولی تعارف سے شروع کرتی ہے؟ غالبًا ایسے بی ہے۔ ایک بنتج نے خواب دیکھا۔ باپ نے کہا'' بیٹا! اپنا خواب بھائیوں کو ند سُنانا۔' بھائی سُن گئے۔ بس پھر واقعات شروع بو گئے۔ قرآن کریم میں اِس واقعے کو بہت ہی اُحسن کہا گیا۔ معمولی می بات تھی ۔۔۔ خواب غیر معمولی نتیجہ مصر کی بادشاہی ، پیغمبری اور قرآن میں تذکرہ' اور دُنیا میں ایک عظیم مثال ۔۔ حُسنِ یوسف' اور پھر علامت برادرانِ یوسف ۔۔۔ اینے اور اِسنے بیگانے۔

بہر حال بید دنیا اکثر عظیم واقعات کے پس پردہ ایک معمولی سا راز رکھئی ہے۔ وہ راز امرالہی ہوسکتا ہے۔ کچھ بھی ہوٴ دیکھنے میں معمولی اور سبحھنے میں بڑا غیر معمولی۔

تاریخ بندمیں ایک کبوتر کے بعد دوسرے کبوتر کا اُڑنا' مُسنِ معصوم کی ادائے دلفریب کے طور پر آئی جمی تاریخ کے طالب علموں کے لیے لطف کا باعث ہے۔ پچھلوگ کبوتر کے اُڑنے کو علامت کے طور پر ہی لیتے جسی تاریخ کے طالب علموں کے لیے لطف کا باعث ہے۔ پچھلوگ کبوتر کے اُڑنے کو علامت کے طور پر ہی لیتے جیں۔ وہ کہتے جیں' چلوا کی کبوتر تو اُڑا' سواُڑا۔ خدا کے لیے دوسرا کبوتر ہاتھ سے نہ چھوڑ دینا' ورنہ تاریخ ختم ہو جائے گی۔

یمی نہیں ایک بار پھر ساتے ہو تھا ہے خلاف سازش موجود ہے اور آپ علی ہے درخواست بھی کی سے متابعت سے درخواست بھی ک سنگ کہ آپ علی ہے سازش کے گھر تشریف لائمیں لیکن آپ علی ہے اتنا اہم فیصلہ اُومُنی کی مرضی پر جیبوڑ دیا۔ آپ علیہ تو معمولی ہاتوں کے راز جانبے والے تھے۔ اُومُنی کا فیصلہ تو وہی ہونا تھا جواللہ کا امر تھا۔

غیر معمولی لوگ معمولی ہاتوں ہے ہی راز آشنا ہوئے ہیں۔ایک آدمی نے جنازہ دیکھا' پوچھا'' یہ کیا ہے؟'' اُس کے در ہار یوں نے کہا'' جہاں پناہ! یہ جنازہ ہے مرنے والے کا آخری سفر اور یہ ہرآدمی کے ساتھ www.iqbalkalmati.blogspot.com

قطره قطره فكوم

ہوتا ہے۔'' گوتم بدھ نے کہا''ارے یہ ہرآ دی کے ساتھ ہوتا ہے تو تم لوگ اٹنے بے جس کیوں ہو۔ آخری بات سے پہلے کوئی اور بات ضرور ہوگی۔ اُسے دریافت کرنا چاہیے۔'' وہ تخت چھوڑ' جنگل کونکل گیا۔ راز آشنا ہو گیا۔ اُس نے معمولی واقعہ سے غیر معمولی بات حاصل کرلی۔

ہمارے ہاں بھی بڑی معمولی ہاتیں ہورہی ہیں۔ بس اِن کا غیرمعمولی نتیجہ بھینے والا بی کوئی نہیں۔
اِسلام کے نفاذ میں معمولی تاخیر، جہوریت کے معمولی سے قافلے معمولی سی بداعتادیاں اور معمولی سی خفلتیں،
افغانستان کے معمولی سے جہازوں کا معمول، قوم کے اندر معمولی سا انتشار..... اور ایک معمولی سا تفافل سیکہیں کی غیرمعمولی واقعے کی نشاندہی نہ ہو۔ دوسرا کبوتر اڑانے کی تاریخ نہ دہرائی جائے۔معمولی باتوں کومعمولی نہ مجماعائے!!

## مُمانول كالشكر ُ يقين كا ثبات

اللہ نے بیٹیم کو کھانا کھلانے کا تھم دیا ہے۔ ہم بیٹیس پوچھ سکتے کہ اللہ کے اُسے بیٹیم ہی کیوں کیا ہے۔ اللہ اُسے خود ہی کیوں نہیں کھانا عطا کرتا۔ شکوک وشبہات کی دنیا میں سوال ابھرتے ہیں۔ یہ کیوں' ایسا کیوں نہیں 'ایسے ہونا جا ہے تھا۔

یفین سے محروم انسان صرف سوال ہی کرتا رہتا ہے کہ اللہ نے قید کیوں کیا' ایسے کیوں نہیں۔ صاحب یقین بیٹیم کو کھانا کھلاتا ہے اور اسے اپنے لیے سعادت سمجھتا ہے۔ عقیدے کو ٹابت نہیں کیا جا سکتا' اسے شلیم کیا جا سکتا ہے۔ اللہ کا ثبوت اپنی ہی پیٹانی میں ذوق سجدہ کی شکل میں ملتا ہے۔ اگر ذوق جبیں سائی نہ ہو' تو عقیدوں کے کمل مسار ہو جاتے ہیں۔ مابعد پرصرف اعتاد ہی کیا جا سکتا ہے، اس کی حقیقت کو ٹابت کرنا مشکل ہے۔

آج کے انسان اور مسلمان کے لیے بیم حلہ مشکل ہے کہ وہ اپ عقیدے کو محفوظ رکھے۔عقیدہ قدم پر ہاتھ سے نکل جاتا ہے۔ ہم مانتے ہیں کہ اللہ بی رزق دینے والا ہے۔ ہم سوچتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ رزق کی تقسیم نا منصفانہ ہے۔ ہم مینہیں کہد سکتے کہ اللہ نے پچھانسانوں کو صرف غریب رہنے کے لیے پیدا کیا ہے۔ یہ موسکتا ہے۔ وہ اللہ جس نے سب کے لیے بیساں زندگی پیدا کی ، سورج کی روشن سب کے لیے ہیساں۔ اُس ہے۔ سب انسانوں کو ایک بی صورت عطا ہوئی ہو پیدائش ایک جیسی اور موت بھی سب کے لیے بیساں۔ اُس کے خزانے سب کے لیے ہیں کی مواثی ناہمواری کا سبب کیا ہے؟ کون ہے جوجن سے زیادہ حاصل کرتا ہے اور کون ہے جوجن سے خروم رہتا ہے۔

سے دولت کما تا رہتا ہے اور ساتھ ہی ایملان کرتا رہتا ہے کہ اُس کی عباوت منظور ہوگئی، اللہ نے رحم فرما دیا، وہ بڑا مہر بان ہے ۔ اُس کی عباوت منظور ہوگئی، اللہ نے رحم فرما دیا، وہ بڑا مہر بان ہے ۔ یہ می کا مال کھانے والا مج کرتا ہے اور خدا کے گھر میں واخل ہوتا ہے بڑے یفین کے ساتھ ۔ اللہ کا عکم نہ ماننا اور اُس کے روبرو ہونا' اُس کے و و بدو ہونے کے برابر ہے ۔ امیر آ دمی کا غلط یفین' غریب انسان میں وسوسہ پیدا کرتا ہے۔ فریب سے عبادت کی وولت بھی چھن جاتی ہے۔ وہ سوچتا ہے کہ اللہ تو بس امیر کا اللہ ہے، امیر کی نافر مانیوں کو سزا دینے کی بجائے اُنہیں انعام و بتا ہے۔ غریب کوصرف غرب فی برداشت کرنے کا درس میں جاتا ہے۔ غریب کوصرف غرب فی برداشت کرنے کا درس دیا جاتا ہے۔ یہاں سے عقید ہے میں دراڑ بڑتی ہے۔ امیر کی دولت اور دولت کی نمائش غریب کو اللہ کی رحمت

ت و ین کردیق ہے لیکن منتیدہ چنتہ ہوتوانسان ہرجال ہے گزرجا تا ہے، وہ مایوس نہیں ہوتا۔

گانول کی تاریب راتول میں یقین کے چراغ جنتے ہی رہتے ہیں۔ دولت مندانیان میں اگر خوف خدا نہ ہوا تو اس کی عاقبت فرعون جیسی ہوتی ہے۔ غریب کا یقین محفوظ رہے تو اس کے لیے رحمیں ہیں۔ رزق سرف بیسہ ہی نہیں ہے ایمان بھی رزق ہے۔ مال فنا ہوجاتا ہے لیکن ایمان قائم رہتا ہے ہمیشہ کے لیے۔

التدکو مانے والے ہر حال میں راضی رہتے ہیں۔ وہ صحت اور بیماری ووٹوں میں اللہ کو یاد کرتے ہیں۔ صاحب یقین ہر حال میں صاحب یقین ہے۔ وہ جانتا ہے کہ اِس دُنیا میں اللہ کریم نے ہر رنگ کے جلوے پیدا فرمائے ہیں۔ ایس کی عاقبت الگ مخدوش ہے۔ فرمائے ہیں۔ ایس کی عاقبت الگ مخدوش ہے۔ فرمائے ہیں۔ ایس کی عاقبت الگ مخدوش ہے۔ فرمائے ہیں۔ ایس کے لیے الگ بیاریاں ہیں۔ اُس کے الگ اندیشے ہیں۔ اُس کی عاقبت الگ مخدوش ہے۔ فرمائے ہیں۔ ایس کے لیے فریبی باعث ندامت نہیں۔

امیرغریب کی بحث نمیں ہر انسان بیک وقت امیر بھی ہے اورغریب بھی۔ جوابے نصیب پرخوش ہوا وہ تو نہوں نوش نصیب ہے۔ جس انسان کی آرزو حاصل سے زیادہ ہوا وہ غریب ہی ہے۔ ویکھنے والی بات صرف اتی ہے کہ کون اپنے حال پرمطمئن ہے۔ کون ہے جواپنی حالت پر راضی ہے۔ کون ہے جواپنے ماحول میں صاحب یقین ہے۔ کون ہے جو مگانوں کے لئکر میں گھرا ہے۔ کس کا ول اُس کی یاد ہے آباد ہے۔ کون ہے جو عارضی نقین ہے۔ کون ہے جو مگانوں کے لئکر میں گھرا ہے۔ کس کا ول اُس کی یاد ہے آباد ہے۔ کون ہے جو عارضی زندگی پرمغرور ہے۔ کیا صرف دولت بی نے اِنسان کواپنے رب کے سامنے مغرور کر رکھا ہے۔ امیر 'غریب ختم نبیس ہو سکتے۔ عقید ہے کے قیام کے ساتھ بھی یہ طبقے قائم رہتے ہیں۔ زکوۃ دینے والا تب بی ہے جب لینے والا ہو۔ قابل غور بات یہ ہے کہ کون ہے جوامیر ہوکر خوف خدار کھتا ہے اور کون ہے جوغر ہی میں یقین کی دولت سے بالا مال ہے۔ تخلیق میں رنگینی اور کسن اِس وجہ ہے کہ کوئی کسی کے برابرنہیں ۔ کوئی کسی کسی کسی اُن کو والے کو اور مور مور۔ اچھا امیر بھی بہت اچھا ہے ، پُر اغریب بھی بہت بُرا۔ اللہ کے ہاں تقوی کی کسی سے د

یہ کتنے غور کی بات ہے کہ جس اِنسان پر اللہ درود بھیجنا ہے اُس کو بتیمی اورغربی ہے گزرنا پڑا۔ عجب بات ہے کہ بیوں کے نبی علیہ اور وادی بات ہے کہ بیوں کے نبی علیہ بیل بیٹی ہر سے اور وادی طائف ہے کہ بیان ہوار اللہ آپ اور وادی طائف ہے است تقرّب کی ہے تعلق کی ہے ٹروت و دولت کی نبیس ۔ اُنر گھر میں چرا غال ہواور دل میں تار کی ' تو کیا حاصل ۔ اگر غربی میں سرمایۂ یقین مل جائے ' تو ایسی غربی پر بزار خزانے قربان۔

آئ کا دَورسائنس اور فلسفے کی وجہ ہے ہے بیٹنی کا شکار ہے اور نتیجہ یہ ہے کہ کثرت مال کے اندر تنگی کا حال موجود ہے۔ اِنسان کو غافل کر دیا ہے 'کثرت مال نے' حتیٰ کہ وہ قبر میں جا گرتا ہے اور پھر اُن مسرتوں پر اِنسوس ہوتا ہے' جوغریب کو اُس کے حق ہے محروم کر کے حاصل کی گئیں۔

آئے کا ذہن شبہات کی آ ماجگاہ ہے۔ شکوک پرورش پارہے ہیں گمان پکل رہے ہیں۔ دِل سوز سے خالی ہو گیا ہے۔ اِنسان خدا سے دُور ہوتا جا رہا ہے کیونکہ وہ دولت کے دیوتا کا پجاری ہے۔ کوئی انسان دو

آ قاؤں کا غلام نہیں ہوسکتا۔ آج کا انسان کئی آ قاؤں کا غلام ہے۔ دولت کا غلام اسلح کا غلام جمہوریت کا غلام اور ت برخواہش کا غلام۔ انسان اپنی آرزو کے آگے سجدہ کرتا ہے خدا کے آگے نہیں جھکتا ۔ وہ ایک سجدہ جو ہزار سجدوں سے نجات دلاتا ہے آج کے انسان کو حاصل نہیں ہوا۔

لاکھوں مساجد میں صبح شام' دن رات کا وَ وَسِیکر پر اسلام پھیلایا جارہا ہے اور تا قیر کا یہ عالم ہے کہ معاشرہ پراکندہ ہے۔ کیا نہیں ہو رہا۔ کیا نہیں ہو چکا۔ مبلغ یقین سے محروم ہو' تو تبلیغ تا قیر سے محروم ہو جاتی ہے۔ آج بے یقین ایک وہا کی صورت اختیار کر گئی ہے۔ جس انسان کو اپنے آپ بریقین نہ ہو' وہ خدا بر کیا یقین رکھے گا۔

جم محروم ہو محے ہیں' اُن حقیق مسرتوں سے جو یقین اور صرف یقین سے حاصل ہو سکتی ہیں۔ جو محض روزہ ندر کھے وہ عید کی مسرت کسے حاصل کرے۔ عید کی خوشی دولت سے حاصل نہیں ہوتی' یقین سے ہوتی ہے۔ روزے کے انکاری جب عید مناتے ہیں' تو اُن کے چہرے بے نور ہوتے ہیں' اُن کے ول بے حضور ہوتے ہیں۔ روزے دار کا چہرہ تا بدار ہوتا ہے' اُس کا ول حقیقی مسرتوں سے ہمکنار ہوتا ہے' اُس کا سینہ یقین سے پُرنور ہوتا ہے' اُس کا سینہ یقین سے پُرنور ہوتا ہے' اُس کی آئے میں مُرور ہوتا ہے' اُس کے لیے عید کی نماز سجد ہونیاز ہے' بیاز کے حضور۔

دنیا کی تاریخ کاغور سے مطالعہ کیاجائے تو اس میں یقین اور شکوک کے معرکے نظر آتے ہیں۔ صاحب یقین آمک میں چھلانگ نگا دیتا ہے اور صاحب ممان دیکھ دیکھ کر جیران ہوتا ہے کہ آمک گزار کیسے ہوگئی۔ یقین کے جلوے ایمان والوں کا اٹا ہے ہیں۔

صاحب یقین خوف و تحون سے آزاد ہے۔ اسے نہ آنے والے کا ڈر ہے نہ جانے والے کا ملال۔ وہ صرف اپنے مالک سے عمل کو دیکھتا ہے۔ دیکھتا ہے اور خوش ہوتا ہے۔ وہ شکر کرتا ہے کہ اسے شکر کرنے والا بنایا حمیا۔

صاحب یقین خرد کی محقیاں بھی سلجھاتا ہے اور گیسوئے ہستی بھی سنوارتا ہے۔ صاحب گمان اپنے وسوسوں کی نذر ہو جاتا ہے۔اے نہ بیزندگی راس آتی ہے نہ وہ زندگی جس کے بارے میں اے شک ہے۔وہ اندر سے نو ننا رہتا ہے اور پھر شکت جہاز کوکوئی ہوا بھی راس نہیں آتی۔

یفین کی طافت پھروں سے نہرنکالتی ہے۔موت سے زندگی نکالتی ہے۔یفین کچے تھڑے کو پکارنگ دیتا ہے اور گمان محلات میں رہ کرلرز تا ہے خوفز وہ ہوتا ہے سراسیمہ رہتا ہے۔

یقین کے ساتھ اللہ ہے اور کمان کے ہمراہ شیطان۔ آج کی دنیا میں صاحب کرامت ہے وہ انسان جوساحیہ یعین ہو۔ آج کے دور کی آگ سرمایہ پرتی کی آگ ہے ہوں پرتی کی آگ ہے خود پرتی کی آگ ہے۔ آج کا ابراہیم وہ انسان ہے جو اس آگ میں گزار پیدا کرتا ہے، جس کی نگاہ خیرہ نہیں ہوتی ،جس کی آگھ میں یعین کے آگھ میں یعین کے جو ہمہ میں یعین کے ول میں اعتاد ہے اس وات پرا جو اس کی مجود ہے اس کی محبوب ہے جو ہمہ حال موجود ہے۔

www.iqbalkalmati.blogspot.com

قطره قطره قُلرم

جم من حیث القوم بھی یقین ہے محروم ہوتے جارہ ہیں۔ ہم میں بلندفکری کا فقدان ہے اور نتیجہ یہ بہت میں بلندفکری کا فقدان ہے اور نتیجہ یہ بہت آپ میں بحث مباحثہ کرتے ہیں الجھتے ہیں۔ صوبوں کی بحث ہے زبان کی بحث ہے۔ اقتدار کی ہوں نہیں بقین سے محروم کر دیا۔ ہم کوشش کو بی سب پھے بھتے ہیں۔ نفیب پر اعتاد نہیں۔ گدھا ہزار کوشش کرے گورٹ کا نفیب نہیں حاصل کر سکتا۔ ہم دوائی کوصحت سجھتے ہیں اور صحت کو زندگی کا دوام۔ ہم بھول جوتے ہیں کداس فنا کے دلیں ہیں کسی چیز کو قیام نہیں۔ نہصحت ہمیشہ روسکتی ہے نہ زندگی۔ ہمیں یقین کیوں نہیں جوتے ہیں کداس فنا کے دلیں ہیں کسی چیز کو قیام نہیں۔ نہصحت ہمیشہ روسکتی ہے نہ زندگی۔ ہمیں یقین کیوں نہیں آتا۔ ایک عارضی مقرر شدہ قیام کے بعد نہ فرعون رہ سکتا ہے نہ نہ موتی ہیں۔ کوئی کسی کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ کسی نہ دوسروں کے جوابدہ نہیں ہیں۔ کوئی کسی کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ کسی دوسروں کے جوابدہ نہیں ہیں۔ کوئی کسی کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ کسی دوسروں کے جوابدہ نہیں ہیں۔ کوئی کسی کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ کسی دوسروں کے جوابدہ نہیں ہیں۔ کوئی کسی کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ کسی دوسروں کے جوابدہ نہیں ہیں۔ کوئی کسی کا بوجھ نہ اٹھان اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔ ایجان اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔ ایجان اور اپنے سیائی اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔ ایجان اور اپنے سیائی اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔ ایجان اور اپنے سیائی اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔ ایجان اور اپنے سیائی اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔ ایجان اور اپنے سیائی اور اپنے مبحود سے غرض ہے۔

ہمیں اپنے وسوسول سے نجات جا ہے۔ ہمیں اپنے دل سے اپنے عقیدے پر اعتقاد کرنا ہے۔ خلا سے دولتِ یقین کا سوال کرنا ہے۔ اللی ! ہمیں پھر سے وہی یقین دے۔ ہمیں پھر سے اپنا بنا۔ ہمیں پھر وہی جبو نے دھا۔ ہمارے دھا۔ ہمارے گانوں سے بچا۔ ہم شبہات کی دلدل میں جبو نے دھا۔ ہمارے دلول کو پھر سے نور ایمان عطا کر۔ ہمیں ہمارے گانوں سے بچا۔ ہم شبہات کی دلدل میں بچش گئے ہیں۔ اللی ! ہمیں عطا کر پھر سے کوئی صاحب یقین بچش گئے ہیں۔ اللی ! ہمیں عطا کر پھر سے کوئی صاحب یقین رائنس ہوتا۔ اللہ آرز دؤل کی کثر سے کا شکار ہو گئے ہیں۔ یقین کی وحدت عطا فرما۔ یقین بھی متزازل نہیں ہوتا۔ است کوئی دیدبہ ڈرانہیں سکتا۔ اُسے کوئی اُس کے پوئل دیدبہ ڈرانہیں سکتا۔ اُسے کوئی بھیا نہیں ہیں۔ اُس کے پوئل دیدبہ ڈرانہیں سکتا۔ اُسے کوئی بھیا نہیں ہیں۔ اُس کے اعتقاد میں اغزش نہیں آئی۔ اسے کوئی دیدبہ ڈرانہیں سکتا۔ اُسے کوئی بھیا نہیں ہیں۔

ٹمانوں کے اشکر میں یقین کا ثبات ایسے ہے جیسے یزیدی فوج کے سامنے امام حسین کا ایمان تاریکی کے حسار میں روشن کا گاب یقین ہے گمال کا کرشمہ دولت لازوال کا معراج کمال۔

#### مذبب

سورج ہے کسی نے اُس کا ذہب ہو چھا۔ وہ خاموش رہا، مسکراتا رہا۔ سوال دہرایا گیا تو سورج نے کہا

''آنکھ طا کے سوال کرو۔''اُس نے کہا'' تم ہے آنکھ تو نہیں طا سکتے ، تم اسنے تابناک ہو۔''سورج نے کہا'' تم خود
سوچؤمیرا ندہب کیا ہے۔'' ساکل سمجھ گیا کہ سورج کا ندہب اِسلام ہے۔ اِس کا تذکرہ قرآن میں ہے۔ پھر اُسے
معافیال آیا کہ قرآن میں تو کفار کا بھی ذکر ہے۔ وہ بڑا پریشان ہوا۔ اِس سوچ میں گم ہو
گیا کہ آخر سورج کا ندہب کیا ہے۔ وہ سوچ کے سمندر میں غوط زن تھا کہ اُسے آواز آئی' نادان! سورج کا ندہب
صرف روشی ہے، نور ہے۔ یہ فدہب اُسے فطرت نے بلکہ فاطر نے عطا کیا ہے۔ سورج، چاند، ستارے اپنے اپنے
فرہب پرکار بند ہیں۔ یہ اُن کا مدار ہے۔ اُن کے لیے مدام گردشوں کا فدہب مقرر ہوگیا ہے اور وہ کفر واسلام کے
تفرقوں ہے آزاد ہیں۔ سب کے لیے کیساں ہیں، رنگ ونسل سے آزاد، عذاب وثواب سے بے نیاز!

اُس نے سوچا کہ یہ بجیب بات ہے کہ فدہب سب کا الگ ہے اور خالق سب کا ایک ہے تعجب ہے!

ایسے نہیں ہوسکتا۔ اُس نے سوچا اور وہ سوچتا ہی چلا گیا۔ اللہ تو قادرِ مُطلق ہے، خلا قِ عظیم ہے۔ اللہ نے اہلیس کو پہلے دن ہی ''مُفاہ'' کیوں نہ کر دیا۔ نہ اہلیس ہوتا' نہ یہ بھیڑے ہوتے۔ یہ رنگ رنگ کے نیرنگ، یہ فرق فرق کے فرقے ، یہ عہد عہد کے معبد، یہ الگ الگ بجدے، یہ روپ روپ کے بہروپ، یہ ایک آدم اور کئی انسان، یہ ایک خدا اور اُس کی جدا جدا عطا' یہ مجیب صورت حال ہے۔ شدہب اُور پھر ندا ہب۔ آرسب ندا ہب بچ ہیں تو نہ ہب کیا ہے؟

تو نہ ہب کیا ہے اور اگر سب ندا ہب بچ نہیں تو نہ ہب کیا ہے؟

نہ ہب کے نام پر دنیا میں کیا کیا نہیں ہو چکا۔ ندہب کی آٹہ میں کیا کیانہیں کیا جا چکا۔ ندہب کی حفاظت میں کیا کیانہیں قربان ہوا اور پھر ندہب انسان کے ہاتھ سے نکل جاتا ہے۔

لاً ندہب بھی اپنے کے ایک ندہب رکھتا ہے۔ وہ اپنی''لا ند مبتیت'' پر ایسے کار بند ہے جیسے ند ہب والا اپنی''ندمبتیت' بر!

کافرخودکوا ہے کفر کا مومن سمجھتا ہے اور مومن بھی بھی اپنی کئی کافرانہ حرکات و عادات کو ایمان ہی کا جھتہ سمجھتا ہے۔ وہ صرف لباس ندہبی اختیار کرتا ہے اور اعمال سے چلوا عمال کا ذکر حجبوڑ و کوئی اور بات کرو! اعمال کا ذکر حجبوڑ میں؟ کوئی اور بات کیسے کریں؟ ند جب گناہ کی سزا ویتا ہے، گنهگار کو این اور بات کیسے کریں؟ ند جب گناہ کی سزا ویتا ہے، گنهگار کو این اور بات کیسے کریں؟ ند جب گناہ کی سزا ویتا ہے، گنهگار کو این اور بات کیسے کریں؟ ند جب گناہ کی سزا ویتا ہے، گنهگار کو این اور بات کیسے کریں؟

ر نا۔ یکی تو عجب بات ہے کہ فدہب بھی جاری رہے اور بُرائی بھی قائم رہے۔ بُرا اِنسان اچھا فدہب افتیار کر اِنے کے باوجود بُرا اور تعجب ہے کہ اچھا اِنسان فدہب افتیار ندکرنے کی وجہ سے پھر بُرا۔ یہی فدہب کی آمریک ہے کہ وہ ایک فیر مُہذ ل نظام تعزیر رکھتا ہے۔ جو فدہب کو ند مانے اُس کے لیے ایک جہنم، نارجہنم، عذاب، مبرت مقرر ہے اور جو فدہب کو مانے اُس کے لیے ایک ایسا راستہ ہے جس پر چلنا اُس وقت تک ممکن نہیں مبرت مقرر ہے اور جو فدہب کو مانے اُس کے لیے ایک ایسا راستہ ہے جس پر چلنا اُس وقت تک ممکن نہیں جب تک الله مدد ندفر مائے اور الله کی مدد مقدر والوں کے صفے میں آئی ہے۔ آج کا انسان فدہب سے آزاد ہونا جب تی وہ اپنے مناہوں پر ندامت کرنے پر جب تک ایسان مذہب نے اُس کا کیا بگاڑا ہے؟ فدہب کی موجودگی میں وہ اپنے مناہوں پر ندامت کرنے پر مجبورے۔

وہ حرام مال کما تا ہے اور اس کی وجہ یہ بتا تا ہے کہ طال کی کمائی ممکن نہیں ہے اور اگر ہے تو بہت کم بیکہ کم کم اور جب وہ حرام مال گھر میں لاتا ہے تو اُسے یاد آتا ہے کہ ایک وفت آنے والا ہے کہ إنسان ہے اُس کے مال اور اعمال کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ وہ ندہبی خیال سے دُور بھا گتا ہے اور فہرب اُس کے اپنا اندر سے آواز دیتا ہے '' خبردار! تم بھا گ کے کہاں جاد سے منیں تہبارے ضمیر میں ہوں، تمہارے خون میں بول، تمہارے نامان ایس کر دے۔ نہ تمہارے کا فہرے نامان کے عقل کرے۔ نہ جب کیا بتا ہے؟ لیے ایک عذاب کی تعدال کرے۔ نہ جب کیا بتا ہے؟

ندہب نے زندگی میں بڑے انقلاب بپاکیے ہیں۔ امیر آدمی کو فدہب بڑا راس آیا ہے۔ وہ اللہ سجانہ تعلیٰ کی مبر بانیاں حاصل کرتا ہے۔ مال جمع کرتا ہے اور بہت زیادہ جمع کرتا ہے۔ اللہ کا هکر اوا کرتا ہے اور مبر اور هُن کی دولت سے مالا مال ویکھنا چاہتا ہے۔ غریب کو صبر اور هُنگر ہی اوا کرتا ہے مال تقسیم نہیں کرتا۔ وہ غریبوں کو تو گل کی دولت سے مالا مال ویکھنا چاہتا ہے۔ غریب کو صبر اور استقامت کا درس دیتا ہے اُسے مال نہیں دیتا۔ وہ بیار کے لیے دُعا کرتا ہے اُسے دوائی نہیں ویتا اور خود بڑے برے بہتا ہول میں داخل خارج ہوتا رہتا ہے۔ اُس کے جسم سے خوشبو آتی ہے۔ اُس کا لباس عطر میں ڈوبا ہے اور دِل فکر میں! اُسے معلوم ہے کہ جسے وہ فد بہت بہتریں ہے۔ وہ فد بہت نہیں ہے۔ وہ فد بہت کا لبادہ ہے۔ وہ جانتا ہے۔ کہ جیا فہ دور نظابوں سے آزاد ہے۔

آئ نہ ہب پر گفتگوہوتی ہے جلکہ '' مفتگو کیں'' ہوتی ہیں۔ ٹی وی پر افہام و تعبیم کے ذریعے مفہوم دین بتایا جاتا ہے اور کسی مُبلغ کی بات ہے جلی نہیں۔ شاید سب ستجے ہیں؟ سب سیجے ہیں۔ سب سیجے ہیں؟ سب سیجے ہوں اور مُبلغ کی بات سے بلق نہیں۔ شاید سب سیجے ہیں؟ مب کیے لوگ سیجے ہوں اور مُجولوگ جمونے ۔ یہ کسے ہوسکتا ہے۔ ایک فرہب میں مجولوگ سیجے اور کچھوٹے ۔ یہ کسے ہوسکتا ہے۔ ایک فرہب میں مجولوگ سیجے اور کچھوٹے ہیں؟ نعوذ باللہ بمیں ہمارے للس کے شر سے اور کچھوٹے ہیں؟ نعوذ باللہ بمیں ہمارے للس کے شر سے بی سے اور کھرموت کا منظر مرنے کے بعد کیا ہوگا؟ اللہ کی بی سے اور کھرموت کا منظر اور موت کا منظر رحمت ہی منظر اور موت کا منظر رحمت ہی منظر اور موت کا منظر رحمت کا منظر رحمت کا منظر رحمت ہی مرتب کا منظر رحمت کا منظر رحمت کا منظر رحمت ہی مرتب کا منظر اور موت کا منظر رحمت ہی مرتب کا منظر رحمت کا منظر رحمت کا منظر رحمت ہی مرتب کا منظر اور موت کا منظر رحمت ہی مرتب کی مرتب کی منظر ہوں کو مانے والے کے لیے مرتب کی منظر اور موت کا منظر رحمت کا منظر اور موت کا منظر اور موت کا منظر رحمت ہی مرتب کا منظر اور موت کا منظر کیا ہوگا کیا کہ موت کیا موت کا موت

رحت نے لیکن کون مانے۔ ندہب والوں کو بیہ بات کیسے مجھ آئے!

کیا اللہ کی رحمت اُس کے غضب سے وسیع نہیں ہے؟ کیا حضور علیہ ' رحمتہ للعالمین علیہ نہیں ہیں؟ مرنے کے بعد کا عالم' آپ علیہ کی رحمت!

اگر رحمت اعمال کے نتیج ہے انسان کو نہ بچائے تو رحمت کا تصور کیا ہے؟ کیا اللہ معاف کرنے پر تاور نہیں ہے؟ کیا مذہب والے اور مذہب ہے انکار کرنے والے دوزخ میں بھی اسمے ہوں گے؟ اگر ہوئے تو کافر نذہب والوں کا نذاق اُڑا کمیں گے کہتم ہمیں کس نجات کی دعوت وسیتے تھے؟ خیر چلؤاس بات پر کیا بحث ۔ جو بوگا 'ہو جائے گا۔ جو بچھ کررہے ہو کرتے فجاؤس بندہب کے نام پر ہونا جاہیے۔

ہم ایک یائسی ایک مذہب کی بات نہیں کر رہے' ہم تو عام طور پر مذہب کی بات کر رہے ہیں۔ اگر انسان کا باطن صادق نہ ہو' تو صدافت کا مذہب اُسے کوئی فلاح نہیں دیتا۔

اگر کسی کوزندگی کی آسانیوں میں شریک نہیں کرتے 'تو صرف علم میں شریک کرنے کا فائدہ؟ وہ علم تو بٹاؤ جس کے ذریعے تم اِستے امیر ہواور تمہارا پڑوی غریب ہے 'جبکہ تم دونوں ایک ہی دفتر میں ملازم ہو، ایک ہی تنخواہ پر۔

ندہب پر بحث نہیں ہونی جا ہے۔ چلو اِس بات پر اتفاق کرلو کہ آئندہ ندہب پر بحث اور ندا کرے نہ ہوں۔ ندہب بر بحث اور ندا کرے نہ ہوں۔ ندہب بتانے والی بات نہیں کرنے والا کام ہے۔ بات مچی ہے اور کام؟ کون جواب دے گا! جب شروع میں کوئی کافر حضور اکرم علیت کے پاس قبول اِسلام کے لیے حاضر ہوتا' تو آ ب علیت اُسے کلمہ شریف پڑھاتے اور وہ مسلمان ہوجاتا۔

اگر وہ سوال کرتا کہ اب مجھے کیا کرنا ہے' تو اُسے جواب ملتا کہ جومسلمان کررہے ہیں' وہی کرو۔ جہاد کا وقت ہے تو تیاری کرو اور اگر امن کا زمانہ ہے تو رزقِ حلال کماؤ ،محنت کرو ،عبادت کرو۔ کسی سے بینہیں کہا گیا کہ اب تم کتابیں پڑھو،تقریریں کرو۔

آج ند جب پر لا بسریریاں بھری ہوئی ہیں اور انسان کا دل خالی ہے۔ ند جب علم نہیں عمل ہے اور عمل کی انتہا یہ ہے کہ وہ انسانِ کامل علی ہے۔ نہ جسب میں افضل ہیں اُن کی زندگی سب سے زیادہ سادہ ،سب سے زیادہ غریب اور یہی ہے سب سے زیادہ غریب اور یہی ہے سب سے زیادہ بلندی۔ ند جب یہ ہے کہ خود پیاسا ہونے کے باوجود اپنے پیاسے بھائی کو پانی کا واحد پیالہ پیش کردے اور خود جام شہادت نوش کر لے۔

ندہب کے عمل کی بات کیا تھی اور علم کی بات کیا ہے۔ کون سا اِنسان ہے جس کا عمل اُس کے علم کا شاہد ہو؟ اگر علم اور عمل میں فرق ہوتو ند ہب ..... لاند ہب۔ اِس لیے بہتر ہے کہ عمل دکھاؤ' علم ند سناؤ اور یہی ہے ند ہب کی اساس۔ سورج کی روشن اُس کا ند ہب!

### مفروضے، انداز ہے اور مجبوریاں

کتے ہیں اور کہنے والے بڑے بزرگ لوگ ہیں اور بزرگوں کے کہے ہوئے میں دوسرے بزرگوں نے اضافے بھی دوسرے بزرگوں نے اضافے بھی ہیں۔ تو میں کہدرہا تھا کہ کہتے ہیں اضافے کے ساتھ .....کدایک بستی میں چار افراد ہتے۔ اس بستی کی گل کا کنات مہی چار افراد ہی ہے۔ یہی تھا سرمایہ دین وایمان۔ اُس بستی کی ساری بساط میں چار افراد ہتھے یا یوں کہیے کہ یہی چار تنگے ہے اُس آشیانے کے۔ بہر حال وہ چاروں افرادا پنے احساس میں اور افراد ہتھے یا یوں کہیے کہ یہی چار تنگے ہے اُس آشیانے کے۔ بہر حال وہ چاروں افرادا پنے احساس میں اور اینے اینے اخساس میں اور اینے اینے مفروضہ تھا، اُن کی اینے ایک مفروضہ تھا، اُن کی این مفروضہ تھا، اُن کی بنا بہ مجوری تھی۔

اُن میں ایک آدی اندھا تھا۔ بڑا باتونی، بڑا فنکار، بڑا ہوشیار، بڑا نابغہ روزگار۔ اُس کے پاس سب بھا ہے۔ بھوتھا۔ "فتگاوتھی، جواز تھے، بیانات تھے، کیانہیں تھا اُس کے پاس' لیکن مجبوری صرف یہ تھی کہ وہ اندھا تھا۔ اندھا ،و نے کے باوجود اُسے اپنی گورچشی کا إحساس تک نہیں تھا' بلکہ اِس کے برتکس اُسے اپنی وُور بینی پر ناز تھا۔ وہ ستاروں کی بات کرتا، ستارہ شناس کا ذِکر کرتا، وُنیا میں ہونے والا ہر واقعہ گویا اُس کے رُورو و تھا' کیونکہ اُس نے تو صرف جھوٹ ہی بولنا تھا اور جھوٹ کے لیے بچھ بھی ناممکن نہیں۔ وہ اپنے تمیوں ساتھیوں کو واقعات مُناتا اور اُنہیں بتا تا کہ اُس پر ہر چیز آشکار ہے۔

ذوسرا آدی سن فوسرا آدی ہمیشہ فوسرا ہی ہوتا ہے۔ اندھے کے مقابلے میں فوسرا آدی ہمرا تھا۔
اُسے ہمرا ہی ہونا چاہیے تھا۔ وہ تحض بڑے کمالات کا مالک ہمجھتا تھا خودکو۔ وہ اِس کا نئات کے نغمات کو سننے کا دعوی رکھتا تھا اور بھا اور بھا ہے تھا۔ فودکو کا آوازیں اور تھا تھا اور بھا تھا۔ فودکو ہا ہے ہم تھا۔ فودکو کا آوازیں اور قریب کے نغم سنا تھا۔ ہمورتھا، ہے ہی تھا ہوگا ہوئی آوازیں اور قریب کے نغم سنا اُس کا دعوی تھا۔ وہ افواہوں کا سرچشہ تھا۔ وہ بات شروع کرتا تو کہتا '' بھا ہو! ممیں نے سنا ہے کہ ایک بڑا واقعہ بلکہ معرکہ ہونے والا ہے۔'' اُس سے کوئی نہ پوچھتا کہ تو نے کہاں سے سنا ہے۔ اپنے پاس سے باتی بنا نے والے سے کون بوچھ سکتا ہے کہ وہ کیا کہ رہا ہے اور کیوں کہدرہا ہے۔ بہر حال ہمرا اِنسان اخبار جہاں سُنا تا تھا اور اپنے ساتھیوں کو اپنی ساعت کی کرشمہ کاریاں سُنا سُنا کر مرعوب کرتا تھا۔ اُس کے تیوں ساتھیوں نے اُسے دوات گوررہا تھا۔

تيسرا آدى چيتمروں ميں ملبوس تفا! ليكن أس كا خيال بلكه مُسنِ خيال بلكه مُسنِ ظن بيه تغا كه وُنيا أس

کے لباسِ فاخرہ کی وُنٹمن ہے۔ اُس سے بربھگی کا لباس بھی چھین لے گئی یہ لا کچی اور مطلب پرست وُنیا۔ وہ ہمیشہ اپنی دولت کا ذکر کرتا۔ اپنے سرمائے کا تذکرہ کرتا۔ اُس کو اندیشہ تھا کہ وُنیا اُسے کُوٹنا جاہتی ہے۔ اُسے لبال سے محروم کرنا چاہتی ہے۔ وہ بچارہ مجبورتھا کہ اپنے آپ کولباسِ فاخرہ میں مَلبُوس سمجھے۔ وہ رات کو جا گنا رہتا کہ کہیں چور نہ آ جائے۔ کسی وُوسری بستی کے لوگ آ کر اُس کا سرمایہ نہ لے جا کیں۔ بیچارہ بڑی اُویٹ میں تھا۔ اُٹ نہ نہ رکھنے کے باوجود' اٹا ثے والے لوگوں کے اندیشے لاحق تھے' اُس غریب کو۔ سرمایہ داروں کی بیاری تھی' اُس بچارے بے سروساماں کو۔ مجبوری ہی مجبوری تھی ، عذاب تھا۔

ایک دِن وہ چاروں افراد آپس میں مِل بیٹھ کرا بی سبتی کے بارے میں غور کرر ہے تھے اُس کی ترقی کے منصوبے بنارہے تھے کہا جا تک ڈرامہ شروع ہو گیا' بلکہ ڈِراپ سین شروع ہو گیا۔

، اندھا بولا''صاحبان! میرے عزیز ہم وطنو! بلکہ غم وطنو! مَیں د کمچے رہا ہوں کہ دُشمن ہماری طرف قدم بڑھار ہاہے۔ہم خطرے میں ہیں۔غنیم آرہاہے۔''

، بہرا تائید کرتے ہوئے بواا'' ہاں یہ درُست ہے۔مٰیں وُٹمن کے ٹینکوں کی آوازسُن رہا ہوں۔ اُس کے گھوڑوں کی ٹاپیں سائی وے رہی ہیں۔''

ے نظیے نے فوراُ اعلان کر دیا'' ہاں ہاں' مثمن کیوں نہیں ، آئے گا۔ اُسے میرے قیمتی لباس کی آرزُ وتھی۔ بزی دریہ ہے دُشمن موقع کی تلاش میں تھا۔''

'' لنگڑے نے سوجاِ اور فیصلے کے انداز میں بولا'' تو بھائیو! سوچ کیا رہے ہو۔ آ وَ بھا گ چلیں۔'' کہانی یہاں ختم ہو جاتی تو احچھا تھا' لیکن جب سے علامتوں نے کہانیوں کو بامعنی بنایا ہے' کہانیاں ختم یں ہو تبیں۔

''بزرگوں نے فرمایا ہے کہ اندھا وہ اِنسان ہے جو اپنے عیب نہیں دیکھے سکتا۔ وہ اپنے آپ کو'' پرفیکٹ'' مانتا اور دُوسروں کومُمر اہ سمجھتا ہے۔

بہراوہ إنسان ہے جو واہمے سنتا ہے، خوشامہ سنتا ہے سیکن حق کی بات کے لیے اُس کے کان بند ہیں۔ اُس کے کان'اب کان نہیں ہیں۔

نگا ..... ہرؤنیادار، غریب بیچارہ، خواہشات اور حاصل کے فرق میں پریشان رہنے والا جس کا ہمیشہ

www.iqbalkalmati.blogspot.com

72

یں خیال ہے کہ لوگ اُس کے جصے کا مال کوٹ کر لے جا کیں گے۔

اور آخری آ دی سیس مجبوری و رمجبوری، حصار و فت کوتو ژکر نکلنے کی آرز و کیکن حصار وفت میں پربند رہنے کی مجبوری۔ نکل کے بوتو نکل کر وکھاؤ۔ تم نہیں نکل سکتے۔ ہرآ دمی اپنے اپنے حصار میں رہن رکھ دیا ہے۔ اوگ نور کیوں نہیں کرتے!

# ماضى، حال اور مستفتل

انسان عجب مخلوق ہے۔ خیال کوحقیقت بناتا چلاجاتا ہے اورحقیقت کو خیال۔ بات آسان ہے۔ خود مستقبل خیال ہے، ماضی خیال ہے اور حال حقیقت ہے۔ اِنسان 'مستقبل کو حال اور حال کو ماضی بنا دیتا ہے۔ خود بخو دہی سب پچھ ہو جاتا ہے۔ بزے غور وفکر، بڑی سوچ بچار کے بعدا یک مقصد حیات بنایا جاتا ہے اور پھرغور و فکر سب پچھ ہو جاتا ہے۔ بڑے فور وفکر، بڑی سوچ بچار کے بعدا یک مقصد کیا ہے اور پول زندگ علم ومل، خیال وحقیقت کے فکر سے بعدا س مقصد کی بے مقصد یت دریافت کرلی جاتی ہوئی گزرجاتی ہوئی گزرجاتی ہے۔

یہاں تک تو ہات صحیح ہے کہ اِنسان پردے سے ہاہرہ اور مستقبل ،ماضی ٔ دونوں پردے ہیں ہیں۔
ایک تخیل کے حجاب میں ہے اور دُوسرا یادوں کے پردے میں۔ یہی پردہ اِنسان کو کوارانہیں۔ وہ دیکھنا چاہتا ہے
کہ اب اور کیا کیا دیکھنا ہاتی ہے۔ وہ اُس کو بھی دیکھنا چاہتا ہے جسے ایک دفعہ دیکھا جا چکا ہے۔ یہ اِنسان کے بس میں نہیں۔ جو دیکھا گیا' سودیکھا گیا اور جو دیکھا جائے گا' سودیکھا جائے گا۔ جو ہے' سو ہے۔

یہ کہددینا آسان ہے لیکن اسے سمجھنامشکل ہے۔جس کا حال بد حال ہے ووٹسی مستقبل کے خوشحال ہونے کا تصور کیسے کرسکتا ہے؟

مستقبل کی خوبی ہی ہے کہ وہ کسی حال کے حوالے سے نہیں ہتا۔ وہ اپنا حوالہ خود ہے۔ وہ جیسے چاہ ہے ۔ خاصوں کے لیے مغفرت لائے ، غریوں کے لیے دولت لائے ، غرت کو ذِلَت میں بدل دے ، پیٹن کو وسور ، وسوسوں کو یقین بنا دے ۔ ہوائی مرضی ہے ۔ خدا کی اجازت رحمت مستقبل پر بھرور رکھو مستقبل پر اُمیدر کھو مستقبل رحمت کا نام ہے ۔ انسان کو بات بجو نہیں آئی ۔ رحمت نہیں مستقبل پر بھرور رکھو مستقبل پر اُمیدر کھو مستقبل پر اُمیدر کھو مستقبل راحمت کا نام ہے ۔ انسان کو بات بجو نہیں آئی ۔ رحمت بھیٹ ہونے والی ہوتی ہے ۔ جب ہوجائ تو اِنسان اُست اپناخی کہدر اپنی مخت اور اپنی عقل کا بھل جمتنا ہے۔ حب مشتی کنارے لگ جائے تو اپنی قو سے باز و کے تصیدے کہے مشتی کنارے لگ جائے تو اپنی قو سے باز و کے تصیدے کہے جات ہیں۔ بہت کم اِنسان ایسے ہیں جو اپنی والے عاصل کو رحمت پر دردگار کی عطا سمجھتے ہوں ۔ بہر حال حال کے برحال ہونے کے باوجود مستقبل کے خوشحال ہونے کی اُمیدر ک نہ کرتی چاہید۔

ماضى کے اعمال کے حوالے سے بھی أميد اور مايوس كا پيدا ہونا الازم ہے۔ جب ماضى كے مناہ ياد

آت بین تو ندامت کے بوجھ سے سر مجھک جاتا ہے۔ مُناہ کے لیے ہی تو مغفرت کا لفظ ہے۔ تو بہ مُناہ کوختم کر رہے کا ارادہ تو بہ کا حصہ دیت ہے۔ تو بہ کا مطلب ہی ہیں ہے کہ انسان اُس راہ سے بہٹ عائے۔ مُناہ مَرَک کرنے کا ارادہ تو بہ کا حصہ ہے۔ آناد نہ کرنے کا فیصلہ تو بہ کی عطا ہے۔ تو بہ قبول ہوجائے تو شراہ دو بارہ سر زبنیس ہوتا' بلکہ یادِ مُناہ بھی نہیں رہتی۔ اُس لیے ہم کبہ سکتے ہیں کہ حال کے عمل سے ماضی کاعمل مدل سکتا ہے۔ ماضی گلا ہوتو حال کلمہ پڑھ کے مومن ہوسکتا ہے۔ ماضی گلا ہوتو حال کلمہ پڑھ کے مومن ہوسکتا ہے۔ حال مومن ہوجائے تو ماضی بھی مومن ۔ ..!

ایک انسان اگر راستہ کھُول جائے، بھٹک جائے، پگذنڈیوں میں کھو جائے، راہوں کے بیج وخم میں اُجھ جائے اور اگر اُسے اچا تک منزل کا سراغ مل جائے وہ منزل تک پہنچ جائے، آسودہ منزل ہو جائے تو اُس کامیاب اِنسان کا تمام سفر، سفر کی تمام کلفتیں کامیابی کا جِعتہ ہیں۔ کامیاب آ دمی کا سارا سفر ہی کامیاب ہے۔ جس کو انقد معاف کر دے 'اس کے مُناہوں کا کیا ذکر؟ جسے اِسلام کی دولت مل جائے' اُس کے پُرانے معفر کا کہا تذکرہ؟

مستقبل میں جلنے والے چراغ ماضی کے اندھیروں کوبھی وُور کردیتے ہیں۔ خیال'اُمیداوریقین سے واصل ہو جائے تو ہر ماضی خوشگوار ہے، ہرمستقبل روثن ہے۔ روشی خیال کی ہے ٔ واقعات کی نہیں۔

حال کی اصلاح کے لیے خیال کی اصلاح ضروری ہے۔ ہم ماضی اور آئندہ کو صرف حال ہی میں سوچ اور آئندہ کو اصلاح کے بیال کی اصلاح ضروری ہے۔ ہم ماضی اور آئندہ کو ماضی بھی تاریک اور آئید کیا جائے تو ماری زندگی کی آب خیال سے ہے۔ خیال کی اصلاح ہو جائے تو ساری زندگی کی اسلان ہو جائی ہے، وحدت ہے، اسلان ہو جائی ہے، وحدت ہے، اسلان ہو جائی ہے، وحدت ہے، اسلان ہو جائی ہے۔ حال ، ماضی اور مستقبل صرف پہچان کے حوالے ہیں۔ زندگی ایک اکائی ہے، وحدت ہے، اسلان ہو جائی ہے۔ اس کا فیصلہ آخری کے میں ہوتا ہے کہ زندگی کیا تھی۔ نوازش یا آز مائش، انعام یا سزا، کا میاب بان کام اور معصنے یا مغفرت۔

ہمارا فردا، ہمارا ماضی صرف ہمارے حال کی کرشمہ سازی ہے۔ جس کا آج خوبصورت ہے اُس کا ماضی بھی خوب مستقبل بھی خوب۔ جس کا آج پراگندہ ہواُس کا گزشتہ بھی پراگندہ، آئندہ بھی پراگندہ۔ حال کی اصلاح ہونا ضروری ہے۔

حال کی اصلاح کیا ہے؟ ماضی پرصدتی دِل سے استغفار اور مُستقبل کا خوشگوار اِنظار ..... اُمید و تیقن کے ساتھ اُس کی رحمت کی وُسعوں کے ساسے اُس کی لامحدود عطا کے ساسے اپنی خطا، اپنی کم مائیگی اور اپنی بے مائیگی کو سر بلوں کر دینا، اُس کے اِنصاف سے ڈرنا، اُس کے فضل کا آسرا مائگنا یعنی اپنے اعمال پر بجروسہ کرنے کی بجائے اُس کے فیصلوں پر بجروسہ کرنا۔ تاریک راتوں کو سورج کی تابنا کی عطا کرنے والا اِنسان کی زندگی کی بجائے اُس کے فیصلوں پر بجروسہ کرنا۔ تاریک راتوں کو سورج کی تابنا کی عطا کرنے والا اِنسان کی زندگی کی بجائے اُس کے فیصلوں پر بجروسہ کرنا۔ تاریک راتوں کو سورج کی تابنا کی عطا کرنے والا اِنسان کی درختا ہے۔ تین وہ سان کے فشکروں کا مالک ہمارے لیے بہت بچھ رکھتا ہے۔ شرط سے کہ بم اُسے تسلیم کریں۔

حال بظاہر ایک لمحہ ہے، ایک نقطہ ہے، لامحدود ماضی اور لامحدود مستقبل کا سنگم .....لیکن بیرنقطہ دراصل

قطره قطره فكوم

ایک نکتہ ہے۔ حال پھیل جائے تو صدیوں پرمحیط ہوجائے۔ بیلحہ کال اپنا رازعیاں کرے تو یہی اُزل ہے، یہی اُبد ہے۔ یہی لحہ ہمارے قِکر وعمل کی آخری حد ہے۔ مستقبل کو ماضی میں بد لنے والالہحداگر جا ہے تو ماضی کو مستقبل بنا دے۔ یہ کارساز لہحہ ہے۔ یہ سراپا راز لہحہ ہے۔ اس لمحے میں ایک لمحہ ایسا بھی آتا ہے جب اِنسان الی محفل میں پہنچ جاتا ہے جو آج کی محفل نہیں۔ لمحہ پھیل جاتا ہے اور بعید تریب ہوجاتا ہے۔ لمحے کا پھیلا و عجب ہے۔ اِنسان کو زمان و مکاں سے نکال کر لا مکاں تک لے جاتا ہے۔ سب بی حال کا مخضر لمحہ سساور پھر اِنسان و مکھا ہے۔ اگر اِنسان خسر و ہو تو اُسے نظر آتا ہے کہ خدا خود ہی میر مجلس ہے اور شمع محفل حضور پُر نور عقیقہ ۔ یہ نظارہ سی ماضی یا مستقبل کی بات نہیں یہ حال ہے۔ حال کا لمحہ تا بناک لمحہ مختصر لمحہ، خوش نصیب لمحہ!

حال کے لیے کو پہچانے والے دُنیا میں آنے والے زمانوں کو جانے والے ہوتے ہیں۔ حال آگاہ مستقبل آگاہ ہو جاتا ہے۔ حال آشنا ماضی آشنا ہے۔ حال کا إدراک إدراک حقیقت ہے اور اگر حقیقت کا إدراک متیر آجائے ، تو خیال کا إدراک میں جاتا ہے یعنی مستقبل کا إدراک آسان ہوجاتا ہے۔ حال سے باخبر ہونے والا یادوں کو پہچانتا ہے یعنی ماضی سے باخبر ہوجاتا ہے۔ حال آشنا کے سامنے ماضی اور مستقبل کے جلوب موجود رہے ہیں۔

ی تو صرف حال آشنا کی بات ہے اور جو إنسان حال پر قدرت حاصل کر نے اُس نے ماضی اور مستقبل کومٹر کرلیا۔اُس کامستقبل 'اس کی إطاعت میں آئے گا۔ حال پر قدرت حاصل کرنا إتنامشکل ہے 'جتنا زمین و آسان کے حصار سے نکلنا۔ انسان ہرگز نہیں نکل سکتا' گر جے اللہ توفیق دے۔ قراصل إنسان کی سب قدرتیں توفیق اللہ کی کرشمہ کاریاں ہیں۔ وہ جے چاہے، جو چاہے، جب چاہے، بنا دے۔ وہ جب چاہے تیمول کو پنجبر بنا دے۔ چاہے تو شاہوں کو دَر بدر کر دے۔ وہ چاہے تو کری کے کمزور جالے سے قو کی دلیل پیدا کر دے۔ چاہے تو ماقل کوراز آشنا کر دے ' جاگنے والے کومحروم کر دے اور سونے والے کو سرفراز کر دے۔ یہ سب اُس کے اپنا دے۔ کام ہیں۔

ہ ہیں۔ حال اُس کا مُستقبل اُس کا، ماضی اُس کا، إنسان اُس کا، اِنسان کا دِل اُس کا اپنا بنایا ہوا۔ جس دل کو جا ہے محرم راز کر دے۔ دہ سب کچھ کرسکتا ہے اور کرتا ہے۔۔۔۔!

ی بیشہ کے ہاں ایک مان ، حال اور مستقبل کے زمانوں میں مُقید ہیں۔ اُس کے ہاں ایک ہی زمانہ ہے۔ وہ ہمیشہ ایک حال ہے۔ اُس کے جان ایک ہیں ذات نہیں بدلتی۔ اُس نے جس پر نصل کیا'وہ بھی قائم کر دیا سی حال ہے۔ اُس کے جان کے جو ایک اور مستقبل ہے واصل ہوکر ایک زمانہ ہوگیا۔ ہر زمانہ ، ہر دور ایک دور ، ایک زندگ ، سی ایک اور مستقبل ہے واصل ہوکر ایک زمانہ ہوگیا۔ ہر زمانہ ، ہر دور ایک دور ، ایک زندگ ، ایک اکائی ، ایک وحدت ، ایک جامعیت ۔ اِس بات کا کوئی فارمولانہیں ۔ لیمے میں صدیاں و کیمنے والے ذرّ بسی میں صحراد کیمنے ہیں ، قطرے میں قکرم و کیمنے ہیں۔

اِس میں صرف کسی کے ہوجانے کی بات ہے۔ بس اتن می درگئتی ہے جتنی غالب کو اِس شعر کے کہنے میں:

www.iqbalkalmati.blogspot.com

قطره قطره قلوم

76

بے دِل ہرقطرہ ہے سانہ اناالبحر ہم اُن کے بیں ہمارا یو چھنا کیا

ا کیا بار دِل سے تعلیم کرلیا جائے تو حجاب اُٹھ جاتا ہے۔ پردہ اُٹھ جائے تو ماضی ،حال اور مستقبل ايب شے كے نام ہو كے رہ جاتے ہيں اور وہ شے أمرِ البي ہے۔ أمرِ البي كوتوفيقِ البي سے بي سمجھا جاسكتا ہے۔

#### بلاسبب

سیجولوگوں کا خیال ہے کہ اِس وُنیا میں نہ کوئی انعام ہے نہ سزا، یہاں صرف وجوہات ہیں اور نتائج۔
انسان کا ہرممل یا تو سمی سبب کا نتیجہ ہے یا سمی نتیج کے لیے نیا سبب ہے۔ اُسباب و نتائج کا یہ سلسلہ زندگی کا مقدر بن کے رہ میں ہے۔ اِنسان جتناعمل کرے گا ، اُنا ہی حاصل کرے گا۔محنت کرنے والا کامیاب ہوگا ۔
مقدر بن کے رہ میں ہے۔ اِنسان جتناعمل کرے گا ، اُنا ہی حاصل کرے گا۔محنت کرنے والا کامیاب ہوگا ۔
مائٹ کرنے والا حاصل کرے گا۔ مانکنے والے کو دیا جائے گا ۔کھنگھٹانے والے کے لیے ذروازہ کھولا جائے گا۔
بسممل کرتے جاؤ، نتیجہ حاصل کرتے جاؤ۔ بُرے اعمال کو بُرا نتیجہ طے گا ، اجھے اعمال کو اچھا۔

زندگی کا پیضورا پی جگہ درست ، لیکن زندگی اپنے دامن میں اسباب و نتائج کے رشتوں کے علاوہ بھی بہت بچورکھتی ہے۔ زندگی میں بے سبب نتائج اور بے نتیجہ اسباب کی اتن کثرت ہے کہ اسباب و نتائج کا سلسلہ قائم رہنا مشکل ہے۔ یہ تو روز مز ہ کا مشاہدہ ہے کہ کیسال مختیں کیسال نتیجہ پیدائیس کرتیں۔ ایک مارکیٹ میں دوکا ندار صبح سے شام تک کیسال محنت کرتے ہیں اور شام کونتیجہ کیسال نہیں ہوتا۔ ایک کو نقصان اور دوسرے کو نفعہ این سارے گھر پُر سکون نہیں ہوتے۔ محنت ہوتی ہوتے۔ محنت ہوتی ہوتی مارکیٹ میں مارے گھر پُر سکون نہیں ہوتے۔ محنت ہوتی ہوتی ہوتی مارکیٹ میں مارکیٹ ہوتے۔ محنت ہوتی ہوتی سکون نہیں ماتا۔

سکون یا اطمینان محنت کا بتیج نہیں ' یہ نصیب کی عطا ہے۔ اگر اِنسان کی زِندگی میں نصیب ، مقذر یا منشائے اللی کا دخل نہ ہوتا ' تو اسباب و نتائج کا رشتہ سائنس کے اصول کی طرح ہمیشہ قائم رہتا ، لیکن ایسانہیں ۔
اس لیے کہ اِنسان کے عمل میں فطرت کا دخل ہے ، گردش روزگار کا دخل ہے ، حالات زمانہ کا دخل ہے۔ کوششیں اپنی ذات تک تو نتیج دے سی فطرت کا دخل ہے ، گردش روزگار کا دخل ہے ، حالات زمانہ کا دخل ہے ۔ کوششیں موقع نتائج برآ مرنہیں ہوتے ۔ اِنسان اپنے راستے برصیح سفر کررہا ہو' تو بھی اُسے کسی اور کی غلط رَوی سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ حادث سبب کو نتیج سے محروم کرنے والے واقعہ کا نام ہے' اور زِندگی حادثات کی زَد میں رہتا ہے۔ اِس طرح اگرنصیب ساتھ دے اور کوئی فعیب میٹر آگ تو ہیں ۔
یہ چراغ جمیشہ نامعلوم آ ندھیوں کی زو میں رہتا ہے۔ اِس طرح اگرنصیب ساتھ دے اور کوئی فعیب میٹر آگ تو قالی کوکلیمی بنا دیتا ہے۔ اِس میں محنت کا استحقاق فیمیں ۔ یہ اُز کی نصیب ہے۔ یہ قدرت کے اپنے جادے ہیں ۔
فطرک کی اپنی مطا ہے۔ مالک کی اپنی منشا ہے۔ ہر ممنت کرنے والا ہا مراد نہیں ہوسکتا۔
فطرک کی اپنی مطا ہے۔ مالک کی اپنی منشا ہے۔ ہر ممنت کرنے والا ہا مراد نہیں ہوسکتا۔

اسباب اپ نتائج نہ دکھے سکے۔ کم و بیش ہر انسان زندہ رہنے کے لیے کوشش کرتا ہے اور زندہ رہنے کی کوشش نے بی انسان کوموت تک لانا ہے۔ یہ ایسا نتیجہ ہے 'جو اپ سبب کے بالکل برنکس ہے۔ زندگی پیدا کرنے والے کا یہ ارشاد ہے کہ وہ جے چاہے عزت دے ، جے چاہے ذکت دے۔ وہ جے چاہے ملک عطا کرے اور جے چاہے معزول کر دے ۔ وہ جے چاہے برزق دے ، جے چاہے اس کے مناہ معاف فرما وے اور جے چاہے اس کے مناہ معاف فرما وے اور اس کی سابقہ برائیوں کو اچھائیوں میں بدل دے۔ جے چاہے 'جب چاہے پیدا فرما دے اور جب چاہے اُسے واپس بلانے۔

خالق کاعمل انسانی زندگی میں شامل رہتا ہے اور خالق کاعمل کسی سبب کامختاج نہیں۔ وہ خود مستب ہے اور قالق کاعمل کسی سبب کامختاج نہیں ۔ وہ خود مستب ہے اور قادرِ مطلق ہے۔ ای لیے انسانی زندگی اسباب و نتائج کے فارمولے میں قائم نہیں رہتی۔ دو کسان اپنے اپنے کھیت میراب اپنے کھیت میراب اپنے کھیت میراب بوجاتا ہے اور دُوسرا خشک رہتا ہے۔ یعمل ہرسطح پر ہے۔ زندگی میں ایسے واقعات بھی و کیھے مجے ہیں کہ ایک سبب بھی ایک بقیمہ بیدا کرتا ہے اور بھی و وسرا نتیجہ ۔ یہلے سے بالکل مختلف اور برعکس!

زِندگی کو سائنس بنانے والے، زِندگی کو فارمولا بنانے والے ، زِندگی کو ریاضی کے اصول بنانے والے لوگ' زِندگی کی نغمشگی ، زِندگی کے حسن' زندگی کے لطف اور زِندگی کے باطن کی جلوہ گری ہے اکثر محروم رہے ہیں۔

زندگی صرف اصول ہی نہیں 'حسن بھی ہے، مجت بھی ہے، جلوہ بھی ہے۔ ہارے اعمال کیا اور است نیتج کیا! اس کافضل نہ ہوتو انسان اپنے عمل کے ذعم میں ہی تباہ ہو جائے۔ کیا گراہ ہونے والا راست طنہیں کرتا؟ کیا گناہ کر بنت نہیں کرتا؟ کیا ماری طنہیں کرتا؟ کیا ماری سے نہیں کرتا؟ کیا گلاہ کی کرنے والا محت نہیں کرتا؟ کیا ہر ایکا نہیں ہا تھی ؟ کیا ہر سب نیتجہ دے سکتا ہے؟ کیا ہر ایکا انہیں جا تھی ؟ کیا ہر سب نیتجہ دے سکتا ہے؟ کیا ہر ایکا نہیں ہوتا ہے؟ کیا ہو انہاں کا اینا عمل میتر آنا کی سب کا نتیجہ ہے؟ کیا حالات زمانہ کا سازگار ہوتا ہارے عمل کا نتیجہ ہے؟ کیا خوبصورت چرہ انسان کا اپنا عمل ہے؟ کیا کہی نے نہیں گئاہی نے محت کر کے شہد بنانے کا فارمولا حاصل کیا ہے؟ کیا سیا ان کا رسان کا اپنا عمل ہے؟ کیا خوبصورت کی اور سین کر کے شہد بنانے کا فارمولا حاصل کیا ہے؟ کیا سیا رے اور ستارے سفر کرتے کرتے تھک تو نہیں گئی دیا چوڑ دیا ہے؟ کیا خدات اور خوب کیا بنانے والے نے زندگی میں دفل دینا چھوڑ دیا ہے؟ کیا علاج کے تیاری کو متح کر لیا ہے؟ کیا دوا سائنس بن گئی ہے؟ کیا دُعا کی ضرورت ہم ہوگئی ہے؟ کیا انسان بھول گیا ہے کہ آج ہے جہاں وہ اپنے بازوؤں کو قادر سجھ رہا ہو؟ اپنی قوت کو اپنا مقدر سجھ رہا ہو؟ کیا نسان کو اس مقام تک لے آیا ہے جہاں وہ اپنے بازوؤں کو قادر سجھ رہا ہو؟ اپنی قوت کو اپنا مقدر سجھ رہا ہو؟ کیا نسان کو یا ذید کی جانے والی ہر چیز اُس کے لیے مفید نہیں اور ناپند ہونے والی ہر چیز اُس کے لیے مفید نہیں اور ناپند ہونے والی ہر چیز اُس کے لیے مفید نہیں اور ناپند ہونے والی ہر چیز اُس کے لیے مفید نہیں اور ناپند ہونے والی ہر چیز اُس کے لیے مفید نہیں اور ناپند ہونے والی ہر چیز اُس کے لیے مفر نہیں گیا انسان کو یا ذین کی خوب نہ نہ کی گیا انسان کو یادین کی ذرائوں کے تاری کی تام 'اسب' ، اُس کی تمام تاس کے لیے مفر اُس کی درائوں کوشش اُس کے لیے وہ نتیجہ مرتب نہ کرگئ نہیں کوشش اُس کے لیے وہ نتیجہ مرتب نہ کرگئ نہیں کو خوب نہ نہ کی کی درائوں کی خوب نہ نہ کی درائوں کے خواب نہ نہیں کوشش اُس کے لیے وہ نتیجہ مرتب نہ کرگئی نہیں کوشش اُس کے لیے وہ نتیجہ مرتب نہ کی کی درائوں کی کی کی درائوں کی کی کی درائوں کی کی درائوں کی کوشش کی کی درائوں کی کی کوشش کی کی کی درائ

جس کی اُسےضرورت تھی؟

یمی عجیب بات ہے کہ سبب فرعون ہو' تو نتیجہ مویٰ " نکتا ہے اور یہی بات اہلِ ظاہر کی سمجھ میں نہیں آتی ۔ جہاں سبب اور نتیجہ کی سائنس ختم ہوتی ہے، وہاں سے رضا اور نصیب کی حد شروع ہوتی ہے۔ اور رضا' رضا ہے، جا ہے تو محنت کومراد دے اور جا ہے تو محنت کے بغیر با مراد کر دے۔

بے عقیدہ إنسان صرف سبب کو مانتا ہے اور صاحب عقیدہ إنسان مسبب پر ایمان رکھتا ہے۔ بے عقیدہ إنسان عوام سے قوت مانگتا ہے۔ صاحب ایمان جانتا ہے کہ طاقت کا سرچشمہ اور قوت کا مرکز اللہ کے علاوہ کوئی نہیں۔ اُسباب ونتائج کا کھیل رضا اور قضا کی زومیں رہتا ہے۔ ایپنے اعمال کو دُعا کے سہارے سے محروم نہ ہونے دیا جائے۔ دریا عبور کرنے کے لیے کشتی ضرور سبب ہے 'لیکن گرداب سے نکلنے کے لیے دُعا کا سفینہ جا ہے۔



## یرواز ہے دونوں کی اسی ایک فضامیں

کرمس وشاہین اپنی بُلند پروازی کے کسی دائرے میں ایک ساتھ ہو گئے۔ وہ پاس پاس، ساتھ ساتھ فضائے فضائے فضائے سے جارہے تھے۔ اُن میں گفتگو کا ہونا فطری اُمرتھا۔ شاہین نے کہا'' بھی ایک ہے بیافضائے نظام، یہ وسعت نگاہ ، یہ بُلند پروازی اور اِس کے ساتھ یہ بُلند فِکری و بُلند نظری!!' نظری! باندی ہی کرمس' جواسے خیال میں وُ وہا ہوا نظریۂ ضرورت کے متعلق سوچ رہا تھا، بولا' ہاں بھی! بلندی ہی

سر سی بوائے حیال میں دوہا ہوا تظریۂ صرورت کے مسل سوی رہا تھا، بولا ہاں جسی! بلندی اندی نے مسل سوی رہا تھا، بولا ہاں جسی! بلندی اندی نہند ک ہے کیندی ہی اور بھی اور بھی اور بھی ضرور یا ہے۔ اس میں اور بھی ضرور یا ہے۔ اس میں اور بھی ضرور یا ہے۔ اس میں ہی جھے میری ضرور یا ہے۔ ایس میں کیا والی جھے میری مشرورت سے کیا اِنکار۔ یہ بہند پروازی جھے میری مشرورت سے محروم کررہی ہے۔ دیکھو بھی! خالی بہندی اور خالی بہید جمیں کیا دے سکتے ہیں؟'

شاہین نے کہا '' دیکھو! وہ دُور اُفق پر جھلمل جھلمل کرنے والی شے کیا ہے۔ کتنا خوبصورت ہے یہ منظر، کتنی لطیف ہے یہ نفشا۔ آد بھی ! ستاروں کی دُنیا میں چکر لگا کیں۔ آد دیکھیں سورج کہاں سے لگا ہے، کہاں فو دتا ہے۔ آد !راز ہائے سر بستہ دریافت کریں۔ آد معلوم کریں کہ یہ سب کیا ہے، یہ آباد یاں کیا ہیں، کیوں ہیں، کون ہے جو ہر شے کو حرکت عطا کرتا ہے، کس نے سب کواپنے اپنے محور و مدار میں جکڑ رکھا ہے؟ آد تو ذرا دیکھیں! اُس کا اپنا مدار کیا ہے؟ طاقت صرف طاقت ہے تو اُس کی اپنی ضرورت کیا ہے؟ آگر اُس کی بھی اپنی کوئی خوابش ہے تو وہ طاقت کیا ہے اور آگر اُس کی اپنی کوئی ضرورت نہیں' تو یہ سب ظہور غیرضروری ہے۔ آد! اِس راز سے یردہ اٹھا کیں۔''

کرس نے شامین کی بات سنی تو ہزے غور سے لیکن اُس بات کو بجھنے اور اُس پر غور کرنے کے بجائے اُسے اپنی مُر دارہ ہی کے حوالے کر دیا اور کہا '' آئی وُور کی ہا تیں نہ سوچا کرو۔ جھے بھوک کی ہے۔ میں کب سے بھوکا پیاسا تیرے ساتھ چکر لگا رہا ہوں اور بھوک سے جھے خود چکر آرہے ہیں۔ زندگی کا کوئی راز نہیں۔ یہ صرف زندگی ہے اور یہ آگ زندگی کے ہر جھے نہیں۔ یہ صرف زندگی ہے اور یہ آگ زندگی کے ہر جھے میں ہیں و ماغ میں، للس میں اور سب سے برو موکر پید میں۔ پیدی کی آگ کو بجانا آسانوں کی پرواز میں و ماغ میں، للس میں اور سب سے برو موکر پید میں۔ پیدی کی آگ کو بجانا آسانوں کی پرواز میں ہوتے ہیں۔ پیدی کی آگ کو بجانا آسانوں کی پرواز میں ہوتے ہیں۔ پیدی کی آگ کو بجانا آسانوں کی پرواز سے بہتر ہے۔ یہ بہتر ہے ہوں ہے۔ یہ بہتر ہے۔ یہ بہتر ہے۔ یہ بہتر ہے۔ یہ بہتر ہے

منزل ہوگی' لیکن میری منزل میری نظر کے سامنے ہے۔ وہ ویکھوایک مرا ہوا گھوڑا پڑا ہے۔میری برادری کے لوگ جمع ہورہے ہیں'اِس لیے میں بھی نظریۂ ضرورت کے ماتحت اپنی منزل کی طرف چلا ہوں۔ مجھے اور تیری یرواز کو خدا حافظ۔''

یہ کہتے ہُوئے کرس نے ایک سیدها غوط زمین کی طرف لگایا اور آنا فانا اپنی منزل مُر دار تک پہنچ گیا'
اور شاہین بدستور راز ہائے سر بستہ کی تلاش میں، بلند سے بلند ترکی جبتو میں، وحدت و یکنائی خیال کے تصور
میں، زندگی اور ماورائے زندگی کو جانے کی آرزُو میں سرگرداں ہے۔ وہ عالم تخیر میں گم ہے۔ اُس کے سامنے
صرف فاصلے اور وسعتیں ہیں' لیکن وہ پرواز میں ہے۔ اُس کی منزل .... وہ منزلوں سے آزاد ہے۔ منزل' قید
ہے اور یرواز' آزادی ہے۔

کرگس اور شاہین اِ تحضے پرواز کریں تب بھی الگ الگ راستوں کے مسافر ہیں۔ اُن کو ساتھ ساتھ بھی دیکھا جائے تو بھی اُنہیں ساتھی نہ سمجھا جائے۔ یہ ہم پرواز تو ہو سکتے ہیں کیکن ہم مَشر بنہیں ، ہمراز نہیں۔ ایک کا مقصد مکال وُوسرے کا مقصد لا مکاں۔ ایک محدود وُوسرا لا محدود۔ ایک کا رزق مُر دار وُوسرا دِل کا شہنشاہ۔ایک موت سے وابستہ ہے وُوسرا آزادی ہی آزادی کے ساتھ۔

زندگی کے ہرشعے میں کرگس اور شاہین ساتھ ساتھ دیکھے جاتے ہیں۔ ہرشعبے میں، ہر طبقے میں، ہر گروہ میں، ہر درجے اور زاویے میں۔

فوج میں بھی شاہین ہیں، کرگس ہیں۔ شہباز وہ جرنیل ہے جس کا مُد عامُلک کے علاوہ کچھ نہ ہواور گیدھ جرنیل ہے جس کا مُد عا مُلک کی محروی بن سکتا ہے۔ گیدھ جرنیل وہ ہے جس کا مُد عا اپنا پیٹ بھرنا۔۔۔۔ اپنا دوزخ ۔ بھی بھی اپنا حاصل مُلک کی محروی بن سکتا ہے۔ صلاح الدین ابو بی ، محمد بن قاسمٌ ، خالد بن ولیڈ سب شاہین جرنیل تھے۔۔۔ اور بھی کتنے اسائے گرامی ہو سکتے ہیں۔ ایسے جرنیل بھی گزرے ہیں جن کا سب سے اچھا کام یہ تھا کہ وہ گزر گئے۔ اُنہیں زِندگی میں صرف ایک ہی چیز زیب وی تھی کہ بس زِندگی کوچھوڑ دینا۔

مشائخ 'پیروکار ہیں اُن صادق مشائخ کے جن کے نام سے نکلتے رہے ہیں لیکن آج اُن ہے ہزرگوں کے آستانوں پر کہیں کہیں جھوٹے دیکھے جاسکتے ہیں۔ بیرکوئی اِتناراز بھی نہیں۔ ہر شخ اپنے علاوہ سب کو غیر مصدقہ سمجھتا ہے۔ اِی طرح تمام مشائخ دوسرے تمام مشائخ کی زوسے غیر مصدقہ ہیں۔ اگر سارے ہتے ہوں ، سارے شاہین ہوں ' توملک میں جو پجھ ہور ہا ہے نہ ہو۔ شہباز طریقت وہ شخ ہے جو کم اَز کم قصر سُلطانی کے مُدید رہنے من نہ بنائے۔ حق کو اور قصیدہ کو میں جو فرق ہے اُسے قائم رہنے دیا جائے۔

ملائے کرام کا تذکرہ کیا تیجیے۔اُن کا کام بس اُ تناہی ہے جتنا یہ کررہے ہیں۔بس اُن کا نام رکھنا باقی ہے ۔۔۔ملائے حق یا علمائے مُوء!

علائے حق کھمہ کت کہنے کے لیے پیٹ کی ضروریات کو مُقدم نہیں سیجھتے۔ وظیفہ خوار عالم دین نہ عالم بے نہ دین آ شنا۔ وہ صرف ایجنٹ ہے اور ایجنٹ عالم حق نہیں ہوسکتا۔ بہر حال اِس طبقے میں شاہین بھی موجود ہیں اور کرس بھی۔ وہ علا جو واقعی علائے حق ہیں ' بُلند نگاہ اور بُلند پرواز ہیں۔ وہ ظاہر اور باطن کا فرق نہیں رکھتے۔ وہ مساجد کو اللہ اور اللہ کے رسول علی کی تعریف کے لیے وَ قف سیجھتے ہیں۔ اِنسانوں اور مُکمر انوں اور مُروز ور کے حُکمر انوں کی ہر حال ہیں تصیدہ سرائی' عالم حق کا کام نہیں ہے۔

ای طرح اساتذہ، اذیب، دانشور، سیاست دان اور بڑے تنجار اور کارخانہ دار' سب میں کرمس اور شاہین ہیں۔ برسطح پر سیکھیل ہور ہا ہے' بلکہ ہرمخص کے اندر بھی سیکھیل ہوسکتا ہے۔

جب انسان پیٹ اور صرف پیٹ بن جائے تو وہ کر گس صفت ہو جاتا ہے۔ جب اُسے ذوق پرواز طلح وہ ایسے رزق کو بھی نگاہ میں نہیں لاتا جس ہے اُس کی پرواز میں کوتا بی آئے۔ شاہین صفت اِنسان مردار میں کوتا بی آئے۔ شاہین صفت اِنسان مردار نہیں کھا سکتا۔ وہ صرف پرواز ہے اور پرواز بھی اُس کے ساتھ ، اُس کی طرف 'جس نے قوت پرواز وی۔ جس کی کوئی منزل نہ ہو اُس کی منزل اُس کے ہمراہ ہوتی ہے۔

کرس اور شاہین شاہین اور کرس معاشرے میں باہم موجود رہتے ہیں۔ دونوں کی پرواز اِی ایک فضا ہیں ہی رہتی ہے۔مقصد کا جہان الگ الگ ہے۔ ایک آسانوں پر جھپٹتا ہے، وُوسرا مرداد پر لیکتا ہے۔ اِن کے مزان الگ، اِن کی داستان الگ، شاہین کی بات کرگسوں کی سمجھ میں نہیں آسکتی۔ شاہین کا خواب ہوا تو تجبیر کرگسوں کے سمجھ میں نہیں آسکتی۔شاہین کا مُدعا شاہین کو ہی معلوم ہوسکتا ہے۔ پاس رہنے والے وُور کے فاصلوں کرگسوں کے بس میں نہیں۔شاہین کا مُدعا شاہین کو ہی معلوم ہوسکتا ہے۔ پاس رہنے والے وُور کے فاصلوں کے مسافر ہوتے ہیں۔شاہین کے مساکن پراگر کرگسوں کا بسیرا ہو جائے او سمجھ لیجے قیامت کی نشانی ہے۔اگر بلند مرتبت بلند نگاہ نہ ہوا تو وہ وقت اچھانہیں ہوتا۔ شاہین کے خواب کی تجبیر اور تفسیر کے لیے کوئی شاہین مط اُتو بات بن جائے ورنہ یہ بات ہجوم کرگساں کے بس میں نہیں۔

ع کرس کا جہاں اور ہے شاہیں کا جہاں ا

## گردش تیز ہے ساقی

ترتی کا زمانہ ہے، تعمیر کا دور ہے، تیزی کا دفت ہے، تنجیل کی گھڑی ہے۔ ہر شے بھاگے جلی جارہی ہے۔ گردش زمان ومکاں تیزتر ہے۔ إنسان مشین ہے، مشین کا پرزہ ہے، جلد باز ہے، جلد رفتار ہے۔ اُس کے سامنے لا محدود فاصلے ہیں اور وفت محدود ہے اِس لیے وہ دوڑتا ہے اور دوڑتا ہی چلا جاتا ہے۔ اِنسان کو بیتو معلوم ہیں۔ معلوم ہیں۔

انسان شاید تعمیر حیات کے لیے جلدی کرتا ہے اُسے فوری طور پر زندگی مُکمل کرنا ہے اور وہ جلدی جلدی اِسے بناتا ہے، بناتے بناتے بناتے بگاڑتا ہے اور اُس کے ہاتھ سے زندگی یوں نکل جاتی ہے جیسے ہاتھ سے کبوتر اُڑ جائے، یا ہاتھوں کے طوطے اُڑ جا کیں۔

تیررفاری بی شایرترتی کا دوسرانام ہے! تیز رفاری نے فاصلے سمیٹ لیے ہیں ۔۔۔۔ اِنسان اِنسان کے قریب آرہا ہے۔۔۔ ہر شے ہر دوسری شے کے قریب ہے۔ یہ سیافرت ، یہ جہاز، یہ اِنگلتان، یہ امریکہ یہ افریقہ، یہ پاکستان اور پھر یہ زندگ ۔۔۔ اور یہ رہا قبرستان! ہر سفر جلدی کا سفر ہے۔ کہیں قیام بی نہیں ۔۔۔۔ تیز رفاری کی منزلوں میں کوئی ہمام بھی تو نہیں ۔۔۔ کہیں کوئی پڑاؤنہیں ۔۔ کہیں کوئی پڑاؤنہیں ۔۔ کہیں کوئی پڑاؤنہیں ۔۔ کہیں کے فاصلے طے ہور ہے ہیں ۔۔۔۔ برسوں کی مسافتیں مغول میں طے ہوتی ہیں۔ یوں لگتا ہے جیسے چاند، سورج، ستارے، سیارے سب زمین پرائر آئے ہوں ۔۔ یا ۔۔۔ زمین میان کے آسان سرحا پہنچی ہو۔

سائنس نے انسان کو رفتار دی ہے گئین بیر رفتار ہے جہت و بے سمت ہے۔ آج کی راہیں کوئے جاناں کو ہیں جاتیں ۔ آج کی راہیں کوئے جاناں کو ہیں جاتیں ۔ آج کا اِنسان اپنے آپ سے فرار جا ہتا ہے۔ اپنے جامے سے نکلنے والا اِنسان اپنی بے

مائیگی کا احساس نہیں کرتا۔

وسیح وبسیط خلا اُسے کسی بنانے والے کی طرف متوجہ نہیں کرتی! انسان جلدی جلدی محنت کرتا ہے۔
اُس آ دمی کی طرح 'جو گھاس کی رسّی بُن رہا تھا' اور اُس کے پاس اُس کا گدھا بُنی ہوئی رسّی کو گھا تا جارہا تھا.....

برسوں کی محنت کے بعد اُس کی گل یُو بُخی رسّی کا اُنٹا جسہ تھی' جو اُس کے ہاتھ میں تھی.... باتی گدھا کھا چکا تھا۔
انسان محنت کرتا جا تا ہے اور اُس کی محنیس مِنٹی جاتی ہیں.... اُس کا حاصل کیا ہے .... اُس کی موجود زندگی .....

برق سب اا محدود ماضی کی نذر ہو جاتی ہے۔ محسوسات سے محروم اِنسان' معلومات کے سفر پر روانہ ہے۔ اُنجام نہ جانے کیا ہوگا!

انسان فطرتا عجول بروزنِ جہول ہے۔ إنسان نے ذرّے كا دِل چِير كر طاقت دريافت كى ہے كيكن ذرّے ميں طاقت پيدا كرنے والے كو دريافت نہيں كر سكا۔ إنسان نے آسانوں كے راستے دريافت كيے ميں ليكن أسے دِل كا راستہ نہيں ملاسم باہر كى كا ئنات نے إنسان كواندركى كا ئنات سے غافل كر ركھا ہے۔

خار بی کا نئات میں رفتار ہے، گردشیں ہیں، مجلت ہے۔ زمان و مکال کی وُسعوں میں ہر شے تیزی سے متحرک ہے۔ انسان اِس حرکت سے خود بی متحرک ہوجاتا ہے۔ وہ لکتا ہے ستاروں پر، وہ دوڑتا ہے سابوں کے بیچھے، بھا گتا ہے سرابوں کے تعاقب میں، وہ چاہتا ہے کہ وہ راز ہائے مر بستہ معلوم کر لے ..... لیکن اُسے معلوم نہیں کہ وہ خود بی کلیدِ اَسرار ہے، وہ خود شاہ کارتخلیق ہے، حسنِ لاز وال کا مُرقع جمال ہے ..... جب تک وہ اینا راز دریافت نہ کرے وہ راز کا نئات معلوم نہیں کر سکتا۔ اُس کا بیرونی سنر تیز رفتار ہے لیکن اندرون کا سنر کی اینا راز دریافت نہ کرے وہ راز کا نئات معلوم نہیں کر سکتا۔ اُس کا بیرونی سنر تیز رفتار ہے لیکن اندرون کا سنر کی مخلف منبیں کر سکتا۔ اُس کا بیرونی، ظاہری اور خارجی کا نئات سے زیادہ و سیج و مریف ہم بیٹر ہم بیرونی، ظاہری اور خارجی کا نئات سے زیادہ و لیسپ و دِل پذیر ہے۔

رفتار کے سفر نے انسان کو اُس کے اصل سفر سے الگ کر دیا ہے۔ اِنسان خود ہی روبوٹ بن کے رہ گیا ہے۔ وہ مُلک مُلک پھرتا ہے 'سکون کی تمنا میں سیسشہر شہر، گرنگر چھانتا ہے دولت کی تلاش میں۔ وہ مُلک ولبری کا راستہ نبیں جانتا' جہاں دولت تسکین کے خزانے مستور ہیں۔ تیز رفتار اِنسان' سایئہ دیواریار سے محروم ہے!

آج کا اِنسان ،تمام تر آسائشوں اور رفتاروں کے باوجود اکابرین سلف کے مقام تک نہیں پہنچ سکا۔ دستور حیات کی اساس ماضی کے عظیم اِنسانوں نے رکھی۔ آج کی عمارت اُسی بنیاد پر قائم ہے۔ لیکن آج کا انسان اُس عمارت کوجلد مکمل کرنا چاہتا ہے اور تکمیلِ تہذیب اختیامِ تہذیب ہے۔

جلد رفتاری نے پہلے بھی بڑے گل کھلائے ہیں۔ جلد بازیوں نے ہیروشیما اور ناگاسا کی میں جلوے رفعائے ہیں۔ جلد بازیوں نے ہیروشیما اور ناگاسا کی میں جلوے رفعائے ہیں۔ تیز رفتار جہازوں اور گاڑیوں اور بسوں نے إنسانی زندگی کو جس طرح تباہ کیا اس کی مثال ہی نہیں ملتی۔ آئ کا محبلت باز إنسان وُنیا کو تیزی سے ایک نئی راہ کی طرف لے جارہا ہے۔ آخ کے إنسان کو جلد بازی نے ایک عجب خوف میں مبتلا کر رکھا ہے۔ یہ خوف محض اندیک خیال نہیں ..... یہ خوف ایک حقیقت بن کر بازی ندگی پر طلوع بورہا ہے۔ یہ خوف ہے ایک تیسری جنگ عظیم کا 'یہ جنگ ہین التیاروی جنگ ہوگی .....اور

اس جنگ کی تعریف صرف یہی ہوسکتی ہے کہ اِن کے بعد کوئی اور جنگ نہیں۔ دنیا میں کوئی اِنسان ہی نہ ہو گا تو جنگ کون لڑے گا کس کے ساتھ ، کس کے لیے!

تیز رفتار ارتقاء ٔ بظاہر اِنسان کو اِنسان کے قریب لایالیکن اصل میں خطرہ کے قریب آیا ہے! آج کی مہذب ومتمدن وُنیا میں، ترقی پذیر اور ترقی یافتہ وُنیا میں 'پس ماندگی کا قائم ربنا انسان کے لیے بڑا پیغام ہے۔

اِنسان کے اِنفرادی وجود کی طرح' کسی ایک حضے کا حد سے بڑھ جانے کا مطلب وجود کی ہلاکت ہے۔۔۔۔۔ اِسی طرح اِیک قوم یا ایک ساج کا حد ہے نکل جانا' وجودِ آ دم کی تباہی کا پیش خیمہ ہے۔

گھر سے قبرستان تک کا فاصد ہے گئی رفتار درکار ہے۔ تقریبا پچاس سال کی مسافت ہے ہے۔ تروی کیا کرے گی! آج بھی دن چوہیں گھٹوں کا ہے، سال بارہ مبینوں کا ہے۔ موسم اپنی پُرانی رفتار سے بدلتے ہیں، بچپن اپنی رفتار سے کشا ہے ، جوانی کے اتیا م اپنی رفتار سے گزرتے ہیں اور پھر بڑھایا ۔ انسان کوکوئی رفتار بھی تو پناہ نہیں دے عتی ۔ وہ سمندروں میں یا سیاروں میں چھپ جائے تو بھی اُسے زِندگی کا قرض واپس کرنا ہے۔ سانس کی ڈوری راہتے میں ہی گئتی ہے ۔ انسان کے گرد مجبوریوں اور پابندیوں اور سست روی کا جسار ہے۔ سانس کی ڈوری راہتے میں ہی گئتی ہے۔ وہ جتنی تیزی سے علاج دریافت کرتا ہے'ا تی ہی تیزی جانس ہے نئی بیاری پیدا ہو جاتی ہے۔ بوب حال ہے اس جلد باز مسافر کا است کرنا حال ہے اس تیز رفتار شکار کا جس کے آگے فاصلے ہیں' نہ طے ہونے والے اور جس کے چھپے اُس کی جان کا دُشن شکاری اُس کے دِن اِکٹن جس کے آگے فاصلے ہیں' نہ طے ہونے والے اور جس کے چھپے اُس کی جان کا دُشن شکاری اُس کے دِن اِکٹن مُوا ہواؤں کے گھوڑ سے پر سوار آر ہا ہے۔ اِنسان بھا گتا ہے لیکن کب تک؟ آخر انہونی ہو کے رہتی ہے اور نا معلوم اور بے ست فاصلوں کا تیز رفتار مسافر خاموثی ہے موت کی آغوش میں سوجاتا ہے۔ معاوم اور بے ست فاصلوں کا تیز رفتار مسافر خاموثی ہے موت کی آغوش میں سوجاتا ہے۔

ترقی یاترقی پہندی یا اِرتقاء نے اِنسان کو کیا دِیا ہے؟ آفرین ہے'انسان کی تیز رفتاریوں پر سخسین ہے' تغیل کے پُجاریوں کے لیے ....رفتار حد ہے نکل گئی، انسان جاہے ہے ہاہر ہوگیا!

۔ تیز زندگی ۔۔۔۔ تیز تر گردشِ خون 'آخر زنگ لاتی ہے۔۔۔۔ اِنسان تو ارتقاء کے امتحان میں پاس ہو جاتا ہے۔۔۔۔بس صرف ہارٹ فیل ہو جاتا ہے۔

آج کا معاشرہ، تیز رفقار معاشرہ انسانی قدروں کا قبرستان ہے۔بشر کی کوئی صفت ہے جے بشر

www.iqbalkalmati.blogspot.com 🚜 🚑

معرہ معرہ معرہ محرہ ہے۔ ابھی میں نہیں۔ فطرت کے توانین توڑنے والا إنسان دراصل خود کو تو ژرہا ہے اور جلدی جلدی تو ژرہا ہے۔ ابھی و قت ہے کہ وَ قت حاصل آخر إنسان کو نقصان و قت ہے کہ وَ قت حاصل آخر إنسان کو نقصان کی نقصان کے سنجا کی سے سلول کو جلد اُزجلد اُ گانے کی کوشش زمینوں کی توانائی ختم کر رہی ہے۔۔۔۔۔اور اِس طرح حاصل ہونے والے اُجناس اور پھل بے ذاکقہ ہی نہیں 'نقصان دہ بھی ثابت ہو سکتے ہیں۔ رفتار وہی بھلی 'جس سانس نہ ہمکو لے۔

#### سوال بيرہے كه .....

کیا زندگی دینے والا زندگی واپس لینے کے علاوہ بھی اِس پر کوئی اختیار رکھتا ہے؟ اگر ہے تو وہ کیا ہے؟ کیا خالق مخلوق کے تجربے یا مشاہرے میں آسکتا ہے؟ کیا خالق مخلوق کی آ واز اور پکار پر اُن کی امداد کرتا ہے؟

کیا ہمیشہ ایسے ہوتا ہے؟

کیا خالق اپنے ماننے والوں اور نہ ماننے والوں میں تخلیق کے حوالے سے کوئی اِ متیازی سلوک کرتا ہے؟ کیا ہرانسان کو بکساں صلاحیت کے ساتھ بیدا کیا جاتا ہے یا الگ الگ صلاحیت کے ساتھ؟ کیا برصورت اور خوبصورت انسان ہوتے ہیں؟

کیا بدصورت کسی غلطی کی سزا کے طور پر بدصورت پیدا ہوتا ہے اور خوبصورت کسی، نیکی کے دم سے

خوبصورت ہوتا ہے؟

کیا پیدائش سے پہلے بھی کوئی نیکی بدی ہوتی ہے؟

کیا انسانوں کے اژو ہام میں ایک آ دمی اپنے ایمان کے حوالے سے اپنا امتیاز ٹابت کرسکتا ہے؟ کیا ہونا اور نہ ہونا' سب کے لیے ہیں ہوتا؟

كيا مانے والے فنكست سے دو حيار نبيس ہوتے؟

كيانيه ماننے والے سرفراز نہيں ہوتے؟

کیاتشلیم کا انعام شہادت ہے؟

کیا کمزورو جو دوناتح ہوسکتا ہے؟

كيا خالق كونه ماننے والے خالق كى كائنات كے مالك ہو سكتے ہيں؟

کیا اِس زمین پر باغیوں کی حکومت تونہیں؟

کیا ایمان رکھنے والے پریشانی کھالات کا شکارتونہیں؟

كيا مانخ والول كويريشان ركها جاتا ہے؟

فرعون باغی ہے سیکن بادشاہ ہے، موی موست ہے سیکن بے دست و با۔ کیول؟

کیا دعا ئیں ہمیشہ منظور ہوتی ہیں؟ تبھی تبھی منظور ہوتی ہیں <mark>یا تبھی نہیں؟</mark> ریاد دیا ہیں ہمیشہ منظور ہوتی ہیں۔

كيا دُعا ہے وجوہ اور نتائج كے رضة ثوث سكتے ہيں؟

کیا صرف دُ عا کے ذریعے وہ نتیجہ مل سکتا ہے جس پر دعا کے علاوہ کوئی اور استحقاق نہ ہو؟

کیا بانجھ بن بارآ ور ہوسکتا ہے؟

کیا د عائمیں گدھے کو گھوڑ ابنا شکتی ہیں؟

کیا کسی پینمبرکی کوئی دُعا نِامنظور ہوئی ہے؟

کیائسی کافر کی کوئی آرز وجھی بوری ہوئی ہے؟

كيا جارى محنت نصيب كے تابع ہے؟

كيا نصيب محنت كے تابع ہے؟

كيانفيب بدل سكتا ہے؟

كيا نعيب كو بدلنے والى شے بھى نعيب بى كہلاتى ہے؟

كيا نصيب كونصيب براتا ہے؟ كيا دونعيب موت بن تهديل كرے دالا اور تبديل مونے والا؟

كيا بارى دُعا سے دُور بوتى ہے يا دُوا سے؟

كيا وقت بدلنے كاكوئى موسم ہوتا ہے؟

کیا اُمیداورخوف کے زمانے ہوتے ہیں؟

کیا سکون آسانوں سے نازل ہوتا ہے یا بیرا پنے خیال سے حاصل ہوتا ہے؟

کیا سکون خود گریزی کا نام ہے یا بے ملی کاعمل؟

کیا ایمان والے کا فروں کی بنائی ہوئی آ سائٹیں خرید سکتے ہیں؟

كيا امپورث اور ايكسپورث كا سارا نظام قابل غورتونهيس؟

كيا يبود سے اسلحہ لے كر ہنود كے خلاف جہاد كيا جا سكتا ہے؟

کیا ایک مسلمان ملک دوسرے مسلمان ملک کے خلاف جہاد کرسکتا ہے؟

كيامومن ہونے كے ليكسى ادارے سے سند يافتہ ہونا ضرورى ہے؟

كيا بهم كسى اليسيخض كو كافر كهد سكتے بين جوخود كومومن كمي؟

کیا اعمال کوئیت سے پہچانا جاتا ہے یا بتیجے ہے؟

كيا نيت جانے كالجى كوئى علم ہے؟

كيا ظاہراورمخفي الگ الگ علوم ہيں؟

كيا مجبور كاكناه موتابع؟

كيابيب جوابده ب

كيايابند آزادكهلاسكتاب؟

کیا عبادت عابد کی مجبوری ہے کہ اختیار؟

كيا كائنات كى ہر شے خالق كى تبيع بيان كررى ہے؟

كياتبيج بيان كرنے والى شے باغى ہوسكتى ہے؟

كيا سرش كوسركشي فطرة نهبيل ملى؟ اگر فطري أمر ہے تو گناه كيسے؟

اگرایک مسلمان ملک تھی غیرمسلم ملک کے خلاف جہاد میں مصروف ہوئو کیا دوسرے مسلمان ممالک

پر جہاد فرض نہیں ہو جاتا؟

كيامسلمان قوموں كواكك ملت بننے كالبھى موقع مل سكے گا؟ كيسے؟

کیا مسلمانوں کا جج غیرمسلموں کو فائدہ تونہیں پہنچا تا؟ جج ہمارا، جہاز اُن کے ، سامان اُن کا، تنجارت

ان کی۔ کیامسلمانوں کا تیل یہودی کے مینکوں میں تو استعال نہیں ہورہا؟

کیا ہمارامستقبل سب مسلمانوں کامستقبل ہے؟

كياستي وين كو ماننظ والي بميشه سي بولت بين؟

كيامسلمان آپس ميس بھائى بھائى ہيں؟

كيامسلمان معاشره قائم مو چكا ہے؟

كيامسلمانوں پر إسلام نافذ ہو چكا ہے ہور ہاہے يا ہونے والا ہے يانبيس ہوسكتا؟

کیا آج اسلام کی حالت وہی ہے جو چودہ سوسال پہلے تھی؟

كياتر قى كرنے كے ليے ندہب كا ہونا بہت ہى ضرورى ہے؟ كيالا ندہب لوگ ترقی نہيں كرتے؟

كيا ند بب حاصل ہونے كے بعد ترقى ضرورى ہے؟

کیاتر تی کے بغیر گزارہ نہیں ہوسکتا؟

ترقی کامعیار کیا ہے؟ کافرمعاشرے کی تقلید' یا ندہب پر ریسرچ؟

کیا آج کے ترقی یافتہ ممالک کوئی ندہب رکھتے ہیں؟

کیا آج کے پسماندہ ممالک میں ندہب کے چرہے زیادہ ہیں؟

محمرے قبرستان تک کا فاصلہ طے کرنے کے لیے کتنی ترتی جا ہے؟

کیا قوم میں وحدت افکار اور وحدت کردار پیرا کرنے کے لیے عذاب کے علاوہ کوئی اور راستہیں

ہوسکتا؟

کیا خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی بڑی مخلوق بھی ہے جو خالق جیساتھم رکھتی ہو؟ کیا خالق نے مخلوق کومخلوق کے رحم و کرم پر چھوڑ دیا ہے؟ کیا خالق مخلوق سے ناراض ہے؟

كيا خالق مخلوق كومعاف نبيس كرسكتا؟

کیا اُس کی رحمت اُس کے غضب سے زیادہ وسیع نہیں ہے؟

اہل ظاہر کو اِن سوالات کے جوابات سوچنے پڑتے ہیں۔ اہل ماطن پر جواب پہلے آشکار ہوتا ہے' سوال بعد میں بنآ ہے۔

اً رجواب معلوم نہ ہوئو تو سوال گتاخی ہے اور اگر جواب معلوم ہوتو سوال بیبا کی ہے۔ بیبا کی میں تعلق قائم رہتا ہے اور گتاخی میں تعلق ختم ہو جاتا ہے۔

اً مرہم ذہن سے سوچیں تو سوال ہی سوال ہیں اور اگر دِل سے محسوس کریں تو جواب ہی جواب۔ اً مرہم اُس کے ہیں' تو وہ ہمارا ہے ۔۔۔۔۔ جواب ہی جواب۔ اگر ہم صرف اپنے لیے ہیں' تو ہم پر عذاب ہے' علم کاعذاب، ذہن کاعذاب ۔۔۔۔۔سوال ہی سوال۔

سوال دراصل ذہن کا نام ہے اور جواب ول کا نام۔ ماننے والا جاننے کے لیے بیتاب نہیں ہوتا اور جاننے کامتمنی ماننے سے گریز کرتا ہے۔

شک سوال پیدا کرتا ہے اور یقین جواب مہیا کرتا ہے۔ شک یقین کی کی کا نام ہے اور یقین شک کی نفی کا نام ۔ یقین ایمان ہی کا درجہ ہے۔

آ سانوں اور زمین کے تمام سفر سوالات کے سفر ہیں' لیکن دِل کا سفر جواب کا سفر ہے۔ ان سوالات کے سفر ہیں' لیکن دِل کا سفر جواب کا سفر ہے۔ ان سوالات کے جوابات وانشوروں سے نہ پوچھیں' اپنے دِل ہے پوچھیں ۔۔۔۔۔ اُس دل سے' جو گداز ہونے کا دون بھی رفتا ہے!!

## ہم کیا ہیں؟

میں جو پچھ کہنا چاہتا ہوں' وہ شاید نہ کہدسکوں ، اور جو پچھ کہدر ہا ہوں' شاید وہ میرا مقصد ہی نہ ہو۔ یہی تو مجبوری ہے اور بہی میر ہے عہد کی پہچان ہے۔ ہم ایک کرب ناک صورت ِ حالات سے گزرر ہے ہیں۔ اِنسان این اور الفاظ اپنے معنی سے ہٹ چکے ہیں۔ ہم لوگ الگ الگ جماعت ہیں اور یوں وحدت ِ قوم' جمعیت النفریق بن کررہ گئی ہے۔

ہم مصروف ہیں لیکن ہماری مصروفیت ہے معنی ہے۔ ہم دفتر وں میں پچھاور ہیں اور گھرول میں پچھا اور ہیں اور گھرول میں پچھ اور۔ ہم وطن کی تغییر میں مصروف ہیں۔ ہمارا اصل وطن ہماری خواہشات کا نام ہے۔ ہم اپنی آناؤل میں رہ رہے ہیں۔ ہم بہت پچھ جانتے ہیں، ہمارے علم نے ہمیں دوسروں پرفوقیت جانا ہی سکھایا ہے دوسرول کے کام آنائہیں۔ ہم اپنی نگاہ میں خود ہی سب پچھ ہیں۔ ہم کس پر اعتبار نہیں ۔ ہم اپنی نگاہ میں خود ہی سب پچھ ہیں۔ ہم کس پر اعتبار نہیں ہیں۔

خواب دیکھنا ہمارا مشغلہ ہے۔ ہم عظیم مستقبل کے خواب دیکھتے ہیں۔ پہلے بھی ہم ایک خواب کی پروڈکشن ہیں۔ ایا خواب جو ابھی تک اپنی تعبیر کی تلاش میں ہے۔ مستقبل کا تصور ہمیں حال سے بیگانہ کر دیتا ہے۔ ہم اپنے بیچھے ملی المیے چھوڑ آئے ہیں لیکن ہم ہر حالت سے جمھوتہ کر لیتے ہیں۔ ہم صرف انسانوں سے سمجھوتہ نہیں کرتے۔ ہم اصول بیان کرنے والی قوم ہیں۔ دوسروں کو اصول کی تعلیم دیتے ہیں، معلم کے لیے ممل ضروری نہیں۔ ہم حقیقت بیان کرتے ہیں اور سننے والے اسے آگے بیان کرتے ہیں اور اس طرح بیان جاری رہتا ہے اور عمل کی فرصت ہی نہیں ملتی۔

ہمارا نظام فکر امپورٹ ہوتا ہے اور اس طرح ہماری وابستگی الگ الگ ہے۔ ہم میں سے پچھ لوگ روس نواز ہیں۔ پچھ لوگ امریکہ نواز ہیں۔ پچھ لوگ چین نواز ، ہند نواز اور پچھ لوگ'' حق نواز''۔ ہم پر ثقافتوں اور سیاستوں کی بلغار ہے۔ ہماری پہندیدہ یا ترا' ہندیا ترا ہے۔

ہ ہارے لیے وی می آر کی بھر مار ہے۔ خدا کی مار ہے کہ ہر چوتھا آدمی ہیروئن کا شکار ہے۔ بس استغفار ہے۔ ہم خوابوں میں بلند پرواز ہیں۔ بیاالگ بات کہ ہمارے گرد دائرہ شک ہوتا جارہا ہے۔ یہ قوم غریب ہے کئین لوگ امیر ہیں؟ کاریں ہی کاریں، راہ چلنا دشوار ہے۔ مہنگائی حد سے ہمارا عبد تعمیر وتخریب کا مظہر ہے۔ نئے ادارے ، نئے مکانات ، نئے ماڈل ، نئے آستانے أنجرر ہے تیں اور پُرانے اور مانوس ادارے ختم ہورہے ہیں۔ پُرانے ملبے مثائے جارہے ہیں اور نے شاہکار بنائے جا رے ہیں۔ یہ دور قدیم تہذیبی اداروں کے خاتمے کا دور ہے۔کل کا اِنسان عقیدتوں کا مظہر تعالیکن آج اِنسان برعقیدت اور ہرعقیدے سے آزاد ہے۔ آج کاعقیدہ بےعقیدہ ہے۔ آج صرف ایک إنسان کی پرستش کی جاتی ہے، یعنی اپنا آپ .... ہم اپنی أنا کے منجاری ہیں۔ ہم اپنی انہی خواہشات کے آمے سجدہ ریز ہیں۔ ہم اپنے علاوہ نسی کو اہم نہیں سیجھتے۔ آج کے ماحول میں خود پسندی ہی پسندیدہ عمل ہے۔ اِنسان آئینہ دیکھیا رہتا ہے۔ وہ ندآئیے میں اُڑتا ہے نہ اس سے باہر لکاتا ہے۔ ہرشے میں ملاوث ہے۔ کھانے مین، پینے میں، سوچنے میں، مبادت میں، ندہب میں، مدرے میں، خانقا ہوں میں، سیاست میں،صحافت میں، دَوا میں، دُعامیں، وفا میں غرنسیکہ ہرادا میں ملاوث ہی ملاوث ہے۔ جو ہے وہ نہیں ہے۔ہم وہ نہیں' جونظراً تے ہیں۔ ہمارا وجود اصل وجود ے مختلف ہے۔ ہمارے افکار خالص نہیں، ہماری سوچ صحت مندنہیں، ہمارے چارہ گر .....چارہ گر کالفظ ہے معنی ہے۔ ہمارے قائد آج بھی صرف قائدِ اعظم می ہیں۔ اگر قائدِ اعظم اُزندہ ہو جائیں تو قائدین کی کثیر تعداد مر جائے۔ ہمارے ہاں کوئی شے بھی تو ایسی نہیں' جو بھرو سے کے قابل ہو.....ہم محن فراموش قوم ہیں۔ اگر آج ا قبالٌ زندہ ہو جائے تو توم کے حالات دیکھ کرصدہ سے پھرمر جائے۔ بیقوم عجب قوم ہے۔ اِسے اپنے حال سے کوئی سروکارنبیں۔ یہ ماضی کے بزرگوں کی یادیں مناتی ہے اور مستقبل کے لیے کوئی کام نہیں کرتی۔ یہ بے حسی کا شکار ہے۔ پاؤں تلے سے زمین نکلا جائتی ہے، سر پر آسان گرا جاہتا ہے اور یہ بی بی رانی نس ہے مستہیں ہوتی ۔ اے جمہوریت کا انتظار ہے کہ ہر بلا کو جمہوریت سے ٹالا جائے گا۔ مدتیں گزر تئیں اور ابھی تک بید فیصلہ كريًا باتى ب كه ال ملك كا نظام حكومت كيا بو كا!! نظام تعليم كيا بو كا ..... نظام معيشت كيا بو كار نظام عقيده كيا ہو گا۔ اسلام ہو گا تو کون سا ہو گا۔ فقہ کون می ہو گی..... زبان کیا ہو گی۔ **قومی لباس کون لوگ کب پہنا کریں** ک۔ سحافت سس مجمع پر استوار ہو گی اور سیاست کا دائرہ کیا ہوگا۔ اِس ملک میں مقبول ترین بیانات وہ ہیں جن میں ''' گا''!' گے''،'' گی'' ہو۔ ہر چیز ہوگی، سب پچھ ہوگا.....سب انتظامات کر لیے جا کیں گے۔سب ٹھیک ہو جائے گا۔سب کی بگڑی بن جائے گی ....سب باول چھٹ جائیں گے۔سب کچھ بہیں رہے گا....افسوں! ہم نہ ہوں گے۔

چارہ گروں کے لیے نوید ہے کہ مریض زیادہ دیر اُن پر بوجھ نہیں ڈالے گا۔ جاروں صوبے 'چاروں عناصر کی طرح ابھی ظہورِ ترتیب میں ہیں۔ منتشر ہونے کا اندیشہ خاکم بدہن بعید اُز قیاس بھی نہیں۔ ابھی جمہوریت نے گل کھلا نے ہیں ،ابھی اور بھی شگونے پھوٹیں گے۔ ہم سب کرنیں ہیں 'جواَ ہے سورج کو سلسل چاٹ رہی ہیں۔ یہ سورج ابھی اللہ کے فضل سے قائم ہے 'لیکن ہمارا عمل بدا عمالی کے سوآ کیا ہے۔ ہم نے خور کرنا چھوڑ دیا۔ ہم مستقل اِنظار میں ہیں۔ کوئی آئے گا، جگائے گا، ہم سے کام لے گا۔ ہم عظیم قوم بن جا کیں گے۔ سبیکن ابھی نہیں شاید۔۔۔!

ابھی اسلام نے نافذ ہونا ہے۔ مسلمانوں پر اِسلام نافذ ہونے میں ابھی پچھ دریہ ہے 'یا تو مسلمان وہ نہیں رہے 'یا اِسلام وہ نہیں جو دِلوں پر پہلے دن سے نافذ ہو جاتا تھا۔ یا اللہ! ہم کہاں سے چلے تھے، کہاں آگئے۔ میرے مولا! .... ہمیں جگا۔ کین نہیں .... خدا جگائے گا' تو جھکے سے آ کھے کھلے گی۔ جس کو اِحساس نہ جگائے اُسے کون جگا سکتا ہے۔ میرے مولا! ہماری بے حسی کو بے حیائی نہ بننے دے۔ میرے آ قا! ہم نا اہل ضرور ہیں' لیکن تیرے حبیب سیالی کے نام لیوا ہیں۔ ہم پر رحم فرما .... ہمیں ہمارے فرائض سے آشنا کر۔ ہمیں ایک قوم بنا، ہم پر نازل فرما .... این کرم، اپنی رحمیں!

ہم اِحسان فراموش قوم ہیں۔اپنے اُسلاف کی محنتوں کو ہر باد کرنے والی قوم ....ہم بحث کرنے والی قوم ہیں۔ہمارے پاس بڑے اخبار ہیں اور وہ خبر کسی اخبار میں نہیں ہوتی 'جس خبر کی ضرورت ہے...۔جوخبر اہم ترین ہے۔

ہم نے اپنے آپ کو وہ شمن کی نگاہ ہے بھی نہیں دیکھا۔ اُس کے سامنے ہم سب ہم عقیدہ ہیں۔ وشمن یہ بہتر نگھا کہ شیعہ کون ہے سنتی کون۔ ہم بھول گئے اُس عہد کو جو ہم نے اپنے آپ سے رکیا تھا، قا کداعظم سے کیا تھا، اِقالی سے کیا تھا۔ ہم سب بچھ بھول کیا تھا، اِقبال سے کیا تھا۔ ہم سب بچھ بھول گئے۔ ہم یاداشت کھو بیٹھے ہیں۔ ہماری تاریخ بدل گئی، جغرافیہ بدل گیا، ہماری شناخت بدل گئی، تشخص سنح ہو گیا۔ ہم نہ رہے اور پھر طمر فی عذاب کہ ہم پر اُٹر بھی نہ ہوا۔

ہمارے مشائخ 'خدا بھلا کرے اِن بزرگوں کا' اَب ویسے نہیں' جیسے اِن کے آباء تھے۔ آسانے وہی ہیں گر بات وہ نہیں۔ طریقت اپنے طریقے بدل گئے۔ میں ینہیں کہدر ہا کہ سب جھوٹے ہیں۔ میں صرف یہ کہد رہا ہوں کہ سب سیخے نہیں' کیوں نہیں؟ جھوٹے کی نشاندہی کون کرے گا؟ جب تُربِ سلطان مسلک بن جائے تو راوسلوک مسدود ہو جاتی ہے۔ جب اہل ہاطن' اہل ثروت کا تزکیہ نہ کریں تو اُن کا تقرب حرام ہے۔ جب فقراء اسلامی ملک میں بھی اِخفا سے کام لیں تو مصلحت اندیش ہے اور مصلحت اندیش' ورویش نہیں ہوسکتا۔ خانقاہ کا

ادارہ ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہورہا ہے۔ کسی کو تم نہیں ،کسی کو فکر نہیں۔ میں صرف اُس انسان سے مخاطب ہوں جو اِس وقت باطنی نظام میں فائز ہے۔ وہ قوم میں موجود بے راہ روی کی ذِمہ داری قبول کرتا ہے یا صرف اُنے مرتبے بی میں میں موجود ہی یار بی میں موجود ہی یار بی میں میں کہ عالی مرتبت! ہم آپ کا انظار کریں کہ اپنا بیڑہ خود ہی پار کریں۔خوابیدہ قوت سے بیدار کمزوری بہتر ہے۔

"لاخوف" کی منزلیں طے کرنے والو! ساری ملت کوخوف زدہ ہی رکھنا ہے کہ "لا تقنطو"کی شرح بھی ہوگی۔ وقت کے غوث، قطب، ابدال، قلندر کیا کر رہے ہیں۔ ہمارے اکابرین ڈرا دھیان کریں۔ اے صاحبان بصیرت! ہم لوگ راستہ بھول مے۔ کہاں ہیں رجال الغیب پکار ہے، فریاد ہے فریاد ہے فریاد ہے کہاں ہیں رجال الغیب پکار ہے، فریاد ہے فریاد ہے کہاں کو گئا تاخی نہ سمجھ سے ہماری اُن کی بات ہے ۔۔۔۔۔ راز و نیاز کی رمزیں ہیں۔

الله قدر المارے علی سندنی سبیل الله فساد الله فساد الله علی نہیں۔ سب علی نہیں۔ قابلِ قدر تو قابلِ قدر آئی۔ علم والے تو علم دے رہے ہیں۔ لاکھول مساجد کے لاکھول آئمہ سب پانچ وقت تبلیخ کررہے ہیں اور اِس نا اہل قوم کا ذمہ دارکون ہے؟ اب اُس نا اہل ڈاکٹر کی طرح یہ نہ کہنا کہ ہم نے تو اپنا فرض پورا کیا آئے مریض کا مقد ر قوموں کے لیے ایسے نہیں ہوتا۔ زمہ داری کی جاتی ہے۔ صرف فرض پورانہیں کیا جاتا۔ اگر خدانخواستہ قوم کو کوئی حادثہ پیش آیا 'تو تم بھی نہ رہو گے سندال 'نہ نا اہل سب ہی ایک مشتی میں سوار ہیں۔ زندگ میں آخرت کا عمل سکھانے والو! زندگی کا عمل کے سکھاؤ گے؟

ہمارے اور بھی محسن ہیں ہمارے سیاست وان ، لیڈر صاحبان۔ قائدین کی بہتات نے قیاوت کا فقدان بیدا کر دیا ہے۔ اِسٹے لیڈر کہ قوم اکیلی رہ گئی ہے۔ ہر نا عاقبت اندیش کو زعم آگمی ہے ، ہر چرب زبان سیاست وان ہے۔ ہر آ دمی ہر دوسرے آ دمی کو ہر وقت بچھ نہ پچھ سمجھا رہا ہے۔ سیاست کے فلیفے بیان ہورہے ہیں۔ جمہوریت کے فوائد پر لیکچر ہورہے ہیں۔

کانعدم کوسُوئے عدم ہی کیوں نہ رخصت کر دیا جائے؟ آج کی سیاست راہتے ما تگ رہی ہے۔ بھیک ما تگ رہی ہے۔رحم طلب کیا جار ہاہے۔ اِلتجا ہمارا پہندیدہ عمل ہے۔

علم والے آد بھے ملک کو آد سے ملک کے خلاف اُکسار ہے ہیں۔ اِسلام دنیا کو نظام دینے کے لیے آیا اور آئی جمیں لا دین اور بے دین نظام کی اَفادیت بتائی جارہی ہے۔ نئی معیشت نئی سیاست کی اُساس ہے۔ ممکر ہے کہ ابھی سیاسی ڈھانچ بننے باتی ہیں۔ ابھی اتی جلدی ہی کیا ہے! مارک ٹائم ..... ہمارا نعرہ ہے۔ اِک عجب عالم ہے، قیامت ہے کہ رات کب کی ختم ہو پیکی ہے کیکن سورج ابھی نہیں نگا ..... ابھی شاید طویل منصوبہ بندی کا ذور ہے۔ سوال یہ ہے کہ صف بندی کا زوانہ کی آئے گا۔

عزیزانِ محترم! میری مانو' تو آپ کسی کو نه مانو .....کسی کی نه سنو، اپنی مرضی کرتے جاؤ۔ حتیٰ که وہ

قطره قطره فكوم

00000

#### عذاب

عذاب اورعبرت کے الفاظ سننے میں بھی سخت ہیں اور سجھنے میں بھی۔عذاب کسے کہتے ہیں .....عذاب اُس وقت کا نام ہے' جب إنسان اُسپنے اَعمال کا نتیجہ اُسپنے سامنے دیکھے۔ إنسان کی بدا عمالیاں جب ایک خوفناک نتیجہ بن کراُس کی راہ میں آموجود ہول' عذاب کا لمحہ ہے۔

 جب إنسان كے دل ہے إنسان كے دل ہے إنسانوں كا إحرام أنه جائے توسيحے ليجے كه عذاب كا دَورا كيا۔ عذاب كے زمانے بداعتادى اور برنظمى كے زمانے بيں۔ جب إنسان دوئ إنسان وشنى ميں تبديل ہو جائے تو آغانے عذاب عذاب ہے۔ إنسان جب إنسانوں كوخوفز دہ كرے يا أن سے خوفز دہ رہ تو اور عذاب كيا ہے! تعجب تو يہ كه بر إنسان بر دوسرے إنسان كوئرى نگاہ ہے ديكھے اور افسوس تو يہ كہ كوئى كى كاپُرسان حال نہ ہو ..... برطرف قبل و قال ہو اور مرایش دَم تو رُ رہا ہو ..... برطرف ميحاول كا بجوم ہواور مرایش دَم تو رُ رہا ہو ..... خونی ندر ہے تو تلوق خونی كی دَبا بھيل جاتی ہے ..... اور عذاب كی اِنتِنائی صورت يہ ہے كه عذاب نازل ہورہا ہواورلوگ برستوں اور رنگ دَليوں ميں محوجوں ..... پانی سرتک آنے والا ہواور إنسان ش ہے مس نہ ہو۔ من اور دیا ہی ہواور بال باب ہے ماغی ہواور مال

عذاب کے زمانے ہر ۃ ور میں مختلف انداز ہے آتے ہیں۔ جب اُولا د'ماں باپ سے باغی ہواور مال باپ'اولا دیسے بےخبر ہوں تو کسی مزید عذاب کا کیا تذکرہ؟

آج کے إنسان کے اپن آج کا عذاب ہے ۔۔۔۔ آج کی بداعمالیاں آج کی سزاکی منتظر ہیں ۔۔۔۔ جب انسان کے پاس آسائیں ہوں اور سکون نہ ہوئو عذاب ہے ۔۔۔۔ جب محافظ موجود ہوں اور حفاظت عنقا ہوئو عذاب ہے ۔۔۔۔ جب نیکی بری نظر آئے اور بدی محترم مانی جائے 'تو عذاب ہے۔ عذاب کا وقت خدا کس پر نہ لائے ۔۔۔ وقت کہ جب مسلسل سغر ہور ہا ہواور فاصلے نہ کئے ہوں' تو عذاب قریب ہوتا ہے۔ ایسا وقت کہ إنسان پر بغیر قصور اور بغیر کسی جرم کے معینین نازل ہوں اور وہ فریاد تک نہ کر سکے عذاب کا وقت ہے۔ عذاب اُس وقت کو بھی کہتے ہیں کے ملئے 'تبلیغ کرے اور سامعین نداق اُڑا 'میں۔ جب محن کشی وہا کی شکل اختیار کر لئے عذاب ہے۔۔

جب إنسان اپنے دلیس میں خود کو پردلی محسوں کرئے تو عذاب ہے۔ جب اپنے گھر میں إنسان خود کومہمان محسوں کرئے تو عذاب ہے۔ جب اپنے گھر میں انسان خود کومہمان محسوں کرئے تو عذاب ہے کم نہیں۔ جب آوازوں کا إثنا شور ہو کہ إنسان کی گویائی آواز کے سمندر میں فوب جائے او ذکھ کا زمانہ ہے۔ جب سورج روشنی وینا بند کر دے تو عذاب ہے۔ جب زمانہ آمن کا ہواور حالات جنگ ہے ہوں تو عذاب ہے۔

طرفه عذاب توبيه ہے كه ولوں سے مرقت لكل جائے ، إحساس فتم جو جائے ، بمدردى كے جذبات سرد

یز جائیں اور انسان کھوکھلی آتھوں سے جلتے ہوئے گھر اور ؤویتے ہوئے سہارے دیکھے رہا ہو ..... جب فریاد زبان پرآنے سے پہلے زبان کٹ جائے ..... جب إنسان كے پاس راز ہواور أس كاكوئى محرم راز ندہو..... جب آتھوں میں آنسو ہوں اور اُس کے مروجش منانے والے درندے ہوں .... جب وحشت رتص کرے اور معصومیت کے جنازے اُٹھ رہے ہوں ..... عذاب ہے۔ میرا رُوئے تن خدانخواستہ کراچی کی طرف نہیں ..... قطعانبیں کیونکہ کراچی جس عذاب سے گزرا ہے اُس کے لیے کوئی بیان ممکن نہیں۔ دہاں جو ہُوا نا قابل بیان ے۔ وہ عذاب تھا، عمّاب تھا، وقیامت تھی کہ کیا تھا۔ اِنے مہذب زمانے میں، اِنے بڑے شہر میں اِنے غیر مہذب واقعات ۔جس نے سنا' اُسے اپنی ساعت عذاب کلی،جس نے دیکھا' اُسے اپنی بصارت عذاب نظر آئی۔ اليے دا قعات سنے ہے بہتر تھا كہ ہم بہرے ہوجاتے ، ايسے دا قعات ديكھنے ہے بہتر تھا كہ ہم اندھے ہوجاتے \_ اشرف المخلوقات میں درندگی عذاب کی نوید ہے۔ بس بس نے کیے کیے بیرسانحد تکھا' اِس سے بحث ہمارا کام نہیں۔ ہم یہ دیکھتے ہیں کہ ہماری تاریخ کا تازہ زخم کراچی کا سانحہ ہے۔ اِس سانحہ ہے ہزاروں سانحے یاد آسکتے تیں۔ یہ زخم پُرانے زخموں کو ہرا کرسکتا ہے۔معصوم بچیوں کے ساتھ درندگی اُن تمام درند گیوں کی اِنتہا ہےجنہیں خاک وخون کے داقعات کہا گیا۔ عذاب بینبیں کہ کیا ہوا' عذاب تو یہ ہے کہ اِس دافعے کے پیچھے کیا ہے اور اِس ت آئے کیا ہو گا۔طوفان گزر جائے تو بھلا' اگر طوفان رُک جائے تو خطرہ موجود ہے۔ آگ بجھ جائے تو اچھا' ورنہ د لی بوئی آگ زیادہ خطرناک ہوسکتی ہے۔ کہیں نہ کہیں 'سچھ نہ پچھ ہے۔ ہم پہلے بھی عادتے سے گزررہے تیں۔ بازوکٹ چکا۔ اب حادثے کیا جاہتے ہیں ہم سے ....کیا ہمیں مایوی کے حوالے کیا جا چکا ہے کہ ہم پر و با نیں نازل ہیں۔ کیا ہم پر تو بہ کے دروازے بند ہو چکے ہیں کہ ہم سے دعا کیں چھن چکی ہیں۔ کیا ہم بھول کئے بیں کہ ہمارے ذروازوں پر بیرونی خطرات بھی دستک دے رہے ہیں۔ کیا اندرُونی اِنتشار بھی بیرونی خطرے کا شاخسانہ ہے۔ کیا کشتی اور کنارے میں ہمیشہ کے لیے جدائی ہو پیکی ہے۔ کیا ہم ایک ظالم قوم ہیں۔ کیا ہم بے حس بیں۔ کیا ہم بے بس میں۔ کیا ہماری آنکھوں پریٹی بندھی ہے۔ کیا ہم آنے والی نسلوں کو جوابدہ نہیں ہوں گے۔ کیا ہم پر کوئی اور یوم حساب نہ آئے گا۔ کیا جارا حساب عذاب کے علاوہ پچھنہیں۔ کیا ہم نشے میں ين؟ غفلت كانشه، بحسى كانشه، اين خود غرضى كانشه كيابم سے بهارامتنقبل ناراض ہے كيابم سے بهارا مانسی کٹ چکا ہے۔ کیا ہم نا قابلِ اصلاح ہو میکے ہیں۔ کیا اُس کی رحمت نے ہمیں چھوڑ ویا ہے۔ ہم کیوں عذاب میں ہیں!! اے مالک! ہمیں ہارے اِعمال کی زَد ہے بیجا۔ ہمیں ایک دُوسرے کے حوالے نہ کر، ہمیں ا پی رحمت اور اینے نصل کے حوالے رکھ۔ کیا میمکن نہیں کہ جس قوم سے خطا ہو جائے' اُس پر بھی تیری عطا ہو جائے .... ہوتو سکتا ہے۔ تُو اگر چاہے تو رات ہے دن پیدا ہو، مُر دہ سے زندہ پیدا ہو، خزاؤں سے بہار پیدا ہو۔ تفرت سے محبت پیدا ہو۔ تُو جا ہے تومد هم رَوثن ہو جائے۔ ہمارے مالک! ہم پر اپنی رحمت کے دروازے کھول، ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہمیں عذاب سے بچا.....!!

### مصروفيت

'ہم سب مصروف ہیں۔ ہمارے پاس فُرصت نہیں۔ ہم کچھ نہ کچھ کرتے رہتے ہیں۔ اچھائی نہ ہو تو کرتے ہیں۔ ہم سب مصروف ہیں۔ ہمارے پاس فُرصت نہیں۔ ہم کچھ کرتے رہتے ہیں۔ بھی یادیں وُ ہراتے ہیں، بھی کہا کرتے رہتے ہیں۔ بھی یادیں وُ ہراتے ہیں، بھی مستقبل کے خواب و کیھتے ہیں، تصوّرات کے ہوائی قلع تغییر کرتے ہیں۔ ہم آئیوں میں عکس و کیھنے کے عادی ہیں۔ حقائق کو د کھنا اُ تناد لچسینہیں جتنا حقائق کا تکس۔

ہم لوگوں ہے آشائی کرتے ہیں ہرایک ہے دوئی، ہرایک سے رابطہ اور نتیجہ یہ کہ ہم سب کو مایوں کرتے ہیں۔ ہم خود بھی مایوں ہو جاتے ہیں، ہم اپنے رُوپرُ ونہیں ہوتے ۔۔۔۔۔ اس لیے کہ ہم اپنے آپ سے حصوت نہیں بول سکتے۔ ہم نے اپنے آپ کو فراموش کر دیا۔ اب ہم مشین کا پُرزہ بن چکے ہیں۔ بس فنانٹ مکھا کھٹ چل رہے ہیں۔ بس فنانٹ مکھا کھٹ چل رہے ہیں۔ بس معلوم کرنے کا ہمارے پاس وفت نہیں۔

ا تنا تو معلوم ہے کہ ہم جلدی میں ہیں ہیں.....ہمیں کس بات کی جلدی ہے' یہ معلوم نہیں۔ مصبور میں میں میں میں میں میں میں ایسان کی جلدی ہے کہ میں ماہ ت

ہم صبح گھر سے نکلتے ہیں خوشی خوشی ، جلدی جلدی .....ایسے جیسے کوئی مجرم طویل قید سے اچا تک رہا ہو جائے .....ہم وفتر وں ، کارخانوں ، کھیتوں اور کھلیانوں میں جاتے ہیں .....اور کام شروع کر دیتے ہیں ، مصروف ہو جاتے ہیں .....اور پھر شام کو گھر کی طرف ایسے بھا صحتے ہیں 'جیسے کوئی پیاسا کنویں کی طرف .....ہم گھر پہنچتے ہی اور قتم کی مصروفیات میں کھو جاتے ہیں .....ہم مصروف رہتے ہیں 'حتیٰ کہ نیندگ آغوش میں سب مصروفیتوں کو فراموش کر دیتے ہیں۔

کا کنات کا ذرّہ ذرّہ مصروف ہے ..... چرند، پرند، جمادات، نباتات سب مصروف ہیں اور ہم تو افضل

ترین بین ہم کیوں ندمصروف ہوں؟ ہم مصروف تو رہیں ہے .....لیکن غور طلب ہات صرف یہ ہے کہ ہم اپنی مصروفیات سے کیا حاصل کرتے ہیں .....؟

ہم معروفیت کو کمائی بناتے ہیں اور پھر اس کمائی کے استعال کے لیے الگ معروف ہوتے ہیں۔۔۔۔زندگی معروفیت میں گزر جاتی ہے اور پھر اچا تک اس حقیقت کا ایکشاف ہوتا ہے کہ اگر مُر نابی تھا اور فرصت مُر کے جینا کیوں تھا! کتنے ناپ تول کے قدم رکھے تھے، کتی احتیاط کی تھی، کیے کیے جتن کیے تھے۔۔۔۔۔اور فرصت کے جندلیجات نہ سلے اور جب ملنے لگئ تو موت نے مُبلت نہ دی۔۔۔۔ پہلے زندگی مُبلت نہیں وہ ہی اور پھر موت آرے جندلیجات نہ سلے اور جب ملنے لگئ تو موت نے مُبلت نہ دی۔۔۔۔ پہلے زندگی مُبلت نہیں ہو سکتے ؟ کیا ہمارے پاس آرے آجاتی ہے ۔۔۔ کیا ہمارامقذ رصرف معروف رہنا ہی ہے؟ کیا ہم کھی آزاد نہیں ہو سکتے ؟ کیا ہمارے پاس اس خوبصورت کا مُنات کو دیکھنے کے لیے وقت نہیں ہوگا؟ کیا ہم نظتے اور دُو بتے سورج کے مناظر بھی نہیں دیکھ سکیس گے؟ کیا ہم تاریک معروفیت کی اَماوَس رات میں سکیس گے؟ کیا ہم تاریک معروفیت کی اَماوَس رات میں سکیس گے؟ کیا ہم تاریک معروفیت کی اَماوَس رات میں سکیس گے؟ کیا ہم تاریک معروفیت کی اَماوَس رات میں بھکتے رہیں گے ۔۔۔؟

کیا انسان افضل ترین تخلیق نبیس؟ إنسان میهاژوں کی خوبصورت چوٹیاں اور وسیع وعریض میدانوں ت كب لطف اندوز بوگا؟ جب تك إنسان معروفيت كعقوبت خانے سے آزاد نه بوجائ أسے زندگى كا خسن نظر نہیں آسکتا۔ زندگی شکم پروری ہی تو نہیں۔ تسکین قلب ونظر کا بھی اہتمام ہونا جاہے۔ فطرت کا خسن ' فاطرِ کا کنات کی منشا کے مطابق دیکھا جائے.... آلکھیں عطا کرنے والے نے آلکھوں کے لیے نظاروں کا اہتمام کیا ہے، کانوں کے لیے گلتان ہتی میں نغمات کے چشے بہدرہے ہیں،غور و فکر کے لیے راز ہائے سر بسة منتظر بیں۔ رُوح کے لیے مائدہ تجلیات بچھا ہے ..... ہم سجھتے نہیں .... ہم صرف آسائش وجود کے لیے مصروف ہیں .....ہم کہنے ہیں، حاصل کرتے ہیں اور خرج کرتے رہتے ہیں۔ ہماری زندگی اعلیٰ تقاضوں سے محروم ہے۔ ہماری مصروفیت صرف شہرت، مال اور للات وجود کے لیے ہے .....کیا زندگی کے لیے اور کوئی سرورت نہیں؟ کیا نِ ندگی کمانے ، کھانے ، بہنے اور سونے کے علاوہ میجونہیں؟ کیا نہ ندگی کے نصیب میں فرصت نہیں؟ کیا ہمارے پاس کس کے آنسو یو نچھنے کا بھی وقت نہیں ....!ہم ہرانسان کو اپنی ضرورت اور أس كی افاديت كے حوالے سے جانتے ہيں ..... كيا إنسان إنسانوں كو صرف إنسانيت كے حوالے سے جمعي نہيں پہيانے گا؟ کیا ہمارے مرتبے اپنے ماتخوں کو ہمیشہ نفرت ہے ہی دیمیں مے؟.....کیا ڈاکٹر مریضوں کی جیب ہے ہاہر تبیں نکل عیس کے؟ ..... کیا ہماری مصروفیت ہمیں ووسرول کے لیے تلوار ہی بنائے رکھے گی؟ ..... کیا ہم ووسرول کے لیے جھی شربت نہیں بنیں سے؟ ..... کیا ہماری مصروفیت و نفرت اور سی سے آزاد نہ ہوگی ؟ ..... وہ کون لوگ تصے جوخود پیاس سے مرجاتے تھے اور یانی اینے وُوسرے پیاسے بھائی کودے جاتے تھے ..... کیا وہ لوگ تھے بھی یا یہ ہمارا وہم ہے؟ ..... کیا ہماری مصروفیت کسی ہانصیب کابل کومعاف نبیں کرسکتی ؟ ..... کیا کابل بانصیب ہوسکتا ہے؟ ..... كيول نہيں - بانصيب كى اپني مصروفيات بيں ..... دل كى مصروفيات ، نكاه كى مصروفيات ، زوح كى مصرو فیات - زندگی کے راز پانے والے مئر اغ حیات دریافت کرنے والے وفائر، کارخانوں ، تھیتوں اور

تطرو *قطرو فكوم* 

جوشے چلنے سے حاصل نہیں ہوتی 'وہ کھہرنے سے حاصل ہوجاتی ہے ۔۔۔۔۔جوراز پیے جمع کرنے میں جو شے چلنے سے حاصل نہیں ہوتی 'وہ کھہر نے سے حاصل ہوجاتی ہے۔۔۔۔ جو راز پیے جمع کرنے میں نہا جائے گا۔ جسے سونے والا دریافت نہ کر سکے' اُسے جاگئے والا ضرور دریافت کر لئے گا۔ اِنسان کے گر دم معروفیت نے جو جال بن رکھا ہے' اُسے فرصت تو ڑ دیتی ہے۔۔۔۔۔۔مصروفیت' غلامی ہے اور فرصت آزادی۔۔۔۔ اِس سے پہلے کہ ہم سے سب کچھ چھن جائے' ہم خود ہی کیوں نہیں چھوڑ دیے!!

00000

#### منفعيت

منفعت طلی یا افادیت پرتی یا سادہ الفاظ میں فائدے کی تمنایا خود غرضی کا سفر بروہ ہی ہے رونق اور بے کی سنایا خود غرضی کا سفر بروہ ہی ہے رونق اور بے کیف ساسفر ہے۔ اِنسان ہر حال میں اگر بہی سوچتا رہے کہ اُس کا فائدہ کس بات میں ہے تو وہ اِس کا نئات سے کٹ کر رہ جائے گا۔ ہر بات تو اِنسان کی منفعت کی بھی کا نئات ہے۔ کا نئات و وسروں کی منفعت کی بھی کا نئات ہے۔

اپنا فائدہ سوچنے والا إنسان دُوسروں کوصرف استعال کرنا چاہتا ہے۔ وہ کسی کو فائدہ پہنچانا نہیں چاہتا ہے۔ وہ کسی کو فائدہ پہنچانا نہیں چاہتا اور اس طرح وہ بے فیض ہوکررہ جاتا ہے۔ إنسان دُوسروں کے کام نہ آئے تو اُن سے کام لیناظلم ہے۔ یظلم دنیا میں ہوتا ہی رہتا ہے۔ ہمارے ہال ہرصاحب مقام اور صاحب مرتبہ إنسان اپنے مقام اور اپنے مرتبے کا خراج وصول کرتا ہے کسین خود دُوسروں کوسلام کرنے کی خراج وصول کرتا ہے کیکن خود دُوسروں کوسلام کرنے کی زحمت گوارانبیں کرتا۔

معاشرے میں عزت کی تمنا خود غرضی کی انتہا ہے ، اِس طرنے سلوک کو اِستحصال بھی کہتے ہیں۔ آخر اُوسوں میں باعزت ہونے کی تمنا ہی کیوں ہو۔ لوگوں سے اپنی صدافت اور دیانت کی قیمت کیوں وصول کی جائے۔ لوگوں گوں گریں، آپ کا احترام کریں، آپ کا فیرکریں، آپ کی بات کریں، آپ کا احترام کریں، آپ کا فیرکریں، آپ کی بات کریں۔ لیے کہ وہ آپ کی عزت کریں، آپ کا احترام کریں، آپ کا میوں نہ کریں۔

ایک آدمی محنت کرتا ہے ، نوکر ہو جاتا ہے ، افسر بن جاتا ہے 'اب افسری کر کے ماتخوں سے خراج دصول کرتا ہے ، اُن سے نو تع کرتا ہے کہ دہ اُس کی عزت کریں 'اُس کوسلام کریں' اُس کی غیر سرکاری حیثیت کا بھی احترام کریں جبکہ وہ خود اُن کی زندگی اور زندگی کے تقاضوں سے بے خبر اور لاتعلق ہو۔ شاید لوگ مرتبہ اس کیے جائے جبر اور لاتعلق ہو۔ شاید لوگ مرتبہ اس کیے جائے جبری کہ دوسرے لوگ مرتبے کے آھے سرگوں ہوں۔ کیا اپنی سربلندی دُوسروں کوسرنگوں کرنے سے حاصل ہوتی ہے؟

شاید انسان نے فطرت سے بیر مزاج حاصل کیا ہے۔ ایک وسیع کا ننات بنانے والے نے إنسان کے لیے ایک وسیع کا ننات بنانے والے نے إنسان کے لیے ایک محدود وُنیا بنائی ہے اور اس میں إنسان کو محدود زندگی دے کر محدود استعداد عطا فرمائی ہے۔ یہاں تک تو بات سمجھ میں آتی ہے کہ لامحدود کا ننات تک تو بات سمجھ میں آتی ہے کہ لامحدود کا ننات

قطره قطره قكوم

بنانے والے کو سجدہ کرے ،اُس سے کسی فعل پر تنقید نہ کرے ،اُس کا ِگلہ نہ کرے 'بس اُس کی تنہیج کرتا جائے۔ اِنسان کی مجبوری یہی ہے کہ وہ اِس کے علاوہ کر بھی کیا سکتا ہے۔ اِنسان کو جکڑ کر رکھ دیا گیا ہے۔ اُس کی تقدیر قوی ہے اور تدبیر کمزور۔وہ کرے بھی تو کیا کرے۔ بے بسی میں سجدے کے علاوہ ہے بھی کیا!

انسان سوچاہے۔ اُسے سوچنا نہیں چاہیے' لیکن وہ سوچنے پر بھی تو مجور ہے۔ وہ سوچنا ہے کہ است بردے ستار نے، استے بردے سیارے، یہ چاند، یہ سورج ' آخر کس کام کے۔ شپ فرقت یا تنبائی کی رات میں تارے بردے کام آتے ہیں۔ اُداس اِنسان ستارے گنتا رہتا ہے اور ستارے گنتی میں نہیں آتے۔ آخر ستاروں کا فاکہہ کیا ہے؟ استے بیشار ستارے گنتا رہتا ہے اور اُس کی راتوں کے ساتھی' اُس کی بیاری دُورنہیں کرتے ۔ غریب کی غرجی دُورنہیں ہوتی۔ وہ ستارے گنتا ہے اور اُس کی اپنی آنکھوں سے تارے گرتے ہیں، بلکہ انگارے گرتے میں۔ دہ سوچتا ہے کہ یہ سب کیا ہے؟ اتنا برا سورج' روشی کا سفیر' زندگی کا محرک' کتنامنو رہے۔ سورج خودروشن ہیں۔ وہ سوچتا ہے کہ یہ سب کیا ہے؟ اتنا برا اسورج' روشی کا سفیر' زندگی کا محرک' کتنامنو رہے۔ سورج خودروشن ہیں۔ دہ بہ ہی تو ہے۔ قطرے قطرے ورش کا کیا فاکہ ہ؟ ہیں۔ وہ دبہ ہی تو ہے۔ قطرے قطرے ورشے والے تر سے میں، گرجے ہیں، گرجے ہیں، گرجے ہیں، کر کے ہیں، کر کے ہیں، وہد ہی تو ہے۔ قطرے قطرے ورش کو رہے والے تر سے مضافین لیے ہوں گے اورا گرخور سے دیکھنے والے شعراکا فاکہ ہی کیا ہے؟ شعر موزوں کرنے والے زندگی کو موزوں نہیں کر پاتے۔ طعرِ ترکی صورت دیکھنے والے شعراکا فاکہ ہی کیا ہے؟

پہاڑوں کا سلسلہ وسیج وعریض ہے۔ پہاڑ راستوں کی دیوار ہے ہوئے ہیں ورنہ ایک ملک وسرے ممالک کے ساتھ ہی ملا ہوتا۔ کتنے فاکدے ہیں پہاڑوں کے۔ اِن سے کیانہیں ملتا۔ اِن پر مفت اُگنے والے ورخت 'جن سے لکڑی ملتی ہے۔ پھل وار درخت ہیں۔ اِن سے پھل ملتا ہے اور جو بہت ہی بے مقصد پہاڑ ہیں' اُن سے کرش ملتا ہے۔ لیکن کہاں ملتا ہے؟ لکڑی' غریب کے خون سے زیادہ مہتگی ہے۔ پھل' بیار کی قوت خرید سے باہر ہے اور رہا کرش خرید کے دیھو۔ اتنی عظیم طاقت ' بہاڑ۔ کس کے لیے؟ بنانے والے نے دریا بنائے۔ نہریں اور پانی اور ڈیم حاصل ہوا۔ بجل بچی گئی اور ایک عام انسان کو کیا ملا؟ بجل سے کارخانے چلے۔ نہروں سے فصل حاصل ہوا۔ بجل بچی گئی اور ایک عام انسان کو کیا ملا؟ بجل سے کارخانے چلے۔ نہروں سے فصل حاصل ہوئی۔ کس کے لیے؟ ملک امیر ہو گئے، انسان غریب رہے۔ تقسیم نامنصفانہ رہی۔ دریا خشک ہو جا کمیں وطغیانی آئے' تو سب برابر' ورنہ کیا فائدہ؟

سرف یمی نہیں ہر سطح پر ، ہر شعبے میں نعمتیں ، محروم انسانوں کے لیے عجب حال پیدا کرتی ہیں بعنی وہی کرا حال ۔ صاحبانِ تصوف ہی کولیں ۔ سوئے اوب مقصور نہیں ۔ عالی مرتبت صاحبانِ کشف وکرا مت ، معتقدین کو کیا ویتے ہیں؟ احساسِ محرومی ۔ کسی کے عرفان کا کیا فائدہ؟ کوئی صاحب کمال ہو ، تو ہوا کرے ۔ ہماری آرزوتو بوری کرے ، ورنہ کیا فائدہ؟ ہمارے وکھی دوا نہ کرے ، تو این مریم ہوا کرے کوئی ۔ ہمیں کیا فائدہ؟ کسی کی تعریف ہے ہمیں کیا طائدہ؟ مہاروں میں اپنی گائے بھوکی مرجائے تو کیا فائدہ؟

سنسی شعبے کولیں صاحب کمال دوسروں کے دل میں صرف خوف پیدا کرتا ہے۔ وہ تعریف جاہتا

ے خراج لیتا ہے لیکن دیتا ہے تھے نہیں۔ ڈرامہ لکھنے والوں کو مال ملتا ہے۔ ویکھنے والوں کو کیا ملتا ہے؟ وفت ضائع ہوتا ہے ' بجل خرج ہوتی ہے اور ذہن خراب ہوتا ہے۔ بچے ٹی وی ویکھتے ہیں اور امتحان میں نُرا حال ہوتا ہے۔ پھراس قوم کے نوجوان ایک مسئلہ بن جا کیں مے! اس سے کیا فائدہ؟

آ خر اِس زندگی کا بھی کیا فائدہ؟ اِنسان پابندِ زمان و مکان ہی رہے گا، ثنام کوسوئے گا، رات کوخواب دیکھے گا، دِن گردشوں میں رہے گا۔خوشی کے چندایام ،غم کے لامتناہی سلسلے۔ اِنسان کیا کرے! بنانے والے سے بوچھنا گستاخی ہے ،سُوئے ادب ہے۔موت ہی جب زندگی کا انجام ہے تو یہ ساری کوشش کیا ہے؟زندہ رہے ۔ کے لیے یا مرنے کے لیے؟

لیکن نبیں ایسانہیں ۔ إنسان ہی باعث تخلیق کا مُنات ہے۔ وہی وارث کا مُنات ہے۔ إنسان صرف صحت مندسون سے محروم ہور ہا ہے ورنہ بیسب نظام ایک مربوط اور خوب صورت نظام ہے۔ نظاروں سے لطف صحت مندسون سے محروم ہور ہا ہے ورنہ بیسب نظام ایک مربوط اور خوب صورت نظام ہے۔ نظاروں سے لطف صاصل کیا جاتا ہے اُن سے فائدہ نہیں مانگا جاتا۔ سجدول سے تعلق کا واسطہ ہے 'افاد تہ کا نہیں۔ روشیٰ روشیٰ ہوتی ہور ہے ، نور ہے ...سب کے لیے یکساں!

اِنسان اپنے آپ سے بیزار ہے ورنہ ہر جا 'جہان دیگر ہے۔ غور کرنے کا تھم ہے۔ غور کیا جائے۔
سوال کرنے کا تھم نہیں۔ سوال تو ہم سے ہوگا۔ ہرشے سے فائدہ ما نگنا ہی زندگی کے لطیف اِحساسات سے محروی
کا باعث ہے۔ امیری غربی 'سکھ ڈکھ دُھوپ چھاوُں .....زندگی کے ہی نام ہیں۔
زندگی بدلتی رہتی ہے۔ ایام بدلتے رہتے ہیں۔ ضرورت پوری ہونہ ہو' زندگی کا لطف ختم نہ ہو۔ شعر'

تظره تظره تكوم

شعر ہے، راحتِ قلب و جاں، ول کا سرُ ور ہے۔ شعر سے فاکدہ نہیں عاصل کیا جاتا۔ اُس سے لطف عاصل کیا جاتا ہے۔ جگمگاتے سارے، جھلملاتے آنسواجھ آلتے ہیں۔ اُن کا فاکدہ؟ پھر وہی بات۔ آخر فاکدے کا ہی کیا جاتا ہے۔ جگمگاتے سارے، جھلملاتے آنسواجھ آلتے ہیں۔ اُن کا فاکدہ؟ پھر وہی بات۔ آخر فاکدے کا ہی کیا فاکدہ ہے؟ وزیدی ہوائے ہے؟ عبادت نکال دو تو معلوم ہو کہ اصل منفعت کیا ہے۔ زندگی سے تمنائے منفعت، اندیعہ زیاں نکال کے زندگی کا لطف لے کر دیکھو۔ بھی تو دُکاندار بنا چھوڑو۔ ہرکام سے فاکدے تلاش کرنا ہیکیا علی ہے۔ اپنے وجود میں نوری وجود تلاش کرو۔ اِس کا سنات میں اِئی کا سنات دریافت کرو۔ لڈ ہے وجود ہی تو زندگی نہیں۔ رُوح کی خوراک کیا ہے؟ اُسے تلاش کرو۔ اپنے باطن کا سفر کرو۔ اپنی گفری کی گرہ کھولو۔ اپنے دِل کی دُنیا کی سیر کرو۔ گلاب کے رنگ اور اُس کی خوشیو نے بلبل کو تُنی کی سیر کرو۔ گلاب سے محروم ، عقل کے بخشا۔ آپ گلاب سے گل قند بناتے ہو۔ آپ کیا کرتے ہو؟ رنگوں سے بے بہرہ، نغمات سے محروم ، عقل کے بخشا۔ آپ گلاب سے مال ما تکتے ہیں۔ کیا کرتے ہیں؟ بنانے والے نے جو بنایا وہی اصل ہے۔ وینے والے نے جو دیا وہی اصل ہے۔ دینے والے نے جو دیا وہی اس کی خوشیوں سے مال ما تکتے ہیں۔ کیا کرتے ہیں؟ بنانے والے نے جو بنایا وہی اصل ہے۔ دینے والے نے جو دیا وہی اس کی ہو دیا وہی اس کی کا سفر بے فاکدہ ہے!

00000

# تعريف

تعریف سننے کی تمنا اِنسان کی سب سے بڑی کمزوری ہے کیکن اِس کمزوری کے اندر بعض اوقات انسان کی طاقت پنہاں ہوتی ہے۔ تعریف سننے کی آرز و میں اِنسان کے اندر کا خوابیدہ فنکار بیدار ہوتا ہے۔ فنکار این فن کا مظاہرہ کرتا ہے اور خراج تحسین وصول کرتا ہے۔ فن کی بقا 'تعریف کے وَم سے ہے۔ تعریف نہ ہو تو فن اَنسردہ ہو جاتا ہے۔

اِنسان کی صفات تعریف کی متقاضی ہیں۔ تعریف' خوشامہ نہیں۔خوشامہ' بغیرصفت کے تغریف ہے۔ خوشامہ' اُس بیان کو کہتے ہیں' جس کے دینے والا جانتا ہے کہ جھوٹ ہے اور سننے والا سجھتا ہے کہ بچ ہے۔خوشامہ سننے کا طالب مریض ہے اور خوشامدی اِس مرض میں اضافہ کرتا ہے۔

بادشاہوں کو قبل سجانی کہلانے کا شوق دربارکو خوشامدیوں کی آماجگاہ بنا دیتا ہے اور یہ درباری بادشاہوں کی آنھوں پر خوشامد کی خوبصورت پٹیاں باندھ کر اُنہیں اُن کی اصلیّت سے بے خبر رکھتے ہیں۔ ملکی معاملات کی اصلاح کی بجائے شہنشاہ اپنے قصیدے سنتے ہیں اور رعایا کوم شدخوانوں کے حوالے کر دیتے ہیں۔ اُن تعریف نہ ہوتو شاید وُنیا ہیں اِتنا ہنگامہ نہ ہو۔ لوگ جائز ناجائز دولت کما کر گھروں کوسجاتے ہیں۔ اُن میں تقریف نہ ہوتی شاید وُنیا ہیں اِتنا ہنگامہ نہ ہو۔ لوگ جائز ناجائز دولت کما کر گھروں کوسجاتے ہیں۔ اُن میں تبقیے لگاتے ہیں۔ روشنیاں کرتے ہیں اور پھر دوستوں کو دعوت دیتے ہیں۔ تعریف ہوتی ہوتی ہوتی ہی رہتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کی نمائش کی رہتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کی نمائش کی تعریف اُنان وی کو اندھا کر دیتی ہے۔ جس اِنسان ہیں ذاتی صفات نہ ہوں وہ اپنے لباس سے لے کر اپنے تعریف نانان کی ہرشے کی تعریف حابتا ہے۔

تعریف کی تمنا اِنسان کو بروے کرب میں مبتلا کر دیا ہے۔ وطن میں تعریف سننے کی تمنا میں اِنسان پردلیس تک پہنچ جاتا ہے۔ مال کما تا ہے۔ پردلیس کی اُذیت برداشت کرتا ہے۔ اُس کے گھر والے دولت کا اظہار کرتے ہیں، تعریف سنتے ہیں اور وہ پردلیس میں تنہائی کی بھٹی میں جلتا ہے۔ سال میں ایک آ دھ دفعہ وطن واپس آ تا ہے۔ دوستوں کو جمع کرتا ہے۔ مال خرج کرتا ہے۔ تعریف سنتا ہے اور پھر آ ڈردہ فاطر پردلیس کی اجنبیت کے دوالے ہو جاتا ہے۔

بعض اوقات تعریف کی آرزُو میں اِنسان جان پر بھی کھیل جاتا ہے۔ وہ اپنی موت کو قابلِ تعریف بنانے میں زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔تعریف کا زخم'سب سے گہرا زخم ہے۔اُس کا مندمل ہونا مشکل ہے۔

قطره تطره قكوم

ر ر المسلم المرائی میں مبتلا إنسان کی اگر تعریف نه کی جائے تو وہ اِسے اپنی تو ہین سمجھتا ہے۔ اگر آپ کا ورست نیالباس زیب تن کر کے آپ کے پاس آئے اور آپ کسی وجہ سے اُس کے لباس کی طرف توجہ نہ کریں تو آپ کی دوست نیالباس نی طرف توجہ نہ کریں تو آپ کی دوستی کوخطرہ لاحق ہوسکتا ہے۔

بہت ورس کے انسان کی تمام تراش خراش، بن سنور، سج دھج، اُس کا بائلین، اُس کا دَم خم، اُس کا لب ولہجہ، اُس کے اندان کی تمام تراش خراش، بن سنور، سج دھج، اُس کا بائلین، اُس کا دَم خم، اُس کا لب ولہجہ، اُس کے خربے ہیں۔ ایک پہلے ہے مقروض انسان 'نیا قرضہ لے کرا پنے کا وابعہ فائیو شار ہوٹل میں صرف اِس لیے کرتا ہے کہ اُس کی تعریف ہو۔ تعریف کرنے والے تعریف کرتے ہیں۔ اُس کے قرض خواہ اُس کی کیا تعریف ہیں۔ اُس کے قرض خواہ اُس کی کیا تعریف کرتے ہیں۔ اُس کے قرض خواہ اُس کی کیا تعریف کرتے ہیں۔ اُس کے قرض خواہ اُس کی کیا تعریف کرتے ہوں گے!

اگر إنسان کی شکل بہتر ہے تو اس میں اُس کا اپنا کیا کمال ہے ۔۔۔۔۔ اِنسان میں اِنسان کا اپنا کیا ہے؟

امیر آ دمی کی تعریف' غریب کو اُس کے حق سے محروم رکھنے کا جواز ہے۔ اگر ہم دولت مندول کی

آرائٹوں کی تعریف کرنا چھوڑ ویں تو شاید وُنیا میں ظلم کم ہو جائے۔ حق والوں کوحق سے محروم کر کے ظالم اپنی
دولت کی تعریف سنتا ہے اور یوں معاشی نا ہمواریاں قائم رہتی ہیں۔ ظالم اپنے ظلم کوفن کے طور پر ظاہر کرتا ہے اور
تعریف کرنے والے اُسے داد دیتے ہیں۔ اگر غور سے دیکھا جائے' تو تعریف کی داستان میں ظلم کی داستان پنہال

تعریف کرنے والے اُسے داد دیتے ہیں۔ اگر غور سے دیکھا جائے' تو تعریف کی داستان میں ظلم کی داستان پنہال

ہے۔ بردی بردی بردی سلطنتیں، بردے بردے ممالک، ترقی یافتہ ممالک' قابلِ تعریف کارنا مے سرانجام دیتے ہیں' لیکن
اُن کے چھے وہ مظالم مخفی ہوتے ہیں جو وہ اِنسان پررَوار کھتے ہیں۔ اِنسان دوست مُما لک' افغانستان میں دوتی کا

حق ادا کررہے ہیں۔آج آدھی وُنیا کرب میں مبتلا ہےاور باقی کی وُنیا' قابلِ تعریف تھہرائی جارہی ہے۔ سائنس نے بڑے بڑے قابلِ تعریف کارنا ہے انجام دیئے ۔۔۔۔بس کا ئنات کی تنخیر کا سہرا شائنس سائنس نے بڑے بڑے سے تابلِ تعریف کارنا ہے انجام دیئے ۔۔۔۔بس کا ئنات کی تنخیر کا سہرا شائنس

کے سر ہے اور ایٹم بم کی تباہ کاریاں بھی اِس تعریف کے پردے میں موجود ہیں۔ زندگی کو آسانیاں عطا کرنے کا دعویٰ رکھنے والی تہذیبیں زندگی کوعذاب میں مبتلا کر رہی ہیں۔ آج کے اِنسان کو آسائیس عطا کر دی گئی ہیں۔ بیاروں کے لیے ہیبتال قابلِ تعریف کارنامہ ہے۔ زِندگی کی حفاظت کا دعویٰ کر کے تعریف سننے والے زِندگی کو ہیں۔ ہیں۔ آمن کے پجاری جنگ کی تیاری کر رہے ہیں۔ تعریف کی لائی ہیشہ کے لیے فتم کرنے کا اہتمام کر رہے ہیں۔ آمن کے پجاری جنگ کی تیاری کر رہے ہیں۔ تعریف کی لائی ہوئی تباہی اپنی قباحتوں کا مظاہرہ کرنے والی ہے۔ اگر تعریف کرنے والے کا مزاج بدل جائے تو تعریف سننے والے کا مزاج بدل جائے گا۔

رسے ہوں رور بین بیسے ہوں ۔ تعریف سننے والے انسان کی اصلاح اُس وقت تک ممکن نہیں جب تک تعریف کرنے والے کی اصلاح نہ ہو۔ بہرحال تعریف حد ہے نہیں بردھنی چاہیے۔ تعریف کے باب میں سب سے زیادہ خطرناک وہ مقام ہے جب کوئی کم ظرف وہی زبان ہے اپنی تعریف کر رہا ہو۔ یہ عذاب ہے۔ کوئی آئینہ اُسے اس عذاب نے نہیں بچا سکتا۔ تعریف جہاں انعام ہے وہاں سزا بھی ہے۔ تعریف صفت ساز بھی ہے اور صفئت شکن بھی سے لیکن اینے منہ سے اپنی تعریف کی تذکیل ہے۔

# خاموشي

خاموش انسان خاموش پانی کی طرح مجرے ہوتے ہیں ..... خاموشی خود ایک راز ہے اور ہر صاحب اسرار خاموش رہنا پسند کرتا ہے۔ خاموشی وانا کا زیور ہے اور احمق کا بحرم ..... خاموشی میں عافقیت ہے ..... اگر ہم زبان کی بھیلائی ہوئی مصیبتوں کا جائزہ لیں تو معلوم ہوگا کہ خاموشی میں کتنی راحت ہے۔ زیادہ بولنے والا انسان مجبور ہو جاتا ہے کہ بچے اور جھوٹ کو ملا کر بولے۔ اُس کے پاس اِتنا وقت نہیں ہوتا کہ وہ سوچ سکے کہ کیا انسان مجبور ہو جاتا ہے کہ بچے اور جھوٹ کو ملا کر بولے۔ اُس کے پاس اِتنا وقت نہیں ہوتا کہ وہ سوچ سکے کہ کیا کہنا ہے اور کیانہیں کہنا۔

بہاڑوں سے کرنے والی آبٹاریں اور اُن کی آواز طاموثی کو زیادہ معنی خیز بنا دیتی ہے۔ خاموثی کا اثر اُس وقت گہرا ہو جا تا ہے 'جب جھوٹی کی آواز کو بخ پیدا کرے۔ پہاڑوں میں جب آوازیں کو بختی ہیں منائے اور میں بہاڑوں میں جب آوازیں کو بختی ہیں منائے اور میں ہوجاتے ہیں۔ پہاڑوں کی خاموثی فطرت کی خاموثی ہے۔ اہلِ دِل حضرات پہاڑوں میں اپنامسکن بناتے ہیں قوات میں دیا ہوتا جا ہے کہ وہ فطرت کے قریب ہونا جا ہے ہیں اور فطرت بالعموم خاموثی اختیار کرتی ہے۔

ہماری نے ندگی کا بیشتر بھتہ خاموثی میں گزرتا ہے۔ دِن ہنگاموں اور آوازوں کی نذر ہوتا ہے اور رات خاموثی کی جلوہ گری ہوتی ہے۔ محنت سے تعظے ہوئے اِنسان خاموش ہو جاتے ہیں۔ پرند، چرند، سب خاموش۔ سری بازارختم ہو جاتی ہوں ہوائی ہیں جیسے بے ربط آوازوں کے لبوں پرتالے پڑے ہوں۔ آواز اِنسان کو دُوبروں ہے متعارف کرتی ہے۔ دُوبروں کو آواز اِنسان کو دُوبروں سے متعارف کرتی ہے۔ دُوبروں کو تاکل کرنے کی کوششیں آواز کے کرشے ہیں۔خود کو مطمئن کرنا 'خاموثی کا اعجاز ہے۔ نِندگی ایک ایساراز ہے 'جو این خوالوں کو بھی راز بنا دیتا ہے۔ نِندگی کا دریا 'خاموثی سے رَواں دَواں ہے۔ اِس میں آوازوں کی موجودگی ایس کی خاموثی کو گہرا کردیت ہے۔ نِندگی مرایا اور سُر بستہ راز ہے اور راز ہمیشہ خاموش ہوتا ہے۔ اگر موجودگی ایس کی خاموثی کو گہرا کردیت ہے۔ نِندگی مرایا اور سُر بستہ راز ہے اور راز ہمیشہ خاموش ہوتا ہے۔ اگر

تطرو تطروتكوم

خاموش نہ ہوئو راز نہیں رہتا۔ کہتے ہیں ایک شخص زندگی کے رازی تلاش میں سَرگردال تھا۔ اُس نے بہت ہے لوگوں سے راز ہستی دریافت کیا۔ کسی نے پچھ نہ بتایا۔ وہ بہت گھبرایا ، بہت پریشان ہُوا، چیخا چلایا۔ آخر کاروہ بچھ مایوس سا ہوکر خاموش ہوگیا۔ ایک خاموش رات اُسے اپنے اندر سے آواز آئی '' نادان! لوگوں کے وَرواز سے کھکھنانے سے راز ہستی کیا ملے گا۔ تو نے اپنے دل کے درواز سے پر بھی دستک دی ہوتی۔'' اُس نے اپنے اندر سے آنے والی آواز کو سُنا، سوچا، غور کیا۔ اُسے معلوم ہُوا۔ جومعلوم ہُوا۔ سوہُوا۔ ساور وہ خاموش ہوگیا۔

یے راز عجب راز ہے۔۔۔۔۔ إنسان کی شدرگ سے زیادہ قریب ہے۔۔۔۔راز کی تلاش کسی بیرونی سفر کا نام نہیں۔ یہ راز اندر کا سفر ہے۔ اندر کے إنسان سے راز مِلتا ہے اور خاموشی میں مِلتا ہے اور مِلنے کے بعد خاموش کر دیتا ہے۔ ایسی خاموش جس پر گویائی نثار ہو۔۔۔انسان کا اصل ساتھی، اصل رہبر اُس کا اپنا ذوق ہے۔ اُس کی اصل منزل اُس کا اپنا آپ ہے۔ اپنے من میں ڈو بنے کی دیر ہے گوہر مُر ادمِل جاتا ہے۔ آواز حجاب ہے خاموشی کا هف راز ہے۔ باطن کا سفر، اندرون بنی کا سفر، من کی وُنیا کا سفر، دِل کی گہرائیوں کا سفر، راز ہستی کا سفر، دِیدہ وَری کا سفر، پشم بینا کا سفر، حق بنی وحق یائی کا سفر فاموشی کا سفر، دِیدہ وَری کا سفر، پشم بینا کا سفر، حق بنی وحق یائی کا سفر خاموشی کا سفر، دِل کی گہرائیوں کا سفر، راز ہستی کا سفر، دِیدہ وَری کا سفر، چشم بینا کا سفر، حق بنی وحق یائی کا سفر خاموشی کا سفر۔۔

اک تماشا ہے۔ سارا عالم تماشائی ہے۔ آسان پر کرشے ہیں۔ زمین پر جلوے ہیں۔ سب خاموش ہیں۔ صحراکی وسعتیں ...... خاموش ہیں۔ کتنا محمرا راز ہے۔ دُور تک تھیلے ہوئے صحرا، پیا سے صحرا، آب خشک ہیں کین کیب سیلے ہوئے صحرا کی پیاس صحرا، آب خشک ہیں کین آب بند ہیں ..... عجب واستانیں ہیں۔ اہلِ ول حضرات صحراکی یاد اور صحراکی پیاس کے معنی جانے ہیں۔ وضیت اور قصیت جنوں خاموش ہیں .... مکمل سکوت . ...! سمندر خاموش ہے۔ گہرا ہے۔ گہرا ہے، بہت محمد الله وار تعاش ہے۔ گہرا ہے، بہت محمد الله وار کا ارتعاش ہے ، بہت محمد الله وار کا ارتعاش ہے ، بہت محمد خاموش ہے .... بہت خاموش۔ سے ناموش۔ سے ناموش۔

خالق کی بات ہم اِس کیے ہیں کر سکتے کہ وہ خالق ہے۔۔۔ اُس کے بارے میں پھھ کہنا مشکل ہے۔

وہ بولتا ہے اپنے محبوبوں سے، اپنے پیغیروں سے ، اس بولنا ، بیس عجب ہے۔ دیا والوں کے لیے وُنیا کے بنانے والا خاموش ہے اور اِس خاموش کے باوجود اُس کے تذکرے ہیں، اُس کی ہا تیں ہیں، اُس کے جہبے ہیں، اُس کی ہا تیں ہیں، اُس کے جہبے ہیں، اُس کی پہنداور نالپند کے بیانات ہیں۔ وہ خاموش ہے۔ وہ سب سے بردا جلوہ ہے، سب سے بردا راز ہے اور سب سے زیادہ خاموش ۔ اُس سے بغاوت کرو تو بھی خاموش ۔ خاموش کو پیدا کرنے والا خود خاموش ہے۔ فرشتے خاموش ہیں، جات خاموش ہیں۔

سيكن إنسان بولتا ہے اور مسلسل بولتا ہے۔ سي نه بول سيكے تو جھوٹ بولتا ہے۔ ابہام بولتا ہے۔ ابلی ستائش میں بولتا ہے۔ فطرت کے خلاف بولتا ہے۔ خالق کا بگلہ کرتا ہے۔ زندگی کے کرب کی ہاتیں کرتا ہے۔ بنگاے بولتا ہے۔شاہی فرمان بولتا ہے۔ بعاوتیں بولتا ہے۔ بھی بندہ ہو کر بولتا ہے، بھی مولا ہو کر بولتا ہے۔ تنبائیوں میں بولتا ہے۔ کوئی سننے والا نہ ہوئو اینے آب سے بولتا ہے۔ خو دسوال کرتا ہے اور خود ہی جواب بولتا ہے۔خود بی تواب بولتا ہے اورخود ہی عذاب بولتا ہے۔ مجھی ماضی بولتا ہے مجھی مستقبل ۔ إنسان وانائی بولتا ہے، حماقت بولتا ہے۔ خاموش نہیں ہوتا' اِس لیے کہ خاموشی میں اُسے اپنے زُویرُ و ہونا پڑتا ہے اور وہ اپنے زُویرُ وہیں ہوتا۔ وہ جانتا ہے کہ وہ پچھنہیں جانتا' لیکن یہ بات وہ کس طرح تشلیم کرے۔ وہ کیسے کہہ دے کہ وہ بیوقوف ے۔ وہ نا آشنا ہے۔ وہ کچھ نہیں ہے۔ اُس کی ہستی' کیا ہستی ہے۔ اُس کی بات کیا بات ہے۔ وہ اپنی لاعلمی کا علم رکھتا ہے اور پھر بھی خاموش نہیں ہوتا۔ وہ اپنی جہالت سے آگاہ ہے اور پھر بھی خاموش نہیں ہوتا۔ أے خبر ہے کہ بل اُز پیدائش خاموثی کے زمانے ہیں اور مابعد خاموثی ہے۔ اِس زندگی میں بھی خاموثی ہے۔ وہ سب سمحتنا ہے لیکن خاموش ہونا' اُس کے بس میں نہیں۔اُسے تم ملے تو زمانے کوسُنا تا ہے۔اُسے خاموشی ملے تو دُنیا کو بناتا ہے۔ أے بولنے اور صرف بولنے كا شوق ہے اور أس كے ليے خاموشى اور صرف خاموشى ضرورى ہے۔ انسان کو بولنے کا اِس قدر شوق ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ ہر آ دمی زوسرے آ دمی سے ہر وفت کچھ نہ پچھے کہدر ہا ہوتا ہے۔ الفاظ کے وسیع پھیلاؤ میں معانی مفقود ہوں تو بھی إنسان بولے جاتا ہے اور بولتے بولتے وہ دِن قریب آجاتا ہے جب إنسان كومحسوس ہوتا ہے كدأس نے صرف جھوٹ بولا۔ أس نے بے معنی الفاظ بولے۔ أس نے ب وجه آواز استعال کی۔ اُس نے اپنے اصل ساتھی سے کوئی بات ندکی ، کوئی بات ند پوچھی ..... بیساتھ اُس کا باطن ہے ۔۔۔ خاموش ساتھی ٔ خاموش سے ملتا ہے۔ کاش! ہم تھی خاموش کے ساتھ اپنے زویرُ و ہوتے۔

# بريثاني

إنسان پریشانی ہے دو حارنہ بھی ہوتو بھی وہ پریشانی ہے آشنا ضرور ہوتا ہے۔ پریشانی' إنسان کو زِندگی کے کسی نہ کسی موڑ پر ضرور مل جاتی ہے اور پھر اُس کے ساتھ ساتھ رہتی ہے۔اینے حالات سے ہی پریشانی پیدا ہوتی ہے۔ إنسان اپنی حالت کوبہتر بنانے کے لیے جب پریشان ہوتا ہے تو حالت بہتر بنانے کی صلاحیت سَلب ہو جاتی ہے۔ زندگی کا ہر شعبہ اور ہر طبقہ پریشان ہے۔ امیر پریشان ہے کہ نہ جانے کب دَولت ہاتھ سے نِنکل جائے۔ غریب پریثان ہے کہ نہ جانے اب زِندگی کیے گزرے گی۔ نیک انسان اِس لیے پریثان ہے کہ اُسے بُرے لوگول ے واسطہ یزتا ہے۔ نیک زندگی مرارنے کے لیے برسی مشکلات کا سامنا ہوتا ہے۔ نیک إنسان رشوت و ینانبیں جا ہتا اور رشوت بغیر اُس کے کام نہیں ہو سکتے۔بس پریشانی ہی پریشانی ہے۔ والدین اولاد کے ہاتھوں پریشان ہیں اور اولا ؤ والدین ہے نالال ہے۔ بیچے والدین کا کہنائہیں مانتے اور والدین بچوں کا کہنائہیں مانتے۔ دونوں فریق ایک دوسرے کو سمجھاتے ہیں اور ایک دوسرے سے پریشان ہیں۔افسر ماتختوں سے پریشان ہیں۔ ماتحت گستاخ ہیں اور ماتختوں کو مِگلہ ہے کہ افسر نااہل ہیں۔اینے لیے پچھاور پبند کرتے ہیں اور ماتختوں کے لیے پچھاور۔حکومت ساستدانوں سے بریشان ہے اور سیاستدان حکومت سے بریشان ہیں۔ جلسے ہی جلسے ہیں اور بریشانیاں ہی بریشانیاں ہیں، دعوے ہی دعوے ہیں، بیانات ہی بیانات ہیں،تقریریں ہی تقریریں ہیں، وعدے ہی وعدے ہیں<sup>'</sup> اور پریشانی بڑھتی جارہی ہے۔جلسوں پر کِتناخرج ہوتا ہے ....خرچ کی کیابات! خرج بغیر اِنسان کوقبر بھی نصیب نہیں ہوتی۔ لوگوں کے مسائل بڑھتے جارہے ہیں۔زندگی مشکل ہوتی جارہی ہے اور پریشانیوں میں اضافہ ہوتا جا ر ہا ہے۔مریض ڈاکٹروں کے رویے ہے پریثان ہیں۔مریض ہےمجت کرنے کا زمانہ گزر گیا'اب تو مریض کے حال پر نظر کرنے کی بجائے مریش کے مال پر نظر ہوتی ہے۔ پریشانی ہی پریشانی ہے۔ مرایش ہونا غریب ہونے کی ابتدا ہے۔غیر قانونی ہڑ تالوں سے ہپتالوں میں پریشانی کا جو عالم ہوتا ہے اُس کا انداز و کیا جا سکتا ہے۔ اُستاد شاکرد کامقدس رشتہ بھی پریشان ہوکررہ گیا ہے۔ کالج کے طلبا اینے اُسا تذہ کے ساتھ جو سلوکہ اِکھر تے جی ابس خدا کی بناہ سیسی زمانے میں طلبا اُساتذہ سے ڈرتے تھے اور آج اُساتذہ طلبا سے ڈرتے ہیں۔ اُستاد پریثان میں طالب علم کہنا ہی نہیں مانتے! اُستاد' طلبا کو الیم سزا دیتے ہیں کہ خدا کی پناہ ..... بڑے بڑے کا <sup>ل</sup>جوں کا تقیجہ خوفناک حد تک کمزوررہتا ہے۔طلبا قبل ہو جاتے ہیں اور یوں ایک مستقل پریشانی میں داخل کر دیے جاتے ہیں۔ طلبا' کلاس زوم میں پریشان رہتے ہیں۔ کمرۂ اِمتحان میں بھی پریشان ہوتے ہیں، سڑکوں پر آ جاتے ہیں اور پھر

ایک نئیسم کی پریشانی ہوتی ہے۔اللہ رحم فرمائے آج کے طلبہ پر، آج کے اُساتذہ پر سیسی جی کی تعلیم پر۔ ہر شعبۂ حیات اپنے انداز سے پریشان ہے۔ ہر فض اپنے ماحول میں پریشان ہے، یوں لگتا ہے کہ ہرستارہ اپنے این مدار میں سُر گرداں بھی ہے اور پریشان بھی!

پریشانی حالات سے نہیں خیالات سے پیدا ہوتی ہے۔ جو انسان اپنے موجود کمے سے گریزاں ہو گا وہ پریشان ہوگا۔ اِنسان آنے والے حالات سے خوفزوہ ہوکر جانے والے حالات کو پریشان کر دیتا ہے۔ اگر گزرے ہوئے زمانے 'خوشی کے زمانے ہوں تو بھی اُن کی یاد باعب پریشانی ہے کہاں مے ،خوشی گزرے ہوئے وائی ہے دوائی کے دون گوا ہو گئے۔ پریشانی تو یہ ہے کہ خوشیاں فتم ہو کے دِن گزر گئے۔ جوانی اور صحت کے ایا م، محبت و وارکی کے دِن ہُوا ہو گئے۔ پریشانی تو یہ ہے کہ خوشیاں فتم ہو کئیں۔ وہ دِن بھی کیا دَروتھا، ساتھی کتنے وفاوار تھے'اب کئیں۔ وہ دِن بھی کیا دَروتھا، ساتھی کتنے وفاوار تھے'اب بس یاد ہی یاد ہے۔ سریشانی ہی بریشانی ا

اگر مامنی کسی غم سے عبارت ہو تو بھی باعث پریشانی ہے۔غم کی یاد ایک تازہ غم دے جاتی ہے۔عجب حال ہے خوش کی یاد بھی پریشان اورغم کی یاد بھی پریشان۔

ای طرح مستقبل اگر اُمید ہے عبارت ہواتو بھی حال پریٹان ہے کہ کب وہ سُہا نا دورآئے گا۔اگر خطرے کا اندیشہ ہواتو بھی حال پریٹان ہے کہ اِنسان دُورنظر آنے والے خطرے کو ہمیشہ قریب بی سے محسوس کرتا ہے۔ زندگی کے نعیب میں پریٹانی لکھ دی گئی ہے۔ بھی اپنے لیے پریٹانی ہے، بھی دُوروں کے لیے پریٹانی ہے، بھی اُس زندگی کا فِکر ہے، بھی موت کے بعد کا منظر آنھوں کے سامنے آتا ہے۔ پریٹانی ہر حال پریٹانی ہے، بھی اِس زندگی کا فِکر ہے، بھی موت کے بعد کا منظر آنھوں کے سامنے آتا ہے۔ پریٹانی ہر حال میں رہتی ہے۔ پریٹانی اِنسان کے ساتھ ساتھ رہتی ہے۔ اِس کا علاج اُس وقت تک ناممکن ہے جب تک زندگی میں رہتی ہے۔ پریٹانی ہونوں کی مشین کی حفاظت اور اُس کے استعال اور اُس کی اِملاح کا عمل جانتا ہے۔

 بی قوّے زِندگی کا راز ہے۔ ہر اِنسان حکمران بنتا چاہتا ہے، اگر بیخواہش پوری ہو جائے تو کون کس کا حکمران ہو گا؟ ..... عجیب پریشانی ہو جائے گی۔ کوئی اِنسان غریب نہیں رہنا چاہتا ..... اگر سب ہی امیر ہو جائیں تو کیا ہو گا؟ اگر وُنیا کی دولت برابر ہوں جائے تو چہرے کیے برابر ہوں گے؟ عقل کیے برابر ہوگی؟ دِل کیے برابر ہوں سے جو دِبر کیے برابر ہوں سے جو اِنسان علاج میں ہوں سے جو دِبر کیے برابر ہوں سے جو ایک نے تقسم کی غیر مساوی تقسیم کا شعور پیدا ہو جائے گا۔ اِنسان علاج میں ترق کرتا ہے۔ نئے نئے علاج دریافت ہوتے ہیں اور پھر ایک نئی بیاری پیدا ہو جاتی ہے۔ کوئی نہ کوئی بیاری ضرور مُہلک اور لا علاج رہے گی۔ اگر علاج سائنس بن جائے تو دُعا کا مقام کیا ہوگا؟

ررو ہمک مرینانی اِنسان کو اِحساس دِلاقی ہے کہ وہ اپنی زندگی پر اِختیار نہیں رکھتا۔اگر اِنسان اِس اِحساس پر یقین اور ایمان اُستوار کر لئے تو وہ پریثانی ہے بچ سکتا ہے نہیں تونہیں ۔۔۔۔!

بہر حال پریشانی سے بیخ کا واحد راستہ ہے کہ إنسان اپنی زندگی کو خالق کی مرض کے مطابق بسر

کرے۔ جو محض آج کے دِن، آج کے لیحے پر راضی ہوگیا' وہ پریشانی سے نکل گیا۔ زندگی سے اگر گلہ اور شکایت

نکال دی جائے تو پریشانی ختم ہوجاتی ہے۔ اپنے آپ کو پسند اور دوسروں کو ناپسند کرنا چھوڑ دیا جائے تو پریشانی نہیں

رتت ۔ اِس وَنیا ہیں ہمیشہ رہنے کی آ رزو نہ رہنے تو پریشانی نہ رہے گی۔ اگر یہ مان لیا جائے کہ ہر زندگی کا انجام موت

ہے تو پریشانی کیسی! وُنیا ہیں کوئی ایسی اور استہیں آئی جس پر دِن نہ طلوع ہُوا ہو۔ کوئی ایسا دِن نہیں آیا' جس پر دِن نہ طلوع ہُوا ہو۔ کوئی ایسا دِن نہیں آیا' جس پر دِات نہوں

ہے تو پریشانی ہیں! وُنیا ہمیں کوئی ایسی نہ جائے ، کوئی ایسی خوتی نہیں آئی' جوہف نہ جائے ، کوئی ایسا انسان نہیں

آیا'جوا کے مقررہ وقت کے بعد والیس نہ کا لیا گیا ہو۔ اِنسان پرکوئی ایسا سفر مُسلَط نہیں کیا گیا' جس کی منزل نہ ہو۔

آیا'جوا کے مقررہ وقت کے بعد والی نہ کا لیا گیا ہو۔ اِنسان پرکوئی ایسا سفر مُسلَط نہیں کیا گیا' جس کی منزل نہ ہو۔

والیس لے لیتی ہے اور یوں اِنسان کو مم ہوجاتا ہے، وہ پریشان ہوتا ہے' طالانکہ اِس میں پریشانی کو اس کیا گیا' ہو کسی کی منزل اُن کے سفر پریشان ہوتا ہے' طالا کہ اِس می کردش کی منزل ایسی کے مفروں کیا ہے۔ اُس طاقت پر اعتباد اِنسان کو تریشانی ہوتا ہے ، اُس کا تقرّب ہر طرح کے خوف ہے نجات ویتی ہے، اُس پر اعتباد اِنسان کو تون اور کون اور ایسی کیا گیا۔ اُنسانی کونون اور کون سے آزاد ہو گیا' اُسے کیا پریشانی! جو اپنے آپ کے کیا پریشانی! خالتی کا با فی' ہمیث مالک کے سرد کر دیا' اُسے کیا پریشانی! جو اپنے آپ ہے نجات یا گیا' اُسے کیا پریشانی! خالتی کا با فی' ہمیث یا گیاں دے گا۔ سے خالت کیا گیاں دے گا۔ سے خالت کیا پریشانی! خالتی کا بافی' ہمیث یا گیاں دیے گیاں دے گیاں دے گیاں دے گیاں دے گیات کیا پریشانی! خالتی کا بافی' ہمیث یا گیاں دیے گیاں دیے گیاں دیے گیاں دیے گیاں دوست' بھی نہیں!!

# مجبوري

مجبور ہونا کوئی بُری بات نہیں اور سے پوچھوتو مجبور ہونا کوئی اچھی بات بھی نہیں۔ مجبور ہونا صرف ستی بات ہے۔ انسان مجبور ہے۔ اِنسان مجبوری توڑنا چاہتا ہے اور فطرت اِسے مجبور رکھنا چاہتی ہے۔ وونوں اپنے اپنے راستوں پرمجبور ہیں۔

صرف انسان ہی نہیں' کا نئات کا ذرہ اپنے اپنے حصار میں مجبور ہے۔ ستارے اپنے اپنے مدار میں مجبور ہے۔ ستارے اپنے اپنے مدار میں مجبور ہیں۔ مجبور ہیں۔ سورج طلوع وغروب کے مسلسل عمل میں مجبور کر دیا گیا ہے۔ ہرشے اپنے اپنے دائرے میں گویا رہن رکھ دی گئی ہے۔ دریا کی روانی اس کی مجبوری ہے۔ پرندوں کی پرواز، مجبلی کا تیرنا، ہواؤں کا جلنا، بارش کا بربنا، بہازوں کا ابنی جگہ پر میخوں کی طرح گڑا رہنا 'مجبوری ہی مجبوری ہے۔ آسان بلند ہے، زمین ہموار ہے' پست۔ برزوں کا ابنی جگہ پر میخوں کی طرح گڑا رہنا 'مجبوری ہی مجبوری ہے۔ آسان بلند ہے، فرض میں ہے۔ ابنی عادت اور فطرت کے مطابق اپنے مجبود سفر پر گامزن ہے۔ فرضیکہ ہرزات اپنی صفات کے ہندھن میں ہے۔ ابنی عادت اور فطرت کے مطابق اپنے مجبود سفر پر گامزن ہے۔ اور بہی کوئی شے' کوئی ذات اپنی تفکیل سے باہر عمل نہیں کر سکتے۔ بہی مجبوری ہے، یہی پہیان ہے اور بہی آس ذات کی خودی ہے۔ گوشت کھانے والا مر جائے گا' لیکن گھاس نہیں کھائے گا۔ شاہین مُر دار نہیں کھائے گا۔ شاہین مُر دار بی کھائے گا۔ شاہین مُر دار نہی کھائے گا۔ شاہین مُر دار نہی کھائے گا۔ مجبور میں دونوں۔

ایک انسان کاعمل' وُوسرے اِنسان کے علاوہ ہے۔ ایک کا جائے۔ ایک کا پیشہ' وُوسرے کے چینے ہے الگ ہے۔ ایک کی زندگی ' وُسرے کی زندگی کے علاوہ ہے۔ ایک کا حاصل وُوسرے کے حاصل ہے جدا ہے۔ ایک کی صفات نے علیحدہ ہیں۔ ایک کا انداز' دوسرے کا انداز نہیں۔ محت کر نے والا ' نکتے ہے ایک کی صفات نے علیحدہ ہیں۔ ایک کا انداز' دوسرے کا انداز نہیں۔ محت کر نے والا ' نکتے ہیں۔ محتلف تو ہوگا۔ سونے والے اور جاملے والے برابر کیسے ہو سکتے ہیں۔ کامیابی اور ناکامی الگ الگ نتیج ہیں۔ محتلف تو ہوگا۔ سونے والے اور جاملے والے برابر کیسے ہو سکتے ہیں۔ کامیابی اور ناکامی الگ الگ ویتا ہے۔ اِنسان جو چاہے کرسکتا جہاں ایک انسان مجبورنظر آتا ہے ' وہاں وُ وسرا اِنسان اُس مجبوری کو تو ثرتا ہُوا وِ کھائی دیتا ہے۔ اِنسان جو چاہے کرسکتا ہے۔ اُس نے آج تک جو چاہا کیا' لیکن اِس آزادی ہیں ہی تو اُس کی مجبوری کی واستان وِ نہاں ہے۔

اِنسان اَسان کَ وَسعوں میں چلا جائے، وہ آسان کے وَروازے کھنکھٹائے، کا نتات کے اُسرار دریافت کرے آزادی اور آزادی وی اُس کی آزادی اور آزاد روی اُس دریافت کرے آزاد ہے۔ لیکن اِس آزادی میں ایک ایسا وقت آتا ہے ، جب اُس کی آزادی اور آزاد روی اُس کے لیے مجبوری کا پیغام لاتی ہے اور آسانوں پر بھی اُڑنے والا آزاد اِنسان مجبور ہوکر زمین پر آتا ہے اور پھر

زمین میں ساجاتا ہے۔ اِبتدا مجبور ہے، اِنتہا مجبور ہے۔ درمیان میں آزادی ہے۔ کتنی آزادی ہوگ؟

اِنسان اپنے لیے مکان بناتا ہے۔ وہ آزاد ہے۔ جیسے چاہے مکان بنائے کیکن ایک قسم کا مکان بنانے کے بعدوہ اپنے مکان کوزیادہ تبدیل نہیں کرسکتا۔ آزادی سے حاصل ہونے والی شئے اپنے مالک کومجبور کر دبتی ہے۔ شادی کرنے تک بانسان خود کو آزاد سجھتا ہے۔ جس سے چاہے شادی کر لئے لیکن شادی کے بعد مجبوری کا اِحساس ہوتا ہے۔ اُس کے لیے آزادی سے حاصل ہونے والی بیوی قراصل اُس کی مجبوری تھی۔ آزاد نظر آنے والی طرنے میات ورحقیقت ایک مجبور طرنے حیات ہے۔ اِنسان سفر کرنے کے بعد سجھتا ہے کہ اُس کے لیے وہی سفر مقرر تھا جو حیات وہی سفر مقرر تھا جو

ہر انسان اپنے مزاج میں مجبور کر دیا گیا ہے۔ بخیل بخیل رہے گا۔ بخی سخی۔ ماننے والے ماننے پر مجبور ہیں اور اِنکار کرنے والے اِنکار پر۔ دُنیا میں رونقیں مجبوریوں کے ابواب ہیں۔ مجبوری کے دَم سے سے معہد سی

ایک گھر میں پیدا ہونے والے، ایک وستر خوان پر پرورش پانے والے ایک جیسا ذا لقد، ایک جیسی فطرت نہیں رکھتے۔ ہر انسان ایک الگ فطرت پر پیدا ہُوا۔ ایک الگ تجرب، ایک علیحدہ نصیب خرضیکہ ہر انسان اپنی خطات اس کے مطابق عمل پر مجبور ہے۔ انسان کی صفات اس کو آزادی کی منزل دکھاتی ہیں کیا ہے ہم انسان اپنی خطات اس کو دو مجبور ہیں۔ انسان کی بینائی لا محدود و معتول کو دیکھنے کی خواہمش مند رہتی ہے لیکن بینائی محدود ہے۔ وُور سے نظر آنے والے مناظر قریب سے و لیے نہیں وکھائی دیتے۔ چا نڈ وُور سے بچھاور ہاری بینائی محدود تو ہے ہی سہی کہ بچھ مرصہ کے وکھائی دیتے۔ چا نڈ وُور سے بچھاور ہاری بینائی محدود تو ہے ہی سہی کی جھام صحت کا بعد کمزور ہی ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔ ہم صحت کا خیال رکھتے رکھے محت کا ہم حدت کا محت کا محدود ہو ہو جاتے ہیں۔ ہم صحت کا خیال رکھتے رکھے محدود ہو ہو جاتے ہیں۔ ہم میں۔ نیدگی کی حفاظت کرتے کرتے ہم غیر محفوظ ہو کر رہ جاتے ہیں۔ ہم بیرونی خطرات سے محفوظ بھی ہوں تو بھی خطرات ہماری بینائی کمزور ہو جائے تو چہروں کے جاغ بچھ جاتے ہیں۔ ہم بیرونی خطرات سے محفوظ بھی ہوں تو بھی خطرات ہمارے اندر میدائی کو در ہو کھنٹیاں بجاتے ہیں۔ اندیشے ہمارے اندر نے نام اندیشے ہمارے یقین گوگھن کی طرح کھا جاتے ہیں۔ اندیشے ہمارے اندیشے ہمارے اندیشے ہمارے اندیشے ہمارے بھیں۔ خطرات سے محفوظ بھی ہوں تو بھی خطرات ہمارے اندر ہوں۔ اندیشے ہمارے بھین گوگھن کی طرح کھا جاتے ہیں۔ ہماری بینائی کمزور ہو گھنٹیاں بجاتے ہیں۔ اندیشے ہمارہ بیانی اندیشے ہمارے بھین گوگھن کی طرح کھا جاتے ہیں۔

ہم آزادتو ہیں' کین یہ آزادی ایک محدود دائرے میں ہے۔ہم اُس کے نحیط سے باہر نہیں جا سکتے۔ جس طرح ہم زمین و آسان کے حصار میں ہیں، اُسی طرح ہم اپنے حالات و خیالات کے حصار میں ہیں۔ہم اپنے آپ سے باہر نہیں نکل سکتے۔اپنے قد اور اپنی حدسے باہر نہیں جا سکتے۔ نودوزیاں کی سرحد'جارے اعمال کی حد ہے۔ہم اپنوں سے برگانہ نہیں ہو سکتے اور برگانوں کو اپنا نہیں سکتے۔ ہمارا حاصل محدود ہے اور ہماری تمنائمیں! محدود ۔ ہم داستانِ ہستی مکمل نہیں کر سکتے ۔ کسی کا آغاز رہ گیا مکسی کا انجام ۔ ہم جس راستے پر ہیں اُسی راه میں لُٹ جاتے ہیں۔ ہمارا ہونا' نہ ہونا ہو جاتا ہے اور ہم'ہم نہیں رہتے۔آزادیاں' واہمہ نظر آتی ہیں،لیکن ممين فكم ديا كيا ہے كہم اپن زندكى ميں اسے اعمال كى وجہ سے جواب دہ موں مے۔ إنسان أتنا بى ہے جتنى دہ کوشش کرتا ہے۔ یہی اَمرتو قابلی غور ہے۔ مجبوریوں کے حصار میں رکھے ہوئے اِنسان کوآزادی کا پیغام ہے۔

انسان کوجتنی آزادی دی من ہے اُتنا ہی اُسے جواب وہ بنایا میا ہے۔ زندگی کے محدود ایام میں مارا عمل اپنے نتیج اور اپن نیت کے حوالے سے جواب دہ ہے۔ کھانا کھانا تو فرض ہے یعنی مجبوری ہے لیکن طلال حرام کی تمیز میں اِنسان آزاد ہے۔ کھانا تو کھائے گا اِنسان۔ لیکن کیے؟ طلال یا حرام۔ رِزق کے اِنتخاب میں ہم جواب ده میں۔ انسانوں سے سلوک میں ہم جواب دہ ہیں۔عبادات کے سلسلے میں ہم جواب دہ ہیں۔ إنسان میں جتنی صلاحیت ہے اُتنا ہی وہ جواب وہ ہے۔ اندھا آ دمی بینائی کے حوالے سے جواب دہ نہیں۔ ہمیں جو ملا' أس کے استعال میں ہم جواب دہ ہیں۔ ہمارا فطری حاصل مجبوری ہے اور اِس حاصل کے اِستعال میں ہم آ زادین، جواب ده بین به

آزادی میہ ہے کہ ہم مجوریوں کو کیسے استعال کرتے ہیں۔ ہم نے بینائی سے کیا ویکھا۔ نیک مقامات َ رَيَارِت يَانَسَ كَعَرِّت كدے۔ ہم نے محدود زندگی كو كيے استعال كيا۔ كله جنكوه، شكايت، مايوى، بغاوت ﴿ يَا أَسْتُ شَكَّرِ ، أُمِيد ، اطاعت اور عبادت مِيل صَرف ركيا - بإن والإرازِ حيات بإسكة اور كھونے والے اپنا آپ بر باد کر کے زخصت ہُوئے۔ دیرانیاں چھوڑ گئے۔ ایک اِنسان نے کہا کہ جب مَر ہی جانا ہے توعمل کیا ہے۔ و وسرے نے کہا 'چونکہ مُر جانا ہے اِی لیے تو عمل ضروری ہے۔ کچھ لوگ اِی مجبور زِندگی میں بے بسی محسوس كرتے ہيں اور مايوى سے نكان نبيل سكتے۔ بچھ لوگ إى مجبور زندگى ميں أميد كے چراغ روثن ركھتے ہيں، عمل میں سر ٹرم رہتے ہیں اور اس نے ندگی اور آنے والی نے ندگی کو کامیاب بنا لیتے ہیں۔ مجبوری اور آزادی' إنسان کے ا ہے اندازِ فِکر کے نام ہیں۔ خالق کے باغی آزادیاں جاہتے ہیں۔ اُنہیں قدم قدم پر مجبوری روک لیتی ہے۔ سلیم کرنے والے مجبور یوں میں مطمئن ہیں۔ اُنہیں قدم قدم پرنی آ زادیوں سے تعارف ہوتا ہے۔

انسان کا عجب حال ہے۔ زندگی غیرمستقل ہے اور اِس میںمستقل رہنے کی آرزو انسان میں پکتی ربتی ہے۔ انسان ریٹائر ہونے نے پہلے مستقل ہونا جاہتا ہے۔ اِس زندگی کا مزاج ہی ہے ثباتی ہے۔ اِس میں تسمى كو ہميشہ قيام نصيب نہيں ہُوا۔ آنے والا' ضرور جائے گا اور پيدا ہونے والا' ضرور مرے گا۔ليكن إى مجبور مَر زمین حیات میں آزادی کے گلاب کھلے رہتے ہیں۔ بات احساس کی ہے انداز کی ہے۔ زندگی کے نصیب میں مجبوری ہے اور اس کے مزاج میں آزادی ہے۔ہم نہ ہمیشہ سوسکتے ہیں نہ ہمیشہ جاگ سکتے ہیں۔زندگی کے ابدی www.iqbalkalmati.blogspot.com

نظام کوخوشی ہے قبول کرنے والا ہی راحت حاصل کرتا ہے۔ زندگی کی گفٹن اور مجبوری کو اہلِ دل حضرات ، اہلِ عشق، اہل محبت حضرات نے آزادی کا نغمہ بنا کر دِکھایا ہے۔ فنا کی بہتی میں بقا کے مسافر' مجبوریوں ہے آزاد کر وئے جاتے ہیں۔ وہ اپنے وجود سے نکلیں' تو حاہنے والوں کے دِل میں یاد بن کر ہمیشہ کے لیے موجود رہتے ہیں۔محبت 'مجبور کو مختار بنا دیتی ہے۔عشق 'مجبوریوں کے حصار سے آزاد ہو جاتا ہے۔ بندہ آزاد' بندہ محبت

ے ۔ شکم برست ہمیشہ ہمیشہ کے لیے مجبور۔

### جمهوريت

جمہوریت ایک ایبانظام سیاست ہے جس کی تعریف بس سے باہر ہے۔ وُنیا والوں کے ہاں اِس کی تعریف بس سے باہر ہے۔ وُنیا والوں کے ہاں اِس کی تعریف بید ہے کہ عوام کی لائی ہوئی، عوام کی حکومت، عوام کی خاطر۔ اگر دِین معاشرے میں طرزِ حکومت کی تعریف مقصود ہوتو ہم یہ کہد سکتے ہیں کہ دینی حکومت دراصل اللہ کی حاکمیت ہے، اللہ کے بندوں پر ، اللہ کی خاطر۔ دونوں میں فرق صاف ظاہر ہے۔ جمہوریت اپنے تمام تر نوائد کے باوجود بھی دینی حکومت نہیں ہوسکتی۔ لہذا دِین معاشرے میں جمہوری طرز حکومت کا تیام صرف نامکن ہی نہیں نامناسب اور نا رَواہے۔

اقل تو الله كا مونا بى إنسانوں كے دونوں سے بين الله خود جمہوريت كے مزاج سے بہت بلند كور جمہوريت كے مزاج سے بہت بلند كے بوئے إنسان الله كونبيں مانے ۔ أس كى حاكميت كواور أس كى حاكميت كواور أس كى الله مالك رہتا ہے، أس كى اقتدار اعلى كوفرق نبيں پڑتا ۔ زمين و آسان كے لشكر اگر باغی بھى ہو جائيں تو بھى الله مالك رہتا ہے، خالق رہتا ہے ، خالق رہتا ہے ۔ فانی مخلوق كو باقی رہنے والی ذات مطلق كے دجود اور أس كى حكومت كے بارے ميں دون دینے كاحق بى كيا ہے؟

سن انسان کی مرضی ہویا نہ ہواللہ، اللہ ہی ہے ۔۔۔۔ جی وقیّو م ، قائم و دائم ، اعلیٰ وار فع بتیم ، قدیم۔اللہ کا مزائ جمہوریت سے بے نیاز ہے۔ وہ بکس اکثریت کے سامنے جواب وَ ہنیں۔جبجی تو وہ اللہ ہے۔اللہ تو اللہ ہے ۔ اللہ تو اللہ ہے کا مزائ جمہوریت سے بے نیاز ہے۔ وہ بکس اکثریت کے سامنے جواب وَ ہنیں ہے۔ جس طرح اللہ اللہ ہے اللہ ہے اللہ ہے بی سبی اللہ کے بیفیر بھی اِنسانوں کے ووٹ اور کثرت رائے سے نبیں ہنتے۔ جس طرح اللہ اللہ ہے اُس طرح بیفیر بھی پیغیر بھی ہنتے رائے کا کسی نبی کی نوّت برکوئی فرق نبیں بڑتا۔

یہ تو پیغیبروں کی بات ہے۔اب ذراغور کریں۔ پیغمرِ آخرائزمّال میں کے بارے میں .....آپ علی امام الانبیا ہیں اور آپ علی کا مرتبہ نبیوں کے ووٹ کامختاج نبیں۔ آپ علی جو پچھ بھی ہیں اِنیانوں کی رائے ہے نبیں ایخ خدا داد مرتبے سے ہیں۔

اگر کوئی شخص آپ علی صفات بھی رکھتا ہواور اُس کے مانے والوں کی کثیر تعداد بھی ہوئو بھی اُس کا مرتبہ آپ علی شخص آپ علی جسی صفات بھی رکھتا ہواور اُس کے مانے والوں کی کثیر تعداد بھی ہوئو بھی اُس کا مرتبہ آپ علی ہونے کا بٹرف ماس کا مرتبہ آپ علی ہونے کا بٹرف حاصل کرسکتا ہے۔ پیغمبر اِنسانوں کی رائے یا اپنی صفات کے بل ہوتے پر پیغمبر نہیں۔ وہ اللہ کے فیصلے سے پیغمبر ہیں ، اللہ کے دیے ہُو کے مرتبے سے اِنسانوں کی رائے یا فرشتوں کی کثر ت دائے سے نہیں۔ ذات مطلق کی ہیں ، اللہ کے دیے ہُو کے مرتبے سے اِنسانوں کی رائے یا فرشتوں کی کثر ت دائے سے نہیں۔ ذات مطلق کی

۔ منی مطلق ہے آپنالی پنجمبر ہیں۔ آپنالی کا مقام اِنسانوں کا دِیا ہُوانہیں ٔ اللّٰہ کی عطا ہے ہے۔ پنجمبر کے بنمبر ہونے میں جمہوریت کا قطعاً کوئی دخل نہیں۔

ہ ہے اسلام کی طرف ....مسلمانوں کی رائے سے دین اسلام اسلام ہیں۔ بیاللہ کی طرف سے ے۔ کوئی مانے یا نہ مانے اسلام اسلام ہے۔ یہ دین کثرت رائے کے احترام سے دین ہیں بنا۔ بیاللہ کے حکم ے ہے،اللّٰہ کی مرضی ہے،اللّٰہ کی عطا ہے،اللّٰہ کے فیصلے ہے۔جمہوریت کا اِس میں دُور تک دخل نہیں۔اگر دُنیا ۔ ی کثیر آبادی غیرمسلم ہؤتو اِس کا ہرگز مطلب بینبیں کہ اِسلام خدانخواستہ غلط دِین ہے۔ اِسلام سچا دِین ہے۔ اسلام کے ماننے والے اقلتیت میں ہول تب بھی میر پیاہے۔ اِس کے ماننے والے ختم بھی موج کیمیں ' ہم بھی دین سي وين ہے۔ جمہوريت وين كے معاملے ميں وظل تہيں و كستى-

إسلام سے بہلے جتنے دین عظے اُنہیں جمہوری رائے عامد کے حوالے کر کے ختم کر دیا گیا۔ اُنہیں کٹرت رائے اور مطلب پرست محکمر انوں نے ہی ختم کیا۔ اِسلام نہ کسی بادشاہ کے فیلے سے بدل سکتا ہے، نہ موام کی کثرت رائے ہے۔ اِسلام میں کسی مارٹن لوتھر کی منجائش ہی نہیں ۔ اِس دِین کو دِینِ اِلْہی بنانے کا مشورہ و سے والے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے غرق کر دیئے مسئے۔ اِس دِین میں نہ کوئی ترمیم ہوسکتی ہے 'نہ شخفیف - بیہ ہے '، یسے کا وییا' جیسے تھا۔ کنڑ ت ِرائے کواحکام وین کے تابع رہنا پڑے گا۔ جمہوریت اور'' دِینیت'' ہم سفرنہیں۔ بعوام کی کثیر تعداد صدافت سے عاری ہو' تو دینی نظام صدافت کے لیے ووٹ کون دے گا؟ حجو نے ، حاشرے میں سچا اِنسان کِس سے ووٹ مانگے گا؟

روتی، کپڑے اور مکان کے نام پر جو جمہوریت قائم ہوئی تھی' اُس کاعمل اور اُس کا حشر ہم و کیھے کیکے یں۔ اسلام کے نام پرجمہوریت کا قیام ٔ دراصل اسلام اور جمہوریت دونوں سے نداق ہے۔ اسلام ٔ اسلام اسلام ہے . ہمہوریت مہوریت واسلام صداقت برمبنی ہے اور صداقت اکثریت میں نہیں۔ جمہوریت اکثریت کی عومت ہے اور اکثریت 'وین سے بیزار ہے۔

غورطلب بات ہے کہ جمہوریت کے ذریعے دِنی معاشرہ کیسے قائم ہوگا؟ دِنی حکومت کیونکر قائم ہو لی؟ اگر اکثریت غلط فیصله کرے تو انجام' دین کے حق میں کیسے ہوسکتا ہے؟ اگریزید اور اُس کے ساتھی اکثریت ہیں ہوں تو بھی صدافت امام عالی مقامؓ کے عمل میں ہے۔ یہی بات تو یزید کے ماننے والوں کو سمجھ میں نہیں آئی کے حسین منہا ہے اور پی ہے۔ یزیدی اکثریت میں ہیں اور جھوٹے ہیں' اُن کی حکومت ہے اور وہ جھوٹے ہیں۔ صدافت اور امامنت کے کر بلا ہے گزرنے کی وجہ ہی یہی ہے کہ اکثریت والے کثر ت رائے کی وجہ ے مفول سکتے کہ اسلام کثرت رائے کی بات نہیں اطاعت و محبتِ مصطفے علیہ کی بات ہے۔ اللہ سے محبت حضور الله کی اطاعت میں ہے اور حضور الله کی محبت اللہ کی اطاعت میں ہے۔ اگر دوث کوضرورت بنا دیا گیا' ۔ تا سچے اور حجموث کی تقسیم ختم سی ہو جائے گی۔ایک قادیانی کا ودٹ ایک مفتی کرین کے ووٹ، کے برابر ہو جائے ہ ۔غضب ہو جائے گا۔جھوٹا ووٹ سیجے ووٹ کے برابر ....!

www.iqbalkalmati.blogspot.com

120

قطره قطره قكوم

آئ تک اسلام کے نافذ نہ ہونے کی وجہ بن ہے کہ لوگوں سے رائے مانگی جاتی رہی۔ ورنہ مسلمانوں پر اسلام کے نافذ نہ ہونے کی وجہ بن ہے کہ لوگوں سے رائے مانگی جاتی رہی۔ ورنہ مسلمانوں پر اسلام کے نافذ نہ ہونے کی وجہ کیا ہو سکتی ہے؟ اللہ کے بندوں پر اور اللہ کے ماننے والوں پر اللہ کے دین کو نافذ نہ کرنے اسے وُور نے کی وجہ؟ کہیں نہ کہیں ' کچھ نہ کچھ ناملے کے فرور موجود ہے۔ کیا جمہوریت اس خلطی کو دریافت کر کے اِسے وُور کے رہے گیا جمہوریت اپنا نفاذ کرے گی دین کانہیں اور نتیجہ کیا ہوگا! اِس کا سمجھنا مشکل نہیں۔

جمہوریت کا سفر جلسوں کا سفر ہے، جلوسوں کا سفر ہے، تقریروں کا سفر ہے، جھوٹ سے ملا کر ہولئے کا سفر ہے، حکومت سے ملا کر ہولئے کا سفر ہے، حکومت کا سفر ہے، کھے جوڑ اور توڑ پھوڑ کا سفر ہے۔ جس طرح امن ووجنگوں کے درمیانی و تفے کا نام ہے اُس طرح کہیں جمہوریت 'مارشل لا اور مارشل لا کے درمیانی عرصے کا نام نہ ہو۔ جمہوریت 'صرف مقدار کی قائل ہے، معیار کی نہیں۔

جہوریت سے ذریعے کوئی مُفکر، امام، دانشور، عالم دین، قبل یا مردی آگاہ برسر افتدار نہیں آسکا اور جولوگ جہوریت کے ذریعے کوئی مُفکر، امام، دانشور، عالم دین، قبل یا مردی آگاہ برسر افتدار نہیں آسکا اور جولوگ جہوریت کے منظے راستوں سے ایوان افتدار میں آتے ہیں'اُن کو دین حکومت کے قیام سے کیا غرض اجب تک عوام میں حق بہند ، حق طاب اور حق آگاہ لوگوں کی کثرت نہ ہمبیریت ایک خطرناک کھیل ہے!!

00000

#### خطره

اگر اینوں میں زبط نہ ہوتو آندھی تو گجا' دیوار کو اپنے ہی ہوجھ سے گر جانے کا اندیشہ لاحق ہو جاتا ہے۔ اندرُ ونی کمزوری کو بیرونی خطرات ہمیشہ قرمیش رہتے ہیں۔ شکستہ جہاز کوکوئی ہوا بھی تو رَاس نہیں آتی۔ بیار وجود کے لیے ہرموسم خطرے کا موسم ہے۔ تُو ت مدافعت نہ رہے تو بیاری کا شائبہ بھی زندگی کے لیے خطرہ ہے۔ جب قوموں کے اندر وَ حدت نہ رہے تو اِس اِنتشار کی سزا ایک نامعلوم خطرے کی شکل میں موجود رہتی ہے۔ مایوس اِنسان پرخطرات کی وہا کا عذاب نازل کیا جاتا ہے۔

آج ہمارے گرد و پیش خطرات ہیں۔ ہمارے بیمارویمین میں خطرہ ہے۔ ہمارے دروازے پرخطرہ وَ سَکَ دے رہا ہے۔ ہم کرب ہے گزررہے ہیں۔ مکینوں کواپنے مکان میں سکون نہیں۔ کہیں نہ کہیں' کسی نہ کسی صُورت میں کوئی نہ کوئی خطرہ موجود ہے۔

آج کی دُنیا کور تی کے حوالے سے تین قسموں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ترتی یافتہ، ترتی پذیراور پسماندہ وہ ترتی یافتہ وہ مُما لک ہیں' جوخوفر دہ رہنے پرمجبور ہیں اور پسماندہ وہ شما لک ہیں' جوخوفر دہ رہنے پرمجبور ہیں اور پسماندہ وہ شما لک ہیں' جنہیں خطرے کے احساس سے بھی آشائی نہیں۔ جنہیں زندگی کا احساس نہ ہوائی موت کا کیا خوف!

خوف اور خطرہ ترتی پذیر مُما لک کے لیے ہے۔ ہم ترتی پذیر ہیں۔ ہم خوف میں ہیں۔ ہمارے مغرب میں ترتی یافتہ رُوں ہے جوخوف پیدا کرتا ہے۔ مشرق میں ایک ایسا مملک ہے جو ترتی پذیر ہونے کے باوجوہ ترتی یافتہ اُنداز رکھتا ہے۔ بھارت خودخوف میں ہے'لیکن خوف پیدا کرتا ہے۔

ترقی کا دوسرا نام خوف پیدا کرنے کی صلاحیت ہے۔ بھارت کے پاس بیصلاحیت ہے۔ اُس کی نِگاہ میں آج بھی یہ پاکستان خاربن کر کھٹکتا ہے۔ اِس کی وجو ہات کچھ بھی ہوں' نتیجہ یہ ہے کہ ہم خطرے میں ہیں۔ دوست کمزور ہو جا کیں تو دُشمن خود بخو د طاقتور ہو جا تا ہے۔ اندرُ ونی اِنتشار' بیرونی بلغار کی راہ ہموار

ہم ایک ایسے خطرے میں ہیں جومحسوں تو ہوتا ہے معلوم نہیں ہوتا کہ یہ خطرہ کس چیز سے ہے۔ کیا ہم پر خدانخواستہ کوئی نئی اُفتاد پڑنے والی ہے؟ کیا ہم اپنے اعمال کی عِمرت کے خوف میں ہیں؟ کیا ہم این راہنماؤں سے مایوں ہو چکے ہیں؟
کیا ہم گردشِ حالات کی زَو میں آچکے ہیں؟
کیا ہم سے زندگی کے عظیم مقاصد چھن چکے ہیں؟
کیا ہم اعتاد سے محرُ وم ہو چکے ہیں؟

یہ اسے آپ پر بھی اعتماد نہیں؟ کیا ہمیں اینے آپ پر بھی اعتماد نہیں؟

کیا ہمیں جان کا خطرہ ہے، ایمان کا خطرہ ہے، نیز ت کا خطرہ ہے،مُلکی سلامتی کا خطرہ ہے،مِلّی وَ حدت کا خطرہ ہے؟

كيا خطره بهارے اندر ہے يا باہر ہے؟

كيا آسان مرنے والا ہے؟

كيازين كيفنے والى بي

كيا إنسان كے كناموں كا بوجمہ إثنا برم چكا ہے كہ كسى عذاب كا نازل مونا نا كزر ہے؟

کیا ہماری تاریخ حتم ہونے والی ہے؟

کیا ہم ایک سطی اور نعلی زندگی گزارر ہے ہیں؟

كيا مارے أفكار يريشان ميں؟

کیا ہمارا کر دارختم ہو چکا ہے؟

کیا ہم ہے حسن عمل چھن گیا ہے؟

كيا بم وُعاوَل كا آسرا بهُول هيك بين؟ بم قدم قدم پرخطرے ميں بين؟

کیا ہماراعمل میان اور صرف بیان ہے؟

کیا ہم اپنے آپ کو دھوکا دیتے ہیں؟

آخرہم نے کیا رکیا ہے کہ ہم خطرے میں ہیں؟

یے سب سوال ہی سوال ہیں اور خطرہ یہ ہے کہ جواب نہیں ہے۔ ہمارے پاس کوئی جواب نہیں۔ ہم بی بیس ہے۔ ہمارے پاس کوئی جواب نہیں۔ ہم بی بیس سال سے یہ سوج رہے ہیں کہ ہم نے یہ ملک کیوں بنایا۔ ہمیں اتن کی بات سمجھ میں نہیں آتی کہ ہم نے یہ ملک کوں بنایا ہے۔ یہ الله کا شکر ہے کہ اب حکران ہم میں سے ہی ہیں۔ مزاح ....! حکرانوں کے مزاح نہیں دیکھا کرتے ،وکیھنے والی بات صرف یہ ہے کہ حکوم کی حالت کیا ہے۔ محکوم اگر مسلسل مظلوم اور محروم ہونو شکر انوں کو کیا کہتے ہیں؟ آج پاکتان میں مظلوم اور محروم ہونو شکر انوں کو کیا کہتے ہیں؟ آج پاکتان میں الحمد لله ہم سب مسلمان ہیں۔ چورکون ہے؟ ڈاکہ کس نے ڈالا؟ کس نے کس کی عزت کو تباہ کیا ہم لوگ ایک کے عظیم مملک میں کس غروم ہو مجھے ہیں؟ کون بتائے؟ کیا اللہ صرف طاقتور کا ساتھ دیتا ہے؟ کیا ہم لوگ ایک دسرے کی پہچان سے محروم ہو مجھے ہیں؟ کیا ہم کسی عاقبت کے قائل نہیں رہے؟

ہم کروڑوں انسان، سارے کے سارے تنہا، افراتفری، ایک دوسرے پر الزام تراثی، ایک دوسرے کے

قطره قطره قكرم

دیتی ہے۔

جس بستی ہے حق والامحروم ہوکر نکلے وہ بستی ویران ہو جاتی ہے!

ہ جہمیں سوچنا پڑے گا کہ آخر ہم کِس طرف کو جارہے ہیں۔ ہم کہاں سے چلے تھے۔ ہمارا حال کیا ہے۔ ہمارے اندیشے اِننے بے سبب بھی نہیں۔

ہم ایک دفعہ پہلے تقسیم ہو تھے ہیں۔ ہم ایک دفعہ پہلے بھی گٹ تھے ہیں۔ ہمارے پاس آج بھی حالات اچھے نہیں اور دُشمن پہلے سے زیادہ طاقتور ہے۔ ایک دفعہ ہونے والا حادثۂ کیا دُوسری دفعہ نیس ہوسکتا؟ خوف تو ہوگا!

لیکن نہیں۔ بات اتنی خطرناک بھی نہیں۔ دامنِ اعمال خالی ہوئو ہو۔ دامنِ رَحمت تو بھراہُوا ہے۔ ہمارا سہارا ہمارے اعمال میں نہیں اُس کی رَحمت میں ہے۔ رَحمت کا کام ہی یہ ہے کہ محروم کوحق سے بوا دیق ہے۔ وہ دینے والا ہے۔ جب جا ہے جسے جا ہے، جو جا ہے وے دے دے۔ ہماری بقاصرف ہماری ہی بقانہیں اُس کے نام کی بھی عظمت ہے۔

جب ہم غلام نظے تو ہم نے ہندوستان میں اپنی آزادی کو حاصل کیا۔ایک نیامُلک بنایا۔ آج تو ہم آزاد ہیں۔ہم مُلک کا تتحفظ کیسے نہیں کریں گے۔

ہر میں اسال کا میں سے ڈرنے والے نہیں۔ ہمیں اگر تبھی خوف ہُوا' تو صرف دوستوں کا ، اِپنوں سے ڈر ہے۔ ہم دُشمن سے ڈرنے والے نہیں۔ ہمیں اگر تبھی خوف ہُوا' تو صرف دوستوں کا ، اِپنوں سے ڈر ہے۔ اپنے'اپنے ہو جائمیں تو بیگانے کا کیا خوف!

اب وہ وَ قَت آگیا ہے کہ ہم اپنی صفوں میں اِتحاد پیدا کریں۔ اپنے اعمال اور اپنے مال میں سب کو شریک کریں۔ وُ وہروں کی عِزت کریں تاکہ ہماری عِزّت محفوظ ہو۔ وہمن کوئی حرکت کرنے سے پہلے دس دفعہ سوچے گا۔ ہمیں اپنی حفاظت کے لیے کسی سوچ کی ضرورت ضرورت صرف وَ حدت اور صدافت کی ہے۔ ہمیں بپنی حفاظت کے لیے کسی سوچ کی ضرورت ضرورت صرف وَ حدت اور صدافت کی ہے۔ ہمیں براہ زندگی کا خوف ہونا چاہیے۔ اُس کی راہ میں مرنا ہمارے لیے خوف کا نہیں شوق کا باعث ہے۔ ویے اُس کی راہ میں مرنا ہمارے لیے خوف کا نہیں شوق کا باعث ہے۔ اُس کی راہ میں مرنا ہمارے لیے خوف کا راستہ جواپنے لیے پند ہو۔ انسان قائم ہو جائے خطرہ کل جائے گا۔

سے میں ایمان بیدار ہو جائے خوف نکل جائے گا۔ یقین زندہ ہو جائے موت ختم ہو جائے گا۔

دولت کی محبت کم کر دواند یشے کم ہو جا کیں سے۔ سیاست سے جبوٹ نکل جائے ول سے خوف نکل جائے گا۔

دولت کی محبت کم کر دواند یشے کم ہو جا کیں سے۔ سیاست سے جبوٹ نکل جائے ول سے خوف نکل جائے گا۔

لا لیج خوف پیدا کرتی ہے۔ اندرُ ونی اِنتشار پیرونی سرحدوں پر خطرے کی شکل میں نظر آتا ہے۔ خطرہ

بہر حال اندر ہے 'یا ہر نہیں!!

## فيإرت

جب قائدین کی بہتات ہو جائے توسمجھ کیجے کہ قیادت کا نقدان پیدا ہو گیا..... قائدین کی کثرت' ملت کونشیم کر کے راستے کے تعنین کو دشوار بنا ویتی ہے..... وحدت مقصد ختم ہو جائے تو کثیرالمقصدیت پیدا ہو جاتی ہے اور نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ منزل کا مفہوم ہی ممہم ہوکررہ جاتا ہے۔

ا قبالؒ کا کلام آج کے بہت ہے قائدین کے لیے نعمت ہے۔ اس کے برعکس کچھ جلیے ایسے بھی میں'جن کی ابتداا قبالؒ کے اس شعر ہے ہوتی ہے:

> قوستوعشق سے ہر بہت کو بالا کر دے دہر میں عشق محمہ سے اجالا کر دے

ا قبالؓ نے قیادت کو جلا بخشی ..... ہرشم کا قائد'ا قبالؒ کا پیروکار ہے ..... اقبالؒ اور قائداُ عظم کے فرمودات ہر قائد کی زبان پر دہتے ہیں اور ایک قائد دوسرے قائد کی قیادت کے خلاف ہے .....یہی مجب حال ہے۔

قائدین کی اکثر تقاریر چندالفاظ میں سمٹ سکتی ہیں کہ قائد اعظم کی منشا اور اقبال کی روح کے مطابق ملک و ملت کی تغییر کریں گے .....غریب امیر کی تقسیم ختم ہو جائے گی اور سب لوگ جَین سے زندگی بسر کریں گے، ملک کا دفاع مضبوط ہو جائے گا ..... اور ..... اور کیا؟ انتخاب کراؤ ..... ووٹ دو .... اور یہ کام جلدی ہونا جا ہے، ورنہ کیا؟

آج کل ہم طلسمات رہبری کے دور ہے گزر رہے ہیں۔ ایک طرف اسلام نافذ ہو رہا ہے ، دوسری طرف کے اسلام نافذ ہو رہا ہے ، دوسری طرف کچھاور نافذ ہونے کی باتیں ہورہی ہیں ، سسکہیں مساوات کے چرہے ہیں ، کہیں نظام مصطفے علیہ اور مقام مصطفے علیہ کا ذکر ہورہا ہے ، کہیں انتخابات کا تقاضا ہورہا ہے ، کہیں احتساب کے قصے ہیں۔ ایک شریف غیر سیاس شہری کے لیے یہ مجھنا مشکل ہے کہ اب کیا ہوگیا .....!

خطرات کے بڑھنے کا ذکر کرنے والے ایک سیاسی نصب العین کے تحت سرگر مِ عمل ہیں ...خطرات سے بکسر غافل کر دینے والے این سیاسی ضروریات رکھتے ہیں .....اسلام سے محبت بیان کرنے والے اسلام کے نفاذ کے ساتھ اپنا نفاذ بھی مشروط رکھتے ہیں۔ نظامِ مصطفے علیہ کے نام پر اپنے عزائم پورا کرنا جا ہے ہیں۔ قوم قائدین کی کثرت سے پریشان ہے۔

یہ پریشانی دراصل ایمان کی زندگی کا جبوت ہے۔ اسلام میں قیادت کا تصور و نیائے سیاست کی قیادت کے تصور سے الگ ہے، مختلف ہے، نرالا ہے .....اسبلام صرف پنیمبر علیہ اسلام کی قیادت میں زندگی بسر کرنے کا نام ہے .....آپ علیہ کی قیادت کے علاوہ کسی قیادت کی اطاعت واجب ہی نہیں . ....مومن الله اور الله کے حبیب علیہ کے احکام کا یابند ہے۔

بات کہنے کی نہیں لیکن پھر بھی ..... بیہ حقیقت ہے کہ ایک سادہ لوح پاکستانی کوحضورا کرم علی کے علاوہ کسی اور قائد کا خواہ وہ قائدِ اعظم ہی کیوں نہ ہوں ' بیغام سنا دیا جائے تو وہ بیچارہ کچھ بجھے نہیں سکتا کہ اسے کس کا حکم ہجالا نا ہے۔

ایک زندگی میں ہم کس کس کی لاج نبھائیں ... حکومت کا تعم ماننا کہ ہماری حکومت ہے اور اب تو متحضہ بلکہ نوننتخب ہے بلکہ نوننگ کے ہے۔ عوام کے کتنے ہی کام ہیں جو حکومت کے ذہبے ہیں، انہیں ہونا چاہیے ..... بڑے شہروں میں ٹریفک کے مسائل ہیں ،سرئرکوں اور گلیوں کی حالت ہے ، بجلی اور گیس کے مسائل ہیں ،تعلیم کے بڑے ہی مسائل ہیں ،مسائل ہیں ،تعلیم کے بڑے ہی مسائل ہیں ، نوکری کے حصول کی دشوار یوں کے مسائل ہیں .....حکومت ان کوحل کرے اور اس کے علاوہ قوم کو ایک واضح واحد مقصد حیات عطا کرے۔

اً الراسلام نافذ ہی کرنا ہے تو اللہ کی خوشنو دی کے لیے کرڈ الو .... لوگوں کی خوشنو دی کی ضرورت ہی کیا

ہے۔ شاید اسلام کے نفاذ کا مرحلہ مشکل ہے .....اگر مسلمانوں پراسلام کا نفاذ مشکل ہے تو ..... یا وہ مسلمان' مسلمان نہیں یا وہ اسلام' اسلام' بیں' یا وہ قوت نافذہ' قوت نافذہ نہیں!!

بہر حال اسلام میں قیادت کا تصوریہ ہے کہ مسلمانوں کے لیے تھم ہے کے اللہ کی اطاعت کرو، اللہ کے رسول سنانی متبول کی اطاعت کرو اور اُولی الامر کی اطاعت کرو الامر کی بحث نہیں ..... ہوگئی ... اُولی الامریزیر نہیں تھا ، امام عالی مقام سے .... اگر حاکم وقت کے اوصاف اسلام کی مثا کے علاوہ ہوں تو اسے اولی الامر نہ کہو ... اگر وہ اسلام میں فرمال بردار ہے تو اس کے اولی الامر ہونے پرغور کر لینانا مناسب تو نہیں ... بہر حال یہ فیصلے علاء کرام کے ہیں۔

ہم پرانے قائدین کے دن مناتے ہیں۔ صرف ایا منانے ہے مسلط نہیں ہوتا۔ ہم خودکوئی قابلِ

ذکر داقعہ بیدانہیں کر سکے .... چھتمبر کی یاداور پھر ملک کے دولخت ہونے کی یاد، بیک دفت کیے یادر ہے۔ ہم

چھ بھول سے گئے ہیں .... ہمیں صرف قائد بننے کا شوق ہے .... قائد وہ ہے جو بچھل قیادتوں ہے آزاد کر دے

اور مسلمان ماضی ہے آزاد نہیں ہو سکتا۔ یہی اس کی خوبی ہے اور یہی اس کی خای .... خوبی اس لیے کہ

نہیں ۔ روس انعانستان کی مدد کرنے کے لیے نے تصور حیات سے حاضر ہے اور مسلمان مجابد مصروف جہاد

نہیں ۔ روس انعانستان کی مدد کرنے کے لیے نے تصور حیات سے حاضر ہے اور مسلمان مجابد مسلمان کے باوجود امام فینی اور معمر قذائی کو ایک آ کھ نہیں بھا تا ..... مسلمان کے

امریکہ اپنے لامحدود خزانوں کے باوجود امام فینی اور معمر قذائی کو ایک آ کھ نہیں بھا تا ..... مسلمان کے

اگر اسلام کے علاوہ ہوتو شرک ہے۔ اس کے لیے صرف خداکا رسول علیہ اس کائی ہے ..... قیادت کی اور نظر ہے کی اور نظر ہے کی اور نظر ہے کی اور نظر ہے کی اور نظر نہیں آ تا ...... قائد نظر نہیں آ تا ...... قائد وہ جس کی ادا عت بھی شرک ہے۔ قائد ین کی بہتات میں ابھی تک قائد نظر نہیں آ تا ...... قائد وہ جس کی اطاعت بھی شرک ہے۔ قائد ین ہو ...جس کے لیے جان شارکر نا شہادت ہو۔ اطاعت بھی شرک ہے۔ قائد ین ہو ...جس کے لیے جان شارکر نا شہادت ہو۔ اطاعت بارادین ہو ...جس کے لیے جان شارکر نا شہادت ہو۔ اطاعت بارادین ہو ...جس کے لیے جان شارکر نا شہادت ہو۔

00000

# ور ہے میں صحرا

عظیم وقدیم، جمیل دجسیم کا نئات اِتنی پُراسرار و پُر انوار ہے کہ اِس کا انداز ہ لگانا بھی دُشوار ہے۔۔۔۔۔ اِس میں کیانہیں ہے۔۔۔۔!

۔۔۔۔ یہاں وسعتیں ہیں .....گروشیں ہیں .....فاصلے ہیں ..... زمانے ہیں ..... بلکہ وُسعت وَر وُسعت، گروش وَرگروش .....فاصلہ وَر فاصلہ .....زمانہ ورزمانہ .....مدار دَر مدار ....مجور دَرمحور۔

۔۔ کائنات تو خیر ہے ہی ایک عجوبہ سلیکن بیز مین اپنے آپ میں ایک مُکمل کائنات ہے۔۔۔۔مخضراور محدود زمین وسیجے اور لامحدود امکانات ہے مالا مال ہے۔

ز مین کائسن ہو کہ کا ئنات کائسن ..... اِ نسے جاننے اور دیکھنے کے لیے جس مخلوق کومقرر فر مایا گیا'وہ ایک الگ شاہکار ہے۔

اس تماشاً گاہ عالم میں واحد تماشائی انسان ہے ..... انسان کو ایسی صفات سے نوازا گیا کہ وہ باہر کا منظرا پنے باطن میں موجود پاتا ہے ..... انسان ہی تو اِس کا ئنات کے زموز سے آشنا ہے .....اگر وہ آشنانہیں 'تو کون آشنا ہے؟ اُسی کے لیے بیسب جلوے ہیں .....وہی اشرف المخلوقات ہے .....!

آسان کے کروڑوں ستاروں کو بیک وقت دیکھنے والا آلہ بس إنسانی آنکھ ہے ۔۔۔۔آنکھ نہ ہوتو کسن کا کنات کیا ہے ۔۔۔۔۔روشنی کا وجود اپنے آپ میں لا کھ موجود ہو ۔۔۔۔دیکھنے والے کے بغیر عبث سا ہو کر رہ جاتا ہے۔۔۔۔۔اندھوں کے کیا سورج کا جلوہ کیا حقیقت رکھتا ہے۔۔۔۔۔ بے شعور کے لیے اِس کا کنات کے زموز کیا وُقعت رکھتے ہیں۔۔۔۔ بنانے والے نے بی عجب کھیل بنایا ہے۔۔

مروز بإسال نور کے فاصلے رکھنے والی پُرفتکوہ کا کنات کے اسرار و زمُوز کی آگہی کا دم بھرنے والا ایک

ات جھونے سے سیارے پر رہتا ہے جس کے وجود کا اِس وسیع کا نات کے حوالے سے ہونا نہ ہونا برابر بسی جھوٹی می وُنیا میں، کسی جھوٹے سے شہر میں، کسی مکان کے اندر، ایک اندر، ایک اندر، ایک اندر، ایک انسان اپنی چھوٹی سی عقل کے ذریعے اِس عظیم وُسعت کا احاطہ کرنا چاہتا ہے ..... یہی نہیں ..... وہ اِس فطرت کے فاطرک مفات و ذات کی آئم کی کے شرف سے بھی اپنے آپ کو مفتح مانتا ہے۔

یہ سب کیے ہے؟ کیوں ہے؟ کیا ایسے ہے بھی سمی' کہ ہیں ہے؟ اگر نہیں ہے' تو یہ سب س**جے ہونے** کے ۔وجو دنہیں ہے۔

اِنسان نبیں تو بیسب پچھ کیا ہے ۔۔۔۔؟ اگر ذا کر نہ ہوتو مذکور کون ہے؟ مذکور کو ذا کر در کار تھا۔۔۔۔اُس نے ذِکر پیدا کیا۔ ۔۔۔ ذِکر ہی کے ذریعہ ہے مذکور و ذا کرمتعلق ہیں۔۔۔۔!

ماضی ایک طویل ماضی ہے آشائی' آج کا اِنسان کر رہا ہے۔۔۔۔۔مُستقبل ہے آشنائی' آج کا اِنسان کر رہا ہے۔۔۔۔آج کا اِنسان' آج کے اِنسانوں کو جانتا ہے۔۔۔۔وہ کا مُنات کے رَمُوز سے باخبر ہے۔۔۔۔وہ سب پچھ جانتا ہے، کیسے؟

وہ اپنے آپ کو جاننے کے بعد سب کو جان سکتا ہے۔۔۔۔۔خود ہے آشنا' سب سے آشنا ہے۔۔۔۔۔ ورے سے آشنا ہے،صحرا ہے آشنا ہے۔۔۔۔قطر ہے ہے آشنا کی' قلزم سے شناسا کی ہے۔

قابلِ غور عکمتہ یہ ہے کہ جہال کسی شے کا وجود ایک حقیقت ہے' وہاں اُس کا إدراک ایک الگ حقیقت ہے ۔۔۔۔۔ہم وجود سے إدراک کے سفر پر روانہ ہیں۔

بوسکتا ہے مقیقت وجود کا مقصد ہی تخلیق حقیقت اوراک ہو ..... صاحب اوراک اپنے آپ میں حقیقت کے روراک اپنے آپ میں حقیقت کے رورور ہتا ہے ....وہ نظارے کومنظر کا حقیقت کے رُوبرور ہتا ہے ....وہ نظارے کومنظر کا

عاصل سمجھتا ہے ۔۔۔۔۔صاحب نظر جان لیتا ہے کہ ایک منظر دوسرے منظر سے بہت مختلف نہیں ۔۔۔۔ ایک آنسوکسی دوسرے آنسو ہے الگ نہیں ..... نظم اور پُرانے مم سب برابر ہیں .....فاطر ایک ہے تو فطرت کے سب

جلوے بھی ایک ہی ہیں۔ ورخت مے أو نا موابط بھی أتنا بی اہم ہے جتنی إس كائنات كی وسعتیں .....خلا كى پہنائيال ....اور بری بری کہکشاؤں کے درمیان چینی ہوئی تنہائیاں....!

إنسان باعسفِ تخلیق بھی ہے اور خاصلِ تخلیق بھی ..... یہاں إنسان کو اپنی ہستی کا إدراک حاصل ہو جائے تو بیکا ئنات ورق ورق اُس کے سامنے اپنے مفہوم کے ساتھ حاضر ہے ....سب جلوے ایک بسن کا پُرتو ہیں..... بیرسب کثرت' ایک وحدت کے إظهار کے لیے ہے ..... ہر بُخز' اپنے کل کا مظہر ہے....اور کل تو ایک ہے ۔۔۔۔ اِس کیے کوئی مجز مسی دوسرے بُز سے علیحدہ نہیں ہوسکتا۔

غریب کا دِل اُتنا ہی مقدس ہے ٔ جتنا مغرور امیر کا ....جس کی خِدمت میں ذرّ ہے نے اپنا دِل چیر کے رکھ دیا ہو' اُس کے سامنے صحرا اور گردِ صحرا ایک ہی شے ہیں ..... بات تعلق کی ہے ....نببت کی ہے ..... إدراك كي ہے .... عنايت كى ہے ....عطاكى ہے ..... ورنه كہاں ايك جھوٹا سا دِل اور كہاں وُسعت ِكون و مكان ..... كهان إنسان اور كهان كائنات ..... بس!

سلام ہوا اِس کا مُنات کے حسن اور اِس کی وسعق کو .....اور سلام ہے اِس کو جانبے والے اور اِس کو ع بنے والے إنسان کے لیے ....اور سجدہ ہے إن كو پيدا فرمانے والى ذات كى خِدمت ميں ....!!

#### موت كاخوف

موت سے زیادہ خوفناک شے موت کا ڈر ہے۔ جیسے جیسے زندگی کا شعور بڑھتا ہے ، زندگی کی محبت بڑھتی ہے' موت کا خوف کیا ہوسکتا ہے۔ بڑھتی ہے' موت کا خوف کیا ہوسکتا ہے۔ برختی ہے' موت کا خوف کیا ہوسکتا ہے۔ بسب انسان کے دِل میں موت کا خوف بیدا ہو جائے' تو اُس کی حالت عجیب ہوتی ہے۔ایے جیسے کوئی انسان رات کو اندھیرے سے بھاگ جانا چاہے' بیون کوسورج سے بھاگ جانا چاہے' بھاگ نہیں سکتا۔ کوئی انسان رات کو اندھیرے سے بھاگ جانا چاہے' بیون کوسورج سے بھاگ جانا چاہے' بھاگ نہیں سکتا۔ کہتے ہیں کہ ایک آ دی کوموت کا خطرہ اور خوف لاحق ہوگیا۔ وہ بھاگئے لگا۔ تیز بہت تیز ۔اُسے آواز

سے بیں کہ ایک اوی لوموت کا حطرہ اور خوف لاحق ہوگیا۔ وہ بھا گئے لگا۔ تیز بہت تیز۔ اُسے آواز اُلی است بھا گئے لگا۔ آواز آئی ..... "موت تیرے پیچے نبیں 'تیرے آئے ہے۔' وہ آدی فوراً مڑا اور اُلی ست بھا گئے لگا۔ آواز آئی .... "موت تیرے پیچے نبیں 'تیرے آئے ہے۔' وہ آدی بولا' بجیب بات ہے پیچے کو دوڑتا ہوں تو پھر بھی موت آگے ہے۔ آئے کو دوڑتا ہوں تو پھر بھی موت آگے ہے۔ آئے کو دوڑتا ہوں تو پھر بھی موت آگے ہے۔' آواز آئی "موت تیرے ساتھ ہے۔ تیزے اندر ہے۔ تھر جاؤ۔ آم بھاگ کرنبیں جا سکتے۔ جو علاقہ زندگ کا ہے 'وہ سارا علاقہ موت کا ہے۔' اُس آدی نے کہا "اب میں کیا آرون کی اور زندگ سروں ؟ "جواب ملا "صرف انظار کرو۔ موت اُس وقت خود ہی آ جائے گی 'جب زندگی ختم ہوگی اور زندگ سرور ختم ہوگ ۔ زندگ کا ایک نام ہے' موت ..... زندگی اپنا عمل ترک کر دے تو اُسے موت کہتے ہیں۔' اُس آدی نے پیرسوال کیا " بجھے موت کو شکل وکھا دو تا کہ ہیں اُسے بیچان لوں' ...... آواز آئی " آ مینہ دیکھو۔ موت کا چرہ 'تیرا اپنا چرہ ہے۔ اِی نے میت بنا ہے۔ اِی نے مُر دہ کہلا نا ہے۔ موت سے بچنا ممکن نہیں دین' چرہ 'تیرا اپنا چرہ ہے۔ اِی نے میت بنا ہے۔ اِی نے مُر دہ کہلا نا ہے۔ موت سے بچنا ممکن نہیں دین' ۔ چرہ 'تیرا اپنا چرہ ہے۔ اِی نے میت بنا ہے۔ اِی نے مُر دہ کہلا نا ہے۔ موت سے بچنا ممکن نہیں دین'

برد سر بہبرد ہوت کے خوف کا کیا علاج الا علاج کا بھی کوئی علاج ہے۔ اوت سے بی ان براوی موس صرف زندگی کا علاق ہے۔ رندگی ایک طویل مرض ہے جس کا خاتمہ موت کہلاتا ہے۔ روز اوّل عارضہ ہے جس کا انجام صرف موت ہے۔ زندگی ایک طویل مرض ہے جس کا خاتمہ موت کہلاتا ہے۔ روز اوّل سے زندگی کا آخری مرحلہ موت ہے۔ اس سے ڈرنے کی ضرورت نہیں۔ یہ زندگی کا آخری مرحلہ موت ہے۔ اس سے ڈرنے کی ضرورت نہیں۔ یہ زندگی کا آخری حصہ ہے۔ ہم کشال کھال اس کی طرف سنر کرتے رہتے ہیں۔ ہم خود ہی اس کے پاس چنجے ہیں۔ زندگی کا آخری حصہ ہے۔ ہم کشال کھال اس کی طرف سنر کرتے رہتے ہیں جہاں سے مزام کا مکن نہیں ہوتا۔ آگے ہیں۔ زندگی کے امکانات تلاش کرتے کرتے ہم اُس بندگی تک آ جاتے ہیں جہاں سے مزام کا مکن نہیں ہوتا۔ آگے راست بند ہوتا ہے۔ ہم خبرا جاتے ہیں اور پھر ہم شور مجاتے جاتے خاموش ہوجاتے ہیں ہیں ہیں۔ لیے۔ راست بند ہوتا ہے۔ ربط ڈرامہ کہ ٹی دی موت نہ ہوتو بھا یہ زندگی ایک طویل المیہ بن جائے۔ لیک طویل دورامے کا بے ربط ڈرامہ کہ ٹی دی موت نہ ہوتو بھا یہ زندگی ایک طویل المیہ بن جائے۔ لیک طویل دورامے کا بے ربط ڈرامہ کہ ٹی دی چہاں رہے اور لوگ بور ہوکر سو جانا پیند کریں۔ کہتے ہیں کہ ایک لا فائی دیوی کو ایک جوان اور خواصور ساکیان فائی

انسان سے مجت ہوگئ۔ اُس نے غلطی کومحسوں کیا کہ بیتو فانی انسان ہے 'مرجائے گا۔ وہ دیوتاؤں کے عظیم سردار کے پاس گئی کہ اے عظیم ویوتا! میرے محبوب کولا فانی بنا دو ..... دیوتا نے کہا! بینبیں ہوسکتا۔ انسان کوموت کا حق وار بنایا جا چکا ہے۔ دیوی خوش ہوگئ ۔ وقت گزرتا دار بنایا جا چکا ہے۔ دیوی خوش ہوگئ ۔ وقت گزرتا مجیا۔ بردھایا آیا۔ فیصورت چرے پر چھریاں نظر آنے گئیں .....توانائی 'کمزوری کی زومیں آگئ۔ وقت گزرتا گیا۔ بینائی رخصت ہوگئی۔ ساعت بندہوگئی۔ یا داشت ختم سی ہوگئی۔ مضمحل ہو مجھے تواء سارے۔

وہ انسان چلایا''اے دیوی! خدا کے لیے مجھے نبجات دلائیں۔ اِس عذاب کو برداشت نہیں کرسکتا۔'' دیوی نے اپنی دوسری غلطی کو بھی محسوس کیا۔ پھر حاضر ہوئی' دیوتاؤں کے عظیم سردار کے باس کہ''اے دیوتاؤں کے بادشاہ!....میرے محبوب کوموت عطا کرو۔ إنسان کو إنسان کا انجام دے دو۔''

بس بہی راز ہے کہ إنسان کو إنسان کا انجام ہی راس آتا ہے۔ بات جھنے کی ہے گہرانے کی نہیں۔
مقام غور کا ہے، خوف کا نہیں۔ زندگی صرف عمل ہی نہیں عرصہ بھی ہے۔ اگر صرف عمل ہوتا تو کوئی حرج نہ تھا۔
اِس عمل کے لیے ایک وقت بھی مقرر ہو چکا ہے۔ اِس وقت کے اندر اندر ہی سب پچھ ہونا ہے کیونکہ اِس وقت کے بعد پچھ بھی نہیں ہونا۔ ہمارا ہونا صرف نہ ہونے تک ہے۔ اگر ہم زندگی کو ، یخ والے کاعمل مان لیس تو اِس کے نتم ہونے کا اندیشہ نہ رہے۔ ویخ والا ہی زندگی لینے والا ہے۔ ورکی کیا بات ہے۔ ون بنانے والے نے رات بنائی۔ رات بنانے والا یہ ون طلوع کرتا ہے۔ پہاڑ بنانے والا دریا بناتا ہے۔ صحوا بنانے والا نخلسان پیدا فرماتا ہے۔ زندگی تو رات بنانے والا موت کو پیدا فرماتا ہے۔ یہ اُس کے اینے اعمال ہیں۔ ہم صرف اُس کے عطا کے کہ کے ہوئے حال سے گزرنے پر مجبور ہیں۔ اُس نے زندگی اور موت کو صرف اِس لیے پیدا کیا کہ ویکھا جائے کہ کون کیا عمل کرتا ہے؟ اِس کا کنات میں کوئی بھی تو ایسا انسان نہیں آیا 'جو گیا نہ ہو۔ کوئی پیدائش موت سے نئی سیس کتی۔ جو پچو بھی ہے نہ ہوگا۔ ہر شے لا شے ہو جائے گی گراس کی اپنی ذات جو بھیشہ بھیشہ رہے گی۔

بمعرف زندگی کی سزاموت کا خوف ہے۔ با مقصد حیات موت سے بے نیاز ، موت کے خوف سے آزاد اپنے مقصد کے حصول میں مصروف رہتی ہے۔ عظیم انسان بھی مرتے ہیں لیکن اُن کی موت اُن کی عظمت میں اضافہ بھی کرتی ہے۔ موت اِنسان سے اُس کی بلند نگائی، بلند خیالی، بلند ہمتی چھین نہیں سکت وہ لوگ موت کے سائے میں زندگی کے ترانے گاتے ہیں۔ زندگی کا نغمہ اللہتے ہیں۔ زندگی ہے اِس مخضر عرصے میں جواں ہمت آسانوں کوچھوآئے ..... عالی مرتبت عرش کی بلندیاں سرکر آئے اور کم حوصلاً اپنے اندیشوں کے خول سے باہر نہ لکے۔ موت فائی زندگی کو وائی حیات میں بدل دیتی ہے۔ فنا سے بقا کا سفر موت کے محمد کی بہت یہ موتا ہے۔ موت کے لیے تیار رہو۔ موت کا خوف نہ کرو۔

موت کا خوف اس لیے ہوتا ہے کہ ہم سکھتے ہیں کہ ہم اپنے عزیزوں سے جدا ہو جا کیں کے۔ عزیزوں کوتو ہم زندگی میں ہی جدا کر دیتے ہیں۔ بیٹیوں کی زخصت کے لیے کتنی وُعا کیں کرتے ہیں؟ ہم صاحب تا قیر اس بزرگ کو کہتے ہیں جو ہماری بیٹیوں کو زخصت کرا دے ..... اور مساحبان تا قیر ہیں کہ www.iqbalkalmati.blogspot.com

جدائیوں کے لیے دُعابھی نہیں کرتے ، کیونکہ جدائی تو آخر ہو ہی جانی ہے۔ایک آ دمی کا باپ فوت ہو گیا۔ وہ برارویا۔ برا پریثان ہوا ....موت نے براظلم کیا۔ اُسے جَین نہ آیا۔ اُس کے گرونے کہا''تم اِسے پریثان کیوں ہوتے ہو۔ پچھ دنوں ہی کی تو بات ہے تم بھی اپنے باپ کے پاس پہنچا دیے جاؤ مے۔ ' بس یہی ہے' موت کا راز ..... یا ....زندگی کا راز که ہم کچھ عرصه اپنی اولا دے پاس رہتے ہیں اور پھراپنے مال باپ سے جاملتے ہیں۔ ڈرکس بات کا!

00000

### عاجزي

اِنسان بے بس ہے۔ بے بسی میہ ہے کہ وہ اِنسان ہے۔ اِنسان اپنے آپ بیس، اپنی تخلیق میں، اپنی فلیق میں، اپنی فلیق میں، اپنے فلم راور اپنے باطن میں، اپنے فلم راور اپنے باطن میں، اپنے حاصل اور اپنی محروی میں، اپنی خوشی اور اپنے مم میں، اپنے اِرادول اور اپنی تمنا وَل میں، اپنے مشاغل اور اپنی معروفیتوں میں، اپنے احباب واغیار میں غرضیکہ اپنی تمام حرکات وسکنات میں عاجز و ناتوال ہے .....!

انسان کا ہونا' اُس کے نہ ہونے تک ہے۔ اُس کا حاصل کا حاصل تک .....اُس کی آرزو کیں 'فکستِ
آرزو تک ،خوف آرزو تک .....اُس کی توانائی وصحت ' بیاری تک اور اُس کی ساری تگ و تاز' اُس کے اپنے مرقد
تک ، اُس کی بلند پروازی' اُس کی واپسی تک ......اُس کا ہرخیل ،عروج خیال اُس کے زوال تک بی ہے .....
اُس کی اُنا ایک بیج کے عُبارے کی طرح پھولتی ہے اور پھر غیارہ بھٹ جاتا ہے اور وہ عاجز و ب بس ہوکر اِس
کھیل ہے محروم ہو جاتا ہے۔ اِنسان علم حاصل کرتا ہے۔خود کو دوام بخشنے کے لیے وہ لا بسریوں میں واضل ہوتا۔

ہسسائی کے بیاس کتی کے ایام جی اور کتابیں ان گنت .....اُس کا معلوم محدود رہتا ہے اور لا معلوم لا محدود رہتا ہے اور لا معلوم لا رہیں کا معلوم کار اُس کا انجام .....اُس کی زندگی کو چائتی ہے ..... اور انجام کار اُس کا انجام .....اُس کی رندگی کو چائتی ہے ..... اور انجام کار اُس کا انجام .....اُسکال دریں میکمل دیاری منگمل داجوں کی

انسان عروج چاہتا ہے۔ بلندی چاہتا ہے۔ پہاڑی چوٹی، اُس پر ایک اور پہاڑر کھتا ہے۔ اُس کی چوٹی پر ایک اور پہاڑر کھتا ہے۔ اُس کی جوئے چوٹی پر ایک اور پہاڑر کھتا ہے اور پھر یہ سلسلہ چلتے چلتے اُس وقت تک آپنچتا ہے جب اُس کے سُر کیے ہوئے سب بہاڑ، سب چوٹیاں دھڑام سے زمیں بوس ہو جاتی ہیں ۔۔۔۔۔ وہ افسوس کرتا ہے تو اُس کے پاس افسوس کا وقت نہیں ہوتا۔ وہ سوچتا ہے اور سوچ کر عاجز ہو جاتا ہے کہ اُس نے کیا چاہ ۔۔۔۔ اُس نے کیا سوچا۔۔۔۔ اُس نے کیا سوچا۔۔۔۔ اُس نے کیا سوچا۔۔۔۔ اُس نے کیا ہو جاتا ہے کہ اُس نے کیا جاتے کہ مجور ہو جاتا ہے ہو جاتا ہے ہو جاتا ہے اور وہ اپنے حاصل سے نکل جانے پر مجبور ہو جاتا ہے۔۔۔۔۔!

برور بربائش والامكان سناتا ہے ..... خوب صورت، دیدہ زیب، آسائش وزیبائش والامكان ..... اُس كا اپنا مكان، اُس كا اپنا مكان، اُس كا اپنا مكان، اُس كے حُسنِ خيال كا شہكار ..... اُس كا مكان خوشيوں ہے جمكاتا ہے .... اور پھر يہى عشرت كدہ ماتم كدہ بنتا شروع ہوتا ہے اور وہ سوچتا ہے كه اُس نے كيا بنايا ..... اُس كا افتخارُ انجام كار بے بسى ميں خاموش ہوجاتا ہے۔ شروع ہوتا ہے اور وہ سوچتا ہے كه اُس نے كيا بنايا ..... اُس كا افتخارُ انجام كار بے بسى ميں خاموش ہوجاتا ہے۔

انسان صحت کی حفاظت کرتا ہے۔ خوراک کا اہتمام کرتا ہے۔ بڑے جتن کرتا ہے۔ وہ طویل عمر چاہتا ہے۔ اور طویل عمر نقص عمر سے دو چار ہوتی ہے۔ ۔۔۔۔ زندگی قائم بھی رہتو بیبائی قائم نہیں رہتی۔ ساعت ختم ہو جاتی ہے۔۔۔ اور پھر یادداشت کی صدے کا شکار ہو جاتی ہے۔۔۔۔ وہ زندہ رہتا ہے زندگی کے لطف سے محروم ۔۔۔۔ وہ نہجی مرے تو اس کے عزیز، اس کے اقربا، اس کے محبوب رُخصت ہونا شروع ہو جاتے ہیں اور اپنی زندگی میں خود کو اپنی نظروں میں بیگانہ سمجھنے لگتا ہے۔۔۔۔ اس کی یادوں کا کوئی شریک نہیں رہتا اور پھر یہ یادی میں خود کو اپنی نظروں میں بیگانہ سمجھنے لگتا ہے۔۔۔ اس کی یادوں کا کوئی شریک نہیں رہتا اور پھر یہ یادیں بھول جاتی ہیں۔۔۔ اس کی پھیلی ہوئی کا نتات سمت بیاتی ہے۔ وہ بجوم میں تنہا ہو جاتا ہے۔ اُس کا سب غرور عاج و بے بس ہو جاتا ہے۔ اُس کا اپنا مکان اُسے نکال باہر کر دیتا ہے۔۔۔ اس کا سب غرور اور البموں سے ہٹالی جاتی ہیں۔۔۔۔ اور کی کو یادنہیں رہتا کہ وہ تھا بھی کہ نہیں۔۔۔! یہ تضویرین دیواروں اور البموں سے ہٹالی جاتی ہیں۔۔۔۔ اور کسی کو یادنہیں رہتا کہ وہ تھا۔۔۔ تھا بھی کہ نہیں۔۔۔!

انسان سفر کرتا ہے۔ فاصلے سلے کرتا ہے۔ محدود زندگی میں لا محدود فاصلے کیسے سلے ہوں۔ زمین و آسان کا عظیم سلسلہ فاصلوں سے بھرا ہُوا ہے۔ فاصلے ہی فاصلے ہیں، راستے ہی راستے ہیں، مسافرت ہی مسافرت ہی مسافرت ہے۔ لاکھوں میل فی سیکنڈ کی رفتار سے چلنے والی روشی' یہ فاصلے کردروں سال میں طے نہیں کرسکتی مسافرت ہے۔ لاکھوں میل فی سیکنڈ کی رفتار سے چلنے والی روشی' یہ فاصلے کردروں سال میں طے نہیں کرسکتی انسان کیسے ہے۔ لاکھوں میل فی سیکنڈ کی رفتار سے جائے والی روشی کے ہوا کھے نہیں رہ جاتا!

إنسان دولت المعنى كرتا ہے۔ مال جمع كرتا ہے۔ أسے مكتا ہے، كن كرخوش موتا ہے۔ فخر كرتا ہے كہ أس كے پاس مال ہے۔ أسے جب معلوم ہوتا ہے كہ إس وُنيا ميں كتنے قارون اور فرعون كزر محے ..... مال نے سمی کی مدون کی است زمین میں اتنا مال ہے کہ بس خدا کی پناہ ..... کوئی کیا حاصل کرے گا..... ایک جگہ سے انھا كردوسرى جكدر كھنے سے إنسان كوكيا ملے كا ....أس كے بينك بحرے رہتے ہيں اور ول خالى رہتا ہے۔ متاع حیات اللیل ہے۔ جوں جوں مال بڑھتا ہے مال کی حمنا مجمی بڑھتی ہے اور اِنسان اپنی دولت کوضرورت ہے کم بھتا ہے۔ وہ اپنی امیری کوغر بی کے ڈر ہے بچانہیں سکتا۔ اگر خواہش حاصل ہے زیادہ ہو' تو انسان خود کو غریب سمجھتا ہے۔خواہشات کا بے ہنگم پھیلاؤ آخر کار إنسان کو اپنی لپیٹ میں لے لیتا ہے۔ وہ اپنے ہی جال میں پھنس کر رہ جاتا ہے۔ وقت کے ساتھ ساتھ خواہشات بدلتی رہتی ہیں، مرتی رہتی ہیں، پیدا ہوتی رہتی ہیں۔ اس کھیل کا بتیجہ'لازی بتیجہ' ہے ہی ہے، عاجزی ہے۔ اِنسان کو اُس کی تمنا کیں عاجز کر دیتی ہیں۔ وہ مجبور ہو جاتا ج- برنی شے کی محبت میں گرفتار ہونا اُس کا مقدر ہے۔ نے مکان، نے ماؤل، نے نقاضے پورے کرتے كرتے إنسان پُر انا إنسان بے بس و عاجز ہوكررہ جاتا ہے۔ دہ انجام كار ديكمبتا ہے كه أس كا پھيلاؤ سِمن عميا۔ أس كى دُنيا محدود موحى \_ أس كے راستے مسد ود موسكے \_ أس كے إراد في ف مح \_ أس كى سكيميں مامكمل ر ہیں۔ اُس کے پروگرام ادھورے رہ مھے۔ اُس کے خواب پریشان ہو مھے۔ اُس کے خیال کے اُڑن کھٹولے بچو کے کھاتے ہوئے زمین پر آگرے۔ زندگی میں اتی مُهلت نہیں ملتی کہ اِنسان اِس کو دوبارہ شروع کر سکے۔ جوہو کیا 'سو ہو کیا۔ ہونی 'انہونی نہیں ہوسکتی۔ غرور سر عول ہو جاتا ہے ....زور کمزور ہو جاتے ہیں اور مختیل مٹی میں مل جاتی ہیں ....ا

قطره قط**ره تُ**كوم

عجب حال ہے۔ إنسان كے مزاج ميں غُر ور ہے اور اُس كے مقدّ رميں عاجزى ..... لكھنے والے نے ایسے ہی لِکھا۔غُر وركا بدعالم ہے كہ إنسان خدا بننے كا بھی دعویٰ كرتا ہے۔ وہ سب بچھ بنتا ہے۔ عاجزى بدہے كہ وہ لوگوں كو بے وقوف بن جاتا ہے۔

اِنسان اپنے مرتبے کو ذریعہ ُ اِفتخار بنا تا ہے۔ وہ سمجھتا ہے کہ وہ بڑا افسر ہوکر شاید بڑا اِنسان ہو جائے گا۔ہم دیکھتے ہیں کی مخطیم اِنسان اپنے مرتبول کی وجہ ہے نہیں پہچانے گئے۔اُن کا کردار اُنہیں عظیم بنا تا ہے۔ ۔ کردار میں نُم ورکوسب ہے بُرا کہا گیا ہے۔

اللہ کا ارشاد ہے کہ اے اِنسان! تجھے کس بات نے اِننا مغرور کر رکھا ہے کہ اپنے رہے کریم کو بھول گیا۔ کیا تُونبیں جانتا کہ وہ دفت آنے والا ہے جب اِنسان کو ما لک کے رُوبر دبیش کیا جائے گا۔

انیان اور خاص طور پر آج کا اِنسان ایک سطی اور نقلی زندگی ہر کررہا ہے۔ وہ اندر سے نُوٹ چکا ہے۔ اُس کو عجیب قسم کے خدشات نے گھیررکھا ہے۔ وہ اپنے آپ سے، اپنے مستقبل سے مایوس ساہو چکا ہے۔ وہ اپنے لِبادے سے باہر نہیں نکلتا۔ اُس نے صرف اپنے آپ کو خود سے چھپارکھا ہے۔ وہ اپنی کامرانیوں کا اعلان کر کے دوسرول کو دھوکا دیتا ہے اور اصل میں خود دھوکا کھا جاتا ہے۔ اُس کا غرور ہی اُس کی ہے ہی کا اعلان ہے۔ وہ جتنا عاجز محسوس کرتا ہے خود کؤ اُ تناہی خود کو قو کی بتاتا ہے۔ اُس کا غرور ہی اُس کی ہے ہی کا اعلان ہے۔ وہ جتنا عاجز محسوس کرتا ہے خود کؤ اُ تناہی خود کو قو کی بتاتا ہے۔

اُس کا اِرتقاء، اُس کی ترقی ، اُس کی ترقی پہندی 'اُس کی خودگریزی کے ابواب ہیں۔ وہ اِتنامصروف رہتا ہے کہ اُس کے پاس اپنے لیے، اپنے وطن کے لیے فرصت نہیں۔ وہ ایک ایکٹر کی طرح زندگی کے شیج برآتا ہے، بڑے بڑے مکا لمے بولتا ہے، لوگوں کو متاثر کرتا ہے اور دوسرون کے لیے شیج خالی کر کے اپنی ہے بس تنہائی میں چلا جاتا ہے۔

نسان کے لیے کیا بہتر ہے اور کیانہیں' اس کاعلم تو انسان کے خالق کے پاس ہی ہوسکتا ہے۔ انسان کو عقل عطا کرنے والی ذات' عقل کے جیجے استعال کی توقع ، کھنے میں حق بجانب ہے۔ خالق' انسان سے تدکر اور نفکر چاہتا ہے۔ وہ انسان سے کہتا ہے کہ اے آتھوں واسے انسان! دُنیا کی سیر کر اپور دیکھ اُن لوگوں کی عبرت جو جو فیدا فراموش رہے، دیکھ اُن لوگوں کا انجام جو مغرور تھے، دیکھ اُن کی عاقبت جو خدا فراموش رہے، دیکھ اُن لوگوں کا حس سے بجرہ عاصل جو باغی تھے، دیکھ کہ وہ کس طرح ایک عذاب کی لپیٹ میں آگئے۔

فالق جاہتا ہے کہ اِنسان غور کرے۔ اِننا غور کرے کہ وہ اپنی ہتی کا راز دریافت کرے۔ اِنسان کو رُوت ہے کہ وہ غور کرے کہ وہ اپنی ہتی کا راز دریافت کرے۔ اِنتے وسیع صحرا، وہوت ہے کہ وہ غور کرے کہ اِنتے ہوئے کہاڑ کیے معرض وجود میں آگئے۔ اِنتے گہرے ہمندر، اِنتے وسیع صحرا، این بلند آ سان بغیر ستونوں کے، اِنتے لا محدود ستارے اور سیارے، یہ منو رسورج، یہ نورانی جاند تخلیق کے این بلند آ سان بنائے۔ اُس صانع حقیقی کے سامنے تیری صنعتوں کی کیاؤ قعت ہے۔ تجھے تیری لا ملمی ہی مغرور بنا رہی ہے۔ ورنہ تیرے لیے عاجزی کے علاوہ کیا رکھا ہے۔ اِنسان کوغور کرنے کی دعوت ہے۔ اُنی وسیع کا ننات بنانے والے نے ایٹم کے باطن میں قوت پنہاں کر رکھی ہے، مچھر کھی بنانے والے نے والے نے

انسان کو بتا دیا ہے کہ تخلیق کے کرشے انسان کی سمجھ سے باہر ہیں۔ صرف اُونٹ کی تخلیق پر غور کرنے سے اِنسان ،

پر کتنے ہی راز آشکار ہو سکتے ہیں۔ اِنسان کے پاس فُرصت نہیں۔ وہ بے چارہ اپنے پروگراموں میں اُلجھا ہُوا ہے۔ وہ اپنے وجود کی موجود گی کا اعلان چاہتا ہے۔ وہ دوسرے اِنسانوں پر فوقیت چاہتا ہے اور بی اُس کی بد نفیبی ہے۔ وہ لوگوں کو اپنی تعریف اپنی نفریف اپنی نفریف اپنی نفریف اپنی نفریف اپنی نفریف ہے۔ وہ لوگوں کو اپنی سامنے چھکا نا چاہتا ہے اور یہی اُس کی بد بختی ہے۔ وہ لوگوں میں اپنی تعریف اپنی زبان سے کرتا ہے اور یہی اُس کی بدتحریفی ہے۔ وہ لوگوں میں بلند ہونا چاہتا ہے اور یہی اُس کی پستی ہے۔ وہ درات کو ذریعہ اِفتار سمجھتا ہے اور یہی اُس کی غربی ہے۔ وہ نہیں جانتا کہ زمین پر اِترا کر چلنے والوں کا حشر کیا ہُوا اور حشر کیا ہوگا۔

فطرت نے اِنسان کو تخلیق کیا۔ اِنسان خود ہی فطرت کا سرمایہ ہے۔ وہ خود ہی کسی کی ذمہ داری ہے۔ وہ خود ہی کسی فنکار کا شہکار ہے۔ وہ اپنے آپ کو اگر فطرت ہے ہی متعلق رکھے تو اُس کی فلاح ہے۔ وہ اگر اُس حاصل پر مطمئن رہے جو فطرت نے اُس کے لیے تجویز کیا ' تو اُس کی سعادت ہے۔ وہ تو فطرت ہے تعلق تو ژکر می معاون ہے۔ وہ تو فطرت ہے تعلق تو ژکر می معاون ہے۔ وہ آگر خدا کو محاور بنتا چاہتا ہے۔ یہی اُس کی نامُر ادی کا سب ہے۔ وہ خود کو مانتا ہے اور مغرور ہو جا تا ہے۔ وہ اگر خدا کو مانتا ہے اور مغرور ہو جا تا ہے۔ وہ اگر خدا کو مانتا ہے اور مغرور ہو جا تا ہے۔ وہ اگر خدا کو مانتا ہے اور مغرور ہو جا تا ہے۔ وہ آگر خدا کو مانتا ہے اور مغرور ہو جا تا ہے۔ وہ آگر خدا کو مانتا ہے اور اُس کی ملاحتی ہے۔ اُس کی سب قدر تھی کو جول کرے ' تو اُس کی سلامتی ہے۔ کسی کے تو کرے ' غرور نہ کرے ۔ اِنسان اپنی ہستی کو خالق کا احسان سجھ کر قبول کرے ' تو اُس کی سلامتی ہے۔ کسی کے احسان کو اپنا استحقاق نہ بنائے تو غروہ نہ بیدا ہوگا۔ اُس کا ہر حاصل عطا ہے اور اُس کا ہر دوئ کے کہ وہ نا تو اس و ب بس و عا جز ہے۔ تکبر' خالق کو، ما لک کو زیب دیتا ہے۔ تخلوق اور مملوک کے لیے عاجزی واکھاری ہی باعث رحمت و برکت ہے!!!

00000

# لب بيرا سكتانبيل

آئکھ سے گزرنے والا ہرجلوہ بیان میں نہیں آسکتا۔ جب آنکھ محوِ نظارہ ہوئتو بیان ممکن ہی نہیں ہوتا اور جب نظارہ رُخصت ہو جائے تو محت بیان مشکوک می ہو جاتی ہے اور بیان اپنی صدافت کے باوجود یفین اور بداعتادی کے ملے خلے جذبات پیدا کرتا ہے۔ویسے بھی دیکھے ہوئے اور شنے ہوئے منظر میں فرق رہتا ہے۔ ہ تکھ اگر آنے والے قور کو دیکھے تو اُس کا بیان سامعین کے لیے اُلجھاؤ کا باعث ہوسکتا ہے۔ آنے والے زمانے کوس نے دیکھا؟ سے ہے۔ آنے والا توغائب ہے اور غائب اگر نظر میں ہو تب بھی محلِ نظر ہے۔ آنے والے اتام آخر جانے والے اتام سے ہی تو جنم لیتے ہیں۔ اگر حال کوغور سے ویکھا جائے 'تو استقبال كوتبل أزوفت ويكها حاسكتا ہے۔

اگر کوئی بوڑھا تخص بیار رہنے لگ جائے تومستفتل اِ تناغائب بھی نہیں رہتا کہ اُسے دیکھا نہ جا سکے۔ اگر خرج آمدن ہے بڑھتا جائے تومستقبل کا اندازہ لگانا مشکل نہیں رہتا۔اگر جوانوں میں ہیروئن کا شوق اور عادت پیدا ہو جائے' تو قوم ستفتل صاف ظاہر ہے

اگر طالب علم علم كا طالب ندر ب تو بتیجه واضح ب-

اگر قافلہ کسی کوسالار ہی نہ مانے تو سفر گر اہی کی دلیل ہے۔ قاللے کی منزل وقت سے پہلے عیاں ہے۔ اگر میاں بیوی کے درمیان أنا کے مقابلے اور مناظر ہے شروع ہو جائیں تو اُس گھراور گھر کے افراد کا حشرغائب كاعلم نهيس كهلاتاب

اگر خوراک میں ملاوٹ شروع ہو جائے توصحت کے بارے میں سیمینارمنعقد کرنا ہے کار ہے۔صحت كاعلم وقت سے يہلے معلوم ہوسكتا ہے۔

اگررشوت لينے والے محفوظ مرتبوں پر فائز مول تومستفتل ..... كيامستفتل؟

اگر چوکیدار ہی چوری کرنے لگ جائیں، اگر باڑ ہی کھیت کو کھانے لگ جائے، اگر امپائر ہی غیر

جانبدار ندر ہیں تومستفیل عیاں ہوتا ہے۔

اگر کسی کوکسی پراعتاد نہ ہو،اگر کوئی کسی سے لیے بے ضرر نہ ہو،اگر ہرخص کو ہر دوسرے صحص پڑاس کی تیت پرفہ ہو، اگر إنسان اپنے آپ سے بیزار ہو، اگر الفاظ اسپے معنی سے جدا ہو جائیں تومستفیل کے بارے میں جانتا غیب کی بات نہیں' ظاہر کاعلم ہے۔ اگر سیاست اختلاف برائے اختلاف پر بنی ہوئو سیاس استحکام کا مستقبل آشکار سا ہوجاتا ہے۔ بیسب باتیں اور اِی طرح کی کئی باتیں طاہر ہے ہر ذی شعور کے لیے اُپنے اندر آنے والے زمانوں کی خبر رکھتی ہیں۔

مبھی بھی حالات ِ حاضرہ کے مشاہدے کے بغیر بھی مستقبل اپنے آنے کی قبل اُز وقت اطلاع دیتا ہے۔ اقبال نے اگر کہا کہ 'محو جیرت ہوں کہ وُنیا کیا ہے کیا ہو جائے گی' تو اس خبر کا تعلق حال ہے قطعا نہیں۔ يالك إطلاع ہے۔ إس كاتعلق نظر سے ہے۔

مقامِ خبر اور مقامِ نظر کا فرق تو صرف اہلِ باطن ہی معلوم کر سکتے ہیں۔ اہلِ باطن کی نظر میں اپنے نر مانے کے علاوہ بھی زمامنے ہوتے ہیں، وہ جانتے ہیں کہ وجوہات اور نتائج کے رشتے اِنسانی رِشہوں کی طرح بمیشه قائم نبین رہتے ۔ بعض اوقات وجہ بچھ اور ہوتی ہے اور نتیجہ آجھ اور!

ب سبب نتائج کی خبر ہی نظر کہلاتی ہے۔ صاحب نظر نقیب فطرت ہوتا ہے۔ فطرت أے جو کچھ دکھاتی ہے وہ اُسے بیان کرتا ہے۔ وہ صاف صاف بیان کرتا ہے لیکن سُلنے والے سمجھ نبیں سکتے۔ سامعین جیران ہوتے ہیں کہ اُس نے کون سااخبار پڑھ لیا ہے۔ یہ خض بہک تو نہیں گیا۔لیکن نہیں۔ وہ بہکتانہیں۔فطرت بہکنے والوں کے ذریعہ سے کوئی پیغام نہیں بھیجتی۔ یوں بھی جاننے والوں اور نہ جانے والوں میں فرق رہتا ہے۔ أس طرح جس طرح جامجنے والوں اور سونے والوں میں فرق ہے۔

ہر ذور میں جاننے والوں نے نہ جاننے والوں کو انسیے علم سے متعارف کرایا ہے۔ سُننے والوں کو یقین آئے نہ آئے بیالگ بات ہے۔

فی الحال اس سے بحث نہیں۔ یقین اگر اہلِ نظر کی بات کی تقیدیق سے پہلے آئے تو بہتر' ورنہ بے كار-اأر حادثة كزر جائے تو يقين كا فائدہ بى كيا؟ مثلاً اگركوئى بتانے والا يد بتائے كدساني آر ہا ہے تو إس سے پہلے کہ بتانے والے کی تحقیق کی جائے بہتر یہی ہے کہ سانپ کا تدارک کرلیا جائے ، پھر دیکھا جائے کہ خبر سیحے تھی يا غلط .....دونوں حالتوں ميں ہم محفوظ رہتے ہیں۔

ا اً رہم مسلمانانِ باکتنان اپن حالت کا مسلمانانِ عالم کے پس منظر میں جائزہ لیں تو بات سمجھ میں آئنتی ہے۔ آ ہے غور کریں کہ دُنیا کے مسلمانوں پر کیا گزر رہی ہے۔

ہندوستان کے مسلمان کس حال میں ہیں؟ وطن میں غریب الوطن!

ایران کس حال سے گزر گیا۔ عراق کس حال میں ہے اور ہمارا پڑوی مسلمان (مُلک) افغانستان کس صُورت حال سے دوحار ہے؟ لبنان، فلسطینی مسلمان، افریقہ کے مسلمان سب پر کیا مُسلّط ہے۔ بمیں اپنی حالت کا اندازہ لگانا مشکل نہیں۔ ہم ایک خطر اس سے ہوئے ہیں.....ہم موشئه عافیت

میں ہیں ....سوال میرہے کہ کیوں اور کب تک؟

ہم میں کیا خصوصیت ہے؟ کیا ہم بہت ہی لاؤ لے ہیں؟ ہماری حالت باقی مسلمانوں کی حالت سے

139

قظره قطره قنكوم

من سر ایسا تو نہیں کہ ہماری باری آنے والی ہواور ہم بے خبر اپنے حال میں مگن ہوں ....بس منگف کیوں ہے؟ کہیں ایسا تو نہیں کہ ہماری باری آنے والی ہواور ہم بے خبر اپنے حال میں مگن ہوں ....بس یہی ہے وہ خبر' جسے نظر کہا جاسکتا ہے!!

اب ہمارامگل بدلنا جاہیے' ورندہم بھی کسی ناخوشگوار واقعہ کی نذر ہو سکتے ہیں۔ من میں ان اس میں میں میں ہم بھی دنیا میں ریستے ہیں۔خدانہ کرے کہ ایسا ہو' ا

وُنیا میں زلز لے آرہے ہیں اور ہم بھی دنیا میں رہتے ہیں۔خدانہ کرے کہ ایسا ہو کیکن ایسے ہوتو سکتا ہے۔ خدانخواستہ کسی ڈیم کو کوئی حادثہ پیش آ جائے تو معلوم ہو جائے کہ ہم کتنے پانی میں ہیں ۔۔۔۔خدانہ

كرے ايہا ہو ..... ليكن ايسے ہوتو سكتا ہے۔

خدا نہ کرے کہ کوئی جنگ ہو۔ لیکن ہر روز کی خبریں بار بار جنگ کے إمکانات کا ذِکر .....جموٹ ہو اللہ اللہ کا انہ کرے کہ کوئی جنگ ہو۔ ایک خلفشار طاقت نے دبا رکھا ہے۔ اگر خدا نہ کرے کوئی لاوا ائل برے ....تو .....تو ..... کیا ہوگا؟

اسلام کے حوالے سے افغانستان ہم سے کم مسلمان نہیں اور طاقت کے لحاظ سے ہم کسی وشمن سے زیادہ نہیں۔ نتیجہ بچھ بھی تو ہوسکتا ہے! زیادہ نہیں۔ نتیجہ بچھ بھی تو ہوسکتا ہے!

کی میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے والے زمانے سے مختلف بھی ہوسکتا ہے۔غور کیا جائے ۔۔۔۔۔۔۔ اگر ہمارے ساتھ خدانخواستہ ایسا ویسا واقعہ یا حادثہ ہوگیا' تو ہمارے لیے جائے مفرنہیں۔ ہم ہرطرف سے محصور ہیں۔

میں اپنے دامن میں کوئی ایبا کام بھی تو نظر نہیں آتا ،جس ہے ہم کسی نا گہانی سے محفوظ رہنے کا حق حاصل کریں۔ ہمیں اللہ پر بھروسہ ہے اور اللہ سب مسلمانوں کا بھی تو اللہ ہے۔ اب مستقبل کا دار و مدار صرف اُٹھ ت پر ہی ہوسکتا ہے اور شومگی قسمت کہ ہم میں آٹھ ت ہی تو نہیں۔

ہمیں صرف گفتگو، لائحمل ہصرف بیانات ہے آگے نکلنا جاہیے۔ ہمیں علم سے نکل کرعمل کے میدان میں اُتر نا جاہیے۔وحدت عمل، وحدت کردار ..... یہی اور صرف یہی ہمارے لیے راونجات ہے۔

شاعرِ مِلْتِ إسلاميه اقبال نے جب بيكها كه

وطن کی فکر کرئا دال مصیبت آنے والی ہے

تو اُس کا مخاطب کوئی بھی زمانہ ہوسکتا ہے اور ہوسکتا ہے کہ ہمارا ہی زمانہ ہو۔ اہلِ نظر شاعر کی نگاہ سے زمان و مکاں کے حجابات اُٹھ مجکے ہوتے ہیں۔ وہ اپنے زمانے سے سی بھی زمانے کوکوئی ساپیغام دے سکتا ہے۔ اقبال د کمچے رہاتھا' آنے والوں کو .....جانے والوں کو ..... قبال کی زبان سے بولنے والی کوئی بھی ذات ہو سکتی ہے۔

ا قبال خود کہتا ہے:

ع نظی تولب اقبال سے ہے نہ جانے ہے ہی کی صدا تو ....غور کا مقام ہے ۔.... بڑے غور کا مقام ہے۔ ہمارے اندیشے استے ہے سبب بھی نہیں۔ آنے والا دَور إِننا خوشگوار بھی نہیں کہ ہم غفلت میں ہی اُس تربیب

کا انتظار کریں۔

ہوسکتا ہے ۔۔۔اور بہت کچھ ہوسکتا ہے!!!

اً راینوں میں وحدت نہ رہے تو دیوارا پنے بوجھ سے مربھی سکتی ہے۔

تقریری مذہبی اور سیاس صرف تقریری ، صرف خطابات ، بیانات اور صرف الفاظ سے قوم کی تاریخ مسئلم نہیں بُواکرتی۔ تو میں عمل پہیم سے بنتی ہیں۔ ہماراقومی عمل کیا ہے؟ ہم جس درخت کے سائے میں بیٹھے ہیں جس کی عاشے میں بیٹھے ہیں جس کا چیل کھا رہے ہیں اُکی درخت کی قدر نہیں کرتے۔ اُس کی حفاظت کے لیے متحد نہیں ہوتے۔ ہم کیا کرتے ہیں ؟

اگر سورج کی کرنیں سورج کو ہی چاٹ لیں تو کیا ہوگا؟ اگر الفاظ کی ہے معنی کثرت الفاظ کی مُرمت فتم کردے 'تو کیا ہوگا؟ اگر الفاظ کی مخرمت فتم کردے 'تو کیا ہوگا؟ اگر مساجد کی تعداد بڑھ جائے اور نمازیوں کی تعداد کم ہو جائے تو کیا ہوگا؟ اگر مساجد کی تعداد بڑھ جائے اور نمازیوں کی تعداد کم ہو جائے تو کیا ہوگا؟ اگر توم میں باز دبھی نہ ہواور تو ت ایمان بھی نہ ہواتو ہیا ہوگا؟

اگر آ دھاراستہ طے کرنے کے بعد مسافر بددل ہو جائیں تو کیا ہوگا؟..... آمے جانے کاعزم نہ رہے اور چیجے کولونٹاممکن نہ ہوئو کیا ہوگا؟

اً کر زمین بر گناہوں کا بوجھ بڑھ جائے'اگر مکان اپنے مکینوں سے نالاں ہوں .....اگر إنسانوں کا اپنا باشن اُن کَ اینے ظاہر سے پریشان ہو.....تو کیا ہوگا؟

آٹر ہمیں یہود سے تو قع ہو کہ وہ ہنود کے مقابلے میں ہمیں ترجے دیں گئے تو کیا ہوگا؟ اگر شاعر، ادیب، دانشور آظر یا تی سرحدوں کی حفاظت کون کرے گا؟ دانشور آظر یاتی سرحدوں کی حفاظت بھی نہ کرسکیں' تو مُلکی اور جغرافیائی سرحدوں کی حفاظت کون کرے گا؟ اگر ہم آپس میں مہر بان نہ ہوں' تو دُشمن کے مقابلے میں متحد کیسے ہوں گے؟

اً رینی کود کھے کر کبوتر آنگھیں بند کر لے .....تو کیا ہوگا؟ اگر سچے دِین کی تبلیغ کرنے والےخود سچے نہ ہوں' تو تبلیغ کی تا ثیر کیا ہوگی؟

اَئر نلاموں کے ساتھ بہتر سلوک کا ذکر کرنے والے اپنے نوکروں کے ساتھ بدیسلو کی کریں.....تو متیجہ کیا ہو گا؟

اً برغفلت اورخوش قبمی اورخوش اعتادی کی وجہ ہے ایک دفعہ ملک کو ث چکا ہواور قوم کے مزاج اورعمل میں فرق نہآیا ہو ..... تو غور کا مقام ہے۔

اگر ..... اور بد بہت بردا اگر ہے .....کہ

ا گر دِین مخوشنودی رسول علی اور خوشنودی خدا کا نام هو اور خدا اور مصطفے علیہ هم پر راضی نه بول ....تو.....هم کِدهرجا کیں سحے؟

اب اِس مقام پر کسی پیش کوئی اور کسی بحث کے تکلف کی ضرورت نہیں رہتی۔ یہ اِبتلا کا وقت ہے۔

قطره قطره قكوم

کیا ہم غور کرنے کی تکلیف گوارا کر سکتے ہیں؟

کیا ہم ماضی ہے سبق حاصل کر سکتے ہیں؟

کیا ہم ایک دوسرے مسلمان ممالک ہے سبق حاصل کر سکتے ہیں؟

کیا ہم ایک دوسرے کو معاف کر سکتے ہیں؟

کیا ہم ایک دوسرے سے معافی ما مگ سکتے ہیں؟

کیا ہم حق ہات کہنے کی جرائت کر سکتے ہیں؟

کیا مشائح کرام واقعی متحد ہو سکتے ہیں؟

کیا مشائح کرام واقعی متحد ہو سکتے ہیں؟

کیا ساست دان سے اور صرف سے بول سکتے ہیں؟

کیا ساست دان سے اور صرف سے بول سکتے ہیں؟

کیا طاقت 'خوف کے بجائے محبت پیدا کر سکتی ہے؟

کیا طاقت 'خوف کے بجائے محبت پیدا کر سکتی ہے؟

کیا آئندہ کسی ٹوٹ نے بکشوٹ کے نہ ہونے کا یقین ہوسکتا ہے؟

کیا آئندہ کسی ٹوٹ نے بکشوٹ کے نہ ہونے کا یقین ہوسکتا ہے؟

00000

# میں کھے ہے ساقی متاع فقیر

انسان کی زندگی خواہ کتنی ہی آزاد اور لاتعلق ہو پابند اور متعلق رہتی ہے۔ اِنسان دوڑتا ہے کین فاصلوں کی حدود میں۔ اِنسان اُڑتا ہے اور خلاکی پہنائیوں کے اندر وہ ارض وساوات کے اندر ہی رہتا ہے۔ اِنسان جب کی طاقت کو نہیں مانتا وہ اُس وقت بھی اپنے انکار کی طاقت کے ماتحت ہوتا ہے۔ اِنسان کی فوشیاں ، تمام تر مسرتیں 'کسی خم کی زَد میں ہوتی ہیں۔ ہم خوشی بن کر آتا ہے اور ہرخوشی خم بن کر رُخصت موجاتی ہوجاتی ہے۔ بیاری بیاری اپنی بیٹیوں کی طرح .....کیا کیا جائے!

اِنسان شب وروز کے جصار ہی میں جگڑا ہُوا سا ہے۔ وہ صدیوں سے اِس جال کوتوڑنا چاہتا ہے۔ زمان و مکال تو ژکرنگل جانا چاہتا ہے۔ نگل کر کہاں جائے گا۔۔۔۔ ہم ڈنیا سے بھاگ سکتے ہیں' لیکن اپنے آپ سے کون بھاگ سکتا ہے۔ اِنسان اپنے پنج میں ہے۔ وہ خود گریز بھی، خود پرست وخود مست بھی ہے، خود گر و خود سَر بھی ہے، خود بین وخود کلام ہے، خود گر ہے اور سب سے بڑی بات یہ کہ خود شکن ہے۔

اُس کے اپنے وجود میں اُس کے لیے پچھ بھی تو موجود نہیں۔سب پچھ ہے کیکن پچھ بھی نہیں۔

انسان شاید بجمتانہیں کہ وہ اپنی صفات، حیات، اپنی عادات، لذ ات، شہوات وحیوانیات، عبادات واعقادات کامرُ قع ہے۔ اُس پر گردشِ زمان و مکال کے علاوہ بھی کئی گردشیں گزر جاتی ہیں۔ اُس پر روز گار زمانہ کے علاوہ بھی کئی بہاریں آتی ہیں۔ اُس کے اپنے اندر بھی پھول کے علاوہ بھی کئی بہاریں آتی ہیں۔ اُس کے اپنے اندر بھی پھول کھیلنے ہیں، بھی بُول مُسکراتے ہیں۔ اُس کے ساتھ ساتھ روشی و تیرگی کے اُدوار سفر کرتے ہیں۔ اُس کا شعور میں سے ساتھ ساتھ روشی و تیرگی کے اُدوار سفر کرتے ہیں۔ اُس کا شعور میں ساتھ ساتھ روشی و تیرگی ہے اُدوار سفر کرتے ہیں۔ اُس کا ساتھ ساتھ روشی و تیرگی ہے اُدوار سفر کرتے ہیں۔ اُس کا اپنانہیں سکتا ، اپنے مستقبل سے ہے نہیں سکتا ، اپنے مستقبل سے ہے نہیں سکتا ، ساتھ ساتھ مانظہ اُس کا تخیل اُسے آزادی کا شعور عطا کر کے اُسے یا بند کر دیتے ہیں۔

اِنسان اپنے آپ برغور کرتا ہے۔ اُسے اپنے اندرایک جہاں نظر آتا ہے۔ وہ اپنی بینائی کود کھتا ہے۔ لطف اعدز ہوتا ہے نظاروں سے اسکین وہ یہ بیس سوچنا کہ بینائی وینے والی طاقت نے ہی نظارے پیدا کے جس اسلامی وین کے ساتا ، جو نہیں ہے ۔ اِنسان وہ چیز نہیں و کھے سکتا ، جو نہیں ہے ۔ ۔ اِنسان وہ چیز نہیں و کھے سکتا ، جو نہیں ہے ۔ ۔ ۔ اِنسان وہ چیز نہیں و کھے سکتا ، جو نہیں ہے ۔ ۔ ۔ اِنسان وہ چیز نہیں و کھے جاتے رہے جی ، وہی سیارے وستارے، وہی مشرق ومغرب اور وہی مناظر جو صدیوں سے دیکھے جاتے رہے جی ، وہی سیارے وستارے، وہی موسم ، وہی پُرانے فم اور پُرانی وہی کوہ وصحوا، قلزم و دریا، وہی ہادل، وہی فضائیں، وہی ہوائیں، وہی موسم ، وہی پُرانے فم اور پُرانی

خوشال.....!

آج کی حقیقت کل کا افسانہ ہوگی۔ اِنسان آ زاد ہے کہ جو چہرہ جاہے' پبند کر کے لیکن اُس نے صرف ایک ہی چہرے سے محبت کرنا ہے اور یہاں آ زادی' آ زادنہیں رہتی ۔

زندگی کی وسیع شاہراہیں' آہتہ آہتہ چھوٹی جھوٹی سرکوں میں تبدیل ہو جاتی ہیں اور یہ سرکیں نہ جانے سے جانے کیسے بندگلیوں میں بدل جاتی ہیں اور إمکانات کاطلیسم ٹوٹ جاتا ہے اور پھر وہی إنسان سمند طاغوت سے گرتا ہُواز مین پر آرہتا ہے۔ وہ سوچتا ہے کہ بیسب کیا تھا ۔۔۔۔ کیا تھا۔۔ اگر یہی بجھ ہی کی بھی ہوا۔ اگر یہی بجھ تھا' تو یہی بجھ ہی کیوں نہ تھا۔۔۔۔ وہ سب بجھ کیا تھا جواب نہیں ہے۔

اپی تو ت پر محمند کرنے والا اپنے بجز پر شرمندہ تو ہوتا ہے کین اپی شرمندگی پر مزید عاجز ہوتا ہے۔
اس کی قوت اپنے اندر بی دم تو رُ جاتی ہے ۔۔۔۔۔ قواء تو مضحل ہوبی جاتے ہیں۔ عناصر میں اعتدال تو غالب کو بھی نہ مِلا ۔۔۔۔ کی کو نہیں ۔۔۔۔ سب کے ساتھ ایسے ہوتا آیا ہے۔ اپنے آپ میں مکن رہنے والا خوش باش، بے فکر نو جوان ایک دن اُداس ہو جاتا ہے ۔۔۔ اس سے کوئی غلطی سرز دنہیں ہوتی ۔۔۔۔ صرف اُس کا کوئی بہت بی قربی عزیز فوت ہوگیا۔ وہ سوچنا ہے بجیب بات ہے۔ مرف والا رُخصت کے وقت عجیب تحفہ دے گیا۔ نم دے گیا، خوش نے کی بہت ہی تو ہی مضرور ہوتی ہے۔ ہاری آزادی کے چارتکوں پر یہ برقی آسانی نازل ضرور ہوتی ہے ۔۔ ہاری آزادی کے چارتکوں پر یہ برقی آسانی نازل ضرور ہوتی ہے ۔۔۔ ہاری آزادی کے جانز اِنسان بھی اِس سے ضرور ہوتی ہے ۔۔۔ ہاری آزادی کے جانز اِنسان بھی اِس سے خبر رہتا ہے کہ آخر آنے والے جاتے کیوں ہیں اور اگر جانا بی ہے کہ وجو ہات و نتائج سے باخبر اِنسان بھی اِس سے خبر رہتا ہے کہ آخر آنے والے جاتے کیوں ہیں اور اگر جانا بی ہے کہ وجو ہات و نتائج سے کہ آخر آنے والے جاتے کیوں ہیں اور اگر جانا بی ہے کہ وجو ہات و نتائج سے کہ آخر آنے والے جاتے کیوں ہیں اور اگر جانا بی ہے کو آئو آنا کیوں ہے!

انسان کاعلم جدید علم بھی آج کے اخبار کی طرح کل کی خبریں دیتا ہے۔ إنسان جسے تازہ سمحدرہا ہے وہ عمد ہے .... بید جوال سورج 'بہت ہی بوڑھا ہے .... بید ماہتائی چہرہ صرف و ور سے دیکھنے والا ہے۔ بید حسین وجمیل جسیم ستارے بس اپن نظر کا دھوکا ہے ..... ملکہ سے تو بید ہے کہ اسمی مربب آسمی سے زیادہ 
> ع ای سے فقیری میں ہُوں مَیں امیر ۱۹۹۵ میں موان میں امیر

> > ختم شد

www.iqbalkalmati.blogspot.com

# ول در باسمندر

واصف على واصف

ناثر کاشف پبلی کیشنز

301-A محمطى جوہرڻاؤن، لاہور فون: 4003726-0300

واحدثقشيم كار

علم وعرفان پیکشرز الحمد مارکیث، 40-اُردو بازار، لا ہور فون:37352332-37232336

#### جمله حقوق محفوظ

| ول در ما سمندر             | 4,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | نام كتاب |
|----------------------------|-----------------------------------------|----------|
| وامف على وامف              | *************************************** | مصنف     |
| كاشف وبلي كيشنز الامور     | ************                            | ناشر     |
| A - 301 جو ہر ٹاؤن کا ہور  | -                                       | ,        |
| زاہدہ تو پد پرنٹرز' لا ہور | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | مطبع     |
| طاہر                       | ***********                             | ممپوز تک |
| محمر حنیف را ہے            |                                         | سرِ درق  |
| نومبر 2014ء                |                                         | س اشاعت  |
| -/350روپے                  |                                         | قيت      |

بہترین کتاب چھپوانے کے لئے رابطہ کریں: 0300-9450911

#### علم وعرفان پیبشرز ۸۵ ایساک میاند

40 ـ الحمد ماركيث لا مور

وَن: 0423-7352332---0423-7232336

مشآق بک کارنر الکریم مارکیٹ أردو بازار، لا بور کتاب گھر اقبال روز کمیٹی چوک ، راولپنڈی رشید نیوز ایجنسی اخبار مارکیٹ ، اُردو بازار، کراچی مختار برادرز مجوانہ بازارو، نیصل آباد چلذرین پبلی کیشنز اردو بازار ، کراچی اردو بازار ، کراچی

ضیاء القرآن پبلی کیشنز دربار مارکیت ، لا بور اشرف بک ایجنسی اقبال روز تمینی چوک ، راولپنڈی کتاب تگر حسن آرکیذ ، ملتان کیند تله گنگ روڈ ، مچکوال ویکم بک پورٹ اردو بازار ، کراچی

ادارہ کا مقصد این کتب کی اشاعت کرنا ہے جو تحقیق کے لحاظ ہے اعلیٰ معیار کی ہوں۔ اس ادارے کے تحت جو کتب شائع ہوں گی اس کا مقصد کسی کی دل آزاری یا کسی کو نقصان پہنچانا نہیں بلکہ اشاعتی دنیا میں ایک نی جدت پیدا کرنا ہے۔ جب کوئی مصنف کتاب لکھتا ہے تو اس میں اس کی اپنی تحقیق ادر اپنے خیالات شامل ہوئے ہیں۔ بینروری نہیں کہ آ ہا اور ہمارا ادارہ مصنف کے خیالات اور تحقیق ہے متعنق ہوں۔ اللہ کے فعنل و کرم انسانی طاقت اور بساط کے مطابق کمپوزنگ طباعت، تھی اور جلد سازی میں پوری احتیاط کی گئی ہے۔ بشری کرم انسانی طاقت اور بساط کے مطابق کمپوزنگ طباعت، تھی اور جلد سازی میں پوری احتیاط کی گئی ہے۔ بشری تفاض ہا کہ ایڈ بیشن میں ازالہ انتخاب اللہ انتخاب اللہ انتخاب ایڈ بیشن میں ازالہ انتخاب ایڈ بیشن میں ازالہ انتخاب ایگا۔ (ناشر)

www.iqbalkalmati.blogspot.com

#### انتساب!

مقدس ایام کو متناز عدینانے والوں کے نام برے افسوس کے ساتھ.....!

#### فهرست منددجات

| 9  | محبت                                      | -1  |
|----|-------------------------------------------|-----|
| 12 | خوف                                       | -2  |
| 15 | صاحب حال                                  | -3  |
| 19 | ىي كائنات                                 | -4  |
| 23 | اے ہمدم دیریند!                           | -5  |
| 26 | صدافت                                     | -6  |
| 30 | وعده                                      | -7  |
| 33 | اسلام+فرقہ =صفر                           | -8  |
| 37 | رفاقت                                     | -9  |
| 40 | تقتربر بدل جائے تو                        | -10 |
| 44 | تلاش الله الله الله الله الله الله الله ا | -11 |
| 48 | وعا                                       | -12 |
| 51 | چېره                                      | -13 |
| 54 | علم                                       | -14 |
| 57 | اضطراب                                    | -15 |
| 60 | سكون قلب                                  | -16 |
| 63 | تضاد واضداد                               | -17 |
| 66 | خوشی اور غم                               | -18 |
| 70 | میں اور میں                               | -19 |
| 73 | آرزو                                      | -20 |
| 76 | فيصله                                     | -21 |

|            | www.iqbalkalmati.blogspot.com                                                                                   |       |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 6          | <u>ں دریا سمندر</u>                                                                                             | )<br> |
| 79         | را <u>ت</u>                                                                                                     | -22   |
| 83         | تنبائى                                                                                                          | -23   |
| 86         | برشے مسافر                                                                                                      | -24   |
| 90         | ا : تظار                                                                                                        | -25   |
| 92         | کامیا بی                                                                                                        | -26   |
| 95         | ممل المراجعة | -27   |
| 98         | ا بتران                                                                                                         | -28   |
| 101        | بره ها يا                                                                                                       | -29   |
| 105        | م<br>ممنام ادیبوں کے نام                                                                                        | -30   |
| 109        | ا منظر<br>نمیند                                                                                                 | -31   |
| 112        | <br>وقت                                                                                                         | -32   |
| 112        | ياو                                                                                                             | -33   |
| 119        | یه .<br>آرز وادر حاصل آرز و                                                                                     | -34   |
| 122        | مقابليه                                                                                                         | -35   |
| 126        | ت مین و آسان<br>زمین و آسان                                                                                     | -36   |
| 130        | طاقت<br>طاقت                                                                                                    | -37   |
|            | پردی<br>پردی                                                                                                    | -38   |
| 133        | پیوندن<br>تخصیر تانبیس کاروان و جود                                                                             | -39   |
| 137        | بره مین باردس<br>عبادت<br>عبادت                                                                                 | -40   |
| 140        | ب برت<br>خوش نصیب                                                                                               | -41   |
| 144        | رق يىب<br>اختلاف<br>-                                                                                           | -42   |
| 147<br>150 | السلام عليكم<br>السلام عليكم                                                                                    | -43   |
| 150        | رزق<br>رزق                                                                                                      | -44   |
| 155        | يبلو پکياں<br>پيلو پکياں                                                                                        | -45   |
| 133        | U                                                                                                               | 14    |

## آغاز گفتگو

فاموش چبرہ ' فاموش لفظ کی طرح ' صاحب نظر انسان کے سامنے بولتا ہے۔ فاموشی خود گویا ہوتی ہے۔ صاحب نظر سکوت سے ہمکلام ہوتا ہے۔ اس پر عجیب عجیب انکشافات ہوتے ہیں۔ اس پر راز ہائے سربسة کھلتے ہیں۔ اس پر افکار عالیہ کا نزول ہوتا ہے۔ اس پر پرانے اساء کے نئے معانی اپنی نئی جہتوں اور نئی صورتوں کے ساتھ ارتے ہیں۔ اس کیلئے علامات کا در ایسے وا ہوتا ہے کہ وہ رموز مرگ وحیات سے باخبر ہوتا ہے۔ اس کی زندگی میں ہونا اور نہ ہونا مسلسل ہوتا رہتا ہے۔

ماحب نگاہ کے سامنے فاصلے' فاصلے نہیں رہتے ۔۔۔۔ زمان و مکاں کی وسعتیں اس کی چیٹم بینا کے سامنے سامنے ماصلی اس کی پیٹم بینا کے سامنے جاتی ہیں۔ وہ ماضی اور مستقبل کو بیک وقت حال میں دیکھتا ہے۔ جو واقعات ہو چکے ہیں' اس کی نظر کے سامنے دوبارہ ہونے گئتے ہیں اور وہ واقعات جو ابھی بردہ غیب میں ہیں اس کے سامنے ظاہر ہونا شروع ہو جاتے ہیں۔ حالتے ہیں۔

۔ ۔ ۔ ۔ یہ اعباز ہے چیٹم بینا کا' کہ صاحب نگاہ کیلئے شہنم کا پاکیزہ قطرہ ایک مقدس آیت کی طرح ہوتا ہے۔ صاحب نظراس کا کنات کو کتاب مبین کی طرح و کچھا ہے ۔۔۔۔ یہ بھی ایک ایسی کتاب ہے۔

یہ ذات پات کے جھگڑے' یہ عقیدتوں کی تفریق بیاعتقادت کا اختلاف' یہ من وتو کی بحث' بیرسب دوریوں کے

تقرب کے جلوے رنگ اور آواز ہے بلند ہیں ..... وہاں صرف نور ہے، روشی ہے..... روشی اور صرف روشی ..... کیکن چیم کا وا ہونا.... ہوتو معلوم ہو....! قطرہ اپنے اندر قلزم کی گہرائی اور پہنائی رکھتا ہے.... چھم وا ہوتو معلوم ہو....! ذرے میں صحراؤں کی وسعتیں جلوہ گر ہیں 'لیکن کوئی دیکھے تو سہی.....رائی کے دانے میں کا نکات کے جلوے موجود ہوتے ہیں ..... کون جانے .... ایک نیج میں تو ہزار ہا درختوں کے ظہور کیلئے حرف ''کن''موجود ہے۔ ایک انسان کتنی ملتوں کے جنم کا باعث ہوسکتا ہے۔

پیطلسم ہوشر بانہیں ..... بیرحقیقت ہے ..... کہ دیکھنے والوں کیلئے نظارے اور ہیں .....ان کیلئے ہرمنظر میں نیا منظر ہے۔ان کیلئے یہی کا ئنات ورق در ورق ایک نئ کا ئنات ہے۔وہ جانتے ہیں کہ نہ کوئی مشرق ہے نہ مغرب بلکہ ہرمقام بیک وقت مشرق ہے مغرب ہے .....اگرچشم بینا مطےتو موش مشاق کا میسر آنا لازم ہے ..... نظر ملے تو دل کیوں نہ ملے ..... دل مل جائے تو کیا نہ ملے گا..... دیکھنے والے سننے والے بنا ویئے جاتے ہیں ··· وہ لفظ کو دیکھتے ہیں۔ اس کی آواز سنتے ہیں ···· انسان کو دیکھتے ہیں۔ اس کے خاموش چہرے کی آواز سنتے ہیں۔ سننے والے اس کا نئات میں ہر آن ' ہر اذان کو سنتے ہیں۔ سننے والے ساز کے اندر مخفی نغے کو سنتے ہیں۔ سنتے ہیں اور مست ہو جاتے ہیں .....نغمہ ابھی ساز میں ہے اور اہل ول کا ول ہل جاتا ہے.....حسن ابھی پردے میں ہے اور عشق پر لزرہ طاری ہے۔

یمی وجہ ہے کہ اہل بینش' اہل نظر اور اہل دل حضرات دنیا میں رہتے ہوئے بھی کسی اور دنیا میں رہتے بیں اور اس دنیا میں پرانے چراغوں سے نئی روشنی حاصل کی جاتی ہے.....

یہ کتاب کوشش ہے کہ اس روشی کا پرتو پیش کیا جائے.....روشی تو روشی ہے۔ کسی کی دسترس میں نبيل .....نور منور كرتا بـ ....اور جب آنكه منور بوتو دل منور به .....منور دل كو دريا كها كياب ..... دريا روال دوال 'یقین کے راستے پر چلنے والا 'کناروں سے نکلتا ہوا اپنی منزل مقصود کی طرف 'راستے میں بھی نہ تھہرنے والا ' ہمیشدگامزن' انجام کاراپی منزل مراد ہے واصل ہوتا ہے .....سمندر کی آغوش میں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے ....سمندر کا ول دریا ہے اور وریا کا دل سمندر ہے .....چیتم بینا کے جلوے ہیں ورنہ کہاں ول مکان دریا اور کہاں سمندر ..... پیار بھرے دل میٹھے دریا اور کڑو ہے سمندر ....لیکن چشم بینا کیلئے ورق در ورق نی کا ئنات ہے.... ح ضربیں یہ چند مضامین ..... پرانے چراغ ..... شاید ان میں نئی روشنی ہو..... چیٹم بینا آپ کے پاس ہے' آپ کا اینے یاس!!

واصف على واصف

#### بهم النُّد الرحمٰن الرحيم

#### محبت

جو ذات شكم مادر ميں بيج كى صورت كرى كرتى ہے ، وہى ذات خيال اور احساس كى صورت كر بھى ہے۔ بيدا فرمانے والے نے چبروں كو تاثر دينے والا بنايا اور قلوب كو تا ثير قبول كرنے والا به چبرہ ايك رن (RANGE) ميں تاثر ركھتا ہے اور اس كے باہر وہ تاثير نبيں ہوتى۔ دائرہ تا ثير صديوں اور زمانوں پر بھى محيط ہو سكتا ہے۔ بين خالق كے اپنے كام ہيں۔ آنكھوں كو بينائى عطا فرمانے والا نظاروں كورعنائى عطا فرما تا ہے۔ وہ خود مى دل بيدا فرما تا ہے اور خود ہى دلبرى كا خالق ہے ، بلكہ وہ خود ہى سردلبراں ہے۔ مى دل بيدا فرما تا ہے اور خود ہى دلبرى كا خالق ہے ، بلكہ يہ برے ہى نصيب كى بات محبت كوشش يا محنت ہے حاصل نہيں ہوتى ' يه عطا ہے ' يہ نصيب ہے بلكہ يہ برے ہى نصيب كى بات ہے۔ زمين كے سفر ميں اگر كوئى چيز آسانى ہے تو وہ محبت ہي ہے۔

محبت کی تعریف مشکل ہے۔ اس پر کتابیں لکھی گئیں' افسانے رقم ہوئے' شعراء نے محبت کے تصید ہے لکھے' مرجے لکھے' محبت کی کیفیات کا ذکر ہوا' وضاحتیں ہوئیں' لیکن محبت کی جامع تعریف نہ ہوسکی۔ واقعہ پچھاور ہے' روایت پچھاور۔ بات صرف آئی می ہے کہ ایک چہرہ جب انسان کی نظر میں آتا ہے تو اس کا انداز بدل جاتا ہے۔ کا نتات بدلی بدلی برگی ہے' بلکہ ظاہر و باطن کا جہان بدل جاتا ہے۔

میت ہے آشا ہونے والا انسان ہر طرف حسن ہی حسن دیکھتا ہے۔ اس کی زندگی نثر سے نکل کرشعر میں وافل ہو جاتی ہے۔ اندیشہ ہائے سود و زیاں سے نکل کر انسان جلوہ جانال میں گم ہو جاتا ہے۔ اس کی تنہائی میں ملیے ہوتے ہیں۔ وہ بنتا ہے ہے سبب ورتا ہے ہے جواز ہے جب کی کا کنات جلوہ محبوب کے سوا پجھا ورنہیں۔ مجبوب کا چہرہ محب کیلئے کعبہ بن کے رہ جاتا ہے۔ محبت انسان کو زبان و مکال کی ظاہری قبود سے آزاد کر وی ہے۔ محبت میں وافل ہونے والا ، ہر واستان الفت کو کم وہیش اپنائی قصہ سمجھتا ہے وہ اسپنے نم کا کئس دوسرول کے انسانوں میں محسوس کرتا ہے۔ محبت وصدت سے کشرت اور کشرت سے وصدت کا سفر طے کراتی ہے۔ محبت آسانول کی طرح کی انسانوں میں محسوس کرتا ہے۔ محبت اس طے کر گئی ہے۔ محبت قطرے کو قلزم آشنا کر دیتی ہے۔ محبت آسانول کی تی ہے۔ محبت زمین پر پاؤل رکھے تو آسانوں سے بہوتے ہیں۔ بی خلوص کے ہیکر دنیا میں رہ کر بھی دنیا ہے الگ ہوتے ہیں۔ دراصل محبت زندگی اور کا کنات کی انو تھی تشریخ ہے۔ بی قرآن فطرت کی الگ تشیر ہے۔ یہ جبار کی روش ہو جاتی ہیں۔ محبوب کی جدائی ہے۔ محبوب کی جدائی ہے۔ محبوب کی جدائی ہے۔ محبوب کی جدائی ہو نے اور کھوب کا تقرب موسموں کو خوشگوار بنا دیتا ہے۔ محبوب کی جدائی سے بہاریں روشہ جاتی ہیں۔ محبوب کا فراق بیبائی چھین لیتا ہے اور محبوب کا تقرب موسموں کو خوشگوار بنا دیتا ہے۔ محبوب کی جدائی سے بہاریں روشہ جاتی ہیں ہی خوشبو سے بیبان کی لوٹ آئی ہے۔ یہ براز از ہے ' بیانو کھا میں ایک اور کا کنات میں ایک اور کا کنات ہے۔ محبوب کی جدائی سے بہاریں روشہ جاتی میں کا کنات کی وسعوں اور زمینیوں سے آشائی ہوتی ہے۔ اسے نوشبوؤں سے تعادف نصیب ہوتا ہے۔ اسے آئی میں کا مفہوم بچھ میں آتا ہے۔ محبت کرنے والی کی خوشبو کی میں کا مفہوم بچھ میں آتا ہے۔ محبت کرنے والی کا مفہوم بچھ میں آتا ہے۔ محبت کرنے والی کو خوالا اپنی میں کو میں کرنے والی کو میں آتا ہے۔ محبت کرنے والی کنات کی میں کی موبوت کرنے والی کی دور آئی سے دور وحر کنوں سے آشنا ہوتی ہے۔ اسے نائی میں میں موبوت کرنے والی کی دور آئی سے دور وحر کنوں سے آشنا ہوتی ہے۔ اسے نائی دی موبوت کرنے والی کنات ہیں کو میں کو تا ہو کیت کرنے والی کی دور آئی سے دور وحر کنوں سے آئی کو میں ایک والی کو کیا کی دور آئی سے دور آئی کی دور کو کی کو کو کا کو کی کو کی کو کی کو کی کو کو کو کو کو کی کو کیا کو کی کو کی کو کی کو کو کی کو کی ک

ہستی کے نے معنی تلاش کرتا ہے۔ وہ باطنی سفر پرگامزن ہوتا ہے۔ زندگی کے بتیتے ہوئے ریگزار میں محبت گویا ایک نخلتان سے کم نہیں۔ محبت کے سامنے ناممکن ومحال کچھ نہیں۔ محبت پھلے تو پوری کا نئات اور سمٹے تو ایک قطرہ خوں۔

در حقیقت محبت' آرز وئے قرب حسن کا نام ہے۔ ہم ہمہ وقت جس کے قریب رہنا چاہتے ہیں' وہی محبوب ہے۔ محبوب ہر حال میں حسیس ہوتا ہے کیونکہ حسن تو دیکھنے والے کا اپنا انداز نظر ہے۔ ہم جس ذات کی بقا کیلئے اپنی ذات کی فنا تک بھی گوارا کرتے ہیں' وہی محبوب ہے۔

محتِ کومجوب میں بھی یا خامی نظر نہیں آتی۔ اگر نظر آئے بھی' تو محسوں نہیں ہوتی۔محسوں ہو بھی آ ناگوار نہیں گزرتی۔محبوب کی ہراوا دلبری ہے' یہاں تک کہ اس کاستم بھی کرم ہے۔ اس کی وفا بھی پرلطف اور جو بھی پرکشش محبوب کی جفا کسی محتِ کو ترک وفا پر مجبور نہیں کرتی۔ دراصل وفا ہوتی ہی بے وفا کیلئے ہے۔محبوب کی پرکشش محبوب کی چند و ناپسند بن سے رہ جاتی کی راہ میں انسان معذوری و مجبوری کا اظہار نہیں کرتا۔محبوب کی پسند و ناپسند بن سے رہ جاتی ہے۔محبت کرنے والے جدائی کے علاوہ کسی اور قیامت کے قائل نہیں ہوتے۔

محبت اشتہائے نفس اور تسکین وجود کا نام نہیں' اہل ہوس کی سائیکی PSYCHE اور ہے اور اہل ول کا انداز فکر اور محبت دوروحوں کی نہ فتم ہونے والی ہاہمی پرواز ہے۔

محبت کیلئے کوئی خاص عمر مقرر نہیں۔ محبت زندگی کے کسی دور میں بھی ہوسکتی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ایک انسان کو پوری زندگی میں بھی محبت میں نہیں ہوتا۔ انسان کو پوری زندگی میں بھی محبت میں نہیں ہوتا۔ عقیدول اور نظریات سے محبت نہیں ہوسکتی۔ محبت انسان سے ہوتی ہے۔ اگر پیفیر مطابقہ سے محبت نہ ہو ' تو خدا ہے محبت یا اسلام سے محبت نہیں ہوسکتی۔

یبال به سوال پیدا ہوتا ہے کہ مجاز کیا ہے اور حقیقت کیا ہے؟ دراصل مجاز بذات خود ایک حقیقت ہے اور بید حقیقت اس وقت تک مجاز کہلاتی ہے۔ جب تک رفیب ناگوار ہو۔ جس محبت میں رقیب قریب اور ہم سفر ہو' وہ عشق حقیق ہے۔ اپناعش کا نائ محبوب اپنے تک ہی محدود رکھا جائے تو مجاز اور اگر اپنی محبت میں کا نات کوشریک کرنے کی خواہش ہوتو حقیقت ہے۔ عشق حقیق ن کرنے کی خواہش ہوتو حقیقت ہے۔ عشق حقیق ہے۔ عشق نور حقیقت ہے۔ بینور' جہاں ہے بھی عیاں ہوگا' عشق کیلئے محبوب ہوگا۔ عشق نبی علی عشق حقیق ہے۔ اولیں قرق محتق تعیق ہے۔ عشق آل نبی علی عشق حقیق ہے۔ اولیں قرق کا عشق حقیق ہے۔ اولیں قرق کا عشق حقیق ہے۔ اولیں قرق کا عشق حقیق ہے۔ عشق حقیق ہے۔ اولیں قرق کا عشق حقیق ہے۔ عش وائی عشق حقیق ہے۔ اولیں قرق کا عشق حقیق ہے۔ عبق روئی حضق حقیق ہے۔ عبق روئی حضوت حقیق ہے۔ عب روئی حضوت حقیق ہے۔ عب روئی حضوت حقیق ہی کہلا ہے گا۔

اگر قطرہ شبنم واصل قلزم ہو اور آنسو بھی سمندر ہے واصل ہو' تو شبنم اور آنسو کاعشق بھی عشق قلزم یا عشق حقیق کہلائے گا۔ پیر کامل کاعشق' عشق نی علی ہے۔ کہلائے گا۔

حضوراکرم علی کونور خدا کہا باتا ہے اور ولی چونکہ مظہر عشق بی علی ہوتا ہے اسے مظہر نی علی ہوتا ہے اسے مظہر نی علی ہوتا ہے مظہر نی علی ہوتا ہے مظہر نو رخدا کہا جا سکتا ہے۔ پیر کامل کوعشق میں صورت علل اللہ کہنا جائز ہے۔ مولانا روم نے اس کو یوں کہا ہے ہر کہ پیرو ذات حق را یک ندید نے مرید و نے مرید و نے مرید و نے مرید ہر اللہ عشق حقیق بنے میں کوئی دینہیں گئی۔ ہر حال عشق مجازی کو بہ وسیلہ شخ کامل ، عشق حقیق بنے میں کوئی دینہیں گئی۔ ہر انسان کا چیرہ الگ ، مزاج الگ ، دل الگ ، مران الگ ، دل الگ ، مران الگ ، دل الگ ،

پند نا پندالگ تسمت نصیب الگ ای طرح ہرانسان کا محبت میں رویدالگ کہیں محبت کے دم سے تخت حاصل کئے جارہے ہیں۔ کہیں تخت چھوڑے جارہے ہیں۔ کہیں دولت کمائی جارہی ہے۔ کہیں دولت کٹائی جارہی ہے۔ محبت کرنے والے بھی شہروں میں دریانے پیدا کرتے ہیں 'بھی وریانوں میں شہرآ باد کر جاتے ہیں۔ دوانسانوں کی محبت کرنے والے بھی شہروں میں انسان اپنی اصلی محبت کیا بیان مشکل ہے۔ دراصل محبت ہی وہ آئینہ ہے جس میں انسان اپنی اصلی شکل 'باطنی شکل 'مقیق شکل دیکھتا ہے۔ محبت ہی قدرت کا سب سے بڑا کرشمہ ہید۔ ''جس تن لا گے سوتن جانے۔'' محبت ہی کے ذریعے انسان پر زندگی کے معنی منکشف ہوتے ہیں۔ کا نیات کا حسن اسی آئینے میں نظر آتا ہے۔

آج کا انسان محبت سے دور ہوتا جا رہا ہے۔ آج کا انسان ہرقدم پر ایک دورا ہے سے دو چار ہوتا ہے۔ مشینوں نے انسان سے محبت چھین کی ہے۔ آج کے انسان کے پاس وقت نہیں' کہ وہ نگلنے اور ڈو بخ والے سورج کا منظر تک بھی دکھیے سکے۔ وہ چاندنی راتوں کے حسن سے نا آشنا ہوکررہ گیا ہے۔ آج کا انسان دُور کے سفیلا نمٹ سے پیغام وصول کرنے میں مصروف ہے۔ وہ قریب سے گزرنے والے چہرے کے پیغام کو وصول نہیں کرسکتا۔ انسان محبت کی سائنس مجھنا چاہتا ہے اور بیمکن نہیں۔ زندگی صرف نیوٹن ہی نہیں' زندگی ملئن بھی نہیں کرسکتا۔ انسان محبت کی سائنس مجھنا چاہتا ہے اور بیمکن نہیں۔ زندگی صرف نیوٹن ہی نہیں' زندگی ملئن بھی ہے۔ زندگی صرف حاصل ہی نہیں' ایٹار بھی ہے۔ ہرن کا گوشت الگ حقیقت ہے' چھم آ ہوالگ مقام ہے۔ زندگی کارخانوں کی آ واز ہی نہیں' احساس پر واز بھی ہے۔ زندگی صرف" میں' ہی نہیں' زندگی' وہ بھی نہیں' روح بھی ہیں' متلاثی نگاہیں بھی۔ زندگی مادہ بھی نہیں' روح بھی ہیں' متلاثی نگاہیں بھی۔ زندگی مادہ بھی نہیں' روح بھی ہیں۔ اور سب سے بڑی بات زندگی خود ہی معراج محبت بھی ہے۔

فيصله

آ دھاراستہ طے کرآیا

اب کیا سوج رہا ہے آخر
انجانی منزل کی جانب
پادا ہائے
یاواپس ہو جائے رائی!
سوچ کے بھی انداز عجب ہیں
سوچ کے بی آغاز کیا تھا
سور ستوں میں ایک چنا تھا
اور اب سوچ بی روک رہی ہے؟
اور اب سوچ بی روک رہی ہے؟
اور اب سوچ بی روک رہی ہے!
لوٹ کے جانا بھی مشکل ہے!
سوچ کا سورج ڈوب رہا ہے!
سوچ کا سورج ڈوب رہا ہے!
ایسے رائی کی منزل ہے ۔....آ دھا رستہ!

#### خوف

خوف پیدا ہونے کیلئے خطرے کا ہونا ضروری نہیں ۔خوف انسان کے اندر پیدا ہوتا ہے' حالات سے بھی اور خیالات سے بھی۔ جب انسان ہی کسی خواہش کا جواز اپنے ضمیر میں نہیں پاتا' تو خوف زدہ ہونا لازی ہے۔خوف ناروا خواہش کا اولین سکنل ہے۔

ہرانسان کوئی نہ کی سے محبت ضرور ہوتی ہے اور اگر دہ محبوب انسان اپنی ہی ذات گرامی ہوئو خوف ہے بچنا کال ہے۔ اپ آپ سے محبت دوسرے انسانوں سے تقدیق کا نقاضا کرتی ہے اور دوسرے انسان اس انسان سے محبت نہیں کر سکتے 'جواپے آپ اور صرف اپ آپ سے محبت کرتا ہے۔ اس لئے دوسرول کے عدم تعاون کا خیال ہی خوف بیدا کرتا ہے۔ خوف اس بات کا ہوتا ہے کہ مجھے جانے والے مجھے مانے والے نہیں ہیں۔ آخر کیوں نہیں ہیں؟ بیدا کرتا ہے۔ خوف اس بات کا ہوتا ہے کہ مجھے جانے والے مجھے مانے والے نہیں ہیں۔ آخر کیوں نہیں ہیں؟ کسی انسان کو انسان میں محبوب بنے کیلئے ان سے محبت کرنا پڑتی ہے اور دوسرول سے محبت کرنے کا ممل سے فافل ہونے کا ممل ہے اور یہ مل اپنی ذات سے محبت کرنے کے عمل کے خلاف ہے' اس کے محبت خویش' خوف خلق سے مہر انہیں ہوتی۔

خوف ایک انداز نظر ہے۔ ایک نقط نگاہ ہے۔ ایک واہمہ ہے 'جوحقیقت بن کر سامنے آتا ہے۔ ہر حادثہ ضروری نہیں کہ کری حادث ہو۔ حادثہ ضروری نہیں کہ کسی حادثہ ہو۔ حادثہ اطلاع کے بغیر اور انسان کے دل میں حادثہ است خود ایک حادثہ ہے ، جو آتا ہے اطلاع کے بغیر اور انسان کے دل میں بیٹھ جاتا ہے۔ یہ 'گھس بیٹھیا'' کہاں سے آتا ہے۔ کیسے آتا ہے۔ کیوں آتا ہے۔ کیا معلوم!

اللہ کے دوستوں اور خاص بندوں کی یہ پہچان بتائی گئی ہے کہ ان کے ہاں خوف اور حزن نہیں ہوتا۔ اللہ کے دوست نیت کی پاکیزگی کے بغیر کوئی عمل نہیں کرتے۔ ان کے اعمال اچھی نیات کی وجہ سے درست ہیں۔
نیتیج سے بے نیازی ہی خوف سے بے نیازی ہے۔ اندیشہ ہماری خواہش کے برعکس کسی نیتیج کا امکان ہے۔ جب خواہش خوش نیت ہوتو کسی بھی قتم کا نیچہ خوف ہیدا نہیں کرسکتا۔ جب خواہش بدنیت ہوتو کسی بھی قتم کا نیچہ خوف ہیدا نہیں کرسکتا۔ جب خواہش بدنیت ہوتو کسی بھی قتم کا نیچہ خوف ہیدا نہیں کرسکتا۔ جب خواہش بدنیت ہوتو کسی بھی قتم کا نیچہ خوف ہیدا نہیں کرسکتا۔ جب خواہش بدنیت ہوتو کسی بھی قتم کا نیچہ خوف ہیدا نہیں کرسکتا۔ جب خواہش بدنیت ہوتو کسی بھی قتم کا

اللہ کے دوستوں کو ملال نہیں ہوتا۔ کسی شے کے کم ہونے یا کم ہونے سے ملال پیدا ہوتا ہے۔ اگر انسان اپنے کسی حاصل پر ہمیشہ قابض رہنے کی خواہش نکال دے تو ملال پیدا نہیں ہوگا مثلاً حسن اپنی جوانی کو ہمیشہ قائم رکھنے کی لاحاصل خواہش نہ کی جائے۔ تو بمجی ملال نہیں ہوگا۔ خوف اور حزن ماصل کو متحکم بنانے کی خواہش کے نتیجے میں بدا ہوتے ہیں۔

زندگی کو ہمیشہ زندہ رکھنے کی خواہش موت کے خوف سے نہیں نے سکتی۔ زندگی صرف ماضی اور مستقبل

کے سنگم کا نام ہے۔ ماضی اور مستقبل دونوں ہارے اختیار میں نہیں۔ حال پر اختیار برقرار رکھنے کی سعی ناکام خوف کے سوا مجھے پیدانہیں کرسکتی۔

خود کومحفوظ بنانے کی خواہش غیر محفوظ ہونے کا اعلان ہی تو ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ شاید زندگی اپنے اندرگرتی رہتی ہے رہت کی دیوار کی طرح 'اسے کسی آندھی یا طوفان کے تکلف کی ضرورت نہیں۔ انسان کا وجود اور ارادہ اندر سے مفلوج ہوتے ہیں۔ باہر کے موسم تو ہمیشہ وہی رہتے ہیں۔ بہاریں اور خزا کیں آتی جاتی رہتی ہیں۔ لیکن ہم اپنے اندر بے نام اندیشے پالتے رہنے کی وجہ سے یکسر بدل جاتے ہیں اور پھر ہمیں نہ بہار راس آتی ہے اور نہ خزاں۔ انسان اندر سے ٹوٹ جائے تو تغیر حیات کی کتابیں مدنہیں کر شکتیں۔

خوف اس انسان کواس انسان سے آتا ہے' جس کو وہ خوف زدہ کرتا ہے۔ ہمارے رہے اور مرتبے'
ان لوگوں میں خوف پیدا کرتے ہیں جوان مراتب کے خواہاں ہوں۔ ہمارے خوف کی وجہ سے وہ دل ہی دل
میں ہمیں ناپند کرتے ہیں اور پھریمی ناپندیدگی ان کے چروں پرسوالات کھتی ہے اور ان سوالات کو پڑھ کر ہم
خوفزدہ ہوجاتے ہیں۔امیر آدمی جب غریبوں کو ناراض دیکھتا ہے' تو اسے ان سے خوف محسوس ہوتا ہے کہ یہ گونگا
خطرہ اگر زبان کھول دے تو جانے کیا ہو جائے۔

ہر ظالم کو مظلوم نے خوف تحسوں ہوتا رہتا۔ ڈرنے والا ہی ڈرانے والا بن جاتا ہے۔ ہم جس ریمن سے ڈرتے ہیں وہ بھی تو ہم سے ڈرتا ہے۔ بارڈر کے پاس ہمارا خوف پرورش پاتا رہتا ہے۔ جس نے ہمارا سکون برباد کیا ' اس کو کب چین نصیب ہوسکتا ہے۔ یہ قانون فطرت ہے۔ اندھیراا جالا ایک دوسرے سے ڈرتے ہی رہتے ہیں۔ پیسے گننے اور جمع کرنے والاغریب ہو جانے کے ڈر سے سونہیں سکتا۔ باغی لوگ حکومت سے ڈرتے ہیں۔ چیں۔ جب ہے۔ جس سے ڈرتی ہیں اور ڈرنا بھی چاہئے۔

طلبہ اساتذہ ہے ڈرتے ہیں اور اساتذہ طلبہ ہے ڈرتے ہیں۔ ڈرانے والا بہر حال ڈرتا ہے۔ خوف ایک حد تک تو خیر جائز ہے۔خوف احتیاط پیداکرتا ہے اور احتیاط زندگی کے تیز سفر میں ایک موزوں اور مناسب عمل ہے۔ لیکن ایک حد ہے زیادہ خوف ہوتو انسان کا ساراتشخص 'اس کی ساری سائیکی (PSYCHE) اس کا باطنی وجود' سب ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہوجاتے ہیں۔خوف خون کی رنگت اور ہڈیوں کا گوداختم کر دیتا ہے۔

خوف زدہ انسان بتوں کی کھڑ کھڑاہٹ سے ڈرتا ہے۔ سرمراہٹ سے ڈرتا ہے۔ وہ آنے والوں سے ڈرتا ہے۔ وہ مرایک سے ڈرتا ہے۔ اپنے حال سے ڈرتا ہے۔ اپنے حال سے ڈرتا ہے۔ اپنے حال سے ڈرتا ہے۔ اپنے مستقبل سے ڈرتا ہے۔ بیاں تک کہ اپنے ہی سائے سے ڈرتا ہے۔ خوف اگر ایک بارول میں بیٹے جائے تو پھر وجہ کے بغیر ہی خوف پیدا ہوتا رہتا ہے۔ ڈرے ہوئے انسان کیلئے ہرامکان ایک ٹریجڈی ہے۔ اس کیلئے ہرواقعہ ایک حادث ہے۔ خوف زدہ انسان خود کو اس بھری ہوئی و نیا میں تنہا محسوس کرتا ہے۔ خوف احساس تنہائی ضرور بیدا کرتا ہے۔ خوف زدہ انسان کی مثال ایسے ہے 'جیسے کسی وسیع صحرا میں تنہا مسافر کورات آجائے اور جب انسان اپنے وجود کا احساس بھی مشکل سے ہوتا ہے۔

خوف سے بیخے کا واحد مناسب اور بہل طریقہ یہی ہے کہ انسان میں خدا کا خوف پیدا ہو جائے یہ خوف ہر خوف سے نجات دلاتا ہے۔ انسان اپنے آپ کوالٹد کے سپر دکر دے تو ہرخوف ختم ہو جاتا ہے۔ اگر منشائے الہی کو مان لیا جائے تو ندزندگی کا خوف رہتا ہے ندموت کا۔ ندامیری کا ندخ بی کا۔ ندعزت کی تمنا ندولت کا وُرسباس کے انداز
ہیں۔ وہ جو چاہے عطا کرے۔ ہمیں راضی رہنا ہے۔ ورند ہماری سرکشی اورخود پندی کی سزاصرف بہی ہے کہ ہمیں اندر
ہے دبوج لیا جائے۔ فلاہر کے جسم میں تو کوئی خراش ندہو کیکن اندر سے باطنی وجود قاش قاش اور پاش پاش ہو چکا ہو۔
جب زمین والوں کی ہدا عمالیاں حدسے بڑھ جا کیں تو آسان سے عذاب کا دیباچہ خوف کی صورت
میں نازل ہوتا ہے۔ ممالک کوشیں معاشرے تہذیبیں افراد فرضیکہ ہر ذی جان خوف زدہ ہوتا ہے۔ ہر فعم
سی نازل ہوتا ہے۔ ممالک کوشیں معاشرے ہر ارتقاء اندیشے سے دو چار ہوتا ہے۔ ہر شے ایک بے نام
اندیشے کے سائے میں لیٹی ہوئی نظر آتی ہے۔

جب انسان خدا سے دور ہو جائے تو سکون انسان سے دور کر دیا جاتا ہے اور اس کی جگداندیشہ اور خوف مسلط کر دیا جاتا ہے۔

جب زندگی اپنی افادیت معنویت اور تقدیس کھودے تو نتیجہ خوف کے علاوہ کیا ہوسکتا ہے۔ انسان جب انسان جب انسان بیت ترک کر دے تو اسے خوف سے بچانا مشکل ہے۔ خوف اور مسلسل خوف بے وجہ اور بے معنی خوف ایک عذاب ہے۔ اس کرب مسلسل سے بچنے کا واحد ذریعہ بہی ہے کہ انسان خوف خدار کھے۔ انسان بینہ بھولے کہ اس کا قیام عارضی ہے۔ اسے ضرور اس میں راسے پرگامزن ہونا ہے جس پراس کے آباؤ اجداد سفر کر گئے۔ خیال اور عمل کا فرق میں عارضی ہے جو قوف میں جاتا ہے۔

خوف کمی غلطی 'کسی غفلت' کسی عماہ اور کسی جرم کی یاد ہی کا نام ہے۔خوف خود کو کی شے نہیں۔ بیہ صرف نشان دہی ہے' کسی نارواعمل کی ۔کسی نامناسب رویے کا نتیجہ ہے۔

خوف زدہ انسان اوّل تو کوئی فیصلہ نہیں کرسکتا اور اگر کر بھی لے تو غلط فیصلہ کر جاتا ہے۔خوف اعصاب شکن بیاری ہے۔ اس سے انسان کی تمام فکری صلاحیتیں سلب ہو جاتی ہیں اور اس کی شخصیت ریزہ ریزہ ہو جاتی ہے۔ خوف کا پندیدہ مسکن اس انسان کا دل ہے 'جس میں احساس گناہ تو ہولیکن گناہ چھوڑنے کی طاقت نہ ہو' خوف زدہ انسان کی ہر بازی مات' ہر جنگ فکست اور ہر کوشش ناکام ہوتی ہے۔خوف' خوراک سے طاقت اور نیند سے راحت چین لیتا ہے۔ سب سے برقسمت ہے وہ انسان جو اپنے مستقبل سے خاکف ہو۔ جدا ہونے والے ہمراز اور ادب نہ کرنے والی اولاد سے خوف تا تا ہے۔

اگر خیال کی اصلاح ہو جائے تو خوف دور ہوسکتا ہے۔ ماضی کی غلطیوں پر توبہ کر لی جائے تو خوف دور

الله کی رحمت پر بھروسہ کرلیا جائے۔ اس کے نصل سے مایوی نہ ہونے دی جائے تو خوف نہیں رہتا۔
کوئی رات الی نہیں جوختم نہ ہوئی ہو کہ کوئی خلطی الی نہیں جو معاف نہ کی جاسکے۔ کوئی انسان ایبانہیں جس پر رحمت کے دروازے بند ہول رحم کرنے والے کا کام ہی یہی ہے کہ رحم کرے۔ رحم اس نصل کو کہتے ہیں جو انسانوں پر ان کی خامیوں کے باوجود کیا جائے اور بیرحم ہوتا ہی رہتا ہے۔ کسی کوخوف زدہ نہ کیا جائے تو خوف کا عذاب کی جاتا ہے۔ دعا کی خامیوں کے باوجود کیا جائے اور بیرحم ہوتا ہی رہتا ہے۔ کسی کوخوف زدہ نہ کیا جائے تو خوف دار عا کا حاصل اور اس کا ماحصل ہی یہی ہے کہ یہ میں ہمارے خوف سے نجات دلاتی ہے۔

## صاحب حال

جس طرح مشامده كا بيان مشامده نبيس موتا الى طرح صاحب حال يرصف يا سننے والى بات نبيس وه و سمحنے والی شے ہے۔اس سے جلوے خرد اور جنوں کی سرحدوں پر ہوتے ہیں۔ جہاں اہل عقل کی حد ہے وہاں سے صاحب دل کی سرحد شروع ہوتی ہے۔ جذب اور سلوک کے درمیان ایک منزل ہے 'جسے حال کہتے ہیں اور جہاں ہونا نہ ہونا ہے اور نہ ہونا عین ہونا ہے۔ صاحب حال اس مقام پر ہوتا ہے 'جہاں قال کی ضرورت ہی نہیں ہوتی۔ الفاظ حقیقت کو مجوب کر دیتے ہیں۔ کہنے والا سچھ اور کہدر ہا ہوتا ہے اور سننے والا سچھ اور سننے لگ جاتا ہے۔ ای لئے صاحب حال الفاظ سے گریزاں ہوتا ہے۔ وہ اس کا ننات میں نئی کا ننات دریافت کر چکا ہوتا ، ہے۔ وہ ظاہر سے باطن کی طرف رجوع کرتا ہے۔ اسم سے مسمیٰ دریافت کرتا ہے۔ نعمت سے منعم کا عرفان حاصل کرتا ہے۔ وہ مطلع انوار صبح ہے بھی لطف اندوز ہوتا ہے اور اس کی نگاہ ڈویتے سورج کی لاش پر بھی ہوتی ہے۔صاحب حال قطرے میں قلزم اور ذرے میں صحرا کو دیکھنے کی قدرت رکھتا ہے۔ صاحب حال تغیر و تبدل ے مرعوب و متاثر نہیں ہوتا۔موسم بدلتے ہیں' زمین و آسان کے جلوے بدلتے ہیں' آغاز و انجام کے رشتے بدلتے ہیں' لیکن صاحب حال نہیں بدلتا۔ وہ زندگی اور موت کو ایک حقیقت کے رُخ سمجھتا ہے۔ وہ غم اور خوشی سے نجات یا چکا ہوتا ہے۔ وہ ماضی' حال اور مستقبل کو ایک ہی زمانہ سمجھتا ہے۔ وہ زمین و آسان کے انو کھے رشتوں کامفسر ہوتا ہے۔ اس فنا کے دلیں میں صاحب حال ملک بقا کا سفیر ہے۔ صاحب حال اس زیانے میں سی اور زمانے کا پیغام رساں ہے۔ وہ ایبا صاحب جنوں ہے جوخرد کی گھیاں سلجھا چکا ہے۔اس کی نگاہ سات رنگوں سے بہت آ گے ہوتی ہے۔ وہ بے رنگ کے نیریک سے آشنا ہوتا ہے۔ صاحب حال کیفیت کے اس مقام پر ہوتا ہے' جہاں تحیر بھی ہے اور شعور بھی۔ جہاں وارنگی بھی ہے اور آگہی بھی۔ صاحب حال اسا اور اشیاء کے معانی اور مفاہیم ہے باخبر ہوتا ہے۔ وہ اس منزل پر ہوتا ہے' جہاں سفر ہی مدعائے سفر ہے۔ وہ خود آتھی کے ا ہے دشت وحشت میں پہنچ چکا ہوتا ہے جہاں نہ فراق ہے نہ وصال نہ کوئی اپنا ہے نہ غیر۔ وہ سکوت ہے ہم کلام ر ہتا ہے۔ وہ ذروں کے ول کی دھڑکن سنتا ہے۔اس کی نگاہ وجود اور موجود کے باطن پر بھی ہوتی ہے اور عدم اور ناموجود کی حقیقت پر بھی۔ وہ ذات اور صفات کے تعلق سے آشنا ہوتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ عیاں کا رابطہ ہر حال میں ' نہاں' سے قائم رہتا ہے۔ صاحب حال خود ہی آخری سوال ہے اور خود ہی اس کا آخری جواب۔

صاحب حال بغیر حال کے سمجھ میں نہیں آتا۔ اس کا قال بھی حال ہے اور خاموثی بھی حال۔ بہرحال صاحب حال اپنے دجود میں اپنے علاوہ بھی موجود رہتا ہے۔ معلوم اور نامعلوم کے سنگم پر صاحب حال گنگناتا ہے۔ آپ ایک ایپ انسان کا اندازہ کریں جس کی ایک ہمتیلی پر آگ ہواور دوسری پر برف۔ وہ ندآگ بجھنے دیتا ہے۔ آپ ایک ایپ انسان کا اندازہ کریں جس کی ایک ہمتیلی پر آگ ہواور دوسری پر برف۔ وہ ندآگ بجھنے دیتا ہے۔ وہ ایک ایسی جلوہ گاہ میں محوکھڑا ہوتا ہے 'جہاں آنکھ کی راہ میں بینائی کا پردہ سے نہ برف کا انجماد تو مینے دیتا ہے۔ وہ ایک ایسی جلوہ گاہ میں محوکھڑا ہوتا ہے 'جہاں آنکھ کی راہ میں بینائی کا پردہ

حائل نہیں ہوتا۔ اس کی بیٹانی زمین پر ہو' تو اس کی مجدہ گاہ آسان پر ہوتی ہے۔ وہ کمی کونزد یک سے پکارتا ہے۔ اور جواب دینا ہے۔ اس کا دل اس کی آنکھ میں ہوتا ہے اور آنکھ دل میں ہوتی ہے۔ صاحب حال''نمی دائم'' کے پردے میں دانائی کے چراغ جلاتا ہے۔ اس کی خاموشی میں جمال مفتکو کے جلوے ہوتے ہیں۔ اس کے قرب میں انسان اپنے آپ سے دور ہوجاتا ہے۔ اس کی محفل میں گروش زمان و مکاں رک موتی ہے۔

صاحب حال کوئی الونھی مخلوق نہیں۔ وہ انسان ہے۔ انسانوں کی دنیا میں انسانوں کے درمیان رہتا ہے۔اس کا انداز نظرانسانوں سے جدا ہوتا ہے۔ وہ معمولی سے واقعہ کوغیر معمولی اہمیت دیتا ہے۔ در دمت سے پتا گرے تو وہ پکار اٹھتا ہے۔

> پٹا ٹوٹا ڈال سے لے گئی پون اڑا اب کے بچھڑے کب ملیں سے دور پڑیں سے جا

ایک صاحب حال نے جنازہ دیکھا۔ پوچھا''یہ کیا ہے؟'' جواب ملا''زندگی کی آخری منزل'' بولا: ''اگریہ آخری منزل ہے تو ہم کون می منزل میں ہیں۔ کیوں نہ آخری منزل کو دیکھا جائے۔'' بس تخت چھوڑ دیا' شہرچھوڑ دیا' جنگل کی راہ لی اور پھر راز آشنا ہوگیا۔

موی علیہ السلام کی صاحب حال سے ملاقات ہوئی۔ ایک دور کا پیغیبراپنے دور کے صاحب حال سے مل کر جیران رہ گیا کہ ہیکون ساعلم ہے؟ کتاب کاعلم! کتاب کاعلم تو موتیٰ کے پاس بھی تھا، بلکہ کتاب ہی موتیٰ کے پاس بھی تھا، بلکہ کتاب ہی موتیٰ کے پاس بھی مصارف تھا۔ موتیٰ اپنے زمانے کا حال دیکھ رہے کے پاس تھی۔ صاحب حال کی اور زمانے کے واقعات میں مصروف تھا۔ موتیٰ اپنے زمانے کا حال دیکھ رہیں تھے۔ نتیجہ 'نھذ افراق بنی وہینکم' ، یعنی جدائی۔ موتیٰ کے عرفان میں شک نہیں ہوسکتا۔ آپ کے مقام پرشک نہیں ہوسکتا۔ آپ کی مصاحب حال آپ کی ہوسکتا۔ آپ کی بصیرت پرشک نہیں۔ آپ کے عصا ید بیضا اور کلیمی پرشک نہیں 'لیکن صاحب حال آپ کی بیجان میں ندآ سکا۔ صاحب حال کاعلم' 'لدنی' ہے 'مخفی ہے۔ اسے اللہ کی عنایت کا خصوصی مظہر کہنا چاہئے۔

ایک صاحب حال کا ذکر MATHEW A RNOLD نے اپن تھم سکار جیسی GIPSY میں کیا ہے کہ ایک آوی علم ظاہری کی اذبت سے تھک آکر علم باطن کے سفر پرنکل گیا۔ آکسفورڈ سے بھاگا ہوا طالب علم، علم کی طلب میں سرگردال رہا۔ علم سے بھاگ کرعلم میں داخل ہوتا ہی صاحب حال کا کام ہوا گا ہوا طالب علم، علم کی طلب میں سرگردال رہا۔ علم سے بھاگ کرعلم میں داخل ہوتا ہی صاحب حال کا کام ہے۔ وہ علم اور ہے۔ اس کی تلاش میں انسان زندگی سے نکل جاتا ہے اور پھر موت سے بھی نکل جاتا ہے اور پھر موت سے بھی نکل جاتا ہے اور پھر حوت سے بھی نکل جاتا ہے اور پھر موت سے بھی نکل جاتا ہوگیا۔ وہ مرنہیں سکتا۔ حوالہ بالدتا ہے۔ "سکار جیسی" ہر زمانے کو آکر بتاتا رہا کہ جو ایک ہوگیا۔ یکنا ہوگیا۔ وہ مرنہیں سکتا۔ جو بدل نہیں مرتانہیں مرتانہیں 'جو تبدیل ہوتا ہے مرتا ہے۔

ایک صاحب حال مولانا روم سے ملا۔ بولا۔ "مولانا! بیکیاعلم ہے؟" مولانا نے کہا" اسے آپ نہیں جائے۔" صاحب حال بولا" جے تم نہیں جائے۔" صاحب حال بولا" جے تم نہیں جائے۔" صاحب حال بولا" جے تم نہیں جانے۔" ساحب حال ہوگئے۔ ماحب جاتے۔" بس پھراس کے بعد مولانا روم علام شمس تبریز ہوکررہ مجے۔مولانا بھی صاحب حال ہوگئے۔ صاحب

مثنوی ہو گئے 'ایسی مثنوی کہ قلوب کی خشک زمین پرعشق حقیقت کی نورانی برسات ہے۔مثنوی صاحب حال بناتی ہے۔ پیرروی کی محبت میں'' مرید ہندی'' صاحب حال ہو گیا' بلکہ صاحب اقبال با کمال ہو گیا۔

صاحب حال صاحب عشق ہوتا ہے۔ صاحب وجدان ہوتا ہے۔ صاحب مشاہرہ ہوتا ہے۔ صاحب یعین ہوتا ہے۔ صاحب یعین ہوتا ہے۔ صاحب ایمان ہوتا ہے۔ صاحب نصیب ہوتا ہے۔ صاحب ایمان ہوتا ہے۔ صاحب ایمان ہوتا ہے۔ صاحب علی ہوتا ہے۔ صاحب عال کومردحی آگاہ کہا گیا ہے۔ کہیں اسے سپر مین (SUPER MAN) کہا گیا ہے۔ بھی ہوتا ہے۔ صاحب حال کو آگی وحی شناسی کے اس مقام پر پہنے جاتا ہے جہاں وہ انا الحق کم رومون بھی کہتے ہیں۔ صاحب حال حق آگی وحی شناسی کے اس مقام پر پہنے جاتا ہے جہاں وہ انا الحق میں کتنی حقیقیں بنہاں ہوتی ہیں۔ یہ کوئی صاحب حال ہی جان سکتا ہے۔ الحق کہدا تھا ہے۔ اس ایک انا الحق میں کتنی کا ہونا لازی ہے۔ وہ بصد سامان رسوائی سر بازار رقص کرتا ہے۔ صاحب حال میں نفسگی کا ہونا لازی ہے۔ وہ بصد سامان رسوائی سر بازار رقص کرتا ہے۔ صاحب

حال کے رقص میں بڑے رموز ہیں۔صاحبان حال کشتگان مخبرتشکیم ضرور ہوتے ہیں۔ دیکھنے اور سوچنے والی بات یہ ہے کہ اس کا ئنات میں صاحب حال پیدا کرنے والی نگاہ ضرور کارفر ما

ہے۔ کوئی ہے اس پردے کے پیچھے 'کسی کا ہاتھ ضرور ہے جو ان لوگوں کو حال عطا کرتا ہے۔ کوئی الیمی ذات موجود ہے 'جس کا قرب انسان کو صاحب حال بنادیتا ہے۔ الیمی ذات جو نظر ملا کر انسان کو بدل کے رکھ دیتی

ہے۔ دیکھنے والے بے خبر رہتے ہیں اور بدلنے والا بدل چکا ہوتا ہے۔ وہ ذات علم لدنی کے خزانے لٹاتی ہے اور

بچر صاحب حال جہاں جہاں سے گزرے راہتے جگمگا اٹھتے ہیں۔ صاحب حال بنانے والی ذات ب<sub>رس</sub>لام ہو۔

ساحب عال ببن ببها سے در کے در ایک ایسانوں کو غور سے دیکھا جائے تو ان کی فطرت میں وفا اور استقامت کی بیادی خوبی ضرور ہوتی ہے۔ ایک ایسا انسان جو صاحب علم نہ بھی ہو' اپنے عمل کی استقامت سے صاحب حال بن سکتا ہے اور ساحب حال ہو جائے کے بعد اس کا صاحب علم ہو جانا پہلا قدم ہے۔ مثلا آپ ایک آرشٹ کو رکھیں جو خلوس سے قصور بنا تا ہے۔ زندگی بھر استقامت سے فن کی خدمت کرتا ہے۔ ایک ضبح نہ جانے کیول اس کا برش بربنگی اجسام کو کینوس پر اتارتے اتارتے خطاطی کے شہ پارے پیش کرنے لگتا ہے۔ وہ قرآنی آیات کے حسن میں ایسامحو ہوتا ہے کہ اس کا باطن روشن کر دیا جاتا ہے اور وہ صاحب حال بن چکا ہوتا ہے۔ لوگ اعتراض کرتے ہیں کہ یہ تو اور آ دمی تھا اور اب کیسے ہو گیا۔ بس ہو گیا۔ بنانے والے نے بنا دیا۔ وہ کا فرول کو ایکان عطا کرتا ہے۔ اندھیروں کوروشنی بخشا ہے۔ ماصوں کو معاف کرتا ہے اور صاحبان استفامت کو اپنے لطف میں داخل فر ماکر صاحبان حال بنا دیتا ہے۔ فتو گی اس کے خلاف ہوتا ہے' لیکن حقیقت اور صدافت صاحب حال میں داخل فر ماکر صاحبان حال بنا دیتا ہے۔ فتو گی اس کے خلاف ہوتا ہے' لیکن حقیقت اور صدافت صاحب حال میں داخل فر ماکر صاحبان حال بنا دیتا ہے۔ فتو گی اس کے خلاف ہوتا ہے' لیکن حقیقت اور صدافت صاحب حال میں دین کی اور می حال بنا دیتا ہے۔ فتو گی اس کے خلاف ہوتا ہے' لیکن حقیقت اور صدافت صاحب حال میں داخل فر ماکر صاحبان حال بنا دیتا ہے۔ فتو گی اس کے خلاف ہوتا ہے' لیکن حقیقت اور صدافت صاحب حال

اس طرح اگر کوئی مصنف علم کو خدا کافضل سمجھنے والاتحلیل جان کے مراحل سے استقامت وصبر سے گزرے تو اسے وہ نگاہ قبول فرمالیتی ہے۔ پھر اس کے اعمال واحوال بکسر بدل حاتے ہیں۔ وہ قید وجود سے آزاد جو جاتا ہے۔ اب یبان فتوی کیا کرے کا۔ قبول کر نے وال قبول کر رہا ہے۔ اب یبان فتوی کیا کرے کا۔ قبول کر نے وال قبول کر رہا ہے۔ اب یبان فتوی کیا کرے کا۔ قبول کر نے والے قبول کر رہا ہے۔ اب یبان فتوی کیا کرے کا۔ قبول کر ہے ہوں۔ اگر سائیں کافضل کسی کو صاحب حال بنا وے 'تہ ہم کیوں برہم ہوں۔ ہے۔ تو ہم اعتراض کرنے والے کون ہیں۔ اگر سائیں کافضل کسی کو صاحب حال بنا وے 'تہ ہم کیوں برہم ہوں۔

اعتراض کرنے ہیں۔ قاعدہ کلیے استعال کرتے ہیں۔ قانون استعال کرتے ہیں۔ قاعدہ کلیے استعال کرتے ہیں اور صاحب حال فارمو لے سے باہر ہوتا ہے۔ فتوی اقبال کے خلاف تھا اور فطرت اس کی آئکھ میں خاک مدینہ و نجف کا سرمہ لگا رہی تھی۔ وہ دانائے راز بنا دیا گیا۔ اسے فقیری عطا ہوئی 'قلندری ملی۔ وہ اپدیشک ہوگی۔ اقبال کا صاحب حال ہونا ہوگیا۔ غبار راہ حجاز ہوگیا۔ مفتی اس کے خلاف رہے۔ فطرت اس کے ساتھ ہوگئی۔ اقبال کا صاحب حال ہونا خالفین اقبال کو صاحبان حال بنے سے محروم کر گیا۔ یہ اس نگاہ کے فیصلے ہیں۔ اس کی عطا کے کرشے ہیں۔ عمل خالفین اقبال کو صاحبان حال بنے سے محروم کر گیا۔ یہ اس نگاہ کے فیصلے ہیں۔ اس کی عطا کے کرشے ہیں۔ عمل کی اور رخ کا ہوتا ہے نشال کسی اور طرف پہنچا دیتا ہے۔ کوئی سمجھے تو کیا سمجھنے کوئی جانے تو کیا جانے۔

صاحبان حال کے سلیے میں قائداعظم کی مثال سب سے اہم ہے۔ وہ استقامت وصدافت کا پیکر قائداعظم کہلانے کیلئے کوشش نہیں کر رہا تھا۔ وہ سلمانوں کی خدمت کے جذبے سے سرشار تھا۔ اس کے خلوص کو فطرت نے منظور کیا۔ اسے صاحب حال بنا دیا۔ فتوی اس کے خلاف تھالیکن فطرت اور حقیقت اس کے ساتھ تھی۔ است قائداعظم بنا دیا گیا۔ اہل شرع کا ایک گروہ اس ہات کو اور اس وار دات کو نہ پچپان سکا۔ معترض رہا۔ اہل باطن بینی سے کہ یہ کسی کی نگاہ کی بات ہے۔ یہ فیض ہے کسی ذات کا۔ یہ نصیب کا فیصلہ ہے اہل ہاطن قائداعظم کے ساتھ ہو گئے کہ یہ کسی کی اور کا لیا۔ فتوی دینے والے آج تک نہ بجھ سکے کہ یہ کیا راز تھا۔ قائد اعظم دلوں میں اثر گئے اور مخالفین دلوں سے اثر گئے۔

جس طرح ہمارے ہاں طریقت کے سلاسل ہیں۔ چشق' قادری' نقشبندی' سہروردی وغیرہ اور ہر سلسلہ کا کوئی بانی ہے' ای طرح قائداعظم سے ایک نی طریقت کا آغاز ہوتا ہے اور وہ طریقت ہے'' پاکستانی۔' اس طریقت میں تمام سلاسل اور تمام فرقے شامل ہیں۔ ہر'' پاکستانی'' پاکستان سے محبت کو ایمان کا حصہ سمجھتا ہے۔ ہمارا وطن خاک حرم ہے کم نہیں۔ اقبال نے مسلمانوں کو وحدت افکار عطاکی' قائداعظم نے وحدت کردار۔

آج اگر توم میں کوئی انتشار خیال ہے تو اس لئے کہ وحدت عمل نہیں۔ وحدت فکر وعمل عطا کرنا وقت کے صاحب حال کا کام ہے۔ صاحب حال بنانے والی نگاہ کسی وقت بھی مہر بانی کرسکتی ہے۔ وہ نگاہ ہی تو مشکل کشا ہے۔ نہ جانے کب کوئی صاحب حال قطرہ شبنم کی طرح نوک خار پہرتص کرتا ہوا آئے اور توم کے دل و نگاہ میں ساتا ہوا وحدت عمل بیدا کر جائے اور ایک بار پھر

''ہاتھ آئے مجھے میرا مقام اے ساتی'' ونت کے صاحب حال کی خدمت میں بھی سلام جہجہ جہجہ

#### بيكائنات

یہ کا کتات جہاں آئینہ جمال ہے وہاں یہی کا کتات مظہر صفات الہیہ اور مظہر صفات انسانیہ ہے۔

کا کتات میں رونما ہونے والا ہر واقعہ ہم عمل اور ہر کرشمہ انسان کی داخلی اور ذاتی کا کتات میں منعکس ہوتا ہے۔

یاروں اور ستاروں کی چال اور رفتار ہے لے کرایک معمولی سی حقیر چیونی تک ہر شے اپنے اندرایک عجیب بیفا م

کھتی ہے۔ ہر شے ایک علامت ہے خوبصورت علامت اور ہر شے میں ایک استعارہ ہے ایک بامعنی استعارہ ۔

رکھتی ہے۔ ہر شے ایک علامت ہے خوبصورت علامت اور ہر شے میں ایک استعارہ ہے ایک بامعنی استعارہ ۔

رکھتی ہے۔ ہر شے ایک علامت ہے خوبصورت علامت اور ہر شے میں ایک استعارہ ہے کہ ایک وقتم اور وسیع سلطے مش وقم رکھوے کو جیانے والے ستاروں کی ہے سین کا کتات ایک منور ہے کہ رہی جھنا مشکل ہے کہ اس کو خلیق کرنے والا خود زمین اور آسانوں کا نور ہے۔ آئی روشن کا کتات ایک ورشن دلیل ہے۔ اپنے نورانی خالت کی۔

اگر ذوق نظر میسر ہوتو یہ کا کتات ایک عجب تماشا ہے۔ کرنوں میں آفاب ہیں فطروں میں بھر ہیں ۔

وریا حباب میں ہے ذروں میں دشت ہیں۔ ویکھنے والی نظر ہو تو نظاروں کو کی نہیں۔

اس کا کنات کی وسعتوں کے بارے میں جو پہر بھی کہد دیا جائے ' بلا مبالغہ ہوگا۔ ہم آیک سورج سے وابستہ ہیں اور اس کا کنات میں ایسے کروڑوں سورج موجود ہیں۔ ایسے سیارے اور ستارے دریافت ہو چکے ہیں ' جن کا زمین سے فاصلہ ہزاروں لاکھوں'' سال نور'' ہے۔ یعنی آیک لاکھ چھیا می ہزارمیل فی سینڈ کی رفتارے چلنے والی روشنی آیک ستارے سے زمین پر آنے میں لاکھوں سال لیتی ہے۔ اللہ اللہ' بید وسعت انسان سوچ کر ہی سہم جاتا ہے۔ اس وسیع کا کنات میں زمین کی کیا حیثیت اور زمین میں آیک ملک کی کیا اہمیت اور ملک میں آیک شہراور شہر میں آیک مکان اور مکان میں آیک انسان کی کیا اہمیت اور پھر اس انسان میں آیک چھوٹا سا دماغ کیا جسارت شہر میں آیک مکان اور مکان میں آیک انسان کی کیا اہمیت اور پھر اس انسان میں آیک چھوٹا سا دماغ کیا جسارت کر ہے گا' اس وسیع کا کنات میں آیک مال تے ہیں' جہاں آئی سردی ہے کہ بس انسان ذکر کر بے تو خیال مجمد ہوجائے اس کا کنات میں آیسے علاقے ہیں' جہاں آئی سردی ہے کہ بس انسان ذکر کر بے تو خیال مجمد ہوجائے

، ں ہ ہات ہیں ایسے میں ہے ہیں بہاں ہی سررں ہے کہ ان سال کر رے دیوں بھیر ہے۔ اور کہیں اتن حدت کے سورج بھی پناہ مائگے۔ بید کا ئنات عجب ہے۔ تخلیق اپنے خالق کی مظہر ہے۔ ریوں میں اسلیم میں کہ سورج بھی پناہ مائے۔ بید کا ئنات عجب ہے۔ تخلیق اپنے خالق کی مظہر ہے۔

جس خالق نے اس کا کنات کو تخلیق کا حیران کن مظہر بنایا 'اس خالق نے اسنان کو بڑے دعوت اور ورثوق سے اشرف المخلوقات ہیدا فر مایا۔ایک عظیم احسان ہے 'عظیم محسن کا۔انسان کو بینائی عطا فر مانے والا 'اپنے ہوٹوق سے اشرف المخلوقات ہیدا فر مایا۔ایک عظیم احسان ہے 'عظیم محسن کا۔انسان کو بینائی عطا فر مانے والا 'اپنے ہے۔ ہمال حسن کے پرتو میں اس کا کنات کی ہمدرنگ نیرنگیوں اور رنگینیوں میں جلوہ گر ہے۔

انسان کی پہچان کیلئے کا نئات کوآسان اور زمین کے حوالے سے ظاہر فرمایا گیا۔ انسان اپن ہستی کا سفر زمین پر ہی شروع کرتا ہے اور بیسفر بہبیں تمام ہوتا ہے۔ انسان کے گرد پھیلی ہوئی زندگی اس کے علم کے وسیع ابواب ہیں۔ اسے علم الاساء عطا فرمایا گیا۔ وہ اساء سے اشیاء کو پہچانتا ہے اور پھر اشیاء سے مفاہیم تلاش کرتا ہے ابواب ہیں۔ اسے علم الاساء عطا فرمایا گیا۔ وہ اساء سے اشیاء کو پہچانتا ہے اور پھر اشیاء سے مفاہیم تلاش کرتا ہے اور اب ہیں۔ انسان کی کا نئات اور اسے ہر طرف پھیلے ہوئے سلسلے' اپنی صلاحیتوں اور صفات کے استعارے نظر آتے ہیں۔ انسان کی کا نئات

حسین وجمیل علامتوں کی کا ئنات ہے۔

یبی دہ راز ہے جوانسان کو جانے والا نباتا ہے۔انسان ظاہر سے باطن اور باطن سے ظاہر کا سفر کرنے کیلئے بیدا کیا گیا۔ وہ وجوہ سے نتانج اور نتانج سے وجوہ تلاش کرتا ہے۔ وہ ہرشے کے اندر پنہاں اس جوہرکوڈھونڈ تا ہے جواس شے کا براز ہے اور بیداز اور بید جوہراور بیصفت انسان کی اپئی کسی صفت کا مظہر ہوتی ہے۔
شعر وادب کی ونیا ہیں انسان نے مظاہر فطرت کو استعاموں اور علامتوں کے روپ میں شامل کیا ہے اور اس طرح اس نے جہاں اپنی زندگی کو پر لطف بنایا وہاں اس نے ہرذی جان اور بے جان شے کواسم دیا اور اس کو معنی عطا کئے۔
طرح اس نے جہاں اپنی زندگی کو پر لطف بنایا وہاں اس نے ہرذی جان اور بے جان شے کواسم دیا اور اس کو معنی عطا کئے۔
بہاڑ وں کو انسان نے اپنے عزم کا مظہر کیا۔ نہ بدلنے والا اٹل ادادہ 'پہاڑ کی طرح اپنی جگہ سے نہ بہاڑ وں کو انسان نے اپنے عزم کا مظہر کیا۔ نہ بدلنے والا اٹل ادادہ 'پہاڑ کی طرح اپنی جگہ سے نہ بہاڑ وں کو انسان کا دل ہم آنا یا بھر سے دریا کا نکانا ایسے ہے جسے بخت دل انسان کا دل ہم آنا یا بھر سے آنو کا بہنا۔

دریا کوزندگی کا دریا کہا گیا' جوموت کے سمندر میں ڈوبتا ہے۔ ہر دریا آخر کار تاریک سمندر میں گر جاتا ہے۔ وقت دریا ہے اورلوگ تنکوں کی طرح اس میں بہتے چلے جارہے ہیں۔

دشت وسحرا کوبھی عجب معنی ملے۔ دشت جنوں' دشت وحشت' یادوں کا صحرا' وجھوڑے کا تھل' دشت فرنت اور پھرصحرا کی بیاس۔ بیسب اہل ذوق کے پرمغز استعارے ہیں۔

سمندر کوہستی کا آغاز وانجام کہا گیا۔انسان بادلوں کی طرح سمندر ہے آتا ہے اور واپس سمندر کو چلا جاتا ہے کہ یمی اس کا گھر ہے' یمی خالق ہے یا مظہر تخلیق ہے۔

سمندر یا قلزم سے بڑے معنی وابسۃ ہیں۔ بڑے استعارے ہیں۔ بڑی علامتیں ہیں۔ سمندر روح بے استعارے ہیں۔ بڑی علامتیں ہیں۔ سمندر روح بے استعارے ہیں۔ موتیوں کے زندگی کی وجہ سے پرخوف ہو۔ سمندر مردار کو باہر نکال پھینکا ہے۔ اس کے باطن میں خزانے ہیں۔ موتیوں کے زندگی کے اور اس کے اندر انسان کیلئے بڑے علوم ہیں۔ جب تک سمندر زندہ ہے 'زندگی ختم نہیں ہو گئی۔ سمندر گہرا ہے 'کروا ہے۔ ناقابل سنجیر وسعت کو سمندر کہا گیا۔ فیاضی اور علم کے پیکر کو سمندر کہتے ہیں۔ قلزم رحمت 'وسیج و بے پایال' صفت اللی سخیر وسعت کو سمندر کہا گیا۔ فیاضی اور علم کے پیکر کو سمندر کہتے ہیں۔ قلزم رحمت 'وسیج و بے پایال' صفت اللی جو ادر پھر سمندر خاموش ہو گیا یعنی محبت کی امواج میں تھہراؤ کا مقام۔ موج کے نام سے کتا ہی لٹر پچرموجود ہے۔ آئید رکھیں! انسان نے اسپ گرد رہنے والے جانداروں سے کیا حاصل کیا۔ انہیں کیے کیے معنی بھے۔ ان سے کیا کیا سبق ' عبرت اور نتیج نکا ہے۔

پرندوں کی دنیا میں شاہین کو لیجئے۔ مردمونمن ہی شاہین ہے۔ پرندوں کی دنیا کا درویش آہے۔ آشیانہ نہیں بنا تا۔ بلند پرواز ہے۔ بلند نگاہ ہے۔ بہاڑوں کی چٹانوں میں رہتا ہے۔قصر سلطان سے گریز کرتا ہے۔ بیہ ایک مردئح کی صفات عالیہ ہیں۔

ایک آزاد قوم کیلئے شاہین ایک بہت بڑا استعارہ ہے۔ سورج کو نگاہ میں نہیں لاتا۔ مرجائے تب بھی

زمین پرنہیں گرتا۔ اس کی نگاہ آ سانوں پر رہتی ہے۔ اس کا رزق صالح اور پاکیزہ ہے یعنی زندہ کبوتر شکار کرتا ہے۔ شاہین ما نگ کے نہیں کھا تا۔ قانع ہے۔ غیرت والا ہے۔ متوکل ہے۔ قوی ہے۔ جھپنتا ہے۔ بلنتا ہے۔ خون گرم رکھتا ہے۔ نگاہ تیز رکھتا ہے۔ ورویش میں بادشاہی کرتا ہے اور بادشاہی میں درویش کرتا ہے۔ اقبال کا شاہین ہی اقبال کا مردمومن ہے۔ اقبال نے جوانوں میں عقائی روح کے بیدار ہونے کی دعا کی ہے۔ عقائی روح کا کام ہے آ سانوں کی طرف پرواز کرنا اور پھر شہباز لامکاں 'شہباز طریقت 'شہباز خطابت اور پھر ہمارے شاہین یعنی ہماری ایئر فورس۔ ایک پرندے نے کیانہیں دیا ہمیں۔ یہی خودی کا ترجمان ہے۔ یہی محرم لامکال شاہین یعنی ہماری ایئر فورس۔ ایک پرندے نے کیانہیں دیا ہمیں۔ یہی خودی کا ترجمان ہے۔ یہی محرم لامکال ہے۔ یہی شاہین راز ہستی کا راز دال ہے۔ شاہین بھوک سے مرجاتا ہے 'کین مردار نہیں کھا تا۔ شاہین صفات مومن کا مظہر ہے اور خودی کا تگہبان ہے۔ انسان کی خود شناس کو پرندوں نے بڑی آسانیاں عطافر مائی ہیں۔ گدھ یا کرس۔ اس پر کیا پچھنہیں لکھا چکا ہے 'اندازہ کرنا مشکل ہے۔ آج کے ادب میں گدھ ایک عظیم استعارہ اور علامت بن کے ظاہر ہوا ہے۔

یہ تعلق اور تقرب بھی بڑا مامعنی ہے۔

ی دنیا میں کرتھ کی مردارخوری فضا کو آلودگی اور تعفن ہے بھی بچاتی ہے۔ بہرحال انسانوں کی دنیا میں کرس صفت لوگ موجود رہتے ہیں اور کرکسی عمل بھی جاری رہتا ہے۔

کوتر اور فاختہ امن کے نشانات ہیں۔ یہ صلح اور امن کے استعارے ہیں۔ طوطا ایک ایسا پرندہ ہے جس پر بروے برے اویوں نے بہت کچھ لکھا ہے۔ مواا نا روم نے ایک طوطے کی کہانی لکھی ہے کہ ایک سوداگر نے بنجرے میں ایک بولنے والا طوطا رکھا ہوا تھا۔ سودا لرسفر پر جانے لگا تو اس نے طوطے سے بوچھا کہ تیری کوئی خواہش طوطے نے اپنے گروطوطے کو بیغام بھیجا کہ آزاد فضاؤں میں رہنے والو عریب قیدی کا سلام قبول کرو۔ سوداگر نے بینا مرباتھ ہی سارے طوطے گر کر مرگئے۔ سوداگر نے بین افسوساک خبر اپنے طوطے کو آکر بتائی۔ وہ بھی مرگیا۔ سوداگر نے اسے پنجرے سے نکال کر پھینک دیا۔ وہ طوطا اور گیا اور بولا: ''اے بوداگر! میرے گرونے میری فریاد پر مجھے رہائی کا بہی راستہ بتایا تھا کہ مرنے سے پہلے م جاؤ۔ آزاد ہوجاؤ گے۔ پس یہ ہے وہ راز جوگروم پرکودیتا ہے۔ بہرحال طوطا علم کا بہت بڑا ذریعہ ہے۔

ایک معمولی ساکوا بھی لنریچر کا حصہ بن گیا۔ "کاگا" ایک پیغام ہے کسی آنے والے کا۔ "کاگا" انریا پر بولتا ہے۔ اور پھر پردیسی گھر آجاتے ہیں۔ کوا منافق نہیں 'اندر باہرے کالا ہے جبکہ بگلہ منافق ہے۔ "کال" جیرے کالا ہے جبکہ بگلہ منافق ہے۔ باہر سے مفید اور اندر سے برباطن۔ مجھلی کے انظار میں مصروف عبادت نظر آتا ہے۔ قمری میتر اور چکور '

ای طرح جانوروں میں شیر کولیں۔ اللہ کا شیر ' یعنی اسد اللہ۔ ایک مقام ہے۔ ایک صفت ہے ' ایک انداز ہے ' ضرب بداللہی کا۔ شیر ربانی ایک لقب ہے ' ایک روحانی مقام ہے۔ شیر خواب میں نظر آئے تو روحانی فیض کی دلیل ہے۔ شیر بیبا کی اور جرائت کا مظہر ہے۔

"الله کے شیروں کو آتی نہیں روبائی"

جبال شیر دلیر ہے' وہاں گیڈر بزدل' لومڑی مکار' سانپ چھپا دشمن ہے' چیکیلالیکن زہریلا۔سانپ سبھی و فادارنہیں ہوتا۔

یوسف کے خواب میں آنے والے گیارہ ستارے 'جاند اور سورج ان کے اپنے بھائی اور مال باپ سے استے۔ سجان اللہ! بیعلم اس نے خود عطا کیا ہے 'جس نے انسان کوشاہکارتخلیق بنایا۔ انسان کوشرف بخشنے والے نے انسان کوعلم عطا کیا۔ کا کنات کا علم' کا کنات کی اشیاء کاعلم۔ کا کنات کی زندگی اور اس کے حسن کاعلم۔

یکا نات آئینہ ہے' انسان کی اپنی کا نئات کا۔ ہرطرف انسان کی اپنی صفت پھیلی ہوئی ہیں۔ انسان غور
کرے تو اسے معلوم ہوگا کہ یہی کا نئات انسان کا باطن ہے اور انسان اس کا نئات کا باطن۔ یہ کا نئات ایک کھلی
کرے تو اسے معلوم ہوگا کہ یہی کا نئات انسان کا باطن ہے اور انسان اس کا نئات کا باطن۔ یہ کا نئات ایک کھلی
کتاب ہے جس میں کوئی شک نہیں حقیقت ہی حقیقت ہے' معنی ورمعن' استعارہ ور استعارہ' علامت ور علامت۔

انسان کی کا نئات حسن' حسن کا نئات کا خوبصورت عکس ہے۔'' چاند' محبوب ہے اور چاندنی محبوب کی
یاد۔ چاند دور ہوتو چاندنی پاس ہوتی ہے۔ چاند پاس ہوتو چاندنی ختم ہو جاتی ہے۔ پھول ول میں بہنے والا
دوست ہے اور کا نئا آنکھوں میں کھکنے والا رقیب۔

غ ضیکہ لامحدود جلوہ کا مُنات میں موجود ہے۔ انسان کی تلاش کیلئے اور تلاش ذات کیلئے ای کا مُنات میں ایک مخفی اور حسین کا مُنات موجود ہے۔معنی کی کا مُنات ' جلووُں کی کا مُنات ' انسان غور تو کرے۔

## ائے ہمدم دریہ

تم تو ہونے نڈر تھے۔ تم ماں باپ ہے بھی نہیں ڈرتے تھے۔ تم کسی ناگہانی آفت ہے بھی خوفز دہ نہیں تھے۔ تم سی ناگہانی آواد سے خوفز دہ ہو۔ تم ہارے تھے۔ تم ہونے وصلے والے تھے، گر آئے۔ تم اپنے سائے سے ڈرر ہے ہو۔ تم اپنی اواا دسے خوفز دہ ہو۔ تمہارے بچوں نے تمہیں کس اذبیت سے گزارا ہے۔ بے خوف ول میں خوف کا پیدا ہونا تجب ہے۔ یہ بڑا انتشار ہے۔ بررگوں سے کی گئی گنتا خیوں کی سزا گنتا نے بچوں کی شکل میں ملتی ہے۔ بے ادب اور گنتا نے اولا و والدین کوریزہ بررگوں مے معافی مانگو تا کہ تمہارے بچے تمہاری عاقبت اور عبرت ریزہ کر دیتی ہے۔ میرے دوست والدین کی روحوں سے معافی مانگو تا کہ تمہارے بچے تمہاری عاقبت اور عبرت نہیں۔ جس نے والدین کا ادب کیا' اس کی اولا دمؤ دب ہوگ۔

اگر تمنا حاصل ہے زیادہ ہو' تو اضطراب پیدا ہوگا ' انتشار ہوگا اور اگر حاصل' تمنا ہے زیادہ ہو' تو مرب سے یہ میں مطرب سے معام

سکون کا باعث بنے گا۔ کم آرزو والے انسان مطمئن رہتے ہیں۔

تم محبت بھی کرتے ہو۔ انسانوں سے نہیں 'اشیاء سے۔ تمہیں کثرت عزیز ہے۔ تم آلائش سے آرائش سے 'آرائش سے 'آرائش سے محبت کرتے ہو' تم فطری جذبات سے محروم ہو چکے ہو۔ تم اپنے مکان کو ہی ہجاتے رہتے ہو۔ اس میں فانوس روشن کرتے ہو' اس میں چراغاں کرتے ہو' مگر تمہارے ول کی دنیا میں چراغاں نہیں ہے۔ مکان جھمگار ہے ہیں اور دل بجھے ہوئے۔ باہر کا جراغاں ول کا اندھیرا دورنہیں کرسکتا۔ یہ روشنیاں کیا ہیں' جبکہ اتنا اندھیرا ہے۔ یہ تفار کیا ہیں جبکہ روح کے اندر تنہائی چیخی رہتی ہے۔ یہ انتثار کیا ہے؟ سب منتشر ہیں۔ ایک دوسرے کے پاس رہنے والے ایک دوسرے سے ناشناس کیوں ہیں؟ کیا کوئی کی کوئیس طانتا؟ کیا کوئی کسی کے ول کے قریب نہیں؟

کیا کوئی کی کے اندرنہیں جھانگا؟ کیا سارے ہی سب سے اجنبی ہیں؟ کیا سارے اپ آ ب سے بیگانہ ہیں؟

کیا انجمن صرف تنہائی کا میلہ ہے؟ قبقہوں کے شور ہیں کوئی سسکیاں نہیں سنتا ہے کیا ہنتے ہوئے چرے سب

نقل ہیں 'سب لبادے ہیں ہمہ! تم کون کی دنیا ہیں رہتے ہو۔ جہاں بھیٹر ہے اور تنہائی ہے۔ جہاں آرزووں کے طوفان میں ہیں؟ کیا کوئی کسی کی تااش ہیں نہیں؟

میں لوگ ایک دوسرے سے بچھڑ گئے ہیں۔ کیا سب لوگ سب کی تلاش ہیں ہیں؟ کیا کوئی کسی کی تااش ہیں نہیں؟

میں لوگ ایک دوسرے سے بچھڑ گئے ہیں۔ کیا سب لوگ سب کی تلاش ہیں ہیں؟ کیا کوئی کسی کی تااش ہیں نہیں ۔ کہا تہ کہاں ہو؟ تنہیں کیا ہوگیا؟ تبہارے پاس وقت نہیں نہیں ہے؟ تم خوشی حاصل ہونے واللہ مال خرج کرنے کا وقت بھی نہیں ہے؟ تم نے خوشی حاصل کرنے کیلئے دل بچ ویا' اب خوشی کیسے نے مکان بنایا اور اس بیں رہنے کا وقت بھی نہیں ۔ تم شین بن گئے ہو۔ ہمہ وقت مصروف 'جذبوں سے محسوں کرد گئے۔ ہمہ وقت مصروف 'جذبوں سے محسوں کرد گئے۔ جہاں جرم کی سزا ہے۔ ب عام مزیل ' بے امام مسافرت' بے صفور قلوب' بے عاری' غم اور خوشی سے اندیش ' بے میت سفر' بے معنی نگ ودو' ہے نام مزیل ' بے امام مسافرت' بے صفور قلوب' بے ایک نور دیدے' بے شعور الجمنیں' ہے سب اندیشے' بے وجہ دھڑ کے' بے نصیب کوششیں اور بے لگام وشتیں۔ ' بے میس کری کہاں جا آ رہے ہیں۔ کوششیں اور بے لگام وشتیں۔ ' بے میں سے بیٹ ہیں۔ کہیں ہی ہوں کی کہاں سے آ رہے ہیں۔ کوشور کو جارہے ہیں' آواذیں بی نور دیدے' بے شعور الجمنیں' ہے سب اندیشے' بے وجہ دھڑ کے' بے نصیب کوششیں اور بے لگام وشتیں۔ ' بے سب اندیشے' بے دیں ہوں کی ہوں ہیں۔ کوششیں اور بے لگام وشتیں۔ ' بے سب اندیشے' بیس سے بی ہوں ہوں سے بی ہوں ہوں سے بی ہو

آوازی ہیں اور پچھسائی نہیں دیتا' بھیڑی بھیڑے اور پچھودکھائی نہیں دیتا۔ آنا اور جانا' جانا اور آنا ہیں ہیں ہے۔

انسان کما تا ہے تا کہ زندہ رہے اور زندہ رہتا ہے تا کہ کما تا رہے۔ یہ کیا ہے؟ ہم اس جہان رنگ و بو

میں کیے ڈر رکر رہے ہو؟ ہم نے شاید سوچنا چھوڑ دیا' اچھا کیا۔ سوچنا بہت بری بیاری ہے۔ ابی بیاری جس کا

طلاح نہیں ہے۔ سوچنے والے کو بھی رات کو سورج نظر آتا ہے' بھی دن کو تار نظر آتے ہیں۔ وہ ہرشے کو ایک

اور زادیے ہے و بھیا ہے۔ سوچنے والا الفاظ کے معنی ہی نہیں' معنی کے چہرے بھی و بھیا ہے اور پھر ان چہروں

ے کو کلام ہوتا ہے۔ چہرے کے معنی اور معنی کے چہرے بات ہے۔ لیکن یہ کوئی بات نہیں۔ سوچنے والوں

کی دنیا' دنیا والوں کی سوچ سے الگ ہے۔ سوچنا اور ہر وقت سوچنا ہلاکت ہے۔ تم نے اچھا کیا کہتم سوچ سے

نگل گے۔ اب تم عمل ہی عمل ہو' ہے وجہ اور بے بیج عمل' لیکن تم مصروف ہو۔ شاید تم مصروف رہنے کو کامیا بی

نگل گے۔ اب تم عمل ہی عمل ہو' ہے وجہ اور بے بیچ عمل' لیکن تم مصروف ہو۔ شاید تم مصروف رہنے کو کامیا بی

تکھتے ہو۔ مصردف' بمہ وقت مصروف' مشین کی طرح' دریا کی طرح' چونٹی کی طرح گردش افلاک اور گردش

خالات کی طرح۔ تم سوچ میں وقت ضائح نہیں کر سکتے' کیونکہ وقت قیتی ہے اور اس کی قبت تم وصول کر چکے

عور سے تہیں حرکت دینے والی طاقت کا نام ضرورت ہے اور ضرورت کا بچاری کشرت برست ہوتا ہے۔ کشرت

ہو۔ تہیں حرکت دینے والی طاقت کا نام ضرورت ہے اور میں بی چھے ہے' جو ہے۔

لیکن بھی بھی جب ضرورت ساتھ جھوڑ دے اور عمل کی قدرت ندر ہے تو اس بات پرغور کرنا پیر سب کے ۔ اگر بیرسب بچھاس لئے اکٹھا کیا ہے کہ اسے چھوڑ دیا جائے تو اکٹھا کرنے کا فاکدہ اور بیمکن ہی نہیں کہ اسے نہ جھوڑ ا جائے ۔ یہ جیب بات ہے کہ محنت کی عادت قائم رہے بھی تو انسان کی طاقت کم ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ اس کا سفر جاری رہتا ہے لیکن سفر کی رفتار مرحم ہو جاتی ہے۔ آٹکھیں محفوظ رہتی ہیں لیکن بینائی غیر محفوظ ہے۔ اس کا سفر جاری رہتا ہے لیکن سفر کی رفتار مرحم ہو جاتی ہے۔ آٹکھیں محفوظ رہتی ہیں لیکن بینائی غیر محفوظ ہے۔ اس کا آٹکن پھولول سے بھرا ہوتا ہے ، لیکن وہ رنگوں اور خوشبود کی کے طلسمات سے لطف اندوز ہونا

بھولی چکا ہوتا ہے۔ اس کے دستر خوان کشادہ ہوتے جاتے ہیں'لیکن اس کا ذا لَقَدِختم ہو چکا ہوتا ہے۔ وہ زندگی بھولی چکا ہوتا ہے۔ وہ زندگی بھر کتا ہیں اکٹھی کرتا ہے کہ بھی فرصت ملی تو پڑھیں گئے'لیکن جب لائبرری مکمل ہوتی ہے تو زندگی بھی مکمل ہو جاتی ہے اور اس طرح کتابوں کا مالک ہونے کے باوجود کتابوں سے نا آشنا ہی رہتا ہے۔

ہم ازندگی بوی طویل ہے لین ذندگی بوی مختر بھی ہے۔ نہ گزرے تو ایک لیحنہیں گزرسکتا۔ صدیوں سک ایک لیحنہیں گزرتا اور اگر گزر نے لگے تو صدیاں ایک لیحے ہیں سٹ کر گزر جاتی ہیں۔ ای طرح جس طرح جم کالحہ اور وصال کی صدیاں۔ یہ زندگی عجب ہے نہ سوچو تو گئتی ہی چلی جاتی ہے اور اگر سوچنے لگو تو وقت تھم ہم جاتا ہے۔ گروشیں رک جاتی ہیں۔ ماضی ' حال اور مستقبل صاحب فکر کے سامنے ایک لمحہ ہیں سٹ جاتے ہیں۔ ایسا لمحہ جس میں وہ پرانے کاغذ ' پرانے خطوط' جن میں پرانے چہرے اور پرانی آئی کھیں لکھی ہوتی ہیں ' اچا تک ایسا لمحہ جس میں وہ پرانے کاغذ ' پرانے خطوط' جن میں پرانے چہرے اور پرانی آئی کھیں لکھی ہوتی ہیں ' اچا تک ہوتے ہیں ' نہیں ہوتے اور اس طرح ہونا اور نہ ہونا شروع ہو جاتا ہے۔ ہمدم! بیسب سوچ کے طلسمات ہیں۔ فکر کے کرشے ہیں۔ تمہاری دنیا ہے دور تمہارے جہاں سے الگ ' تمہارے زنانے میں لیکن تمہارے زبان خس وروز میں حاصل اور محرومی ہے ' لیکن صاحبان فکر کے ہاں نہ سود ہے نہ زیاں ہے۔ وہاں مسلسل خلش ہے ' مستقل پیش ہے ' مدام آئش۔

اس کئے تم اپنے سفر پر گامزن ہوئے اپنے شب وروز کو پریشان نہ کروئے مکاتے جاؤ اور کھاتے جاؤ کھاتے جاؤ اور کماتے جاؤ' ہمیشہ ہمیشہ کیلئے۔تمہارے آنگن میں پھول کھلیں' تمہارے مکانوں میں چراغال رہے' تمہارے شہروں میں میلے قائم رہیں اور تمہارا دل' دل کی بات بس دل ہی میں رہنے دو۔

### $\triangle \triangle \triangle$

عیاں تھا جس کی نگاہوں ہے عالم اسرار

اسے خبر نہ ہوئی کیا ہوا ہیں دیوار

یہ کیا غضب کہ مجھے دعوت سفر دے کر
کڑکتی دھوپ میں آنکھیں چرا گئے اشجار

وہاں ہوئی ہے مسخر ظا کی پہنائی

یہاں دھری ہے ابھی تک مزار پر دستار

میں کتنی صدیوں ہے اس انظار میں گم ہوں

الٰہی اب تو مسیحا کو آساں ہے اتار

وہ جس نے توڑ دیا جام آرزو واصف

اسی کے نام سے منسوب ہیں مرے اشعار

اسی کے نام سے منسوب ہیں مرے اشعار

### صدافت

ایک دوست نے دوسرے سے پوچھا ''بھی آپ نے زندگی میں پہلاجھوٹ کب بولا۔'' دوست نے جواب دیا''جس دن میں نے بیاعلان کیا کہ میں ہمیشہ کے بولان ہوں۔'' کے اور جھوٹ ہماری زندگی میں کچھاس طرح شرر وشکر ہوگئے ہیں کہان کو جدا کرنا مشکل سا ہے۔ کاذب ماحول میں صادق کی زندگی ایک کر بلا سے کم نہیں۔
ایک شخ نے اپنے مرید کوخرقہ خلافت عطا کیا اور اسے سی بستی میں تبلیغ کیلئے بھیج دیا۔ پچھ عرصہ بعد شخ کواطلاع ملی کہ ان کا مرید بڑا کامیاب ہے۔ سب لوگ اس سے خوش ہیں۔ شخ نے مرید کوطلب کیا اور کہا کہ خرقہ خلافت واپس کرے۔ مرید نے شخ سے ناراضگی کا سبب دریافت کیا۔ شخ نے کہا سنا ہے کہ سب لوگ تجھ خوش ہیں۔'' مرید نے کہا "آپ کی مہریانی ہے۔'' شخ نے غصہ سے کہا کہ ''سب لوگوں کا خوش ہونا اس بات سے خوش ہیں۔'' مرید نے کہا " آپ کی مہریانی ہے۔'' شخ نے غصہ سے کہا کہ ''سب لوگوں کا خوش ہونا اس بات کا ثبوت ہے کہ تم نے کے بولنا چھوڑ دیا ہے۔''

سی اور جھوٹ کی شاخت ہر انسان کو بیسال میسر نہیں ہوتی۔ ایسا ممکن ہے کہ دو انسان اپنی اپنی صدافت کے زعم میں ایک دوسرے سے دست وگر یبال ہول۔ ایک انسان کا انداز فکر دوسرے انسان کے انداز فکر کے برابرنہیں ہوتا۔ شعور اور ترجیحات کا فرق ایک ہی صدافت کے بیان میں فرق پیدا کر دیتا ہے۔ شہنم کے قطرے سے کے مسکرا ہے ہیں اور رات کے آنسو بھی۔ انداز فکر بدل جائے تو نظارہ بدل جاتا ہے۔

ہم اپنے بچوں کو تج ہولنے کی تلقین کرتے ہیں۔ ہم انہیں کہانیاں ساتے ہیں۔ پریوں کی کہانیاں ، جنات کی شنرادوں کی 'بادشاہوں کی کہانیاں اور بیسب کہانیاں جموث ہیں۔ بچ صدافت کا مفہوم کیا سمجھیں گے؟ ای طرح ایک بچ نابالغ ہونے کے ناطے اور بھی کئی صدافتیں سمجھنے سے قاصر ہے۔ ہمارا افسانہ 'ہمارا ڈرامہ 'سفر نامہ 'افٹائیہ 'غنائیہ 'تخلیقی صدافت تو ضرور ہے لیکن عین صدافت نہ ممکن ہے نہ مدعا ہے۔ اگر او بی تخلیقات کو سخر نامہ 'افٹائیہ 'غنائیہ 'تخلیقی صدافت تو ضرور ہے لیکن عین صدافت نہ ممکن ہے نہ مدعا ہے۔ اگر او بی تخلیقات کو سخر بام ہوئے تو جھوٹ کیا ہے۔ حضرت مولا نا روم کی مثنوی فاری زبان میں قرآن کے مفہوم کے مطابق سے نہیں ہیں 'لیکن ان سے حقیقت کہا تی نہیں مثنوی کی اکثر کہانیاں عربی کے قرآن کے مفہوم کے مطابق سے نہیں ہیں 'لیکن ان سے حقیقت نہی آسان ہوتی ہے۔ باک بیانی نے مثنوی کے اند رہ کرصدافت بن جاتا ہے اگر کوئی اور مصنف ایسی ولی کہانی لکھ دے تو نہ صرف یہ کہ دہ صدافت نہ رہے گی بلکہ فیاشی بھی بن سکتی ہے۔

وراصل صدافت 'بیان کرنے والے کے ساتھ' اپنا رنگ بدلتی رہتی ہے۔کوئی جھوٹا آ دمی سے بولنے

کگے' توسمجھ لینا چاہئے کہ بچ خطرے میں ہے۔ بچ وہی ہے جو سپچ کی زبان سے نکلے۔ سپچے انسان کا حجموث مصلحت پرمبنی ہوسکتا ہے' لیکن جھوٹے انسان کا بچ منافقت کے علاوہ کچھ نہیں ہو

ے اسان کو کہتے ہیں جو موسوں سے برق ہو سماہے ۔ ان جو سے اسان کا بیا اور جب وہ ظلوت میں اپنے شکا۔ منافق کی تعریف ہی ہی ہے کہ وہ مومنوں کے سامنے کہتا ہے کہ وہ ایمان لایا اور جب وہ ظلوت میں اپنے شیاطین کے پاس ہوتا ہے تو کہتا ہے کہ اس نے مومنوں کو بیوتوف بنانے کیلئے ایمان کا اعلان کیا ہے۔ منافق اس انسان کو کہتے ہیں جومومنوں اور کا فروں میں بیک وفت مقبول ہونا جا ہے۔

بعض اوقات سیج کا بیان بے ربط ہونے کی وجہ سے بے معنی ہوجاتا ہے اور اس طرح اپنامفہوم کھو دیتا ہے۔ مثلاً اگر میں یہ کہوں کہ''سورج مشرق سے نکلتا ہے۔ زمین گول ہے۔ پرندے ہوا میں اڑتے ہیں۔ آج ہفتہ ہے۔ میں خوشاب کا رہنے والا ہوں۔ نوائے وفت اچھا اخبار ہے۔''

ہمتہ ہے۔ بن سب سب سب سب سب سب سب ہمتہ ہے۔ اس کئے نغو ہے۔ صداقت کے اظہار کا وقت ہوتا ہے۔ ہر یہ بیان صدافت تو ہے کین بے ربط ہے۔ اس کئے نغو ہے۔ صدافت کی ایک صدافت میں فرق ہے۔ کم علم انسان اور علم والے انسان کی وقت کی ایک صدافت میں بھی فرق ہے۔ مسلم منسان کی صدافت میں بھی فرق ہے۔ مسلم فرق ہے۔ بے یقین انسان کی صدافت میں بھی فرق ہے۔

ہم ہے کوا بی سپائی کے معیار کے مطابق جانتے ہیں۔ قاتل اور مقتول کا رب تو ایک ہے کیکن دونوں مربق بیک ہے کوا بی سپائی کے معیار کے مطابق جانتے ہیں۔ قاتل اور مقتول کا رب تو ایک جیسانہیں مان فریق بیک وقت اس صدافت کو کیسے مان لیں۔ بیار اور صحت مند انسان ایک ہی صدافت کو ایک جیسانہیں مان کے خرضیکہ ہر انسان اپنے معیار فکر سے بچے اور جھوٹ کا اندازہ کرتا ہے۔ محبت کرنے والوں کی صدافت اور ہے محروم محبت کا بچے اور ہے۔ مثال کے طور پر لفظ" انسان" کولیں۔ ہر آ دمی انسان کے بارے میں الگ شعور کھتا ہے۔ انسان کی تعریف میں ہمیں طرح طرح کے بیان ملیس گے۔ مثلاً:

انسان اشرف الخلو قات ہے۔

انسان ظلوم وجبول ہے۔

انسان ہی احسن تقویم کی شرح ہے۔انسان اسفل السافلین بھی تو ہے۔

فطرت انسان پرفخر کرتی ہے۔

فطرت انسان کے اعمال پرشرمندہ ہے۔

انسان روشنی کا سفیر ہے۔

انسان اندهیرے کا مسافر ہے۔

انسان کوسوچنے والا بنایا گیا ہے۔ اس کے سینے میں دھڑ کنے والا دل ہے۔ انسان کے پاس سوچنے کا وقت ہی نہیں۔اس کے سینے میں برف کی سل ہے۔ انسان کوانسان ہے اتن محبت ہے کہ انسان انسان پر مرتا ہے۔ انسان کوانسان سے اتن نفرت ہے کہ انسان انسان کو مارتا ہے۔

انسان رحمان کا مظہر ہے۔

انسان شیطان کا پیرو کار ہے۔

انسان فطرت کے ہرراز سے باخبر ہے۔

انسان کی خاطر اللہ نے شیطان کو دور کر ویا۔

شیطان کی خاطر انسان اللہ سے دور ہو گیا۔

انسان کواس کے مل اور ارادے میں آزاد رہنے دیا گیا۔

انسان کے ممل پر جبر کے پہرے بٹھا دیئے گئے۔

انسان کواللہ نے آزادی دی' بادشاہی دی' عزت دی۔

انسان کوکس نے مجبوری دی علامی دی ولت دی ؟

انسان حیا کا پیکر ہے۔ انسان لطافتوں کا مرقع ہے۔

انسان جنسیات کے تابع ہے۔ انسان معاشیات سے مجبور ہے۔

انسان ساج بناتا ہے۔

انسان ساج شکن ہے۔

انسان ملح کا خوگر ہے۔

انسان جنگ و جدال کا شائق ہے۔

انسان كوعلم ملا وندگى ملى \_

انسان کو جہالت ملی موت ملی ۔

انسان ونیامیں بہت کھے کھوتا ہے۔ بہت کچھ یا تا ہے۔

انسان نہ چھے کھوتا ہے نہ چھ یا تا ہے۔ وہ صرف آتا ہے اور جاتا ہے۔

غرضیکہ ایک لفظ ''انسان ' کی صدافت ہی اتی وسیع المعنی ہے کہ اس کے کوئی معنی نہیں انسان اپنے ہے ہے۔ انسان پچھ ہے۔ انسان پچھ ہی نہیں۔ انسان کے بارے میں کیا بات پچ ہے ' پچھ فیصلہ نہیں ہوسکی انسان اپنے عقید سے کو پچ اور دوسروں کے عقائد کو جھوٹ کہتا ہے۔ ہم اپنے وطن کی خاطر مر جائیں تو شہید۔ دہمن اپنے وطن کی خاطر مر مٹے تو واصل ہے جہم ہے نہیں سوچ سکتے کہ دوسروں کا عقیدہ ان کیلئے اتنا ہی واجب الاحترام ہے جتنا ہمارے لئے ہمارا عقیدہ۔ پیدا کرنے والے نے ہی خیر اور شرکو تخلیق فر مایا۔ انسانوں کی سرشت میں دنیا کی محبت اور آخرت کی طلب رکھ دی گئی۔ فطرت نے کسی کے ہاتھ میں کاسہ گدائی وے دیا اور کسی کے سر پر تاج محبت اور آخرت کی طلب رکھ دی گئی۔ فطرت نے کسی کے ہاتھ میں کاسہ گدائی وے دیا اور کسی کے سر پر تاج شاہی پہنا دیا۔ ایک کی خوشی دوسرے کاغم ہے۔ پچ اور جھوٹ کی پیچان بکساں کیسے ہوسکتی ہے؟

ہم جو پچھ دیکھتے ہیں' اسے ویسے ہی ہی سجھ لیتے ہیں' دور بین' خرد بین نے ثابت کر دیا ہے کہ ہم جو پچھ دیکھتے ہیں وہ ویسے ہیں۔ ہاری عمر بردھ رہی ہے لیکن ہم ہورہی ہے۔ دیکھتے ہیں وہ ویسے ہی نہیں ہم ساکن ہیں' لیکن ہم متحرک ہیں۔ ہاری عمر بردھ رہی ہے لیکن ہاری عمر کم ہورہی ہے۔ یہ سائنس نے انسان کو آسائشیں دی ہیں۔ انسان کو تحفظ دیا ہے۔ انسان کو زمین سے اٹھا کر آسان تک پہنچا دیا ہے۔ لیکن میر بھی تو بچ ہے کہ سائنس نے انسان کا جینا حرام کر دیا۔ انسان کو غیر محفوظ بنا دیا۔ انسان کا آسانی سفر زمین برآگ برسانے کیلئے ہور ہا ہے۔

سے اور جھوٹ صرف بیجان کے درج ہیں۔ان میں سے پچھ باطن نہیں۔اس کا نئات میں سب سے بچھ باطن نہیں۔اس کا نئات میں سب سے بڑی سچائی میہ ہے کہ جو پچھ تخلیق کیا گیا ہے وہ باطل نہیں ہے۔ بڑی سچائی میہ ہے کہ جو پچھ تخلیق کیا گیا ہے وہ باطل نہیں ہے۔

ایک ملک کی سچائی دوسرے ملک کی سچائی نہیں ہے۔ہم جس شے سے کراہت کرتے ہیں 'وہ دوسرے

ملک میں مرغوب غذا ہے۔ اس طرح ایک زمانے کا جھوٹ دوسرے زمانے کا بچے ہوسکتا ہے۔ فاصلول سے سے سے نظر آنے والی شے قریب سے دیکھوتو جھوٹ ہے سراب ہے۔

زمین پر جاند کی جاندنی ہے کیکن جاند پر جاندنی نہیں۔ اب اصل صدافت کیا ہے۔ زندگی کا خواب الگ ہے۔خواب کی زندگی الگ۔

انیان کسی ایک صدافت کے سفر میں ہوتا ہے۔ اسے راستے میں اور طرح کی صدافتیں ملتی ہیں۔ وہ انہیں جھوٹ سمجھ کر چھوڑ دیتا ہے۔ انہان اپنے لئے جو پچھ پسند کرتا ہے 'عین ممکن ہے کہ اس کیلئے نقصان وہ ہو۔ اس طرح وہ اپنے لئے جو پچھ ناپند کرتا ہے 'عین ممکن ہے کہ وہ اس کیلئے مفید ہو۔ یعنی ہماری اپنی پسند اور ناپسند کی صدافت بھی جھوٹ ہوسکتی ہے۔

ای طرح منافقین اگرمسجد بنا ئیں اور ان کی نیت بیہ ہو کہ مسلمانوں کو نقصان پہنچایا جائے تو بیچکم ہے کہ ایسی مسجد کو گرا دیا جائے۔مسجد سچے ہے' کیکن بدنیت انسان بنائے' تو جھوٹ ہے۔

ہرانسان سچے اور حجوث کا فیصلہ نہیں کر سکتا۔ ایک عدالت کا سچا فیصلہ دوسری عدالت میں ہی حجوث ہو جاتا ہے اور دونوں عدالتیں سچی ہیں۔

سے اور جھوٹ کی پہچان اس لئے ناممکن ہے کہ سے اور جھوٹ کا تعلق عقیدے سے ہے۔ تتلیم سے ہے۔ اس میں شخقین کا پہلو کم ہے۔ ہے۔ اس میں شخقین کا پہلو کم ہے۔

ہم سچائی کی تلاش میں نکلیں تو ہمیں سچائی نہیں ملے گی۔سچائی نہیں مل سکتی۔ زیادہ سے زیادہ ہم صرف سچے انسان تک پہنچ سکتے ہیں۔ہم جس انسان کو سچا مان لیں' اس کا فرمایا ہوا ہر لفظ سچے ہے۔ سچے کا فرمان سچے ہے۔ سے کا فرمان سچے کے مارت کی ہے۔ سے کو ماننے کیلئے ہمیں خود سچائی کا راستہ اختیار کرنا ہے۔ صادق کو ماننے والا صدیق ہی تو ہوگا۔ صادق کی ہر بات صدافت ہے۔

اس صدافت کے حوالے ہے ہی صدافت کا ئنات یا صدافت ہستی کی پہچان ممکن ہے۔ اگر صادق کا حوالہ نہ ہوتو سے اور جھوٹ کے الفاظ اپنی اہمیت کھو بیٹھتے ہیں۔ہم نے سیچ دل سے صادق کی ہر بات کو سے مان کر زندگی کا شعور حاصل کرنا ہے۔

صادق تک رسانی ہی اصل صدافت ہے۔ صادق مل گیا تو سب صداقتیں مل گئیں۔ صادق کے مخالف راستے میں کذب ہے جہل ہے کمکہ ابوجہل ہے۔

صاوق کے فرمان میں اپنی وضاحتیں شامل کرنے سے پیچ میں دراڑیں پڑ جاتی ہیں۔ صابق الہام بولتا ہے' ہم ابہام بولتے ہیں۔

قرآن الله کا کلام ہے' سے ہے۔۔۔۔۔جق ہے۔تفسیر انسان کی وضاحت ہے۔ممکن ہے گئی نہ ہو۔ الہامی کتاب کی تفسیر صاحب الہام ہی لکھ سکتا ہے۔ سے کو سے ہی رہنے دیا جائے' اسے کوئی اور لباس نہ پہنایا جائے۔

### وعلاه

الله كريم كا ارشاد ہے كہ ہم ہے ہارے وعدوں كے بارے ميں باز پرس ہوگى۔ وعدہ حال ميں "مستقبل" كے بارے ميں كيا جاتا ہے اور جب مستقبل حال بنتا ہے تو وعدہ كرنے والا" حال" ماضى بن چكا ہوتا ہوا در بات آئى گئى ہو چكى ہوتى ہے۔

اینے عدول کا پاس کرنے والے لوگ عظیم ہوتے ہیں۔ وہ ہر حال میں اپنے الفاظ کوعمل کا جامہ پہناتے ہیں اور سیج تو یہ ہے کہ انسان کی زبان سے نکلا ہوا لفظ انسان کے باطن کا اظہار ہے۔ اس طرح نیات اعمال سے اور اعمال نیات سے ظاہر ہوتے رہتے ہیں اور انسانوں کی پہپان بھی ہوتی رہتی ہے اور ان کی عاقبت بھی مرتب ہوتی جاتی ہے۔

ہماری زندگی چونکہ کثیر مقاصد کی زندگی ہے' اس لئے ہمارے وعدے بھی کثرت سے ہوتے ہیں اور وعدول کی کثرت وعدول کی عظمت ختم کر دیتی ہے۔ اکثر وعدے متضاد اور متصادم ہونے کی وجہ سے پورے نہیں ہو سکتے۔ اگر وعدے کم کئے جا کمیں تو ان کے پورا ہونے کا قوی امکان ہوسکتا ہے۔

ہمارے وعدے ہمارے اپنے ساتھ ہوتے ہیں اوگوں کے ساتھ ہوتے ہیں اور خدا کے ساتھ ہوتے ہیں اور خدا کے ساتھ ہوتے ہیں۔ ہمارا عزم ہمارے اپنے ساتھ ہمارا وعدہ ہے۔ اسے پورا کرنے کی سعی کی جاتی ہے۔ بھی بھی حالات اور حاوثات رستہ نہیں دیتے اور ہم اپنے عزائم کو حسرتوں میں شار کرکے چپ ہوجاتے ہیں۔ ہرآ دمی کا میاب ہونے کا عزم کرتا ہے اور ہرانسان کا میاب نہیں ہوسکتا۔ یہ واقعات کی مختی کی وجہ سے ہوتا ہے اور ہم ٹریجٹری کا شکار ہوجاتے ہیں۔

لوگول سے وعدہ بعض اوقات مجبوری کے سبب کیا جاتا ہے۔ وعدہ بات کوکل پرٹالنے کا ذریعہ ہوتا ہے ' لیکن یہ بات کلتی نہیں۔ ہمارا وعدہ لوگوں کو منتظر رکھتا ہے اور وعدہ پورا نہ ہوتو لوگ ہمارے کروار کے بارے میں قیاس آ رائیاں کرنے گئے ہیں۔ حقیقت میں ہر وعدہ مشروط ہوتا ہے کہ اگر حالات سازگار رہے تو وعدہ پورا ہوگا اور اگر وہ تعلق جس کی بنا پر وعدہ کیا جاتا ہے 'قائم ہی نہ رہے تو ایفائے عہد کی ذمہ داری ختم می ہو جاتی ہے۔ اور اگر وہ تعلق جس کی بنا پر وعدہ کیا جاتا ہے 'قائم ہی نہ رہے تو ایفائے عہد کی ذمہ داری ختم می ہو جاتی ہے۔ دوسروں کی وعدہ خوب سے وعدہ محبت سے مشروط ہے۔ دوسروں کی وعدہ خلانی کا گلہ کرنے والے بھول جاتے ہیں کہ انہوں نے خود کیا وعدہ کیا ہوا تھا۔

ای طرح استاد شاگرد' پیرمرید اورگرد چیلے کے درمیان وعدے دوطرفہ ہوتے ہیں۔استاد علم دینے کا وعد وکرت ہوتے ہیں۔استاد علم دین دعد وکرتا ہے اور شاگردادب کرنے کا۔اگر شاگردادب جھوڑ دے تو اس کاعلم سے محروم ہونا اس کا ازلی مقدر بن جاتا ہے۔ اس میں استاد کا ایفائے عہد دخل ہی نہیں دے سکتا۔ مرید گستاخ ہوجائے تو وہ سارا نظام طریقت ہی ختم ہوجا تا ہے۔ پیرکی نظر النفات بھی فیض نہیں دے سکتی۔ فیض ادب کا نام ہے اور محرومی گستاخی کا نام۔ انسان کو اپنے عہد پورے کرنے کا تھم ہے۔ یہی بڑے نفیب کی بات ہے کہ ہم اپنے موقف پر قائم

رہیں۔اپے الفاظ کی عزت کریں۔اپے عہد پورے کریں۔اگر ہم حق طلب ہیں تو ضرور رستہ ملے گا۔حقیقت کے متلاثی مایوس نہیں ہوتے۔

ہماری زندگی وعدوں سے بھری ہوتی ہے۔ ہم ہرقدم پرایک وعدے سے دوچار ہوتے ہیں۔ ایسا ہوگا ایسا کریں گے' ایسا ہی ہوتا ہے اور پھرای زندگی میں ایک وعدہ' جواکثر یادنہیں رہتا موت سے ہے۔ ایک دن موت سے مانا ہے اور وہ دن کسی دن بھی آ سکتا ہے اور اس طرح باتی سب وعدے دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں۔ ہمیں زندگی سے کئے ہوئے وعدے وعدے بھی پورے کرنا ہیں اور موت سے کئے ہوئے وعدے ہوئے

ہارا وعدہ خدا کے ساتھ بھی ہے۔ کلمہ طیب ایک عہد ہے۔ ایک وعدہ ہے کہ ہم اللہ کے علاوہ کسی کو معبود نہیں بانیں گے اور اللہ کے مجوب علی کے ہر جات کو معبود نہیں بانیں گے اور اللہ کے مجوب علی کہ ہر بات کو صدق دل سے قبول کریں گے۔ یہ وعدہ ہمارا ایمان ہے۔ زندگی کی مجبوریاں اکثر اس وعدے کو بورا کرنے کی مہلت نہیں دیتی۔ جولوگ اللہ کے ساتھ کے ہوئے وعدے پراستھامت سے قائم رہان پر ملائکہ نازل ہوتے ہیں۔ وہ حالات کی کی بیشی ہے اپنے وعدے کی حرمت کی حفاظت کرتے ہیں۔ یہی لوگ یقین کے چراغ روثن ہیں۔ وہ حالات کی کی بیشی سے اپنے وعدے کی حرمت کی حفاظت کرتے ہیں۔ یہی لوگ یقین کے چراغ روثن سے میں دیا ردوں کی شفا ان لوگوں کے دم سے ہے۔ انکا سرتن سے جدا کر دیا جائے تو بھی ان کی زبان سے قرآن جاری رہتا ہے۔ سلام ہوان کی بارگاہ مقدس میں۔

اللہ تعالیٰ نے بھی انسان ہے وعدہ کئے ہوئے ہیں۔ نیک اعمال والوں کیلئے جنت کی نشارت ہے اور بداعمال لوگوں کو دوزخ میں لے جا کر کہا جائے گا کہ'' یہ ہے وہ جہنم جس کاتم سے وعدہ کیا گیا تھا۔''

اللہ کے وعدے تی ہیں۔ اللہ کے وعدے پورے ہوکرر ہے ہیں۔ ہم لوگ شب وروز کے حصار میں اللہ کے وعدے تی ہیں۔ ہم لوگ شب وروز کے حصار میں گھرے ہوتے ہیں۔ ہم جلد باز اور جھڑالو ہیں۔ ہم فوری طور پر اپنے اکمال کا نتیجہ چاہیے ہیں کہیں الیا نہ ہو کہ ہمیں ہمیلت عطا فرما تا ہے کہ ہم خود اپنے اکمال کا جائزہ لیں۔ نوری نتیج کی صورت میں کہیں ایبا نہ ہو کہ ہمیں عبرت ہدو چار ہونا پڑے۔ ابھی وقت ہے۔ نتیجہ ہے۔ تو بہ کے ذریعے اپنی بدا ممالیوں سے نجات حاصل کی عبرت ہو وچار ہونا پڑے۔ اللہ کا وعدہ ہے۔ مسلمان اسلام سے جائے۔ اللہ کا وعدہ ہو۔ مسلمان اسلام سے مجت اور وابستگی قائم کھیں۔ یقین کا دامن ہاتھ ہے نہ چھوٹے، حالات کا بہتر ہو جانا اللہ کا وعدہ ہے 'پورا ہوگا۔ میں جو وجہ کی ہو۔ ایک سیاستدان وہی ہے جو وعدہ کرنے میں کئی ہو۔ ایک سیاستدان وہی ہے جو وعدہ کرنے میں کئی ہو۔ ایک سیاستدان ہی کئی نے چھے والا نے پوچھا'' آپ نے اشنے وعدے کئے' پورا کوئی وعدہ نہیں کیا۔' وہ بولا'' ابھی ایک وعدہ باتی ہے۔' پوچھنے والا نے پوچھا'' کیا؟'' اس نے کہا'' وعدہ پورا کرنے کا وعدہ تو ایک کیا ہی نہیں؟''

تخلیق پاکتان ایک وعدہ تھا۔ خدا کے ساتھ' مسلمانان پاکتان کے ساتھ' مسلمانان ہند کے ساتھ'

بلکہ سلمانان عالم کے ساتھ۔ یہی وعدہ ہمارا آئین ہے 'بلکہ ہمارا دین ہے۔ اللہ کی زمین پر 'اللہ کے بندوں پر ' اللہ کے دین کا نفاذ ہی وہ وعدہ تھا جو پورا ہونا چاہئے۔ لوگوں کی زندگی بھی کامیاب بنائی جائے اور عاقبت بھی۔ غریب کو مابوس نہ ہونے دیا جائے اور امیر کومغرور نہ ہونے دیا جائے۔ یہ وعدہ اس وقت پورا ہوگا جب نہ کوئی مظلوم ہوگا نہ محروم۔

بہرحال اگر ہم اپنے وعدوں کو پورا کرنے کا عزم صمیم کرلیں تو معاشرے سے برائی فتم ہوسکتی ہے۔ ایک سرکاری ملازم جس کا وعدہ تنخواہ کے عوض کلام کرنے کا ہے' اپنی محنت یا خدمت کا معاوضہ رشوت کی شکل میں طلب نہیں کرے گا۔ وعدہ بہرحال وعدہ ہے۔

تنبائی میں کئے ہوئے وعدے جب پورے نہیں کئے جاتے تو عدالتوں میں ان کی تشہیر ہوتی ہے۔ از دواجی زندگی کا سکون وعدہ خلافی کی وجہ ہے برباد ہوتا ہے۔محبت کے رشتے طلاق کی تکوار سے کٹتے ہیں۔ بیہ سب وعدوں کی عزت نہ کرنے کا نتیجہ ہے۔کاروباری زندگی میں وعدہ خلافیاں عدالتوں میں اذبیت ناک مراحل طے کرتی ہیں۔

قانون وعدہ فٹکنی کی الگ انداز میں سزا رکھتا ہے۔ اللّٰہ کریم نے وعدہ خلافی کی الگ انداز میں سزا مقرر کررکھی ہے۔

مناسب ہے کہ انسان وعدہ کرنے سے پہلے غور کر لے۔لیکن جب وعدہ کرلیا جائے تو اِسے ہر حال میں پورا کرنے کی سعی کی جائے۔اسلام نے ہمیں صدافت کا درس دیا ہے اور سب سے زیادہ صادق الوعدہ ہستی حضور پر نور علیہ کی ہے اور اس ہستی کا ہر وعدہ ہمیشہ پورا ہوا۔ درود وسلام آپ علیہ کے وعدوں کی صدافت پر۔

نور علیہ کی ہے اور اس ہستی کا ہر وعدہ ہمیشہ پورا ہوا۔ درود وسلام آپ علیہ کے وعدوں کی صدافت پر۔

ہے کہ کہ کہ

# اسلام+فرقه=صفر

اگر کلام البی یا قرآن کریم میں کسی لفظ کا اضافہ کر دیا جائے یا کسی لفظ کی تخفیف کر دی جائے تو وہ قرآن نہیں رہے گا اورتحریف کرنے والا واجب القتل ہوگا۔

قرآن کریم اللہ کا کلام ہے اور اتنا تکمل ہے کہ اس میں اللہ کے لفظ کا اضافہ بھی ممکن نہیں۔قرآن سے لفظ شیطان نکالناممکن نہیں ' بلکہ قرآن کی زبر زبر پیش کو بدلناممکن نہیں۔ اس کی حفاظت اللہ کریم نے ایسے انداز سے فرمائی ہوتی ہے کہ یہ مقدس قرآن جیسا تھا ویہا ہی ہے اور ویہا ہی رہے گا۔ نہ بدلنا قرآن کا اعجاز ہے۔اگر خدانخواستہ یہ بدل جائے تو یہ قرآن نہیں ہوگا۔ قرآن کی تر تیب کو بدلنا بھی ممکن نہیں۔ قرآن ای کتاب کا نام ہے۔ کسی اور کتاب کو سی اور زبان کا قرآن کہنا 'قرآن مقدس کی شان میں گستاخی ہے' گناہ ہے۔

ای طرح اللہ کریم کے بارے میں جوعلم، تعلیم' اطلاع' خبر اور ارشاد حضور انور علیہ کی زبان سے عطا ہوا' وہی اللہ کے بارے میں حرف آخر ہے۔ کسی اور ندجب کا کوئی اور بیان' جو ماسوائے بیان پینمبر ہوگا۔ ہمارے لئے نہیں ہونہ آخر ہے۔ کسی اور ندجب کا کوئی اور بیان' جو ماسوائے بیان پینمبر ہوگا۔ ہمارے لئے نہیں ہے۔ مثلا اللہ کو کسی ایسے اسم سے پکارنا جس کی سند حضور انور علیہ ہے نہ ملی ہو' مناسب نہیں۔ بیرکواللہ اور اللہ کو پیرکہنا نامناسب ہے۔

الله کریم کی جوصفات عالیہ حضور علی ہے بیان فرما دی ہیں' بس وہی صفات ہیں۔ جیسے اس زمانے میں' ویسے ہی آج کے دور میں اور ویسے ہی ہمیشہ ہمیشہ۔

الال كما كان

الله کریم ہم نے دریافت نہیں کیا' معلوم نہیں کیا۔ ہمیں حضور اقدس علیہ ہے کی ذات نے فرما دیا' ہم نے تسلیم کیا۔ ہم نے سنا اور مان لیا۔

اگریہ کہہ دیا جائے اللہ ہمارے شہر میں کسی انسان کی شکل میں موجود ہے تو بغیر کسی لیمے کے تو نف کے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ بیرجھوٹ ہے' بہتان ہے' سراسر غلط ہے۔

اگر کوئی شخص نیے کیے کہ اس سے اللہ نے کلام کیا اور اس سے کہا ہے کہ وہ لوگوں سے کہہ دے کہ عذاب آنے والا ہے' تو یہ غلط ہوگا اور کہنے والاحجوثی نبوت کا دعویٰ دار لائق تعزیر ہوگا۔

اگر کوئی انسان ہے کہہ دے کہ وہ اللہ ہے جو جاہے منوا سکتا ہے تو یہ بات غلط ہوگی' ناممکن ہوگی۔ کن فیکون کی طاقت اللہ ہے۔ اللہ کے باس انسان کا کہا ہوا اللہ کا کہا ہوانہیں ہوسکتا۔ الا بیہ کہ وہ انسان انسان کامل حضور اکرم علیہ کی ذات گرامی ہو۔ وہ ذات جو بغیر وحی کے کلام نہ کرے اور بیصفت کسی امتی سے منسوب کرنا مناسب نہیں۔

الله اور صرف الله كو ماننے اور اس سے تعلق كا نام اسلام نہيں ۔حضور اكرم عليا كے وسلے كے بغير

تقرب البي كاتصور خارج ازاسلام بـــ

ہم پراللہ کی اطاعت فرض ہے۔ اللہ کی عبادت ضروری ہے' کیکن تقرب حق کا کوئی ایبا دعویٰ جوحضور انور علقہ کے فرمائے ہوئے میزان کے علاوہ ہو' بہتان ہے اور اسے فلط ثابت کرنے کا تکلف بھی غیرضروری ہے۔ ای طرح اسلام ایک مکمل اور محفوظ دین ہے۔ اس کو پخیل کی سند مالک حقیق نے خود یہ کہہ کرفر مائی کہ ''الیوم اکملے ملک دیا گیا' اس کے بعد کے اضافے 'تخلیفیں' 'الیوم اکملے میں دین' جس دین' جس کھڑی جس لوے ہید ین کھمل کر دیا گیا' اس کے بعد کے اضافے 'تخلیفیں' تحریفیں' رنگ رنگ کی وضاحتیں' انو کھی تشریحات اسلام پر احسان نہیں بلکہ اس کے برتکس اسلام کو اس کے بنیادی رنگ رنگ کی علاوہ کسی اور رنگ میں پیش کرنے کی سعی نامناسب ہے۔

اسلام کا اصل رنگ وہی ہے جو یوم تکمیل کے دفت تھا؛ جس طرح ایک خواب خواب خواب خواب خواب میں خواب میارک ایک خواب میں کررہ جاتا ہے اس طرح اسلام کی حقیقت وضاحتوں کے مبارک اپنی رنگارنگ تعبیروں کی دجہ سے خواب میں کررہ جاتا ہے اس طرح اسلام کی حقیقت وضاحتوں کے اضافی بوجھ میں دب کررہ گئی ہے۔

آج تک سورج کے منور ہونے کا ثبوت کسی نے پیش نہیں کیا۔ شاید اس لئے کہ سورج کا ثبوت ریکھنے والی آئکھ کے علاوہ ممکن نہیں اور دیکھنے والی آئکھ کوثبوت در کارنہیں۔

الله کو ثابت کرنے کی کوشش کرنے والا بھی اتنا ہی گمراہ ہے جتنا اللہ ہے انکار کرنے والا۔ اللہ ثابت کرنے ہے۔ ٹابت کرنے ہے۔ پرشلیم بغیر ایمان کے نبیں ور ایمان پیغیر علیہ کی کرنے ہے۔ پرشلیم بغیر ایمان کے نبیں ور ایمان پیغیر علیہ کی صداقت کوشلیم کرنے کا نام ہے اور برشلیم اطاعت شریعت محمدی علیہ ہے۔ اسلام تحقیق سے نہیں 'تشلیم سے حاصل ہوتا ہے۔

اسلام کومل سے نکال کرعلم میں داخل کرنے والے اسلام کے من نہیں ہیں۔ اسلام پر کتابیں لکھنا اور کتابیں لکھنا اور تجارے کرنا اور تقریریں کرنا اسلام نہیں۔ ایک کافر اسلام پر یا حضور علیہ کی حیات طیب بر کتاب لکھ کرتو مومن نہیں ، وسکتا۔ مومن وہ ہے جس کو اعتاد شخصیت نبی علیہ حاصل ہو اور جسے وابستگی نبی علیہ عاصل ہو۔ مومن وہ نہیں ، جسکتا۔ مومن وہ نہیں ، جسکتار کھارے تو وہ اسے قرآن سانا شروع کر دے۔ مومن وہ نہیں ، جو وعدہ پورا نہ کرے اور نماز پوری کرے۔ مومن وہ نہیں جو منبر پر کھڑے ہو کرمسلمانوں میں اختتار پھیلائے۔ فرقہ برست ، حق برست نہیں ہوسکتا۔

اسلام مسلمانوں کی وحدت فکر وعمل کا نام ہے اور بیرا یک حقیقت ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت ہمیشہ اسلام کے قریب رہے گی۔ وحدت ملت سے جدا ہونے والا فرقہ اسلام سے بیدا ہو جاتا ہے۔

شارجین اسلام کی طویل اورمعکوس وضاحوں نے فرقے تخلیق کئے ہیں۔ فقہا' علماء اور فقراء کی نیت پرشک نہیں۔ ان کا مذہر درست' ان کے ارشادات ہجا' لیکن مسلمانوں کی وحدت' ان کی تغییر وترقی کیلئے اسلام کے اتنے فرقے کس حد تک موزوں رہے' تاریخ شاہر ہے۔ اسلام کے شجر کواشے پیوند لگائے جاچکے ہیں کہ اس کا اصل رنگ دب کر رہ گیا ہے۔ اگرید مان بھی لیا جائے کہ سب فرقے اپنے مقام پر صادق ہیں' تو بھی فرقہ سازی کاعمل خوبصورت عمارت کو اینٹ اینٹ میں تقسیم کر دے گا اور اسلام کا رعب جمال' جو باعث عروج و کمال تھا' اضمحلال و زوال کا شکار ہو جائے گا۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہر فرقہ وحدت ملت کی طرف سفر کرے اور ایک بار پھر وہی مقام حاصل ہوجائے جواسلام کاحق ہے اور بیحق برحق ہے۔

بوے افسوں کا مقام ہے کہ جارے ہاں کئی لاکھ مساجد ہیں اور کئی لاکھ آئمہ مساجد۔ اسکے باوجود توم کا عالم یہ ہے کہ معاشرے میں تمام برائیاں موجود ہیں۔ اسلام کا بیان بہت ہو چکا' اب اسلامی عمل کا وقت ہے۔ اپنے ساج کی تطہیر اور اس کے بعد تطہیر نظام دنیا منصب اسلام ہے۔

آئے ایک سرسری جائزہ لیں کہ ہمارے ہاں اسلام کے نام پر کیا کیا ہور ہا ہے اور اس کا بتیجہ کیا برآ مد

ہور ہاہے۔

نہ ہی فرقے اور ان کے سربراہ ' دوسرے نہ ہی فرقوں اور ان کے سربراہوں پر تنقید کر رہے ہیں۔
مقام تو حید اور مقام رسالت علی کے سخفظ کے نام پر ایک گروہ دوسرے گروہ کا مخالف ہے۔ یارسول اللہ علی کے
کہنے یا نہ کہنے پر ابھی تک دلائل دیئے جارہے ہیں۔ تبلیغی جماعتوں کے انداز فکر پر بہت کچھ کہا جارہا ہے۔ تقریباً
ہرفرقے کے پاس ہردوسرے فرقے کیلئے فتوکی کفر موجود ہے۔

مسلمانوں کواسلام کا ماضی سنا سنا کرملت اسلامیہ کوقصہ ماضی بنایا جارہا ہے۔اسلام میں اتنا اسلام ملا ویا گیا ہے کہ اب بتیجہ صفر ہے۔ ہر فرقہ اسلام کے نام پرعلیحدہ ہوتا جارہا ہے' حالانکہ اسلام وحدت ملت کا نام م

، سیای اور ساجی تحریکیں اسلام کے نام پر قائم ہیں اور ان میں اتنا فرق ہے کہ اصل اسلام کا پیتہ نہیں چائی۔ چلنا۔ایک مسلمان ملک کا معاشرہ دوسرے مسلمان ملک کے معاشرے سے مختلف ہے۔ سیحے اسلامی معاشرہ کہیں قائم نہیں ہوسکا۔

اسلام برمسلمان کی ذمہ داری ہے' اس لئے سب کے غور کرنے والی بات ہے کہا کہ مسلمان ملک دوسرے مسلمان ملک کے خلاف جنگ جہادار رہا ہے۔ مسلمان مسلمانوں سے از رہے ہیں۔ اس لئے کہ ہرایک کا اسلام مختلف ہے۔ اسلام میں اسلام کے نام پر بہت کچھ ملایا جا چکا ہے۔

اس کے برعکس افغانستان پر روی حملہ سے باوجود کسی طرف بھی جہاد کی ضرورت کا احساس نہیں پیدا ہوا۔ اسلامی شعور مفقود ہوتا جا رہا ہے۔

این ملک میں اسلام کے نفاذ کی کوشش جاری ہے۔ چودہ سوسال بعد بھی مسلمانوں پر اسلام کا نفاذ ایک مسئلہ ہے۔

یں۔ غور کرنا پڑے گا کہ بیاکیے مسلمان ہیں جن پر ابھی اسلام کا نفاذ ہونا ہے اور بیاکیہا اسلام ہے جو بھی مسلمانوں پر نافذ ہونا ہے۔ میلادمصطفیٰ علیت کانفرنس کھاور تقاضا رکھتی ہے۔ تبلیغی جماعت کچھاور انداز افتیار کرتی ہے۔ علاء کانفرنس ' مشائخ کانفرنس ہے الگ ہوتی ہے۔ بریلوی ' دیو بندی الگ الگ انداز ہیں۔ یا رسول الله علیلی کانفرنس ' مشائخ کانفرنس ہے الگ ہوتی ہے۔ بریلوی ' دیو بندی الگ الگ انداز ہیں۔ یا رسول الله علیلی کانفرنس ہے الگ ہے۔ ایک اسلام میں کئی اسلام شامل ہو بچکے ہیں۔ نتیجہ یہ کہ ......

اسلام اکشے نبیں ہوتے' وحدت ملت کا پیغام لایا اور ہم اسلام کے نام پر تفریق کر رہے ہیں۔ اسلام کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ مسلمانوں میں وحدت عمل کی کمی ہے اور بید حقیقت ہے کہ جب تک تمام فرقے اور تمام شارحین اسلام اکشے نبیں ہوتے' وحدت ملت کا تصور تک ممکن نبین۔

قائداعظم کے پیچھے چلنے والوں ہے تو کسی نے کلمہ نبیں سنا تھا ' کیوں؟

پاکستان کیلئے جان قربان کرنے والوں ہے تو کسی نے نہ پوچھا کہ وہ کس طریقت کے لوگ بیں۔ افسوس سے کہ قرآن وہی ہیں۔ ہرآدمی بیس۔ ہرآدمی بیس۔ ہرآدمی اسلام کا دعویدار ہے اور ہردوسرا آدمی بھی یہی دعویٰ رکھتا ہے' لیکن وہ آپس میں اسٹھے نہیں ہوتے۔ کیوں؟

اسلام میں اسلام کے نام پر بہت کچھ شامل ہو گیا۔ بتیجہ صفر ہے۔ آج اسلامی معاشرہ' اسلام معیشت' اسلامی فقہ' اسلامی اخوت' اسلامی وحدت' اسلامی ثقافت سب بدل ہے گئے ہیں۔

ہم حضور پرنور علی ہے دور ہے اتن دورآ گئے ہیں کہ ایک ہار پھر وہیں سے شروع کرنا پڑے گا۔کلمہ تو حید کو روح وصدت مان کر اسلام کاعمل شروع کرنا چاہئے' ورنہ علم اور صرف علم اسلام سے بہت دور لے جائے گا۔ائیمان والے نفاق ہے تو بہ کر کے وحدت ومحبت میں متحد ہو جا کمیں' درنہ کئی اسلام بتیجہ صفر دیں گے۔

اسلام جب الله کا دین ہے تو ایے الله کی رضا حاصل ہونا چاہئے اور الله کی رضا ہی مسلمانوں کی مرفرازی کی ضامن ہے۔ آج کے مسلمانوں کی زبوں حالی اس لئے ہے کہ اسلام میں ملاوٹ ہوگئی ہے۔ آج کے فقہاء مسلمانوں کو ایک اسلام سے وابسة کرکے انہیں پھر عروج کی منزل دکھا کیں۔ ابھی وقت ہے۔ فرقوں سے اللہ ہوکر وحدت ملت کی طرف سفر کیا جائے ورنہ اگر وقت ہاتھ سے نکل گیا تو خدا نخواستہ ہر مبحد مبحد قرطبہ بن کر رہ جائے گی ماضی کی یادگار عظیم یادگار مبحد قرطبہ حال اور مستقبل سے محروم۔ ہم مسلمان ہیں۔ یہی ہمارا فرقہ کر رہ جائے گی ماری طریقت ہے اور بہی ہماری جمعیت۔ کلمہ طیب ہی کلمہ تو حید ہے۔ اسی بنیاد پر وحدت ملت کی عمارت استوار کی جاسمتی ہے۔ مسلمان متحد ہو جائے گی کہ مسلمان کہلانے کے قابل بی ندر ہیں گے۔ سازی اور فرقہ کاعمل جمیں اسلام سے اتنا دور نے جائے گا کہ ہم مسلمان کہلانے کے قابل بی ندر ہیں گے۔ سازی اور فرقہ کاعمل جمیں اسلام سے اتنا دور نے جائے گا کہ ہم مسلمان کہلانے کے قابل بی ندر ہیں گے۔

\*\*

سنتی بچکولے کھا رہی ہوتو اللہ کی رحمت کو پکارا جاتا ہے۔ جب سنتی کنارے لگ جائے تو اپنی قوت باز و کے تصیدے کہے جاتے ہیں۔ بہت کم انسان ایسے ہیں' جواپنے حاصل کورجمت پروردگار کی عطا سجھتے ہیں۔ ید بدید

## رفاقت

رفاقت کی تمنا سرشت آ دم ہے۔انسان کو ہر مقام پر رفیق کی ضرورت ہے۔ جنت بھی انسان کو تسکیل نہیں دے سکتی اگر اس میں کوئی ساتھی نہ ہو' کوئی اور انسان نہ ہو' کوئی ہمراز نہ ہو۔ کوئی سننے والا نہ ہو' کوئی سنانے والا نہ ہو۔ سنے والا نہ ہو' کوئی سنانے والا نہ ہو۔ سنے انسان کو انسان کی انسان کو انسان کی طب سے مفر ممکن نہیں۔

تنہائی صرف ای کو زیب دیتی ہے جو''لاشریک' ہے' جو ماں باپ اور اولاد سے بے نیاز ہے لامکال میں رہے والا تنہا رہ سکتا ہے' لیکن زمین پر رہے والا تنہا نہیں رہ سکتا۔ یہ انسان کی ضرورت بھی ہے اور اس کی فطرت بھی۔

انسان کسی مقام پر تنہا نہیں رہ سکتا۔ قبل از بیدائش اور بعد از مراب عجمے حالات تو اللہ ہی جانتا ہے لیکن زمی میں انسان پر کوئی دور ایسانہیں آتا جب وہ تنہا ہو' نہ جنازہ تنہا' نہ شادی تنہا۔

رات کے طہرے سائے میں اپنی کری پر اکیلا بیٹھا ہوا انسان بھی اکیلا نہیں ہوتا۔ اسے ماضی کی صدائیں آتی ہیں۔ اس کے ساتھ وہ نظارے ہوتے ہیں 'جواس کے سامنے نہیں ہوتے ۔ یادول کے گلاب کھلتے ہیں۔ جلتی بجھتی آتھوں کے طلسمات وا ہوتے ہیں۔ حسین پیکرول کے خطوط انجرتے ہیں ' ڈو ہے ہیں۔ گزرے ہوئے ایام پھر سے رخصت ہونا شروع ہوتے ہیں۔ خنگ شاخیس زخمول کی طرح پھر سے ہری ہوتی ہیں اور اس سنائے میں آوازیں ہی آوازیں آئی شروع ہوتی ہیں اور یول تنہائی میں تنہائی ممکن نہیں ہوتی۔

رفاقت کی افادیت سمجھے کیلئے ضروری ہے کہ انسان اپنی صفات اور اپنی صلاحیتوں کا جائزہ لے۔
ہماری ہرصلاحیت رفاقت کی مختاج ہے۔ ہماری گویائی ساعت رفیق کی مختاج ہے۔ ہماری ساعت آواز دوست کی منتظر رہتی ہے۔ ہماری نگاہ دوست کے چہرے سے خوراک لیتی ہے ' ہمارا چہرہ مرکز نگاہ یار ہوتا ہے۔ ہمارے افکار دوست کو روشن دیتے ہیں اور ہم اس کی فکر سے پرورش پاتے ہیں۔ ول ہمارا ہوتا ہے اور درو دوست کا۔
ہماری خوشیاں شرکت صبیب سے دوبالا ہوتی ہیں اور ہمارا تیا م اس کے تقرب سے کم ہوتے ہیں۔ ہمارا سفر ہماری خوشیاں شرکت حبیب سے دوبالا ہوتی ہیں اور ہمارا قیام اس چراغ سے منور ہوتا ہے۔ دوست کی توجہ اور اس کا تعادن ہمیں عروج کی منازل سے آشنا کراتا ہے۔ ہمارے منصوبے ہماری زندگی میں اور ہماری زندگی کے بعد بھی ہمارے دوست کی ترانی سے پروان چڑھتے ہیں۔

۔ یوں بہوں ہے گفتگو حکمت و دانائی کے رموز آشکار کرتی ہے۔ ہمارے ظاہر د باطن کا نکھار جمال ہم نشیں سے متاثر ہوتا رہتا ہے۔ ہماری عبادت بھی رفاقت سے سعادت حاصل کرتی ہے۔ ہماری تمام دعائیں اجتماعی میں اور اجتماع کی بنیادر فاقتوں کے نیض سے قائم ہے۔

وہ انسان جس نے رفیق سے وفا نہ کی' کسی سے وفانہیں کرسکتا' نہ دین سے نہ خدا سے' نہ خود اپنے آپ سے عظیم انسان اپنے حبیب پر غیرمتزلزل اعتماد کے سہارے عظیم ہوتے ہیں۔ انتخاب رفیق سے پہلے تحقیق کر لینا جائز ہے' لیکن کسی کو دوست کہہ لینے کے بعد اسے کسی آز مائش ے گزار نابددیانتی ہے۔ دوست کے ساتھ صرف ایک ہی سلوک روا ہے اور وہ وفا ہے۔ وفا کرنے والے کسی کی ۔ بے وفائی کا گلہ نہیں کرتے۔ اپنی وفا کا تذکرہ بھی وفا کے باب میں ابتدائے جفا ہے۔

ر فاقت قائم رکھنے کیلئے انسان کو نہ ختم ہونے والا حوصلہ ملا ہے۔ رفاقتیں گردش حالات سے متاثر نہیں ہوتیں۔ رفاقت صعوبتوں کی گھاٹیوں سے گنگناتی ہوئی گزرتی ہے۔

کا ئنات کی ہر شے میں ہمہ وفت تغیر ہے' لیکن رفاقت کے خمیر وضمیر میں استقامت کا جو ہر ہے۔ ر فاقتوں کا مفرور زندگی ہے فرار کرتا ہے۔

جس کو زندگی میں کوئی سچا اور نیچا دوست نه ملا ہو' اس جھوٹے انسان نے اپنی بدبختی کے ہارے میں اور کیا کہنا ہے؟

انسانوں کا جہان رفاقتوں کا جہان ہے۔ یہ وفاؤں کی داستان ہے۔ رشتوں کی تقدیس ہے۔ساجی اور دینی رابطوں کی تفسیر ہے۔خوش نصیب ہے وہ انسان جس کا ہمسٹر اس کا ہم خیال ہو۔

فدا سے لولگانے والے مخلوق فدا سے الگ بیٹی کر عہادات کے درجات حاصل کرنے کے بعد مخلوق فدا کے پاس والیس لوٹا دیئے جاتے ہیں تاکہ مخلوق کی رہنمائی کر ہیں۔ تنہائیوں سے والیس ہی رفاقت کی اہمیت کا شہوت ہے۔ پیغمبروں نے بہندیدہ رفاقتوں کی دعائیں فریائیں۔ کوئی عابد عبادت کی غرض سے جنگل ہیں تنہا بیٹ جائے تو بھی تنہا نہ رہ سکے گا۔ آستانہ بنے گا، جائے تو بھی تنہا نہ رہ سکے گا۔ آستانہ بنے گا، جائے تو بھی تنہا نہ رہ سکے گا۔ پچھ ہی عرصہ بعد اس کے گرد انبانوں کا جوم اکٹھا ہو جائے گا۔ آستانہ بنے گا، عبادت گاہ بن کی گا۔ پچھ ہی عرصہ بعد اس کے گرد انبانوں کا جوم اکٹھا ہو جائے گا۔ آستانہ بنے گا، عبادت گاہ بن کی گئر خانے کھل جائیں گے اور طالبان حق وصد اقت اس ویرانے میں بستی آباد کریں گے۔ عبادت گاہ بند ہونے والا بچہ جب آ تکھ کھولتا ہے تو سب سے پہلے اسے جو شے نظر آتی ہے' وہ انبانی چہرہ کی شنیق چہرہ' نورانی چہرہ' محبت و مسرت سے سرشار مامتا کا مقدس چہرہ۔ اس کے بعد ساری زندگی چہروں کی

رفانت کاسفر ہے۔ایک انسان کا تقرب ہی انسانیت کا تقرب ہے۔ نیکی' بدی' گناہ' ثواب' سب انسانوں سے وابسۃ ہے۔ انسان سے آشنائی خدا شناس کی کنہ ہے۔ رفانت کا سرمایہ ہرسرمائے ہے افضل ہے۔

انسان' انسان کی خاطر جان پر کھیل جاتا ہے۔ بادشاہ تخت چھوڑ دیتے ہیں' دوست کونہیں چھوڑتے۔
رفاقتوں کے فیض اعتاد کے دم سے ہیں۔ بداعتاد انسان نہ کسی کا رفیق ہوتا ہے' نہ اس کا کوئی حبیب ہوتا ہے۔
بداعتادی کی سب سے بڑا سزایہ ہے کہ انسان کو ایسا کوئی انسان نظر نہیں آتا جس کے تقرب کی وہ خواہش کرے
اور نہ وہ خود کوکسی کے تقرب کا اہل سمحصتا ہے۔ تنہائی کی مسافر پیار رومیں اذبت کی منزلیس طے کرتی ہیں۔
رفافت زندگی ہے' فرفت موت۔

آج کے مشینی دور نے انسان کو انسان سے دور کر دیا ہے۔ رفاقت بشری سے محروم انسان مال اور اشیاء کی محبت میں گرفتار ہے۔ وہ نظریات کا قائل ہے۔ انسان کا قائل نہیں۔ آج کا انسان انسانوں سے بیزار ہے۔ وہ خود سے بیزار ہے۔ وہ غیر فطری زندگی بسر کر رہا ہے۔ اس پر کر بناک تنہائی کا عذاب نازل ہو چکا ہے۔ کوئی کسی کوئیس بیچا نتا۔ کوئی کسی کوئیس بیچا نتا۔ کوئی کسی کوئیس بیچا نتا۔ کوئی کسی کوئیس ۔

آج انسانوں کی بھیڑ میں ہرانسان اکیلا ہے' ایسے ہی جیسے ایک وسیع سمندر میں بے شار جزیرے' ایک دوسرے کے آس پاس کیکن ایک دوسرے سے ناشناس۔

یک بیراں اور نا آشنائی کی و با پھیل پھی ہے۔ کوئی کسی کا پرسان حال نہیں ہے۔ دایاں ہاتھ با کیں ہاتھ ع بے بخبر ہے۔ بھائی بھائی سے برگانہ ہے۔ رشتوں کی تقدیس پامال ہو چکی ہے۔ افسر ماتحت کا خیال نہیں رکھتا' ماتحت افسر کا لحاظ نہیں رکھتا۔ استاد شاگر دوں ہے' شاگر داستادوں سے نالاں ہیں۔

و اکثر مریض کی نبض پر ہاتھ رکھنے سے پہلے اس کی جیب پر ہاتھ رکھتا ہے۔ عجیب ہے حسی کا دور ہے۔

ر فاقت ختم ہور ہی ہے۔

ایند کا ایند سے ربط ختم ہو جائے تو دیواریں اپ بوجھ سے گرنا شروع ہو جاتی ہیں۔ ملت کے تشخص کی تلاش دراصل اپنے رفیق کی تلاش دراصل اپنے رفیق کی تلاش کا نام ہے۔ دیار حبیب ہی محبوب ہوسکتا ہے۔ دوست ہی محبت و و فا کا سرچشمہ ہو اور یہ محبت و و فا ملک ہے۔ دیار حبیب ہی محبوب ہوسکتا ہے۔ دوست ہی محبت و و فا کا سرچشمہ ہو اور یہ محبت و و فا ملک ہے۔ دوست نہیں 'وہ ملک سے دوسی نہیں کرسکتا۔ یہ محبت و و فا ملک و ملت کا سرمایہ ہے۔ جس انسان کا ملک میں کوئی دوست نہیں 'وہ ملک سے دوسی نہیں کرسکتا۔ ملک کی خاطر قربانیاں دیتے ہیں۔ جس کی وابستگی ختم ہو جائے 'اس کی حب الوطنی مشکوک ہو جاتی ہے۔ کارواں کو غبار راہ میں چھوڑ کرکسی نامعلوم منزل پر پہنچنے والا رہنما دراصل را برن ہے۔ رہبر و ہی ہے جو قافے کوشادانی منزل سے آشنا کرے۔

زندگی کا خوب صورت میلہ سنگت کے دم ہے ہے۔ سنگت نہ ہوتو اس میلے میں ہرانسان اکیلا ہے۔ یہ میلہ خوش نصیب وہ ہے جوکسی انسان کی تلاش میں گردال ہے۔ خوش نصیب وہ ہے جوکسی کا منطر ہے۔ خوش نصیب وہ ہے جو کشی انسان کی تلاش میں گردال ہے۔ خوش نصیب وہ ہے جو رفیق طریق کے ہمراہ میلے پر نکلا ہے۔ دل میں رفاقت کی روشنی نہ ہوتو جراغوں کے منظر ہے۔ خوش نصیب وہ ہے جو رفیق ہی ہمارا میلہ ہے۔ وہی ہمیں زندگی اور موت کے جھمیلوں سے نجات دلاتا ہے۔ میلے س کام کے۔ بہر حال ہمارار فیق ہی ہمارا میلہ ہے۔ وہی ہمیں زندگی اور موت کے جھمیلوں سے نجات دلاتا ہے۔

☆.....☆.....☆

# تقدير بدل جائے تو ....!

تقدیر کواگر وہ فطرت کہ دیا جائے 'جس میں انسان پیدا ہوتا ہے تو تقدیر کا بدل جاتا ایک ناممکن سی بات ہے۔ بہاڑ کا اپی جگہ سے ٹل جانا ممکن ہے 'لیکن فطرت کا بدل جانا ناممکن ہے۔ شیر بھوک سے مرجائے گا' لیکن گھاس نہیں کھائے گا' کیونکہ شیر کی فطرت میں ایسے نہیں۔ شیر کا مقدر گوشت ہے۔ شیر کی تقدیر اس کے مزاج کی شکل میں اس کے ساتھ ہے۔

شاہین کوشاید معلوم ہی نہ ہو کہ فطرت نے اس کی فطرت میں بلند نگاہی اور بلند پروازی اس طرح شامل کر دی ہے کہ اسے پرندول کی دنیا کا بادشاہ کہا جاتا ہے۔ اس کے برعکس فطرت نے کرمس کو بلند پروازی تو دی ہے کہ کیدھ کی دنیا کا بادشاہ کہا جاتا ہے۔ اس کے برعا گدھ ہو یا راجہ گدھ مردار کے بغیر دئی ہے کہ گدھ کی خوراک ہی مردار ہے۔ پر جا گدھ ہو یا راجہ گدھ مردار کے بغیر نہیں رہ سکتا۔ مردار خوری اس کی تقدیر ہے 'اس کا مقدر ہے۔ گدھ کی آئے مردار اجسام کے علاوہ پچھاور و پھھنے ہے قاصر ہے۔

کا نئات کی ہرشے کو اپنے اپنے مقدر کیلئے مقرر کر دیا گیا ہے۔ کسی شے کو اپنے مدار اور اپنے حصار سے باہر نگلنا دشوار ہے۔ اجسام اور افراد اپنے مزاج سے نگل کر اپنے آپ کو قائم نہیں رکھ سکتے۔ ہر ذک جان اور بے جان شے کا اپنی تقدیر میں پابندر ہے کا عمل ہی اس کا نئات کی استقامت اور اس کے حسن کا راز ہے۔

اگر ہوائیں چلنے ہے انکار کر دیں' تو نظام ہستی فتم ہو جائے۔سورج تپش سے باہرنکل جائے' تو کا ئنات درہم برہم ہو جائے۔ ہر شے اپنے مقدر میں رہن رکھی جا چکی ہے۔

انسان کو اکثریہ بات نا گوارنگتی ہے کہ اس کیلئے ایک تقدیر بھی مقرر کر دی گئی ہے۔ پابندی اور جبر انسان کو بھی پندنہیں رہا۔ اسے آزادی اور آزاد خیالی ہے محبت ہے۔ اگر انسان سے یہ کہہ دیا جائے کہ پہتیوں میں رہا۔ اسے آزادی اور آزاد خیالی سے محبت ہے۔ اگر انسان سے یہ کہہ دیا جائے کہ پہتیوں میں آزاد یوں کی تمنا میں رہ کر بلندیوں کی تمنا کرنا ہی اس کا مقدر ہے 'تو شاید یہ بات اتنی واضح نہ ہو۔ پابندیوں میں آزادیوں کی تمنا انسان کی سرشت میں تو ہے 'لیکن وہ آزادی کی خواہش کومقدر کی مجبوری ماننے پر بھی تیار نہیں۔

بہشت میں انسان کو ہرطرح ہے آزادی تھی' خوشی تھی' محنت کے بغیر خوراک میسر تھی۔ کیانہیں تھا۔ صرف ایک پابندی تھی کہ اس درخت کے قریب نہیں جانا۔ انسان نے اپنا بہشت قربان کرکے میہ پابندی آخر تو ڑ عی دی۔ انسان آزادی جاہتا ہے' مقدر ہے بھی آزادی۔

کوئی شخص پیدانہیں ہوتا جب تک اس کے ہمراہ اس کا مقدر نہ پیدا ہو۔ اچھا یا برا۔ مقدر ضرور ہوتا ہے۔ اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں۔ انسان کے مال باپ ہی اس کا مقدر ہیں۔ اب پیدا ہونے والا بچہ والدین کی صفات لے کر پیدا ہوا۔ اے وہ ماحول ملا۔ وہ عقائد ملے۔ وہ مزاج ملا۔ وہ محبت وہ شفقت 'جو ملاسو ملا۔ نفرت ملی تو بھی مقدر ملا۔ بہر حال پیدا ہونے والے کے ساتھ تقدیر موجود ہے۔ اس مقدر سے مفرنہیں۔ انسان اپنے والدین کی تاثیر سے بچ نہیں سکتا۔ والدین کی فطرت ہر طرح سے اولا دیر اثر انداز ہوتی ہے۔ اثر بوھتے بوھتے تقدیرین جاتا ہے۔

بیست بیست سیست کی تقدیر ہے۔ عمل اور کردار کے اظہار سے پہلے انسان کا چہرہ اس کیلئے پسندیدگ انسان کا اپنا چہرہ اس کی تقدیر ہے۔ عمل اور کردار کے اظہار سے پہلے انسان کا چہرہ اس کیلئے پسندیدگی کے جذبات پیدا کر چکا ہوتا ہے۔ اور ناپسندیدگی کے جذبات پیدا کر چکا ہوتا ہے۔

انیان کی تقدیر اس کے مزاج کی شکل میں اس کے اندر موجود رہتی ہے۔ بیمزاج خواہش پیدا کرتا ہے۔خواہش عمل پیدا کرتی ہے اور عمل ایک نتیجہ پیدا کرتا ہے۔ہم نتیجہ کومقدر کہہ لیس یا اس مزاج کوجس سے بیہ نتیجہ لکلا' فرق نہیں پڑتا' مقدر بہر حال انسان کے ساتھ ہے۔

تفدر کے مقابلے میں انسان نے تدبیر کا تصور رکھا ہوا ہے۔ تدبیر یاحس تدبیر ہی دراصل تقدر کی مقابلے میں انسان نے تدبیر کا تصور رکھا ہوا ہے۔ تدبیر یاحس تدبیر ہی دراصل تقدر کے مقابل نہیں آسکتیں۔ جب برے دن آتے ہیں 'تو مہر بانی ہے۔ ہماری تدبیریں تقدر کی معاوت ہیں۔ تقدر کے مقابل نہیں آسکتیں۔ جب برے دن آتے ہیں 'تو انسان کی تدبیریں غلط ہو جاتی ہیں۔ ہمیں غلط یا تھے مشورہ دینے والا دوست تقدر کا قاصد ہوتا ہے۔

کیا تقدر برل سمی ہے؟ اگر تقدر بدل جائے تو بدلنے سے پہلے بھی تقدر کا ہونا ہے معنی سا ہے۔ تقدر بدل جائے تو حاصل بھی ہے تقدر! دراصل تقدر نہیں بدلتی۔جو بدل جائے وہ تقدر نہیں۔

جب ہم کسی تکلیف میں ہوتے ہیں' تو ہم سمجھ نہیں سکتے کہ نقد ریا ہے۔ اگر مقدر اچھا ہو' تو کہیں نہ کہیں ہے کوئی نگاہ' مردمومن کی نگاہ بن کر تکلیف دور کر جاتی ہے۔ نگاہ مردمومن ہی نقد ریہ ہے سب کیلئے نہیں ہے' جس کیلئے ہے اس کا مقدر!

بی سند کرتا ہے۔ وہ اس کا کنات کی ہمدرنگ نیرنگیوں کا جائزہ لیتا ہے۔ وہ اس کا کنات کی ہمدرنگ نیرنگیوں کا جائزہ لیتا ہے۔ وہ اس کا کنات کی ہمدرنگ نیرنگیوں کا جائزہ لیتا ہے۔ وہ اپنے گئے ہیں کہتے ہیں کہتے ہیں ہاری عاقبت کے سامنے کہتے ہیں در تا ہے۔ پہنوش نصیبی بھی ہوسکتی ہے۔ کے جاتی ہے۔ یہ خوش نصیبی بھی ہوسکتی ہے۔

مویٰ علیہ السلام کومعلوم نہیں تھا کہ آگ کی تلاش ان کیلئے کون سا مقدر لانے والی ہے۔ ہم نہیں سمجھ سکتے کہ ہمارا انتخاب ہمارے لئے کیا دشواریاں اور کیا آسانیاں لائے گا۔ ایک غلط فیصلہ زندگی کو بہشت سے نکال کر دوز خ میں ڈال دیتا ہے اور ای طرح ایک قدم خوش بختی کا قدم ' دوز خ سے نکال کر ہمیں بہشت میں پہنچا سکتا ہے۔

اس کا سنات میں ایسے ہوتا ہی رہتا ہے۔معمولی واقعات بہت معمولی واقعات بروے غیر معمولی سائے

کے ذمہ دار ہو سکتے ہیں۔ تقدیر صرف میراعمل ہی نہیں۔ تقدیر میرے دوست کاعمل بھی ہے۔ دوست ناراض ہو جائے تو میری تقدیر جراحل ہیں ہیں مالک ہوں۔ ہماری آدھی تقدیر ہمارے اعمال میں جائے تو میری تقدیر جمارے اعمال میں ہے اور آدھی ان کے اعمال میں 'جوہم سے دابستہ ہیں۔

انسان ابنی تقدیر آپ بنائے یا اسے بن بنائی تقدیر ال جائے فرق نہیں پڑتا۔ ہم ایک مقررہ مدت تک یبال ہیں ادراس کے بعد ہمارے '' فیصلے'' ہمارے اعمال یا ہمارے نتائج پر یبال ہیں ادراس کے بعد ہمارے '' فیصلے'' ہمارے اعمال یا ہمارے نتائج پر نہیں' بلکہ ہماری نیات پر ہوں گے۔ اچھی نیت ہی اچھا مقدر ہے۔ اس مخص کی تقدیر مجڑ جاتی ہے' جس کی نیت ہیں فتور ہو' نیت کا براانسان مقدر کا برا ہوتا ہے۔

تقدیر کاتعلق منشائے الہی ہے ہے اور تدبیر کاتعلق میری منشاہ۔ جو پچھ اللہ نے میرے لئے مقرر کر رکھا ہے، وہ مجھے سی فنیس وے سکتی۔ میں تقدیر رکھا ہے، وہ مجھے سی فنیس وے سکتی۔ میں تقدیر کھا ہے، وہ مجھے سی سکتار میں نکل سکتا، کیونکہ میں وجود ہے ہا ہر نہیں لکل سکتا۔ میں آسانوں کی وسعوں میں نہیں روسکتا۔ میرا محکانہ ذمین ہے۔ یہی مقرا مقدر ہے۔

میں گاڑی میں سوار ہونے سے پہلے کسی بھی ذریعہ سفر کا انتخاب کرسکتا ہوں۔ بڑے امکانات ہیں۔
سفر کیلئے بڑے ذرائع ہیں' لیکن جب میں گاڑی میں سوار ہو جاتا ہوں' تو بیہ مقدر ہے۔ میں اپنے لئے امکانات
کے دستر خوان سے تقدیر کی ڈش منتخب کرتا ہوں۔ مجھے اپنے انتخاب پر گلہ نہیں' اس لئے میں تقدیر سے راضی ہوں۔ وہ انسان' جوابی زندگی سے مطمئن ہے' وہ ہر طرح کی تقدیر سے مطمئن ہے۔ جوخود اپنے سے راضی نہیں' وہ تقدیر سے مطمئن ہے۔ جوخود اپنے سے راضی نہیں' وہ تقدیر سے مطمئن ہے۔ جوخود اپنے سے راضی نہیں' وہ تقدیر سے کیوں راضی ہوگا۔۔۔۔؟

دنیا کے عظیم انسان صاحب مقدر تھے' صاحبان نصیب تھے۔ ان کاعمل تو واضح ہے۔ ایساعمل کرنے سے تو اتنی عظمت پیدانہیں ہوسکتی۔ پیغمبر علیہ کے دین پر چلنے والے ضرور فلاح پا سکتے ہیں' لیکن پیغمبروں کا مقدر دیکھیں کہ کس کے گھر میں پیدا ہوکر کیا بن سمے۔

اس بنات کے اندر تقدیر نے عجب تقییم کی ہے۔ کہی نغمہ ہے کہیں رنگ کہیں مور کہیں کوا۔ پہاڑکو میخوں کی طرح گاڑ دیا۔ دریا کو روانی ملی۔ مجھلی تیرتی ہے۔ پرندے اڑتے ہیں۔ سورج روش ہے رات تاریک۔ زندگی فانی ہے نندگی عطا کرنے والا باتی ہے۔ ای مقدر کی والویزیوں ہیں ہم نے چند روزہ زندگی صرف کرنی ہے۔ اپ لطف میں سفر کریں۔ میرا مقدر میرے مالک نے میرے لئے بہتر مقرر فرمایا ہے۔ کوئی جھڑے کی بات نہیں میری تقدیر کی تلکہ میرے ہاتھ ہیں بھی ہے اور اس کے ہاتھ ہیں بھی جس سے میرا تعلق ہے۔ جہاز میری تدییر ہے۔ بھنوریا کنارامیری تقدیر۔

مکان بنانا میری تدبیر ہے۔ اس میں سکون ملتا ہے یا اضطراب میرا مقدر ہے۔ اگر انسان پیدائش میں اور موت میں آزاد نہیں 'تو اس کی زندگی کیسے آزاد ہو۔ جس کو اپنے آپ پر اعتماد نہ ہو 'کسی خوش فہی پر کیسے اعتماد ہوگا۔ جوانسان اپنے قد سے باہر نہیں نکل سکتا 'وہ تقذیر کی حد سے کیسے باہرنکل سکتا ہے۔ بہرحال تقدیر ماننے والوں کیلئے ایک نعمت ہے' نہ ماننے والوں کیلئے یہ آزمائش ہے۔اگر بیسوج لیا جائے کہ ماضی میرا مقدر ہے' حال فیصلے کا لمحہ ہے' مستقبل امکانات کا خزانہ۔ فیصلے سے پہلے ہر راستہ مزل کا راستہ ہوسکتا ہے' لیکن فیصلے کے بعد مسافر کیلئے منزل تک پہنچنے کا راستہ صرف ایک ہی راستہ ہے اور وہی مقدر ہے۔

رس سیریس مقدر بدل نہیں سکتا۔ ہمارے پروگرام بدل سکتے ہیں' کیکن امر الہی ٹل نہیں سکتا۔ بڑے بڑے کامیاب مقدر بدل نہیں سکتا۔ ہمارے پروگرام بدل سکتے ہیں' کیکن امر الہی ٹل نہیں سکتا۔ بڑے بڑے کامیاب انسانوں کو ان کی اولا و نے ایسی ناکامیاں عطا کی ہیں کہ بس خدا کی پناہ۔اولا دکاعمل بھی والدین کے اعمال ک طرح انسان کی زندگی پر اثر انداز ہوکراہے ایک مقدر کے حوالے کر دیتا ہے۔

انسان اپنے آپ کو کہاں تک محفوظ کرے گا۔ جراغ کو آندھی اور طوفان سے تو بچایا جاسکتا ہے کیکن چراغ کے اندر ہی سے تیل ختم ہو جاتا ہے۔ اس جراغ کو کوئی نہیں بجھاتا۔ بیخود ہی بجھتا ہے۔ زندگی کی دیوار اپنے بوجھ سے ہی گر جاتی ہے۔ یہی اس کا مقدر ہے۔

زندگی کو ہاہر سے خطرہ ہو' تو اس کی حفاظت کی جاستی ہے۔ اگر خطرہ اندر ہی ہو' تو کیا کیا جائے۔ سانس خود ہی رک جاتی ہے۔ دل خود ہی بند ہو جاتا ہے۔ بس یہی مقدر ہے۔اسے بدلنے کی خواہش اور کوشش تو ضرور ہوتی ہے' لیکن اسے تبدیل کرناممکن نہیں ہوتا۔

جونل جائے وہ مقدر نہیں 'اندیشہ ہے۔ جو بدل جائے 'وہ صرف امکان ہے 'مقدر نہیں۔ جونہ بدلے' وہ مقدر ہے۔ جوائل ہو' وہی امر الٰہی ہے۔ وہی نصیب ہے۔ ہمارا نصیب 'جو ہمارے عمل کے تعاون کا بھی مختاج نہیں 'اس بارش کی طرح ہے' جوآسانوں سے نازل ہوتی ہے اور اس زلز لے کی طرح جوز مین کے اندر سے ہی پیدا ہوتا ہے۔ اس میں کسی کا دخل نہیں۔ یہ فطرت کے فیصلے ہیں' اٹل اور نہ بد لنے والے۔

# تلاش

ہرانسان کی نہ کی شے کی تلاش میں سرگردال ہے۔ کوئی کھے چاہتا ہے' کوئی کھے ڈھونڈ رہا ہے۔
انسانوں کے بجوم میں آرزوؤں کا بھی بجوم ہے۔ وشمن وشمن کی تلاش میں ہے اور دوست کی جبتو میں۔
کا مُنات کی تمام اشیاء کا ہمہ وفت مصروف سفر رہنا کسی انو تھی تلاش کا اظہار ہے۔ آرزو کا انجام فکست آرزو ہو' تو بھی یہ ہستی کی دلیل ہے۔ سورج تاریکی کے شکار کو لکلا ہے اور تاریکی سورج کے تعاقب میں ہے۔
دریا کو سمندر کی لگن ہے اور سمندر کو دریا بننے کی خواہش مضطرب کر رہی ہے۔ ہر چیز اپنے اپنے مدار میں اپنی خواہش اور تلاش کے حصار میں ہے۔

تلاش متحرک رکھتی ہے اور حرکت راز ہستی ہے۔ تلاش ہی انسان کی جبلت ہے۔ یہ اس کا اصل ہے۔
یہ اس کا خمیر ہے۔ یہ اس کی سرشت ہے۔ جسے اور کوئی تلاش نہ ہو' وہ اپنی تلاش کرتا رہتا ہے۔ وہ جاننا چاہتا ہے
کہ وہ کون ہے؟ وہ کہال سے آیا ہے؟ وہ کب سے ہے؟ اور وہ کب تک رہے گا؟ وہ معلوم کرنا چاہتا ہے کہ وہ
کون ساجذ بہ ہے جواسے محرومیوں اور ناکامیوں کے باوجود زندہ رہنے پر مجبور کرتا ہے۔

انسان اس بات سے آگاہ ہونا جاہتا ہے کہ یہ کا نئات اور نظام کا نئات نس نے تخلیق فرمایا؟ تخلیق مست کے اندر؟ اور کون ہے اس کے حسن میں کیا ہے۔ اس کے ہیں؟ کون ہے اس پردہ رعنائی کے اندر؟ اور کون ہے اس پردے سے باہر؟ اور بیہ بردہ کیا ہے؟

تلاش کا سفراتنا ہی قدیم ہے' جتنا ہستی کا سفر۔ ہر پیدا ہونے والے کے ساتھ اس کی تلاش بھی پیدا ہوتی ہے۔انسان آگاہ ہویا ہے خبر' وہ ہمیشہ رہین آرزور ہتا ہے۔ زندگی کی آرزو دراصل کسی کی جبتو ہے۔

انسان کو ہمہ وقت ایسے احساس ہوتا ہے 'جیسے وہ کچھ کھو چکا ہے۔ وہ کچھ بھول گیا ہے۔ اسے چھوڑی ہوئی منزل متلاش بناتی ہے۔ وہ محسوس کرتا ہے کہ اس کے پاس کوئی قدیم راز تھا 'جو کم ہو گیا۔ اس کا بربط ماضی اسے کسی ورخشندہ مستقبل سے محروم کر گیا۔ شاید وہ دنیا کے عوض آخرت کا سودا کر ببیغا۔ انسان غور کرتا ہے اور جول جول غور کرتا ہے 'ایک شدید پیاس کی طرح ایک نامعلوم تلاش اسے جکڑ لیتی ہے۔ اس تلاش سے مفرنیس۔

باطن کا اظہار ہے۔ یہی اس کے ایمان کی روشن ہے۔ تلاش انسان کو چین سے نہیں بیٹھنے دیتی۔ اسے یول محسوس ہوتا ہے ' جیسے کوئی بچھواسے اندر سے ڈس رہا ہے۔ وہ بھا گنا ہے ' دوڑتا ہے ' بے تاب و بیقراراس تریاق کی تلاش میں جواس زہر کا علاج ہے۔ جب وہ شکل سامنے آتی ہے ' اسے قرار آجاتا ہے۔ ہر چند کہ اسے پہلی بار دیکھا ہے ' وہ اسے پہلی لیتا ہے۔

دراصل ہم جس شے کی تلاش کرتے ہیں' اس نے تو ہمیں اپنی تلاش عطا کی ہے' منزل ہی تو ذوق سفر پیدا کرتا ہے اور ذوق منزل رہنمائے سفر ہوتا ہے۔منزل اگر اپنے مسافر نہ پیدا کرے' تو ہر تلاش ایک واہمہ ہوکر رہ جائے' جو حاصل آرز و ہے' وہی خالق آرز و ہے۔

ضرورت کی تلاش اور شے ہے اور تلاش کی ضرورت اور شے۔عرق گلاب یا گلقند کیلئے گلاب کو تلاش کرنے والا ضرورت مند کہلائے گا۔اس کی ضرورت بچھ اور ہے۔ اسے ہم تلاش کے باب میں قابل غورنہیں سبھتے۔خوشبو کا مسافر' بوئے گل کومنزل دل کا مقام سمجھتا ہے۔ وادی نور کے مسافروں کی رہنما تکہت گل ہی تو ہے۔

کے انسان صدافت کی تلاش کرتے ہیں۔ یہ ساری کا نئات ہی صدافت پرہنی ہے کی سکان صدافت کا اپنا الگ وجود نہیں۔ صدافت کی بہان الگ وجود نہیں۔ صدافت کی بہان اپنی صدافت ہے۔ اس صدافت کی بہان اپنی صدافت سے ہے۔ اپنی صدافت اعتماد ذات صادق ہے۔ کسی جھوٹے انسان نے بھی کسی صادق کی تلاش نہیں کی ۔ کاذب صادق کا ہمسٹر نہیں رہ سکتا۔ صادق مانے کے بعداس کی راہ کے علاوہ کوئی راہ گراہی ہے۔

تلاش کا بیہ مقام بہت ارفع ہے کہ انسان صدافت کی تلاش کرے۔ صادق سے نسبت کا سہارا لے کر انسان اپنی ذات سے آشنا ہو جاتا ہے۔ بیہ تلاش اپنے باطن کی تلاش ہے۔ اپنے آپ میں جتنی صدافت میسر آئے گی' اتنا ہی صادق سے تقرب بڑھے گا۔ جس انسان کو اپنے آپ میں صدافت نظر نہ آئے' وہ نسبت صادق سے محروم ہو جاتا ہے۔

انسان کی پہچان کا راز اس کی تلاش میں مضمر ہے۔ ہم جس شے کے انتظار میں ہیں' وہی ہماری عاقبت ہے۔ ہمیں اپنے انتظار کا کھوج لگانا چاہئے۔ پچ کے مسافر سپچ ہوتے ہیں اور جھوٹ کے جھوٹے۔ ۔

اس دنیا میں وہ لوگ بھی ہیں' جو حقیقت کی تلاش کرتے ہیں۔ان کا مدعا خالق حقیقی ہے۔ یہ تلاش نہ ختم ہونے والی تلاش ہے۔اس سفر کا مدعا بھی سفر ہے۔اس کی انتہا بھی سفر ہے۔محدود کا لامحدود کیلئے سفر کسی بیان میں نہیں آ سکتا۔قطرے کوقلزم آشنا ہونے کیلئے کن مراحل سے گزرنا پڑتا ہے' وہی جانتا ہے جس پر یہ مقامات اور مراحل گزرتے ہیں۔

فالق کی تلاش بعض اوقات دنیا سے فرار کی خواہش ہے۔ دنیا سے گھبرا کر' وحشت زدہ ہو کر' انسان فالق کا تقلب تلاش کرتا ہے۔ پچھ لوگ دنیا کی نعمتوں کے حصول کے باوجود اس کی محبت میں سرشار' خالق کی حالت کی تلاش انہیں سرشار' خالق کی حلاش میں نکلتے ہیں۔ حقیقت کی تلاش انہیں کسی انسان تک ہی پہنچاتی ہے اور وہ انسان انہیں راز آشنا کر دیتا

ہے۔ اس کے بعد کا سفر' جلووں کا سفر ہے۔ نور کا سفر ہے۔ اس کا نئات میں نٹی کا نئات کا سفر ہے۔ قطرے کا سفر وصال قلزم کے بعد انا البحر کا بیان ہے اور بیہ بیان' بیان میں نہیں آ سکتا۔

انسان جب کس تلاش میں لکا ہے او اس کے پاس وہ ذراید ہوتا ہے وہ آلہ ہوتا ہے جس سے وہ اللہ ہوتا ہے جس سے وہ اللہ کلی تلاش کے مدعا کو پہچان سکے۔ اگر وہ آلہ آنکہ ہوتو حقیقت کسی چہرے کسی منظر کسی نظار ہے کسی جلوہے کسی رعنائی کسی رنگ کا نام ہے۔حقیقت کا چہرہ بھی ہوتا ہے۔ جدھر آنکہ اٹھاؤ اوھر ہی۔ اس کا رنگ بھی ہوتا ہے۔ سب سے احسن رنگ حقیقت کا رنگ ہے۔

اگر حقیقت کی تلاش میں انسان ساعت لے کر لکلے تو حقیقت نغے کی شکل میں آشکار ہوگی۔ آواز کی صورت میں جلوہ گر ہوگی۔ ایسا متلاثی دور کی آواز سنے کا۔ وہ خاموثی کی صدا سنے گا۔ وہ سناٹوں سے پیغام لے گا۔ اسے آئیس سنائیس دیں گی۔ وہ تنہا ہوگا اور حقیقت اس سے ہمکل م ہوگی۔ اس سیح متلاثی کی ساعت ہی ذریعہ وصال بن جائے گی۔ ایسے انسان کو افلاک سے نالوں کا جواب آتا ہے۔ اسے آہ و فغان نیم شب کا پیام آتا ہے۔ وہ سکوت سے کلام کرتا ہے۔ آنے والے زمانے اس سے بات کرتے ہیں۔ اپنی ساعت نغیر حق پر بند کر دینے سے یہ داز کھل سکتا ہے۔

حقیقت کی تلاش میں انسان صرف چہرہ بن کر نظائ تو حقیقت آنکھ بن کر سامنے آئے گی۔ وہ آنکھ' جو اس کے چہرے کی قیمت ہے۔ وہیں سے پہچان شروع ہو جائے گی۔ اسے ہر چہرے میں اپنا ہی چہرہ نظر آنے گئے گا۔ وحدت الوجود کا یہ مقام بیان میں نہیں آسکا۔ یہ صرف مشاہدہ ہے۔ تلاش کرنے والوں کا حاصل۔ کئے گا۔ وحدت الوجود کا یہ مقام بیان میں نگلتے ہیں' سخاوت کے جذبات لے کر۔ وہ اپنا مال حقیقت پر نثار کرنے کیلئے ساتھ لیتے ہیں۔ حقیقت ساکل کے روپ میں ان سے واصل ہوگی۔ ضرورت مند ساکل' متاج 'کرنے کیلئے ساتھ لیتے ہیں۔ حقیقت ساکل کے روپ میں ان سے واصل ہوگی۔ ضرورت مند ساکل' متاج 'کرنے کیلئے ساتھ سے خاوت وصال حقیقت کا ذریعہ ہے۔ اگر انسان متاج بین کر سامنے آئے گی۔ ہماری تلاش کے روپ کے مقابل حقیقت نے کر اس کی تاش میں نگلے' تو حقیقت مخی بن کر سامنے آئے گی۔ ہماری تلاش کے روپ کے مقابل حقیقت نے دوب اختیار کرنا ہے۔

جولوگ تلاش کے مقدی سفر میں دل لے کر نگلتے ہیں ' وہ حقیقت کو دلبری کے انداز میں پاتے ہیں۔
انہیں کا نئات کا ہر ذرہ ایک تڑ بتا ہوا دل محسوں ہوتا ہے۔ حقیقت کی ادائے دلبری ایسے متلاشی کو اپنا ذاکر بناتی ہے۔ وہ حقیقت کا ذکر کرتا ہے ' حقیقت اس کا ذکر کرتی ہے۔ یہ عجب سلیلے ہیں۔ دل والے متلاشی اس مقام تک پہنچ کتے ہیں' جہاں ذکر' ذاکر اور ذکور باہم ہوں۔ یہ وہ مقام ہے' جہاں چند ساعتیں صدیوں پر محیط ہوتی ہیں۔
پہنچ کتے ہیں' جہاں ذکر' ذاکر اور ذکور باہم ہوں۔ یہ وہ مقام ہے' جہاں چند ساعتیں صدیوں پر محیط ہوتی ہیں۔
پہنچ کے ذبین لوگ عقل سلیم کے ذریعے حقیقت کی تلاش کے سفر پر روانہ ہوتے ہیں۔ یہ سفر بر امحناط ہوتا ہوتا ہو ۔ ایسے لوگ دنیا کے عبرت کدے میں پھونک بھونک کر قدم رکھتے ہیں۔ وہ تخیر آشنا ہو کر حقیقت آشنا ہو جاتے ہیں کہ کوئی نتیجہ بے سبب نہیں ہوتا در کوئی سبب بغیر نتیج کے نہیں ہوسکتا۔ آئی بڑی کا نئات بغیر سبب کے نہیں اور اس سبب کا ایک پیدا کرنے والا ضرور ہے اور دہی مسبب ہے۔ عقل والے سبب سے نہیں اور اس سبب کا ایک پیدا کرنے والا ضرور ہے اور دہی مسبب ہے۔ عقل والے سبب سے نہیں اور اس سبب کا ایک پیدا کرنے والا ضرور ہے اور دہی مسبب ہے۔ عقل والے سبب سے منہیں اور اس سبب کا ایک پیدا کرنے والا ضرور ہے اور دہی مسبب ہے۔ عقل والے سبب سب

سبب کا سفر کرتے ہیں۔ وہ نعمتوں سے منعم کا نشان معلوم کرتے ہیں۔ وہ سمجھ لیتے ہیں کہ ہر چیز انسان کی سمجھ میں نہیں آسکتی۔ انسان زندہ ہونے کے باوجود زندگی کونہیں سمجھ سکتا۔ وہ مرے بغیر موت کو کیسے سمجھ سکتا ہے۔ وہ خالق سے راز آشنائی کا سوال کرتے ہیں اور ان کو رموز مرگ و حیات سے آگاہ کر دیا جاتا ہے تو وہ کہدا شھتے ہیں۔ ''اسلمت لرب العالمین ۔'' اور اس تسلیم کا نتیجہ '' آگر گزار بن جاتی ہے اور وصال حق کی منزل آسان ہو جاتی ہے۔''

غرضیکہ تلاش جوانداز افتیار کرے طامل تلاش اس انداز سے سامنے آئے گا اور سب سے اچھا انداز تلاش تقرب صادق ہے اعتاد شخصیت صادق ہے۔ یہ تلاش عین ایمان ہے۔ سب سے سیح اور اکمل انسان نے حقیقت کے بارے میں جوفر ما دیا ' وہی حقیقت ہے۔ اس کی اطاعت کرنا ہے۔ نئے انداز فکر کی بدعت میں مبتلانہیں ہونا۔

صدانت کاسفر' حقیقت کاسفر ہے۔ صادق کا تقرب حق کا تقرب ہے۔ صادق کی محبت حق کی محبت حق کی محبت ہے۔ صادق کی محبت ہے۔ صادق کی رضا صدافت کی سند ہے اور صدافت کی سند' حقیقت کا دصال ہے۔ آئینہ صدافت میں جمال حقیقت نظر آسکتا ہے۔ اس کی تلاش موہر مقصد کی تلاش ہے اور یہی تلاش حاصل مین ایمان ہے۔ اس کی تلاش موہر مقصد کی تلاش ہے اور یہی تلاش حاصل مین ایمان ہے۔

☆

آنسوكيا بين؟ بس موتی بين - جيكنے والے 'بنے والے 'گرم آنسو انسان کی فرياد بين ـ برانی يادون کے ترجمان بين ـ بيہ آنسو انمول فزانه ہے ـ معصوم و پاكيزه 'مستور دوشيزه کے حسن ہے زيادہ حسين 'حور ہے ذيادہ کمنون اور بي فزانه کمزور کی قوت ہے۔ دل کی اتھاہ گہرائيوں ہے نظنے والا آب حيات کا چشمه 'سعادتوں کا سرچشمه 'آرزووں کے صحرا بين نخلستانوں کا مر ده۔ آنسو تنہائيوں کا ساتھی 'دعاؤں کی قبوليت کی نويد انسان کے پاس الي متاع بے بہا ہے 'جواہے ديدہ دری کی منزل عطا کرتی ہے۔ متاع بے بہا ہے 'جواہے ديدہ دری کی منزل عطا کرتی ہے۔ يتخذ فطرت ميں موتی برے انمول بين ـ بي خزانه برا گرانمايہ ہے ـ بيتخذ فطرت کی نادر عطيه ہے ـ تقرب اللی کے راستوں پر چراغال کرنے والے موتی انسان کے آنسو بيں ۔

### وعا

جس کا خدا پر یفین نہ ہوا اس کا دعا پر کیوں یفین ہوگا۔ دعا دراصل ندا ہے کفریاد ہے مالک کے سالک کے سامنے النجا ہے اپنی فانی اور محدود زندگی کی کسی البحصن سے نکلنے کیلئے۔

فریاد کا سلسلہ پیدائش سے ہی شروع ہوجاتا ہے۔معصوم اور بےشعور بچہفریاد اور پکار سے زندگی کے سفر کا آغاز کرتا ہے اور اس کے بعد بیمل جاری رہتا ہے۔ انسان فریاد کرتا ہی رہتا ہے کسی نہ کسی مشکل سے نجات کیلئے۔

بیار آدمی جب اللہ کو بکارتا ہے تو وہ اپنی بیاری سے نجات چاہتا ہے۔ اسے اللہ کے ساتھ دوسری وابستگیاں یادنہیں رہتیں۔ وہ صرف علاج چاہتا ہے۔ معالج چاہتا ہے۔ شفا چاہتا ہے۔غریب کی دعاغر بی سے نجات کیلئے ہے۔ شفا چاہتا ہے۔مجنت کرنے والے اللہ سے محبوب کا قرب مانگتے ہیں۔غرضیکہ ہر انسان ایک الگ خواہش لے کر اللہ کو یکارتا ہے۔

۔ اگر گوش باطن سے سنا جائے تو یہ کا سُنات ایک مجسم فریاد کی صورت نظر آئے گی۔ دعا کا شعور ' فطری طور پر ود بیت کیا گیا ہے۔ آ داب دعا اور فعنیلت دعا غد ہب نے سکھائے ہیں' لیکن بیشعور زندگی میں موجود ہے۔

بچہ بیار ہو جائے تو مال کو آ داب وعا خود بخود آ جاتے ہیں۔ جہاز خطرے میں ہو' تو مسافروں کو دعا

سکھانے کی ضرورت نہیں پڑتی۔ دعا ان کے ول سے نکلتی ہے ' بلکدان کی آ نکھے تے آنسو بن کرنیکتی ہے۔

دعا کی سب سے بڑی خوبی ہے ہے کہ جہاں دعا ما تکنے والا ہے 'وہیں دعا منظور کرنے والا ہے۔ اگر آپ باداز بلند دعا ما تکیں' تو وہ وہ میں موجود ہوتا ہے۔ دعا کا انداز' تقرب کے اظہار کا اعلان ہے۔ دعا الفاظ کی مختاج بھی ہے اور الفاظ سے بے نیاز بھی۔ دعا منظور فرمانے انداز' تقرب کے اظہار کا اعلان ہے۔ دعا الفاظ کی مختاج بھی ہے اور الفاظ سے بے نیاز بھی۔ دعا منظور فرمانے والا خود بی انداز عطا فرما تا ہے۔ ہاتھ اٹھانا بھی دعا ہے۔ ہاتھی دعا ہے۔

ہم اللہ ہے وہ چیز مانگتے ہیں جے ہم خود نہ حاصل کرسکیں کیکن جس کا حاصل کرناممکن ہو۔ مثلاً ہم یہ نبیں مانگتے کہ اللہ ہمیں پرندوں جیسے پر عطا کر کیونکہ میمکن نہیں۔ ہاں البتہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ اللہ ہمیں عشق کے پرلگا کراڑا کیونکہ میمکن ہے۔

دعا پراعتاد' ایمان کا اعلیٰ درجہ ہے۔ یہ بڑے نصیب کی بات ہے کہ انسان دعا کا سہارا ہاتھ سے نہ جانے والے دعت میں جانے دیں جانے ہے۔ گناہ جانے دیا ہے۔ گناہ جائے دیے۔ گناہ اور کا دعا سے اعتماد سے اٹھ جائے تو آنے والا وقت مصیبت کا زمانہ ہوتا ہے۔ گناہ اور ظلم انسان سے دعا کا حق چھین لیتے ہیں۔

دعا مانگنا شرط ہے' منظوری شرط نہیں۔اللّٰہ کریم کے پاس مکمل اختیار ہے۔ چاہے تو گنہگار کی دعا منظور فرما کے' نہ چاہے تو پینمبر کی دعا بھی منظور نہ فرمائے۔نوخ سینکڑوں برس اللّٰہ کے دین کی خدمت کرتے رہے۔ آخران کا بیٹا بھی طوفان کی نذر ہو گیا' لیکن ان کے ایمان میں فرق ندآیا۔ دعا آخر سوال ہی تو ہے۔ ماننے والا مانے یا ند مانے۔ صاحب دعا بھی اہتلا سے گزرتا ہے۔ بید زندگی ہے۔ اس میں غم ضرور آئے گا' تکلیف ضرور آئے گی' بیاری ضرور آئے گی اور پھر موت بھی ضرور آئے گا۔

ان حالات میں دعا کا مقام کیا رہ گیا؟ دعا کا بہی مقام ہے کہ انسان تقرب الہی کی خواہش کو کمزور نہ ہونے دے۔ دعایہ ہے کہ ہمارا دل نور ایمان سے ہونے دے۔ دعایہ ہے کہ ہمارا دل نور ایمان سے روشن ہو۔ دعایہ ہے کہ ہمارا دل نور ایمان سے روشن ہو۔ دعایہ ہے کہ اتنا کرم نہ ہو کہ ہم اس کی یاد سے غافل ہو جا کیں اور اتناستم نہ ہو کہ ہم اس کی رحمت سے مایوس ہو جا کیں اور اتناستم نہ ہو کہ ہم اس کی رحمت سے مایوس ہو جا کیں ۔ دعایہ ہے کہ اللہ ہمیں منظور ہونے والی دعاؤں کی آگہی عطا فرمائے اور وہ دعا کیں جن پر باب قبول بند ہو' ان کی توفیق عطا نہ فرمائے۔

انسان اکثر ان چیزوں کو پیند کرتا ہے جواس کیلئے نقصان دہ ہیں اور اکثر ان چیزوں کو ناپیند کرتا ہے جواس کیلئے مفید ہیں۔ ہم اپنی پیند کی چیزیں مانگتے ہیں اور جب وہ حاصل نہیں ہوتیں ' تو ہم شور مجاتے ہیں۔ حالانکہ ان کا حاصل نہ ہونا ہی ہمارے لئے مفید ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ مسنون دعا نمیں مانگی جا کیں۔ ہمیں دعاوس کی تعلیم وی گئی ہے۔ بیدا ہونے سے لئے مفید ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ مسنون دعا کیں مانگی جا کیں۔ ہمیں دعاوس کی تعلیم وی گئی ہے۔ بیدا ہونے سے لئے کرمیت کے فرن کرنے تک ہر مقام پر دعا کا طریقہ کار بتایا گیا ہے۔ مثلاً معمولی سا واقعہ ہے آئینہ وی کھنا' اس کیلئے بھی دعا ہے کہ ''اے اللہ میرے چرے کی اطرح میرے کروار کو بھی خوبصورت بنا۔''

روایت ہے کہ ایک دفعہ ایک آدمی دعا ما تک رہا تھا، گڑ گڑا کر۔ ایک مقرب فرشتے کا وہاں سے گزر ہوا۔
عابد بہجان گیا کہ فرشتہ ہے۔ بولا'' بھٹی میری چند دعا ئیں اللہ میاں کے ہاں پہنچا دو۔'' پھر اس نے آرز و ئیں گوانی شروع کیں۔فرشتہ بولا'' بسمجھ گئے ہو۔ ابھی تو بات بھی کمل نہیں ہوئی۔'' فرشتے نے کہا۔ میں اللہ میاں سے کہد دوں گا کہ تیرا فلاں بندہ کہدرہا تھا کہ اے ما لک! مجھے اپنے علاوہ سب پچھ دے دو۔''
بس بات اتن ہی ہے کہ ہم اس سے اس کے تقرب کے علاوہ سب پچھ ما نگتے رہتے ہیں اور پھر گلہ

کرتے ہیں کہ دعا منظور نہیں ہوتی۔ ہم دوسروں کی تباہی اور ہلاکت کی دعا مائلتے ہیں' کیسے منظور ہو؟ دعا ہے بلاہلتی ہے' زمانہ بدلتا ہے' انسان اپنے اعمال کی عبرت سے نیج سکتا ہے۔ مال کی دعا وشت ہتی میں سایہ ابر ہے۔ پینمبر کی دعا امت کی فلاح ہے۔ دعا کی افادیت برحق ہے۔

دعا ہے حاصل کی ہوئی نعمت کی قدرا سے کرنی چاہئے جیسے منعم کی۔ دعا منظور ہونے کے بعد شکر ادا کرنا چاہئے کہ اس نے ہماری دعاؤں کو قبول فر مایا۔ بیاس کا احسان ہے۔ کسی کے احسان کو اپنا حق نہ سمجھ لینا چاہئے۔
نیک آ دمی کو چاہئے کہ وہ گنہگاروں کی ہخشش کی دعا کرے۔ جاگنے والے کو چاہئے کہ سونے والوں کی فلاح کی دعا کرے۔ قوم کے ہرفردکوقوم اور ملک کی سرفرازی کی دعا کرنی چاہئے۔

صاحب دعا صاحب محبت ہوتا ہے۔ اس کی دعا مقبول ہے' جس کو انسانوں ہے' جانوروں سے برندوں سے غرضیکہ ہرذی جان ہے محبت ہو۔ محبت نہ ہو' تو دعامحض تکلف ہے۔

زمین وآسان اوراس کے مابین جو پچھ بھی ہے' اس کی خیریت کی دعا مانگی جائے تو اپنی زندگی خیریت

۔ ترر جاتی ہے۔ نفرت کرنے والا انسان دعائے محروم ہوجاتا ہے۔ سب کی بھلائی چاہنے والا بی مقبول بارگاہ ہے۔ اللہ کو سب کی بھلائی چاہنے والا بی مقبول بارگاہ ہے۔ اللہ کوسب سے زیادہ وہ ہستی محبوب ہے 'جس کورحمت ہر دو عالم علیہ بنا کر بھیجا گیا۔ حضور علیہ کے وسلے اور واسطے سے دعاؤں کو مقبولیت عطا ہو جاتی ہے۔

اب اختساب میرے مناہوں کا کس لئے اب اسلم دیا ہے تنہادے حبیب کا

بہرحال جب تک زندگ ہے وعارہ کی۔ دعا آہ ہے فریاد ہے۔ شب تاریک کی تنہا ئیوں میں ٹیکنے والا آنسوبھی دعا ہے۔ سرنیاز کا بے نیاز کے سامنے جعک جانا بھی دعا ہے۔ کی بے بس کی نگاہ کا غاموثی سے موئے فلک انصنا بھی دعا ہے کی دور رہنے والے کو محبت سے یاد کرنا سوئے فلک انصنا بھی دعا ہے فلک انصنا بھی دعا ہے۔ دعا دینے والے کے در پر بھی ہم سائل بن کر جاتے ہیں اور بھی دعا ہے۔ دعا دینے والے کے در پر بھی ہم سائل بن کر جاتے ہیں اور بھی دعا دینے والے سائل بن کر ہمارے در پر دستک دیتا ہے۔ ہم کسی کی دعا کی تا ثیر ہیں۔ ہماری دعا کی منظور ہو یا نامنظور ویا بامنظور ویا دین جاری دین ہے۔

☆

خاموش انسان خاموش پانی کی طرح گہرے ہوتے ہیں خاموشی خود ایک راز ہے اور ہرصاحب اسرار خاموش رہنا پیند کرتا ہے۔ خاموش دانا کا زیور ہے اور احمق کا بھرم۔ مدید

### 200

جس طرح آسان کی بسیط وسعنوں اور عمیق پہنائیوں میں کروڑوں ستارے اپنے اپنے مدار میں گردش کررہے ہیں' جمیل وجسیم ستارے اور سیارے حسن کا تنات کے انو کھے پرتا فیرمظا ہر ہیں' اس طرح حیات ارضی میں کروڑوں چہرے اپنے اپنے خیال اور اپنی اپنی ضرورت کے مدار میں سرگرم عمل ہیں' مصروف عمل ہیں' مصروف سفر ہیں' پرتا خیرموڑ چہرے حسن زندگی کی تفسیر مقدس کے مظاہر ہیں۔

چرہ اور پھر انسان کا چرہ اللہ اللہ اللہ ایک بجیب داستان ہے ایک پر کیف مشاہدہ ہے ایک موثر حقیقت ہے ایک عظیم شاہکار ہے۔ احسن تقویم کی شرح دلپذیر ہے۔ احسن الخالفین کاحسن تخلیق انسانی چرے سے عیال ہے۔ چروں کا مشاہدہ ان کا مطالعہ ' کتابوں کے مطالعہ سے کہیں زیادہ دانائی اور حکمت عطا کرتا ہے۔ زندگی کی کھلی کتاب میں ہر چرہ ایک الگ باب ہے ایک الگ انداز ایک الگ تاثیر ایک الگ مدار ایک الگ عنوان ہے۔ خیرو شرکی تقسیم چروں کے دم سے ہے۔ حکم ہے باری تعالی کا کہ مجرم اپنے چروں سے پہچانے جا کیں گئیں گے اور بیشانیوں پر داغ جود منور کرے گا چروں کو۔

، یہ ۔ جب ہم چہروں کی تلاوت وتبیج شروع کرتے ہیں تو ہمیں عجیب وغریب مکاشفات حاصل ہوتے ہیں۔ چہرہ گویائی نہ بھی رکھتا ہو' تب بھی پرکشش اور پرتا ثیر ہے۔ ہیں۔ چہرہ گویائی نہ بھی رکھتا ہو' تب بھی پرکشش اور پرتا ثیر ہے۔

انسان کواگر دنیا میں کسی شے ہے محبت ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے تو وہ انسانی چہرہ ہی ہے۔ بچہ ایام طفلی ہی میں مال کے چہرے کو مظہر ربوبیت اور مظہر محبت مجھتا ہے۔ مال کا چہرہ 'مال کی نگاہیں' مال کی مسکراہمیں بچے کیلئے اس اجنبی دلیس میں انسیت' مانوسیت اور اپنائیت کا واحد ذریعہ ہے۔ مال نہ ہوتو بچہ ہجوم میں بھی تنبائی محسوس کرتا ہے۔ مال کا مقدس چہرہ بچے کیلئے کل کا نتات ہے۔ میت کی عظیم داستانیں چہروں کی تاثیر کی داستانیں ہیں۔ چہرہ ہی جنت نگاہ ہے۔ انسان کی آئی ہی منظر پر کھلی کی کھلی رہ جاتی ہے۔ وہ چہرہ ہی ہے صرف چہرہ' عقا کد ونظریات سے بے نیاز۔

ایک پر بہوم سڑک کے گنارے کھڑے ہو کر چہروں کا مشاہدہ کریں تو چہروں کا ایک کہکشال ہے کہ جسلمل جعلمل جملس کرتا ہے۔ تیزی سے رواں ووال چہرے ایک عجیب کہانی ہے۔ ایسے لگتا ہے جیسے ایک طاقتور مفاطیس لوہے کے ذروں کو کھنچے چلا جا رہا ہے اور یہ ہے بھی حقیقت۔ آگے آگے لو بھ لا لیج ہے 'جے مقصد بھی کہہ سکتے ہیں اور بیجھے بیجھے چہرے متحرک ہیں۔ کہہ سکتے ہیں اور بیجھے بیجھے چہرے متحرک ہیں۔

سیم ایسے محسوں ہوتا ہے کہ خوف کا کالا ناگ ان کے پیچھے بھاگ رہا ہے' غریب ہونیکا خوف اور پیسے کہ کے بیسے بھاگ رہا ہے' غریب ہونیکا خوف اور پیسے کمانے کیلئے گھر ہے چہرے نکل آتے ہیں۔ان سہے ہوئے لالج زدہ چبروں میں ایسے چبرہے بھی ملیں گے جو شانت ہیں' مطمئن ہیں۔ان کا منظرالگ ہے۔وہ بجوم کے چبروں اور چبروں کے ہجوم سے الگ چبرے ہوتے ہیں۔وہ بھی رواں دواں ہیں لیکن اپنی رفتار کے ساتھ ۔ ان کواڑ بھا اورخوف ہے نجات مل چکی ہوتی ہے۔

ای جوم میں ایسے چہرے بھی مل سکتے ہیں جواپنے ناظرین کرام کی رفتارسفر بدل دیتے ہیں طکہ بھی مقصد سفر بھی بدل جاتا ہے۔ بچھے ہوئے افسردہ چہروں میں ایسے چہرے جھمگاتے ہیں۔ بیمنور چہرے رنگ ونور کے مظاہر ہیں۔ فطرت کے کام ہیں' کی کو کیا بنادیا کی کو کیا۔ یہاں امیری اور غربی کی بات نہیں ہورتی' حسن تخلیق کا ذکر ہورہا ہے۔
جہرہ عقدہ کشابھی ہے۔ یہ عام مشاہدے کی بات ہے کہ طالب علم کو بھولا ہوا سبق استاد کا چہرہ و کھتے ہی یاد
آ جاتا ہے۔ مریدوں کو پیر کا چہرہ بلکہ تصور چہرہ وشت و جبل میں رہنما نظر آتا ہے۔ گناہوں کی ویواروں میں سے
گزرنے والے انسان کو مال باپ کے چہرے محفوظ کرتے ہیں۔ باپ کا چہرہ' استاد کا چہرہ' پیر کا چہرہ ضمیر کی آواز ہے۔
انہی پاکیزہ چہروں کی یاد سے ضمیر زندہ ہوتا ہے۔ دات کے تاریک ساٹوں میں چہروں کی یاد نغمات کا کام دیتی ہے۔
انہی پاکیزہ چہروں کی نامناسب سب مصروفیتوں سے یک گخت تا بہ ہوگیا۔ اس کے دوستوں
نے پوچھا'' بھائی! تم کل تک رنگیلے تھے' آج کیا ہوگیا۔'' اس نے کہا'' میں عجیب حال میں پہنچ گیا ہوں۔ ہر
وقت میری آئھوں میں میری بٹی کا چہرہ رہتا ہے۔ میری ناپاک نگاہوں کو میری بٹی نے پاکیزہ کر دیا ہے۔''
وقت میری آئھوں میں میری بٹی کا چہرہ رہتا ہے۔میری ناپاک نگاہوں کو میری بٹی نے پاکیزہ کر دیا ہے۔''
انسان کے کردار کا اس کے گرد جمع ہونے والے چہروں سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ چہرہ ہی کردار'
مرتب' تشخیص کی اصل' دوردی'' ہے۔ چہرے پر سب پھی لکھا ہوتا ہے۔ سافر کے سفر کی صعوبتیں اس کے چہرے
بر بہت بچی لکھ جاتی ہے۔ گزرا ہوا زبانہ چہرے پر جھریوں کی شکل میں موجود رہتا ہے۔ آٹھوں سے بہنے والے
تربہت بچی لکھ جاتی ہے۔گزرا ہوا زبانہ چہرے پر جھریوں کی شکل میں موجود رہتا ہے۔آٹھوں سے بہنے والے
تربہت بچی لکھ جاتی ہے۔گزرا ہوا زبانہ چہرے پر جھریوں کی شکل میں موجود رہتا ہے۔آٹھوں سے بہنے والے
تربہت بھی کھی جاتی ہے۔ گزرا ہوا زبانہ چہرے پر جھریوں کی شکل میں موجود رہتا ہے۔آٹھوں سے بہنے والے

چہرہ آئینہ ہے انسان کے باطن کا۔ دل کی بات ' دل کا حال چہرے پر ضرور نمایاں ہوتا ہے۔مختاج کا چہرہ اور ہے اور تنی کا اور ۔

بعض اوقات چہرہ انسان کی اصلیت کو چھپانا جاہتا ہے لیکن دیکھنے والی آئکھ جاہے۔ پہچان رکھنے والے کے سامنے سب عیاں ہیں اور اگر پہچان نہ ہوتو چہرے کی تا ثیر بے معنی ہے۔

کے کھولوگوں کوصرف ایک ہی چہرہ پسند ہوتا ہے۔ وہ اپنا چہرہ ہے۔ وہ اپنچ چہرے کی سرخی پر مست ہو کر اپنا خون سفید کر لیتے ہیں۔ایسے لوگوں کو کا ئنات میں اور کوئی چہرہ نظر ہی نہیں آتا۔

چبرے الرجی بھی پیدا کرتے ہیں۔ ایسا ہوتا آیا ہے کہ کسی کا چبرہ ویکھتے ہی کسی کے ہاتھ پاؤں پھول جاتے ہیں۔ یہ محاورہ نہیں حقیقت ہے۔ کوئی چبرہ انسان کیلئے اعصاب شکن ہوتا ہے۔ ناپندیدہ چبروں میں زندگی گزار نے دالے کا اکثر ہارٹ فیل ہوجایا کرتا ہے۔ چبروں کوخالق کی نسبت سے ہی دیکھنا عافیت ہے۔

چبرہ تواب بھی ہے اور عذاب بھی۔ وصال کے انتظار میں جدائیاں کٹ جاتی ہیں۔ محبوب کا چبرہ مصحف ہے اور نامحبوب کا چبرہ مصحف ہے اور نامحبوب چیب بات مصحف ہے اور نامحبوب چبرہ استغفر اللہ عذاب ہے۔ مظلوم کیلئے طالم کا چبرہ فتبر خداوندی ہے کم نہیں۔ عجیب بات ہے کہ کوئی چبرہ بیاری دے جاتا ہے اور کوئی چبرہ شفاعطا فرما جاتا ہے۔

وصدت الوجود پر بہت کچھ کہا گیا ہے۔ اس کے حق میں بھی اور اس کی مخالفت میں بھی۔ چہروں کے علم میں وصدت الوجود مشاہدے کا ایک ایسا مقام ہے جہاں ہر چہرہ ایک ہی چہرہ نظر آنے لگتا ہے۔ احباب و اغیار کے چہرے سب ایک ہی چہرہ ہیں۔ وصدت میں کثر بت اور کثر ت میں وصدت سب ایک ہی چہرے کی آنکھ بخوالی ہیں۔ بکہ جلوہ ہی جلوہ ہی جلوہ ہی جار ایسا مشاہدہ نہ ہوتو ہمدادست خطرے سے خالی نہیں۔ پخولیاں ہیں۔ ایک ہی جلوہ ہی جاوہ ہی اور ایمان شکن بھی ہے۔ مجبوب چہرہ وار سے پکارے تو سر کٹوانا چہرہ کھوں ناہ جہرہ کا فرچہرہ نگاہ میں آجائے تو انسان کو کھیے کا راستہ بھول جائے۔ چہروں کا طلسم زبان و مکال کے مشکل نہیں۔ کافر چہرہ نگاہ میں آجائے تو انسان کو کھیے کا راستہ بھول جائے۔ چہروں کا طلسم زبان و مکال کے مشکل نہیں۔ کافر چہرہ نگاہ میں آجائے تو انسان کو کھیے کا راستہ بھول جائے۔ چہروں کا طلسم زبان و مکال کے

سبطلسمات سے زیادہ قوی ہے۔ چہرہ خواب کی تعبیر ہے۔ زندگی کے بہتے ہوئے دریا میں انسانی چہرے حباب کی صورت ابھرتے اور ڈو بتے رہتے ہیں۔

چہروں کی کائنات میں ہر چہرہ ایک الگ کائنات ہے۔ ہر چہرہ الگ صفعون ہے الگ صفت ہے۔ چہرہ مظہر انوار بھی ہے مدت نار بھی۔ چہرہ فرشتہ صفت بھی ہے شیطان صورت بھی۔ چہرہ رحمانی بھی جورہ نیوانی بھی شر کی طرح دلیر چہرہ سہا ہوا ہز دل چہرہ آئیندرو چہرہ ہے کیف پھر چہرہ خوش خبر چہرہ بدشگون چہرہ مختاج چہرہ خوش حال چہرہ پائمال چہرہ آسودہ چہرہ آزردہ چہرہ دل میں بسنے والا گلاب چہرہ آئھوں میں کھلنے والا چہرہ مشاق چہرہ بانا چہرہ اپنا چہرہ بانا چہرہ بانا چہرہ بانا چہرہ کافر چہرہ موسن چہرہ کرس چہرہ شہباز چہرہ گانار چہرہ بالی چہرہ خوابیدہ چہرہ شہباز چہرہ فانی چہرہ باتی چہرہ خوابیدہ چہرہ دول میں اتر تا ہے۔ چہرہ تطلیل کو پرواز دیتا ہے۔ چہرہ رعنائی خیال پیدا کرتا ہے۔ چہرہ بی آشوب چہرہ دول میں اتر تا ہے۔ چہرہ نظر میں آئے تو سب سے پہلے اپنی بینائی کا شکرید اوا کرنا چاہئے۔ محبوب تیری سے بہانے اپنی بینائی کا شکرید اوا کرنا چاہئے۔ محبوب چہروں کو قدرشناس نگاہوں کا شکر اوا کرنا چاہئے۔ آگر بنیائی ختم ہو جائے تو چہروں کے چراغ بچھ جاتے ہیں۔ چہروں کو قدرشناس نگاہوں کا شکر اوا کرنا چاہئے۔ آگر بنیائی ختم ہو جائے تو چہروں کے چراغ بچھ جاتے ہیں۔

خوش شکل چہرہ 'قدرت کی طرف سے عطا ہونے والا پاکیزہ رزق ہے۔ چہروں کی کا مُنات میں سب سے زیادہ حسین چہرہ اس مقدس ہتی علیقیہ کا ہے جس پراللہ اور اس کے فرشتے ورود جیجتے ہیں۔ آپ علیقے کا چہرہ مبارک صورت حق کا آئینہ ہے۔ آپ علیقیہ کا روئے انواراتی حقیقت ہے کہ خواب میں بھی نظر آئے تو عین حقیقت ہے۔ جس نے آپ کے چہرے کو دیکھا اس نے چہرہ حق دیکھا۔ آپ علیقیہ کے چہرے کیلئے پیرمہرعلی شاہ فرماتے ہیں۔

سبحان الله ما الجملاك ما احسنك ما الملك

، ب علیه سے بہرے ں رسمان کی مرتے وقت آخری خواہش یہی ہوتی ہے کہ''میرے مولا! مجھے آپ علیہ کا چہرہ دکھا۔ ہرمسلمان کی مرتے وقت آخری خواہش یہی ہوتی ہے کہ''میرے مولا! مجھے آپ علیہ کا چہرہ دکھا۔ رحمت' شفقت' انوار سے بھرا ہوا چبرہ' جوموت کی کر بنا کیول ہے محفوظ فرمائے۔''

رمت سنت ہوروں ہر رہا ہے۔ نہ آپ علی ہے۔ نہ آپ علی ہے چبرے سے بہتر کوئی چبرہ ہے نہ آپ علی کی آئھ سے بہتر کوئی آئھ ہوسکتی ہے۔ آپ علی نے نے چبرہ حق دیکھا اور چشم حق میں آپ ہی محبوب ہیں۔ پچے تو یہ ہے کہ

یبی چبره نشان وجهه الله
ورنه رکهتا یه کیا خدا چبره
مصطفع آنکه بو خدا صورت
بو خدا آنکه مصطفع جبره

سلام و درود ہو واضحیٰ سے چہرے کیلئے اور تعظیم اور سجدہ آپ عربی ہے بنانے اور جا ہے والے احسن

الخالفين كيليخه

علم

ہم معلوم کونلم کہتے ہیں' حالانکہ نامعلوم اور لامعلوم بھی علم ہے' اتنا ہی اہم جتنا معلوم۔ اگر ہم یہ کہدویں کہ معلوم کونٹی کا نام علم ہے' تو علم کی تعریف صرف میہ ہوسکتی ہے کہ اپنی لاعلمی کے احساس کا نام علم ہے۔ جتنا معلوم زیادہ ہوگا۔ اس لئے جانبے والے اکثر یہی کہتے رہے کہ وہ پھوئیس جانتے۔ زیادہ ہوگا۔ اس لئے جانبے والے اکثر یہی کہتے رہے کہ وہ پھوئیس جانتے۔ کا بنات میں استے علم ہیں کہ ان کی اقسام گنوانا وشوار اور ناممکن ہے۔ پچھ چیزوں کے بارے میں

کا کنات میں اتنے علم ہیں کہ ان کی اقسام کنوانا دشوار اور نامملن ہے۔ پچھ چیزوں کے بارے میں بہت پچھ جانناممکن ہے۔ بہت می چیزوں کے بارے میں پچھ پچھ جانناممکن ہے۔سب چیزوں کے بارے میں سب پچھ جاننا ناممکن ہے۔

دراصل علم معلوم سے نجات کا نام ہے۔ یاد داشت کا تعلق ماضی سے ہے اور ماضی کی حاصل کردہ معلومات حاصل کا علم نہیں ہوسکا۔ آج کی کیر المقاصد زندگی میں یاد داشت کا محفوظ رہنا نامکن سا ہے۔ ہمارا حافظ نر جیجات سے بدلتے ہی کمزور ہونا نثروع ہوجاتا ہے اور اس طرح وہ معلوم یا انفارمیشن جو حافظ میں ہوتی ہے وضلا اجاتی ہے۔ دضدا اجاتی ہے۔ زندگی کے تیم انقلابات واد خات اور سانحات حافظ کو مفلوج کر دیتے ہیں اور حافظ کا علم حافظ سے باہر ہو جاتا ہے۔ اکثر الیا ہوتا آیا ہے کہ کی مصنف کو اپنی ہی تعنیف کھ عرصہ بعد اجنبی می گئی ہے۔ انسانی حافظ کا یہ عالم ہے کہ انسان کو پرانے چرے تو یادر ہے جیں 'پرانے دوستوں کے نام بھول جاتے ہیں۔ انسانی حافظ کا یہ عالم ہے کہ انسان کو پرانے جبرے تو یادر ہے جیں 'پرانے دوستوں کے نام بھول جاتے ہیں۔ انسان موت دیکھے تو زندگی بھول جاتی ہی زندگی دیکھوتو موت یاد نہیں رہتی۔ آج کا انسان کمپیوٹر میں یاد داشت محفوظ کرتا ہے اور کمپیوٹر سے ملے والا خود بی ایک کمپیوٹر بن کے رہ جاتا ہے۔

علم البرريوں سے دست بردار ہونے كانام ہے۔ لابررياں بلاشبہ معلومات كاخزانہ ہيں۔ كتابوں كا مطالعہ ايك اعلى مصرد فيت ہے۔ ليكن كتاب زندگی نہيں ہے۔ زندگی آتھوں كے سامنے سے گزر رہی ہے۔ زندگی سانس كی نازک ڈوری ہے۔ بل بل گفتی جا رہی ہے۔ زندگی اپنے گرد و پیش كی حركات و اعمال كانام ہے۔ سكالر زندگی كے ميدان ميں كمزور رہ جاتا ہے 'علم كتاب كانام نہيں۔ كتاب حقيقت كاعکس تو ہے ليكن حقيقت كا بر ہے۔ نظارہ علم كانبيں حقيقت كے برعکس ہے۔ حقیقت كاذكر كتاب ميں ہے اور حقیقت كا مشاہدہ كتاب سے باہر ہے۔ نظارہ علم كانبيں 'نظر كامختان ہے بلكہ انداز نظر كامختان ہے۔ زاويہ نظر بدل جائے تو منظر اور پس منظر بدل جاتے ہيں' ليكن كتاب نہيں بدتی۔ كتاب زندگی كے خدو خال مناسب كا جمال ہے۔ كتاب زندگی كے خدو خال واضح كرتی ہے' ليكن زندگی كے اور زندگی كا بدلتے رہنا اس كا جمال ہے۔ كتاب زندگی كے خدو خال واضح كرتی ہے' ليكن زندگی كا لطف زندگی كے قرب ميں ہے' كتاب كے تقرب ميں نہيں۔

مقدس کتابیں نازل فرمانے والے نے زندگی بھی نازل فرمائی ہے۔حسن بھی نازل فرمایا ہے۔ بینائی بھی عطا فرمائی ہے۔نظاروں کی رعنائی بھی نازل فرمائی ہے۔ کتاب قانون ہے بیچان کالیکن بیچان کتاب کی نہیں 'کتاب بھیجے والے کی درکار ہے۔ کتاب فطرت کا مطالعہ ضروری ہے۔ علم کتاب سے نہیں' نصیب سے ملتا ہے۔
سورج کے باس علم نہیں' روشن نصیب ہے۔ علم بادصجگاہی اور آ ہ سحر گاہی سے ملتا ہے۔ تخیر سے ملتا ہے۔ تغیر سے ملتا ہے۔ تعلق سے ملتا ہے۔ کتاب کاعلم فیض نظر تک نہیں پہنچا سکتا۔ ایک معمول سا کھلنے والا پھول علم دے سکتا ہے۔
پھول علم دے سکتا ہے۔

بون ایک کا گرائیوں میں آنکھ نے میکنے والے آنسوعلم کے خزانے عطا کرتے ہیں۔ اللہ کافضل میں انشراح صدرعطا فرماتا ہے۔ ہرعارف عالم ہوتا ہے اور ضروری نہیں کہ ہرعالم عارف بھی ہو۔ بغیر تزکیہ کے کتاب کاعلم خطرے سے خالی نہیں۔ شکیسیئر اور غالب کو پڑھنے والا نہ ویسا ڈرامہ لکھ سکتا ہے نہ ویسا شعر کہہ سکتا ہے۔ غزالی کو پڑھنا بجا 'لیکن یہ نہیں بھولنا چاہئے کہ غزالی نے کسی کو پڑھ کر بیرت نہیں پایا۔ علم کوشش سے نہیں مقدر سے ماتا ہے۔ علم اس وقت تک حاصل نہیں ہوتا 'جب تک کوئی عطا کرنے والا نہ ہو۔ علم نگاہ سے ماتا ہے '

تعلیم بھی علم نہیں یعلیم کا تعلق ڈگری ہے۔ علم ڈگریوں اور یو نیورسٹیوں سے بے نیاز ہے۔ جن لوگوں
کی کتا ہیں یو نیورٹی میں پڑھائی جاتی ہے' وہ خود کس یو نیورٹ کے طالب علم تھے؟ تعلیم ضروری ہے' نوکری کیلئے'
نوکری ضروری ہے' حصول رزق اور ساجی مرتبہ کیلئے' کیکن علم نوکری نہیں' علم روٹی نہیں' علم حکومت نہیں۔ علم
بہان ہے' عرفان ہے۔ضرورت کاعلم اور شے ہے' علم کی ضرورت اور شے۔

بہت اُ آج کی تعلیم 'عیاں راچہ بیاں۔ آج ہی نتیجہ دے رہی ہے۔ طالب علموں کے حالات 'تعلیم کے ناقص ہونے کا ثبوت ہے۔ آج کا طالب علم علم سے بیزار ہے۔ آج وہ استاد کہاں ملیں گے 'جو طالب علموں کو فیض ہونے کا ثبوت ہے۔ آج کا طالب علم سے بیزار ہے۔ آج وہ استاد کہاں ملیں گے 'جو طالب علموں کو فیض نگاہ سے آ واب فرزندی سکھاتے تھے۔ آج کے طالب علم سے آج کی تعلیم نے علمی کی محبت چھین لی ہے۔ ابھی وقت ہے۔ بانی سر سے نہیں گزرا۔ اس کا تدارک ہونا چاہئے۔ بعلمی سے بے علمی ہی بہتر ہے۔ ابھی وقت ہے۔ بانی سر سے نہیں گزرا۔ اس کا تدارک ہونا چاہئے۔ بعلمی سے بے علمی ہی بہتر ہے۔ بیش رحمان پینیمبروں کے یاس تعلیم نہیں 'علم ہوتا ہے' بلکہ کمل موتا ہے۔ زمانے کے معلم محتب سے نہیں' رحمان

ے علم حاصل کرتے ہیں۔

آج ہمیں اس علم کی ضرورت ہے۔ وہی ہماری اساس ہے اور وہی عاقبت ۔ ہمیں زندگی کاعلم چاہئے اور مابعد کاعلم بھی چاہئے۔ اور مابعد کاعلم بھی چاہئے۔ ہمیں ظاہر کےعلم کی ضرورت بھی ہے اور باطن کےعلم کی بھی ۔ ہمیں معلوم ہونا چاہئے کہ چندروزہ زندگی میں بہت بچھ حاصل کرنا ہے اور پھراہے چھوڑ نا بھی ہے۔ بھیلنا بھی ہے ' سمننا بھی ہے۔ آج کے چندروزہ زندگی میں بہت بچھ حاصل کرنا ہے اور پھراہے چھوڑ نا بھی ہے۔ پھیلنا بھی ہے' تقرب کے تعلیم اداروں سے محمد بن قاسم پیدانہیں ہو سکتے ۔ یہی تعلیم کا المیہ ہے کہ تعلیم تلاش روزگار کیلئے ہے' تقرب مردردگار کیلئے نہیں۔

پر در با میں سول علی کے امت ہیں۔ ہمیں بے جہت اور بے ست تعلیم کہاں لے جائے گا۔مغربی تعلیم اس سے جائے گا۔مغربی تعلیم اسلامی نتیجہ کی امت ہیں۔ ہمیں بے جہت اور بے ست تعلیم کہاں سے جائے گا۔مغربی اسلامی نتیجہ کیسے پیدا کرے گی اور اسلام کی تعلیم بھی سلام نہیں۔ اسلام عمل ہے۔ اسلام بتانے والی بات نہیں ' کرنے والا کام ہے۔

بہرحال علم اس کی عطا ہے' جس نے زندگی عطا فرمائی۔عطا کو حاصل کرنے کیلئے دعا کے علاوہ کرا ہو سکنا ہے۔معلومات اور انفارمیشن کا علم آزمائش میں پورانہیں از سکتا۔کشتی کے مسافروں کو''صرف ونحو'' کی ضرورت نہیں' انہیں تیرنا بھی آنا چاہئے۔

علم کونور بھی کہا گیا ہے اور تجاب اکبر بھی ۔ نوراس کے کہ علم بہچان کا ذریعہ ہے۔ آگی اور اوراک کا بعث ہے۔ اساء و اشیاء کا شعور ہے۔ ہمیں علم کی بہچان نہیں بلکہ ما لک کی بہچان درکار ہے۔ خالق کو جانتا ہے۔ اپنے رازق سے باخبر ہونا ہے۔ کا نئات کی نیرٹیکوں سے لطف اندوز ہونا ہے۔ حیات و مرگ کے رموز دریافت کرنا ہے۔ و رانی علم صرف یہ نہیں بتا تا کہ ہزہ وگل کہاں سے آگاہ کرے ' نورانی ہے۔ نورانی علم صرف یہ نہیں بتا تا کہ ہزہ وگل کہاں سے آتے ہیں' بلکہ وہ علم ہمیں یہ بھی بتا تا ہے کہ نج کومٹی کی تاریکی میں کون پالٹا ہے۔ نورانی علم نان مزل کا علم ہے۔ ترکید و حکمت کا علم ہے۔ المجھنوں سے نجات کا علم ہے۔ بیف و وجدان کا علم ہے۔ سرامر رحمان کا علم ہے۔ ترکید و حکمت کا علم ہے۔ المجھنوں سے نجات کا علم ہے۔ بوتھل کے جس عرور پیدا ہوا اسے تجاب کہا گیا ہے۔ جوعلم نگاہ سے محروم ہو' وہ تجاب ہے۔ جوتھل سے گریاں ہو' وہ علم تجاب ہے۔ جو اپنی انا کے خول سے باہر نہ لگلا وہ علم تجاب ہے۔ ایو جہل کے پاس علم تعا، کریناں ہو' وہ علم تجاب ہے۔ وہ خوش ہوتا ہے کہا سی دولت برحق جارتی ہوا اور اشے معلوم نہیں ہوتا کیکن نگاہ نہ تھی۔ اگر نظر نہ ہوتو علم جہالت سے بدتر ہے۔ انسان معلوم پر نازاں ہوتا ہے اور وہ بحول جاتا ہے کہاں کی دولت برحق جارتی ہے اور وہ بھول جاتا ہے کہاں کی دولت برحق جارتی ہے اور وہ بھول جاتا ہے کہاں کی دولت برحق جارتی ہوائی نہ دے۔ کہا کہ کہر شعنی جارتی ہوائی خور آگر نہ جات ہوگی جاب ہے' بقا کا علم نور۔ اگر علم کا فرور آگر نہ جاتا ہے' فنا کا علم تجاب ہے' بقا کا علم نور۔ اگر علم کا مدعا خوشنودی طاق ہوتو تو توب

 $\triangle \triangle \triangle$ 

### اضطراب

اضطراب ہاعث ہستی ہے اور حاصل ہستی بھی۔ ہر زندہ انسان مضطرب ہے۔ کا ئنات کا ذرہ زرہ تڑپ ر ہا ہے۔موجوں کا اضطراب تلاطلم قلزم ہے اور یہی سمندر کی ہستی ہے۔اضطراب ہی زندگی کومتحرک رکھتا ہے اور یہ تحریک میں حرکت ہستی کا ثبوت ہے۔ بےحرکت زندگی نباتات کی زندگی ہے۔

زندگی کا بیشتر حصہ وقف اضطراب رہتا ہے۔انسان کی آرز وئیں' اس کی خواہشات' اس کے نقاضے' اس کے منصوبے اور اس کے عزائم اتنے زیادہ ہوتے ہیں کہ ان سب کا بیک وفت حصول ناممکن ہے۔ جب خواہشات دم تو رتی ہیں کو اضطراب پیدا ہوتا ہے۔

اضطراب اس لئے بھی پیدا ہوتا ہے کہ انسان کئی راستوں میں ہے کسی ایک راہ کا انتخاب نہیں کرسکتا۔ قوت فیصله کی کمزوری انسان کو تذبذب میں ڈال دیتی ہے اور انسجام کار وہ مضطرب رہنے لگتا ہے اور پُسرانسان کا

اضطراب اس سے سوچنے کی صلاحیت بھی چھین لیتا ہے۔

انسان علم حاصل کرتا ہے عمل کیلئے کئین جوں جوں علم پھیلتا ہے عمل کے مواقع سمٹنے شروع ہو جاتے ہیں۔ آج کے انسان کا سب سے بڑاعمل' حصول علم ہے اور بیمل اس کوفرائض کی بیجا آوری کے عمل سے بہت این ۔ آج کے انسان کا سب سے بڑاعمل' حصول علم ہے اور بیمل اس کوفرائض کی بیجا آوری کے عمل سے بہت وورکر دیتا ہے۔ بتیجہاضطراب ہے۔ سڑک کے کنارے کمرے میں بیٹے کر زندگی کامفہوم بیجھنے والا اس زندگی کوبھی نہیں سمجھ سکتا' جوسڑک پر ہے گزررہی ہے۔علم اورعمل کے فرق سے اضطراب پیدا ہوتا ہے۔

انسان کی کوشش جب متوقع بنیجہ حاصل نہیں کرتی ' تو وہ مضطرب ہو جاتا ہے۔ پھولوں کے خواب دیکھنے والا اپنے دامن میں خار د کمچے کر پریشان ہو جاتا ہے۔خواب کی اونچی اڑا نمیں ہستی کونپستی سے نکال نہیں سکتیں۔ انسان کی آرز و جب حسرت بن جائے اور اس کا اصل لاحاصل ہو کے رہ جائے تو اس کا مضطرب ہونا ہجا ہے۔ ا ہے جب اجنبی بن کر پاس ہے گزر جائیں تو انسان کیا کرے۔وہ مضطرب ہوگا' بے قرار ہوگا' بے چین ہوگا۔ اگر اضطراب برداشت سے بڑھ جائے تو طرح طرح کی میڈیکل پریشانیاں پیدا ہوسکتی ہیں۔اضطراب کو مایوی نہ بننے دیا جائے ' تو انسان بدلے ہوئے حالات سے گھبرا تانہیں۔ سیجھ لوگ اضطراب میں چراغ آرز و بجھا ویتے ہیں اور ہمیشہ کیلئے خود کو ایک کرب میں مبتلا کر لیتے ہیں۔ پچھلوگ اضطراب کوتحریک بناتے ہوئے نئی راہیں دریافت کر لیتے ہیں اور اس طرح پرانے ڈھانچوں پرنٹی تعمیر استوار کرنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں۔ دراصل اضطراب كامسكن "بهونے اور ند بهونے "كے درميان ہے۔ جانے والے زمانے كى ياد ميں آنے والے زمانے كا انتظار مجی تو شامل ہوتا ہے۔اضطراب اس امر کا اعلان ہے کہ ایک دورختم ہو گیا اور دوسرا دورجنم لینے والا ہے۔مضطرب انسان منتشر نہیں ہوتا۔مضطرب آ وی وجہ اضطراب ہے بہر حال باخبر ہے جبکہ منتشر انسان وجہ انتشار سے بےخبر ہے۔

اضطراب ایک قوت ہے۔ شخص کا ایک مقام ہے۔ بہچان کا ایک زاویہ ہے۔شخصیت کا ایک پہلو ہے۔مضطرب تومیں اپنے لئے نئے سورج نزاش لینے میں اکثر کامیاب ہوتی ہیں۔

اضطراب ہی مجاز سے حقیقت کا راستہ وکھا تا ہے۔ انقباض سے نکل کر انبساط میں داخل ہونے کا

اولیں سکنل اضطراب ہے۔عہدرفتہ کے مرتبے اور عہد فروا کے تصیدے کے درمیان اضطراب محلگاتا ہے۔ اضطراب میں رہنے والے بڑے تخلیق کار ہوتے ہیں۔ اضطراب شب بیداری کا پیغام ہے اور کامیانی کا زینہ ہے۔اضطراب سوزیے اور یمی سوز جو ہر تخلیق ہے۔

آج کی زندگی میں ایک تھٹن ہے۔ایک جس ہے۔ آج کی زندگی خود غرضی کی زندگی ہے۔کوئی کسی کا پرسان حال نہیں۔ سی کوئسی سے ہمدردی تو خیر دور کی بات ہے ' دلچیسی ہی نہیں۔ ظاہر کی رونفیں باطن کی وحشتوں سے خوفز دہ بیب۔ برطرف انسان کی بھیڑ ہے اور اس بے پناہ جوم میں کوئی انسان نظر نہیں آتا۔ بداعتادی کے اس عبد میں برخص مضطرب ہے' سرگردال ہے' پریشان ہے' بے قرار ہے۔ایسے محسوس ہوتا ہے کہ ایک وہا پھیل چکی ہے' بے چینی کی وہا' ہے بسی کی وہا' ہے حسی کی وہا' ہے کسی کی وہا' ہے بیٹینی کی وہا' ہے مروتی کی وہا' ہے حیائی اور بے وفائی کی وہا۔ ہرحساس آ دمی کومعاشرتی انحطاط مصطرب کر رہا ہے۔

یہ دور بڑے کرب سے گزررہا ہے۔ اذیت اور تنہائی انسان کی روح تک جا پینی ہے۔ انسان کو اندر سے تھن لگ ممیا ہے۔ چبروں کی تعلی مسکرا ہث منبط تم کے سوا کھھ نیس۔ آج کا اضطراب اس لئے ہے کہ زندگی د تقویت دینے والے ادارے ختم ہوتے جا رہے ہیں کیکن یہ اضطراب ایک نے جہال کے پیدا ہو۔ بشارت بھی رکھتا ہے۔ آج کا اضطراب سی وفت کروٹ لے سکتا ہے اور ایک بار پھروہی جذید کار فرما ہو سے بي، جوآج سے جاليس سال يہلے ظاہر ہوئے تھے۔

اضطراب بے سبب نہیں ہوتا۔ اضطراب بھولا ہواسبق ، چھوڑی ہوئی منزل اور نظر انداز کئے ہو۔ فرائض یاد دااتا ہے اور اس طرح پیدا ہونے والا حساس غفلت بیداری کی اولیس کرن ہے۔

جولوگ دنیاوی اشیاءاور ضروریات کے حصول کیلئے مضطرب کہلاتے ہیں' وہ دراصل مضطرب نہیں۔ , تکلیف میں ہوتے ہیں اور تکلیف اور شے ہے اور اضطراب اور چیز۔ تکلیف کی سے ہوتی ہے۔ اضطراب کوتا او ے پیدا ہوتا ہے۔اضطراب روح کی بے تالی ہے اور تکلیف ذہن اور جسم کی پریشانی۔

جب انسان کاحق اس کی دسترس میں نہ ہوتو اضطراب پیدا ہوگا۔جس زمانے میں انسان کو اپنی ضروریات کے حصول کیلئے دعا کے علاوہ کوئی چارہ میٹر نہ ہو' وہ زمانہ اضطراب کا زمانہ ہے۔ آج کا عصری کرب انسان ہے ذوق حیات بھی چھین رہا ہے۔ آج کے انسان کی ضرور مات کے پاؤں اس کے دسائل کی حیادر سے باہر ہیں۔غریب کو امیر ہو جانے کی امید نے سہارا دیا ہوا ہے کیکن امیر کوغریب ہونے کے ڈریے مصطرب رکھا ہوا ہے۔ دولت مند انسان کو دولت نے اضطراب سے نہیں بچایا۔ دولت اضطراب سے نہیں بچاسکتی۔ دولت کا پرستار ہمیشہ بے قرار رہے گا۔

بعض اوقات آنے والی نا گہانی آفات و بلیات بھی قبل از وفتت اضطراب پیدا کرتی ہیں۔ زلز لے ے پہلے جانور اور پرندے مضطرب ہو جاتے ہیں۔ اندیشہ اضطراب کا ہم سفر ہے۔ ہمارے ہاں سرحدوں کے و حالات اتنے خوش کن نہیں کہ اضطراب پیدا نہ ہو۔ لیکن یہ وہ اضطراب ہے جس کا حل ہمارے پاس نہیں۔ وشمنان اسلام متحدین اورمسلمان متحد نبیل \_ دوستول کی لایروابی دشمن کی اصل قوت ہے۔ ہم لوگ وحدت فکر اور وحدت کردار ہے محروم ہوتے جارہے ہیں۔

آج ہمیں بیک وقت اقبال اور جنائ کی ضرورت ہے۔ آج کوئی جگانے والا جائے۔ کوئی چلانے

والا جائے تا کہ شمع حریت ہرطوفان ہے محفوظ رہے۔ آندھیاں اور آگہی کے چراغ برسر پیکار ہیں۔ آج قوم کو عہد کہن تازہ کرنے کی ضرورت ہے۔

، و من ہے۔ اسے ہوئے راسے پر جلنے سے بزرگوں کا فیض نہیں ملتا۔ بزرگوں کے بتائے ہوئے راسے پر جلنے سے بات بنتی ہے۔ سے بات بنتی ہے۔ ذکر بہارتو فصل بہارنہیں۔ آج کا اضطراب توعمل سے دور ہوگا،مسلسل عمل۔

دریا کا مقصد اگر وصال بحر ہے' تو یہ منزل صرف سمندر کے نام کا وظیفہ پڑھنے سے نہیں عاصل ہوتی۔ دریا کا اضطراب اس کی قوت ہے۔ اس کی روانی ہے۔ وہ اضطراب میں پہاڑوں کو کا ثنا ہے۔ میدانوں سے راستہ لیتا ہے اور ایک طویل جدوجہد کے بعد آغوش قلزم میں راحت وسکون حاصل کرتا ہے۔ اضطراب کو روانی بنانے والا دریا آسودہ منزل ہوتا ہے۔ قوموں کا سفر دریا کے سفر کی طرح ہے۔ موجوں اور قطروں کی ایک عظیم وحدت اپنی منزل کی طرف رواں دواں انجام کار بحر بے کنار سے ہم کنار ہوتی ہے۔

توم کے افراد آگر وحدت کے تصور سے محروم ہو جائیں تو ان کا اضطراب انہیں مابیس کرکے ہلاک کر دیتا ہے۔ آگر وحدت قائم ہو جائے تو یہی اضطراب یم بہ یم منزل مقصود ہے۔

ریتا ہے۔ اگر وحدت قام ہو جائے تو ہی وہسراب ہے ابدیا طرف مور ہے۔

انفرادی اضطراب کو اجتماعی فکر میں ڈھالنے والا ہی قوم کا رہنما ہوتا ہے۔ میر کاروال وہی ہے 'جو افراد
کارواں میں بیجہتی' کیسمتی' کیے نظری پیدا کرے۔ قوم میں وحدت فکر پیدا ہو جائے' تو وحدت عمل منطقی نتیجہ
ہے۔ یعنی اقبال مل جائے تو جنائے کا ملنا لازمی ہے۔ آج کے اضطراب کوچینل درکار ہے۔ اضطراب تلاش عمل کا
نام ہے اور عمل علم کی وضاحتوں سے نجات کا نام ہے' لیکن یہ بات بھی ملحوظ خاطر ہے کہ اضطراب زیادہ دیر تک

چراغون کے بچھ جانے کا اندیشہ ہے۔

اضطراب کی وجہ پچھ بھی ہو' اس ہے نجات کی صورت وحدت افکار وکردار ہے اور اس وحدت کا حصول ہی نظل الٰہی ہے اور اس کا طریقہ کار ذکر الٰہی ہے۔ ذکر الٰہی ہراس عمل کو کہیں گے جس کا مدعا رضائے حق ہو۔ اپنی منشا کو منشائے ایز دی کے حوالے کر دینے ہے ہی اضطراب دور ہوسکتا ہے۔ یہ ہے عملی نہیں۔ یہ ظیم عمل ہے۔ انسان کا اتحاد ورضائے اللٰمی کے حصول کیلئے تا کہ یہ زندگی بھی بامراد ہواور آنے والی زندگی بھی بانصیب۔

سفر زمین کا' فرمان آساں سے ملے سکوں ملے بھی تو انسان کو کہاں سے ملے پہر

سر رات کئے سب ہو سحر سہہ نہیں کئے کے سب ہو سحر سہہ نہیں کئے کے سب ہوا وال میں اثر کہہ نہیں کئے کے سکے سکتے کہ ہنہاں کے ہنہا ہے۔ ہنہاں کہ ہنہاں کے ہنہاں کہ ہنہاں کے ہنہاں کہ ہنہاں کہ ہنہاں کے ہنہاں کے

# سكون قلب

جے سکون قلب حاصل ہو جائے' اس کی زندگی میں نہ شکوہ رہتا ہے نہ تقاضا۔ وہ نہ خدا کا محلہ مخلوق کے سامنے کرتا ہے' نہ موت سے۔ وہ ہر حال کے سامنے۔ وہ نہ زندگی سے غافل ہوتا ہے' نہ موت سے۔ وہ ہر حال میں راضی رہتا ہے۔ پرسکون انسان مقام صبر کو بھی مقام شکر بنا دیتا ہے۔

آج کے دور میں سکون قلب اس لئے مشکل ہوتا جار ہا ہے کہ زندگی کے تقاضوں اور مذہب کے تقاضوں میں میں فرق آگیا ہے۔ زمین کا مسافر سمجھ نہیں سکتا کہ آسان سے احکام کیوں نازل ہوتے ہیں۔ زندگی کی مسرتوں میں ماقبت کا خوف سکون سے محروم کر دیتا ہے۔ آج کے انسان کی شخصیت میں فشار ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سکون نہیں ملتا۔ سکون کی خاطر سفر کرنے والا سکون حاصل نہیں کر سکتا۔ سفر میں سکون کہاں؟ سکون کی خلاش اپنے حالات 'اینے ماحول اور این زندگی سے بیزاری کا اعلان ہے۔

آج کا سب سے بڑا المیہ خود گریزی ہے اور سکون کیلئے خود شنای اور خود آگی درکار ہے۔ ایک دفعہ
ایک آدی جے اپنے گھر میں سکون نہیں ملتا تھا' اپنی بیوی سے کہنے لگا'' بیگم! میں چاہتا ہوں کہ سکون قلب کی
خاطر مقدس سفر اختیار کروں۔' بیوی سمجھ گئی کہ اس کا خاوند اس سے بیزار ہے۔ بولی'' اپنے نیک سفر میں دیر کیا
ہے۔ چلئے میں بھی اس نیکی کی تلاش میں آپ کے ہمراہ چلتی ہوں۔'' خاوند نے پچھ دیر سوچا' بولا'' چلو جانے دو۔
میرے نصیب میں سکون نہیں۔ میں اس جہنم میں گزراد قات کرلوں گا۔''

بات دراصل اتن می ہے کہ سکون قلب اپنے موجودہ حالات ہی میں مل سکتا ہے' جسے اپنے دلیں میں سکون نہیں ملا' اس پردلیں میں کیا اطمینان حاصل ہوگا۔ جسے اپنے گھر میں راحت ندملی' اسے اور کون سے گھر میں فرحت ملے گی۔سکون قلب اپنی زندگی ہے' اپنا انداز فکر ہے۔

جو انسان میہ مجھتا ہے کہ اچھا زمانہ یا تو گزر گیا ہے یا ابھی آیا ہی نہیں' وہ کیسے سکون حاصل کر سکتا

ہے۔ ایک دفعہ ایک جگہ بچھ دوست خوش بیٹھے تھے۔ ایک بے سکون انسان وہاں آیا ' بولا'' آپ کیوں خوش ہیں۔' انہوں نے کہا کہ' کتنا اچھا موسم ہے۔' آنے والے نے آہ بھری' بولا'' اچھے موسم کب تک بھائی!'' اگر خواہش اور حاصل کا فرق مٹ جائے 'تو سکون مل جاتا ہے۔انسان کو جو بیند ہے' حاصل کر لے یا پھر جو حاصل ہے اسے پیند کر لے تو سکون مل جاتا ہے۔ جب ہماری تمنا کے پاؤں حاصل کی حیاور سے باہر نکل جاتے ہیں تو ہمیں سکون نہیں ملتا۔ سکون حاصل کرنے والے تختہ دار پر بھی پُرسکون رہے اور مضطرب رہنے والے تخت شاہی پر بھی سسکیاں بھرتے رہے۔خواہش کا بے ہنگم پھیلاؤ سکون سے محردم کر دیتا ہے۔خواہش کی داستان تبهی کمل نہیں ہوتی۔ آغاز رہ گیا' مبھی انجام رہ گیا اور اس کشکش میں بیہ چندمقدس ایام ہستی ختم ہو جاتے ہیں۔ تمنا کا سفر دشت ہے اماں کا سفر ہے۔سکون کا سفراپی ذات کا سفر ہے۔اپنے باطن کا مسغر ہے۔ سکون کے مسافر گھر ہی میں منزلیں طے کرتے ہیں۔سکون والا انسان اپنے دل میں ہی وہ روثن نقطہ دریا فت کر

لیتا ہے 'جس کی ضیا اسے نوربصیرت عطا کرکے سکون جخشتی ہے۔

جس انسان کی اینے ماحول سے 'اپنے آپ سے صلح ہو' وہ پرسکون رہے گا۔ برائی کو نیکی سے رفع كرنے والا پرسكون رہے گا۔اپنے دل ہے كدورت كے داغ صاف كرنے والا پرسكون رہے گا۔ اپنى زندگى كو مسی کا احسان مبحضے والا پرسکون رہتا ہے۔

سکون حاصل کرنے کا سب ہے آ سان طریقہ بیہ ہے کہ انسان سکون کے حصول کی تمنا حجوز کر دوسروں کوسکون پہنچانے کی کوشش کرے۔سکون دینے والے کو ہی سکون ملتا ہے۔کسی کا سکون برباد کرنے والا سکون ہے محروم رہتا ہے۔اگر فرض اور شوق سیجا ہو جا ئیں' تو زندگی پرسکون ہو جاتی ہے۔

سیچھ لوگ مجھتے ہیں کہ دولت ہے سکون ملتا ہے کسیکن دولت اور مال نے مبھی کسی کوسکون نہیں دیا۔ بادشاہوں نے بادشاہی حجبور کر درویشی تو قبول کی ہے لیکن کسی درویش نے درویش حجبور کر بادشاہی قبول نہیں گی۔ مال جمع کرنے والے اور مال گننے والے پر عذاب ہے۔ وہ مال جوخدا کی راہ میں خرج کیا جائے' باعث اطمینان ہوسکتا ہے۔

نفرت کینہ بغض جذبہ انتقام حسد کا لیے جسم پرتی سکون قلب کے دشمن ہیں۔سکون والا انسان دوسروں کی زندگی اورخوشی کا احترام کرتا ہے۔وہ علم حاصل کرتا ہے جاہلوں کی خدمت کیلئے۔دولت کما تا ہے عربیوں کی مدد کیلئے۔وہ گناہ ہے نفرت کرتا ہے گنہگاروں ہے ہیں۔ وہ ان کی شخشش کی دعا کرتا ہے۔خود جا گنا ہے اور سونے والوں کی سلامتی کی تمنا کرتا ہے۔وہ مرتبہ حاصل کرتا ہے مظلوم اورمحروم کی اعانت کیلئے۔وہ اپنے گھر اور دل کے دروازے سی پر بندنہیں کرتا۔وہ اینے مرتبے ہے کسی کوڈرا تانہیں۔وہ مخلوق کو خالق کاعمل سمجھ کراس کی عزت کرتا ہے۔

سکون کا راہی ہر حال میں پرسکون رہتا ہے۔ وہ خوف اور حزن سے آزاد ہے۔ وہ عم اور غصے سے بے نیاز ہے۔ وہ حسرتوں اور مایوسیوں کو تیاگ چکا ہوتا ہے۔ دراصل سکون قلب تقرب حق کا وہ مقام ہے 'جبال انسان تعمتوں ہے منعم کی طرف رجوع کر کے اس سے ذکر میں محویت حاصل کرتا ہے۔ زندگی سے متناطع سمندر میں سکون قلب ہی عافیت کا ایک جزیرہ ہے اور نصیب دالے ہی اسے دریافت کرتے ہیں۔

سکون قلب اس وقت تک نہیں ملتا جب تک کوئی عطا کرنے والا نہ ملے۔ عطا کرنے والا ایک نگاہ دولت تسکین بخشا ہے۔ اس کا ایک لفظ ہی دل کا قفل کھول کراسے سکون سے مالا مال کر دیتا ہے۔ والدین کی خدمت' استاد کا ادب' سائل اور پیٹیم کی دعا' سکون قلب کے ذرائع ہیں۔ پیٹیم کا مال کمانے والا بزار پیٹیم خانے بنائے' سکون نہیں پائے گا۔ پیٹ میں آگ ہولتو دل میں سکون کہاں۔ رزق ممالح نہ ہولتو سکون قلب کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔

امانت میں خیانت کرنے والاسکون نہیں پاسکتا۔ فطرت سے حاصل ہونے والی پہلی امانت معصومیت ہے۔ کسی کا اعتماد امانت ہے۔ خیانت کرنے والے سکون نہ پائے گا۔ الفاظ امانت ہے۔ خیانت کرنے والے سکون نہ پائے گا۔ الفاظ امانت ہیں۔ ابہام بیدا کرنے والا مصنب سکون نہ پائے گا۔ کم وزن 'معیار سے گری ہوئی اشیاء بیچنے والا اور زیادہ منافع کا کاروبار کرنے والا ونیا ہی میں عذاب سے دو چار ہوگا۔ اسے سکون نہیں ملے گا۔

دوسروں کاحق غصب کرنے والا زندگی بھرسکون نہ پاسکےگا۔ وہ سکون کیلئے بھامکے گا۔ اس کو مکا فات کے بچھوا ندر ہی اندر ڈسیس گے۔ وہ چلائے گا۔اس کی جیخ خلق سے باہر نہ نکل سکے گی۔جس نے محسنوں سے و فا نہ کی' اس کو بھی سکون نہیں ملے گا۔محن کاحق ہے کہ اس کاشکر اوا کیا جائے' اس کے ساتھ و فاکی جائے۔

ہمارے ملک میں اس شخص پر سکون قلب حرام ہے' جس کو اسلام اور پاکستان سے محبت نہ ہو' اس طرح اپنے اسلاف سے وابستہ رہنے ہے سکون ملتا ہے'نہیں تونہیں۔

آج اگر ہم ایک دوسرے کو معاف کر دیں اور ایک دوسرے سے معانی مانگ لیں ' تو ہمارا مستقبل سکون قلب کے خزانوں سے بھر جائے گا۔ کمزور پررخم کرنا ہاعث تسکین ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہا گر چڑیا مالک کے گھریس پنجرے کے اندر بھوک سے مرجائے تو چڑیا کا بنانے والا آسانوں سے قہر نازل کرتا ہے۔ اپنے سے کمتر کا خیال رکھنا سکون قلب کا ذریعہ ہے۔ سکون قلب مالک کا قرب ہے اور قرب الہی کا واحد ذریعہ بجدہ شکر ہے۔

میں ایک فرد ہوں مجھ سے ہے ملتوں کا ظہور حقیقتوں کو جنم دینے والا خواب ہوں میں ورق مری نظروں میں کا نات کا ہے کہ دست غیب سے لکھی ہوئی کباب جوں میں در عطا پہ ہوں میں آخری سوال، گر اک سوال، گر میں سوال کا اک آخری جواب ہوں میں کسی نظر میں علامت ہوں خود پہندی کی کسی نظر میں علامت ہوں خود پہندی کی کسی نگاہ میں اک ذرہ تراب ہوں میں کسی کش کھی کہا

### تضاد واضداد

جس طرح بیرکا نئات مجموعه اضداد ہے' اس طرح ہماری زندگی بھی اضداد و تضاد کا مرقع ہے۔نور و علمات کے حسین امتراج سے بیرکا نئات جلوہ آرا ہے۔

دن اور رات کی تقسیم میں زمانے کا لامتنائی سفر جاری ہے۔ اسی میں بود و نابود کی عظیم کار فرمائیاں ہو بی ہیں۔ وقت کا سلسلہ ستفتل اور ماضی ہے قائم ہے۔ مستقبل کو ماضی بنانے والے زمانے کو حال کہتے ہیں۔ پی حال موجود کہمے کا نام ہے۔ یہ لمحہ کئی صدیاں نگل چکا ہے اور اس نے ابھی کئی اور صدیوں کو نگلنا ہے۔

یہ کا نئات ہمہ وقت تبدیل ہورہی ہے' کیکن میہ کا نئات بھی بدلتی نہیں۔ یہی اس کا تصاد ہے اور یہی اس کا حصاد ہے۔ ہر مقام کا حسن ہے۔ رات کے دامن سے نور آفاب نکلٹا ہے اور شام اس سورج کو نقاب پہنانے چلی آئی ہے۔ ہر مقام بیک وقت مشرق بھی ہے اور مغرب بھی اور کوئی مقام نہ مشرق ہے نہ مغرب۔ اس تصاد میں کوئی تصاد نہیں۔ اس طرح قوس اور خط مستقیم دو مختلف قسم کے خطوط ہیں' کیکن ایک حد سے پرے قوس اور خط مستقیم میں کوئی فرق نہیں رہتا۔

تخلیق میں تضادات نفرت کیلئے نہیں' پہیان کیلئے بیدا فرمائے گئے ہیں۔ تضادات سے ہی افراد' احوال اور اشیاء کی بہیان ممکن ہے۔

خیر کوسمجھنے کیلئے شراور شرکو جاننے کیلئے خیر کوتخلیق کیا گیا۔ایک دوسرے کی ضد کے ساتھ ساتھ خیر اور شرکا اپنا الگ دجودموجود ہے۔اگر خیر کا نصور نہ بھی ہوتو شرکسی اور نام سے موجود رہے گا۔ دونوں کوتخلیق کرنے والی ایک ہی ذات ہے۔

ای طرح ازل کو جانئے کیلئے ابد اور ابد کی پہچان کیلئے ازل کاعلم ضروری ہے' لیکن ازل اور ابد الگ الگ وجود میں موجود ہیں۔ زندگی ازل ہے تو موت ابد۔ یہاں زندگی ہے مراد ابتدائے حیات ہے اور موت اس بقام کو کہیں گے جہاں تصور مرگ و حیات مرتا ہے۔ جس مقام کے بعد کوئی موت نہ ہو' وہی ابد ہے۔

تضادات کو جاننے کیلئے علم الاضداد کا جاننا ضروری ہے۔ یہ و تبیع علم ہے۔ نفی اور اثبات کا اور الد عزت اور الت علم الدی ظاہر اور باطن خارج اور داخل کروح اور مادہ عم اور خوشی زندگی اور موت عرضیکہ ہراہم اور صفت کے مقابل ایک اور صفت موجود رہتی ہے جس ہے اس اسم اور اس صفت کی بیجان ممکن ہوتی ہے۔ مقابل ایک اور صفت موجود رہتی ہے جس ہے اس اسم اور اس صفت کی بیجان ممکن ہوتی ہے۔ انسان اینے نفس کی بیجان کرے تو اسے رب کی بیجان اور اس

کا ُنات کی پیجان ممکن ہو جاتی ہے۔

اپنی پہپان کے سفر میں تضادات ہے آشنائی ہوتی ہے۔ ہنسنا اور رونا ' جا گنا اور سونا' پانا اور کھونا' ہونا اور نہ ہونا ہوتا ہی رہتا ہے۔ بیتضادات تغییر حیات کے حسین ابواب ہیں۔ استقامت ہوتو بیتضادات ختم ہو جاتے ہیں۔ رنگوں کا تضاد ہے رنگی میں فتم ہو جاتا ہے اور الفاظ و آواز کا تضاد سکوت میں قائم نہیں رہ سکتا۔ پہپان ہو جائے تو حاصل ، محرومی اور کامیابی و ناکامی کا فرق مٹ جاتا ہے۔ کامیا ہوں کی منزلیں طے کرنے والا ناکامی کے عبرت کدے میں دم تو ڈسکتا ہے۔ ناکامی کی افتاد سے نکلتا ہوا انسان کامیابی کی چوٹی تک پہنچ سکتا ہے۔ غریب الوطنی میں مرنے والا سکندر عظیم فاتح بھی تھا۔ ہلکانے والی زبان اللہ سے ہمکلام بھی ہوسکتی ہے۔غریبی میں بادشاہی بھی ہوسکتی ہے اور بادشاہی میں فقیری بھی ممکن ہے۔ ایسا ہوتا رہا ہے۔

بغاوت کامیاب ہو جائے تو انقلاب کہلاتی ہو اور انقلاب ناکام ہو جائے تو بغاوت کہلاتا ہے۔ بلند مقاصد کا سفر بھی تضاوات سے مبرانہیں ہوتا۔ ایک مقصد کی کامیا بی دوسرے مقاصد کی ناکا می بھی ہے۔ ایک آرزوکو پورا کرنے کیلئے کتنی آرزوؤں کا خون کرنا پڑتا ہے۔ اگر معیار بدل جائے تو حاصل اور محرومی میں فرق نہیں رہتا۔ فرعون کامیاب بادشاہ سمجھا جاتا تھا۔ اس کے پاس دولت تھی، لوگوں میں عزت تھی، صاحب امر بھی تھا۔ اس کا تھم نافذ بھی تھا اور موئ گھر سے بے گھر، صحرا بصحرا، جو بہ جو پھر نے والے اللہ کے رسول تھے۔ کون کامیاب تھا اور موئ گھر سے بے گھر، صحرا بصحرا، جو بہ جو پھر نے والے اللہ کے رسول تھے۔ کون کامیاب تھا اور کون ناکام، اس کا فیصلہ ہو چکا ہے۔

یوسٹ کیلئے پینمبری کا سفر کنوئیں میں گرنے سے شروع ہوا۔ کتنی بلندی اور کتنی اہتلا۔ تضاد ہے کیکن تضادنہیں ہے۔

ہماری زندگی میں تضادات کا ہونا کوئی غیر فطری بات نہیں۔ تضادات کا کنات میں ہیں بلکہ فاطر حقیقی کی صفات عالیہ پرغور کیا جائے تو ہمیں ہمارے تضادات کچھاجنبی نہیں محسوس ہوں گے۔

زندگی عطا فرمانے والا کچھ عرصہ کے بعد موت عطا فرما تا ہے۔ زندگی واپس لے لیتا ہے۔ وہ خود ہی کے عطاف اتا میں مذہب معن ایک میں میں عند میں میں میں میں است

سمسی کو ملک عطا فر ما تا ہے اورخود اسے معزول کر دیتا ہے۔ وہ عزت دیتا ہے' وہی ذلت دیتا ہے۔ حساب کرنے پر آئے تو رائی کے دانے تک کا حساب کر لے۔ بخشش کرنے پر آئے تو سیات کو حسنات

بیں بدل دے۔مخنوں کو فاقے سے گزار دے اور جاہے تو تم محنت کرنے والوں کو بے حساب عطافر ما دے۔وہ مجمعی خزانے عطافر ماتا ہے اور بھی وہ قرض حسنہ بھی مانگتا ہے۔اس کے کام عجب ہیں۔

وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ اس کے قبضہ قدرت سے کسی شے کے باہر ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ اس کے باوجود آدھی سے زیادہ دنیا اس کونبیس مانتی۔ اس کا دعویٰ ہے کہ ہر وجود کا رزق اس کے ذمہ ہے۔لیکن ہمارا مشاہدہ اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا' جہاں ان تضادات میں کوئی تضادنہیں رہتا۔

غور کرنے والی بات یہ ہے کہ اللہ نے اپنے مخالف 'اپنے وشمن کو مارانہیں۔ وہ قادر ہے۔ اس نے شیطان کو زندہ رکھا ہے۔ یہی سب ہے بڑا تضاد ہے اور یہی اس کاحل۔

جمیں تضادات ہے جنگ نہیں کرنا۔ تضادات کو احسن طریقے سے حل کرنا ہے۔ ہمارا نظریہ اپنی جگہ پر درست 'کیکن دوسروں کے نظریات ان کیلئے اتنا ہی مقدس و بامعنی ہیں۔ اپنا نقطہ نظر واضح کرنے کا حق تو ہے۔ دوسروں کونٹل کرنے کا حق نہیں۔

اللہ نے اپنی زمین میں اپنے نہ ماننے والوں کو جس طرح برداشت فرمایا ہوا ہے' ای طرح ہم بھی دوسروں کو ان کے عقائد کے اختلاف کے باوجود برداشت کیوں نہیں کرتے؟ زندگی میں مختلف نظریات کا ہونا زندگی کا حسن ہے۔ کم انسان سے اس لئے نفرت نہیں کرنا جا ہے کہ اس کا لباس ہمارے لباس ہے حقلف ہے۔

تضادات کو برداشت کرنے کیلئے عظیم دل جاہئے۔ کمزورعقیدہ الجھتا ہے' لڑتا ہے' جھگزتا ہے۔ لیکن طاقنور اور صحت مندعقا ئد دوسرے عقیدوں کواپنے ساتھ اس طرح ملاتے ہیں' جیسے سمندر دریاؤں کواپنے اندر سیئتا ہے۔ ایک انداز کی صداقت دوسرے انداز کی صدافت کو غلط مجھتی ہے' باطل مجھتی ہے' حالانکہ سب سے بروی صدافت بیریے کہ اس کا گنات میں مجھ بھی باطل نہیں۔

ہمیں محل سے دوسرے کے نقطہ نظر کوسننا جا ہے۔اس کی خامی کی اصلاح کرنا جا ہے۔اس سے محبت سرنا جاہتے۔کوئی شخص بیار ہو جائے تو اس سے نفرت نہیں کرنا جاہتے۔ اسی طرح کسی کا عقیدہ بیار ہو جائے 'تو

اس کیلئے زیادہ توجہ اور رحم کی ضرورت ہے۔

ء قائد ونظریات پراتنی کتابیں لکھی جا چکی ہیں کہ دنیا کا کسی ایک عقید و پرمتفق ہونا مشکل ہے۔ ایک سروہ نے ایک کتاب بڑھ لی ہے ووسرے نے دوسری۔ یبی اختلاف کی وجہ ہے۔ کتابی علم کے علاوہ دیکھا جائے تو ہرانسان کے دل کی دھڑکن ایک جیسی ہے۔سب کی آنکھوں میں ایک جیسے آنسو ہیں اور ہرانسان نے اس و نیامیں چندمعدودایام گزارنے ہیں۔

جوانسان ہماری نگاہ میں خار بن کر کھنکتا ہے' وہ بھی تسی کا منظور نظر ہے۔عقبدتوں کا فرق بھی مقدر کے فرق کی طرح انسان کے ساتھ پیدا ہوتا ہے۔اس میں کوئی الجھاؤنہیں۔

بدعقائد بیان بلکه حسن بیان کی باتیں بیں۔اصل عقیدہ ہماراعمل ہے۔ دوسرے کاعمل اس کاعقیدہ ہے۔ فریقین میں محبت ہوئو عقیدے کا اختلاف ختم ہوجاتا ہے۔ ڈوینے والے سے اس کی مدوسے پہلے عقیدہ پوچھناظلم ہے۔ زندگی کے بارے میں بہت کچھ کہا گیا ہے۔ زندگی وجودیت ہے' روحانیت ہے' جنسیت ہے' حسیت ہے' وحدت الوجود ہے' وحدت الشہو دیے' معاشی استحکام کا نام ہے' حقیقت ہے۔' خِواب ہے' تقدیر ہے' تیر بیر ہے' بیعقیدہ ہے وہ عقیدہ ہے۔ بیسب صحیح ہے۔اس میں الجھاؤنہیں' لیکن میری زندگی میرا ہی نام ہے' میراعمل ے مجھ سے میرے بارے میں سوال ہوگا۔

سورج کا ندہب نہیں پوچھا جاتا' اس ہے روشنی حاصل کی جاتی ہے۔ ہرانسان ہر دوسرے انسان کی ضرورت کا خیال رکھے' تو عقائد کا تصادفتم ہوجا تا ہے۔

تفاد تخلیق ہی حسن تخلیق ہے۔ تضاد فکر حسن ہے۔ تضاد اعتقاد ہی زمین پر حسن عقیدت ہے۔ شاہین ا پنی بلند پروازی میں کوتا ہی نہ کرے' اپنی بلند نگاہی کا لطف اٹھائے' اسے کرٹس کی مردارخوری ہے کیا عناو؟ مور اینے بروں کو بھیل کر رقص کرے' اسے کوؤں سے کیا ضد؟

جوانسان الله کے جتنا قریب ہوگا' اتنا ہی انسانوں کے قریب ہوگا۔ اللہ سے محبت کرنے والے ہرانسان ہے محبت کرتے ہیں۔ جو ذات اللہ کے بہت ہی قریب ہے' وہی کا ئنات کیلئے رحمت ہے۔ پیتیوں کی خدمت سے بلندی حاصل ہوتی ہے۔ تفنادات کو خالق کے حوالے سے پہیانا جائے 'تو تفنادات میں کوئی الجھاؤنبیں۔ بید تفنادات نفرت کیلئے نہیں محبت اور پہچان کیلئے ہیں۔خالق حق ہے۔تخلیق اینے ہمدر نگ جلووں سمیت برحق ہے۔مخلوق اپنے عظائد ونظریات کے تعنیادات کے باوجود عین حقیقت ہے۔ نجات ممل اور حسن سلوک میں ہے۔

# خوشی اورغم

غم اورخوشی انسان کی اپنی کیفیات کے نام ہیں۔ بیانسان کی اپنی وابستگی اورخواہش کے روپ ہیں۔
ایک انسان کاغم ضروری نہیں کہ دوسرے کا بھی غم ہو' بلکہ اس کے بالکل برعکس ایک کاغم دوسرے کی خوشی بن سکتا
ہے۔ غم کے گیت بیٹھے اور سریلے ہونے کی وجہ سے سننے والوں کوخوشی عطا کرتے ہیں۔ انداز نظر بدل جائے تو
نظارہ بدل جاتا ہے۔کل کاغم آج کی مسرت ہے اور آج کی خوشی نہ جانے کسر آنسو بن کر بہہ جائے۔

انسان کا اپنا احساس واقعات کوغم اور خوثی ہے تعبیر کرتا ہے۔ شہنم کے قطرے رات کے آنسو بھی ہیں اور صبح کی مسکر اہٹ بھی۔ حقیقت ہے ہے کہ غم اور خوثی ایک ہی شے کے نام ہیں۔ ہر خوثی ، غم بنتی ہے۔ جتنی بردی خوثی انتا بڑا غم ہ غم آخر خوثی کے چھن جانے کا ہی تو نام ہے۔ جو شے زندگی ہیں خوثی بن کے داخل ہوتی ہے وہ غم بن کے رفصت ہوتی ہے۔ وصال نہ ہوتو فراق بے معنی رخصت ہوتی ہے۔ وصال نہ ہوتو فراق بے معنی رخصت ہوتی ہے۔ وصال وفراق کی اصل داستانیں اصل میں غم اور خوثی کے قصے ہیں۔ وصال نہ ہوتو فراق بے معنی ہے۔ چونکہ خوثی سے مفرنہیں اس لئے غم سے مفرنہیں۔ جس طرح ہستی سے مفرنہ ہو تو موت سے مفرنہیں۔ پیدا ہوئی ہے۔ وزید خوثی بیدا ہوتی ہے اور اس کی موت غم کا جنم ہے۔ ہمارے لئے ہماری وابستگیاں غم اور خوثی پیدا کرتی رہتی ہیں۔ اگر بایہ نے بیٹے کا ماتم نہیں کیا تو بیٹا اپنے کا ندھے پر باپ کا جناز واٹھا تا ہے۔

کون کی ہے آگھ جو غم سے یہاں روتی نہیں جانے والوں کی گر رفتار کم ہوتی نہیں

انسان فانی اشیاء سے محبت کرتا ہے' ان کی تمنا کرتا ہے' انہیں جمع کرتا ہے اور فانی شے ختم ہو جاتا ہے۔ انسان خرمن جمع کرتا ہے' دانہ دانہ چن کے اور پھر ایک دن برق خرمن سے آشنا ہو جاتا ہے۔ خوش بینی کی طرح گھر میں پلتی ہے اور جب جوان ہو جائے تو رخصت کر دی جاتی ہے۔ تمام مذاہب ایسے مقامت کی نظری کراتے رہے ہیں' جہاں انسان کو خوف اور خزن نہیں ہوتا۔ دراصل بیر دوح کا مقام ہے۔ ایسا مقام جہاں تعلق نعیس ہوتا۔ دراصل بیر دوح کا مقام ہے۔ ایسا مقام جہاں تعلق نعیس ہوتا۔ دراصل بیر دوح کا مقام ہے۔ ایسا مقام جہاں تعلق نعیس ہوتا ہے' بڑی ردح سے اور بیقطی فراق و وصال سے بے نیاز ہوتا ہے۔ قطرے کو سمندر سے تعلق ہو جائے تو وہ فنا اور بقاسے بے نیاز ہو جاتا ہے۔ اگر خواہش اور آرز وہ ہی ندر ہے جو خوش اور خوشی کیا۔ حقیق خوشی اور حقیق غم ایک ہی سے ہیں۔ ہم جس کو یاد کر رہے ہیں' وہ تو ہمارے پاس ہے۔ جو دل میں پنبال ہے' نظر سے او جھل ہے' جس کی یاد بے قرار کر رہی ہے' دہی تو آئے ہے آنسو بن کر فیک رہا دب سے بنبال ہے' نظر سے او جھل ہے' جس کی یاد بے قرار کر رہی ہے' دہی تو آئے ہے آنسو بن کر فیک رہا ہے۔ یہ بنظر آئیں۔ فراق اور وصال محبوب کی اوا تھم ہیں' اپنا اور غیر کیساں نظر آئے۔ کوا اور مود ایک ہی جو رہ نظر آئیں۔ فراق اور وصال محبوب کی اوا تھم ہیں' اپنا اور غیر کیساں نظر آئے۔ کوا اور مود ایک ہی جو رہ نظر آئیں۔ فراق اور خوشی ایک ہی ہو کے نام ہو کر رہ جائیں۔ انسان روتے روتے ہنس پڑنے اور ہنتے ہون نظر آئیں۔ غم اور خوشی ایک ہی ہے بیاذ ہو کر انسان معراج تعلق تک پہنچتا ہے اور تعلق کے حصول ہے بہنو زونا شرد ع کر دے۔ حاصل و محروی سے بیاذ ہو کر انسان معراج تعلق تک پہنچتا ہے اور تعلق کے حصول

کے بعدستم اور کرم دونوں ہی محبوب کی دلبری کے انداز ہیں۔

ونیا میں خوشی حاصل نہیں ہوسکتی ' جب تک ہم دوسروں کوخوش نہ کریں۔خوش کرنے والا ہی خوش سے اسے اور ہرخوش کرنے والا اورخوش رہنے والا تنہائیوں میں آنسوؤں سے دل بہلاتا ہے۔ آشنا کرایا جاتا ہے اور ہرخوش کرنے والا اورخوش رہنے والا تنہائیوں میں آنسوؤں سے دل بہلاتا ہے۔

لذت ستم مل جائے تو اور کرم کیا ہے۔ آہ سحرگاہی انعام ہے' ان کیلئے جو بارگاہ صدیت میں مقرب ہوں۔ بے قرار روسی سرشار ہوتی ہیں بلکہ زبانوں کوسرشار کرتی ہیں۔ روہی میں رونے والا فرید آخر پکار اٹھتا ہے۔ (دنیا والو! جس کو تلاش کررہے ہووہ ہمہ وقت میرے پاس ہے)

خلقت کوں جیندی گول اے ہر دم فرید دے کولِ اے

سی انسان کے عم کا اندازہ اس کے ظرف سے لگایا جاتا ہے۔ کم ظرفیہ آ دمی دوسروں کوخوش دیکھے کر ہی غم ز دہ ہو جاتا ہے۔ وہ بیہ برداشت نہیں کرسکتا کہ لوگ خوش رہیں۔ وہ ان کی خوشیوں کو بربا د کرنے پرتل جاتا ہے۔اس کی خوشی میہ ہے کہ لوگ خوشی ہے محروم ہو جائیں۔ وہ اپنے لئے جنت کو وقف سمجھتا ہے اور دوسروں کو ووزخ ہے ڈرا تا ہے۔ ایک بخیل انسان نہ خوش رہ سکتا ہے' نہ خوش کر سکتا ہے۔ بخی سدا بہار رہتا ہے۔ بخی ضروی نہیں کہ امیر ہی ہو۔ ایک غریب آ دمی بھی سخی ہوسکتا ہے۔ اگر وہ دوسروں کے مال کی تمنا حچھوڑ دے۔ اسی طرح جن لوگوں کا ایمان ہے کہ اللہ کا رحم اس کے غضب سے وسیع ہے۔ وہ بھی مضموم ہیں ہوتے۔ وہ جانتے ہیں کہ غربت کدے میں ملنے والاغم اس کے فضل ہے ایک دن چراغ مسرت بن کر دلوں کے اندھیرے دور کرسکتا ہے۔ وہ جانتے ہیں کہ پنجبر بھی تکالیف ہے گزارے گئے لیکن پنجبر کاغم امت کی فلاح کیلئے ہے۔ عم سزانہیں۔ غم انعام بھی ہے۔ بوسٹ کنویں میں گرائے گئے' ان پر الزام لگا' انہیں قید خانے ہے گزرنا پڑا لیکن ان کے تقرب اور ان کے حسن میں کمی نہ ہوئی۔ان کا بیان احسن القصص ہے۔ دراصل قریب کر دینے والاغم دور کرنے دینے والی خوشیوں ہے بدر جہا بہتر ہے۔منزل نصیب ہو جائے تو سفر کی صعوبتیں کامیابی کا حصہ کہلائیں گی اور اگر انجام محرومی منزل ہے تو راہتے کے جشن ناعاقبت اندیشی کے سوا کیا ہو سکتے ہیں۔انسان اگر باشعور ہو جائے تو وہ پہچان لیتا ہے کہ ایک غم اور دوسرے غم میں کوئی فرق نہیں۔کل کے آنسواور آج کے آنسوایک جیسے ہیں۔ باشعورانسان غورکرتا ہے کہ کوئی خوشی' زندگی کے جراغ کوفنا کی آندھی ہے نہیں بیجا علق۔زندگی کا انجام اگرموت ہی ہے تو غم کیا اور خوشی کیا۔ پچھ لوگ غصے کوغم سمجھتے ہیں۔ وہ زندگی بھر ناراض رہتے ہیں 'مبھی دوسروں پر بھی ا ہے آپ پر۔انبیں ماضی کاغم ہوتا ہے۔ حال کاغم ہوتا ہے اور مستقبل کی تاریکیوں کاغم۔ بیم آشنا لوگ وراصل تم آشنا ہیں۔ وہ نہیں جانتے کہ گزرے ہوئے زمانے کاغم دل میں رکھنے والا تبھی آنے والی خوشی کا استقبال کرنے کیلئے تیارنہیں ہوسکتا۔ان کاغم امربیل کی طرح ان کی زندگی کو ویران کر دیتا ہے۔ بیٹم غم نہیں' بیغصہ ہے یا نفرت ہے۔ عم تو دعوت مڑگاں ساتھ لاتا ہے اور چیٹم نم آلود ہی چیٹم بینا بنائی جاتی ہے۔ غم کمزور فطرتوں کا راکب ہے اور طاقتور انسان کا مرکب۔

یبال به جانا بھی ضروری ہے کہ پچھ لوگ افسوں اور حسرت کوغم سجھتے ہیں۔ ایبانہیں ہے افسوں
ور بی تمل کا نام ہے ناظ روی کے احساس کا نام ہے۔ افسوں سے نکلنے کا راستہ 'نو بداور معافی'' کا راستہ ہے۔
سست ناتمام آرزو کا نام ہے۔ بدایک الگ مقام ہے۔ آرزواور استعداد کے فرق سے حسرت پیدا ہوتی ہے۔
آرزو جب استعداد سے ہڑھ جائے' تو حسرت شروع ہو جاتی ہے۔ باعزم انسان حسرت محفوظ رہتے ہیں۔
انسان اپنی پہند کو حاصل کر لے یا اپنے حاصل کو پہند کر لے' تو حسرت نہیں رہتی۔

سوچنا جا ہے کہ انسان اس زندگی میں نہ پچھ کھوتا ہے' نہ پاتا ہے۔ وہ تو صرف آتا ہے اور جاتا ہے۔ کیا حاصل اور کیا محروم۔ کسی کا چبرہ کسی کی زندگی میں خوشی پیدا کر جاتا ہے اور کسی کی زندگی میں غم دے جاتا ہے۔ یہ سب قدرت کے کھیل ہیں۔

لوگ حالات اور ترقی سے خوشی حاصل کرنا چاہتے ہیں' حالانکہ خوشی کا تعلق حالات سے نہیں۔ خوشی ایک حالت کا نام ہے' اپنی حالت' اپنا احساس' اپنا انداز فکر۔ احساس کی اصلاح ہو جائے توغم اور خوشی کی بحث ختم ہو جاتی ہے۔ دلبر' دل کے پاس نظروں کے سامنے ہوتو تختہ دار جنت سے کم نہیں۔ دلبر دور ہوتو جنت بھی جہنم۔ ولبر کی یاد سرمایہ ہوا کہ کم اور خوشی جہنم۔ ولبر کی یاد سرمایہ ہوا کہ کم اور خوشی جہنم۔ ولبر کی یاد سرمایہ ہوا کہ کم اور خوشی ایس کے کوچہ کی گدائی بھی تاج شاہی ہے کم نہیں۔ تو حاصل میہ ہوا کہ کم اور خوشی ایپنی ایس کے اور اس کے کوچہ کی گدائی بھی خوش کا باعث ہے اور گناہ کا حاصل ہو جانا بھی غم کا اپنی انداز فکر کے نام ہیں۔ نیکی کے راستے میں محرومی بھی خوش کا باعث ہو اور گناہ کا حاصل ہو جانا بھی غم کا باعث ہے۔ دن کو لٹنے والا اگر رات کو آرام سے سو جائے تو را ہزن کیلئے دعا کے علاوہ کیا ہو سکتا ہے۔ اگر زندگ

کسی اور کی خوشنودی کا باعث ہو جائے توغم نہیں ہوگا۔ اگر خودغرضی مقصد حیات ہو' تو بھی خوشی نصیب نہ ہوگی۔ خوشی اورغم موسموں کی طرح آتے جاتے رہتے ہیں۔

وی اور ا و حوال مرا سے بات سے بیت ہوتا ہے اور خوشی غم بن کر زندگی سے نکل جاتی ہے اور پھر محروم زندگی آشنائے لذت و کیف کرا وی جاتی ہے۔ امی طرح جیسے خزال زوہ باغ ایک ون سرسبز وشاداب کر دیا جاتا ہے۔ بہار دوخزاؤل کے درمیانی وقفہ کا نام ہے اور خزال دو بہارول کے درمیانی زمانے کا۔ ایک دفعہ ایک انسان اپنے کسی عزیز کی موت پر رور مہا تھا۔ لوگول نے کہا ''روتے کیوں ہو۔ اب آنسوؤل کا کیا فائدہ۔'' اس نے جواب ویا ''روتا ای بات پر بی ہول کہ اب رونے کا فائدہ ہی نہیں۔'' جو شے رونے سے واپس نہیں ہو سکتی اس پر رونا کیا اور رونا ہوتا ہی اس شے پر ہے جورونے سے بھی واپس نہ آئے۔

خوثی کا تعاقب کرنے والا خوثی پا سکتا۔ یہ عطا ہے مالک کی 'جواس کی یاد اور اس کی مقرر کی ہوئی القدر پرراضی رہنے ہے ملتی ہے۔ کہل دستو کا راجہ خوثی عاصل نہ کر سکا۔ لیکن 'گیا'' کا گیانی خوثی ہے سرشار ہو کر لوگوں کو خوثی کی منزل دکھا تا رہا۔ اسلام نے استقامت کو ذریعہ مسرت کہا ہے اور بجا کہا ہے۔ مستقل منزاج انسان غم اور خوثی کے حجابات سے ذکلتا ہوا حقیقت کے نور تک پہنچ جاتا ہے اور یہی وہ مقام ہے جہال نہ غم ہے نہ خوثی۔ بس ایک سرشاری نہے' ایک ایک حالت کہ جہاں نہ دولت کی خواہش ہوتی ہے نہ وجود کی تسکیس کی آرزو۔ یہاں انسان بارگاہ حسن میں محوظارہ ہوتا ہے نہ حاصل نہ محرومی' نہ غم نہ خوثی' نہ آرزو نہ شکست آرزو۔ یہ بلاک خوش نصیبی ہے۔ اپنی کوششوں پر راضی رہنا چاہئے اور کوششوں کے انجام پر بھی راضی رہنا چاہئے اور کوششوں کے انجام پر بھی راضی رہنا چاہئے۔ دوسرے انسانوں کے نصیب سے مقابلہ نہیں کرنا چاہئے۔

جو ذرہ جس جگہ ہے وہیں آفتاب ہے۔

اللہ ہمیں حقیقی خوشیاں عطافر مائے اور حقیقی غم ہے بھی آشنا کرے۔ابدی غم اورابدی خوشی از لی نصیب ہے۔ مسلم میں حقیقی خوشیاں عطافر مائے اور حقیقی غم ہے بھی آشنا کرے۔ابدی غم اورابدی خوشی از لی نصیب ہے۔

جو شے چلنے ہے حاصل نہیں ہوتی ' وہ تھہرنے ہے حاصل ہو جاتی ہے۔ جوراز پیے جمع کرنے میں نہ پایا جائے ' وہ خرج کرنے میں ضرور پایا جائے گا۔ جسے سونے والا دریافت نہ کر سکے ' اسے جا گنے والا ضرور دریافت کرے گا۔

☆.....☆

# میں اور میں

میں نے آئینے میں دیکھا' میرانکس تھا' ہو بہو مجھ جیسا۔ میں اس میں محو ہو گیا۔ اس کی حرکات و
سکنات میر بے جیسی تھیں۔ میں آگے بڑھتا گیا' وہ آگے بڑھتا گیا۔ میں پیچیے ہٹا' وہ پیچیے ہٹ گیا' میں چھپ گیا

' وہ جھپ گیا۔ یہ عجیب کھیل تھا۔ میں سوچتا کہ اصل'' میں'' کون ہے۔ آئینے کے اندر یا باہر۔ ایک اصل ہے'
درسرائٹس ہے ادراصل نکس کا نکس ہے۔ یہ سوچ بڑی اذبت ناک تھی۔ میں اس سے ہملکا م ہوا' وہ خاموش تھا۔
درسرائٹس ہے ادراصل نکس کا نکس ہے۔ یہ سوچ بڑی اذبت ناک تھی۔ میں اس سے ہملکا م ہوا' وہ خاموش تھا۔
مجھے بجیب محسوس ہوا۔ عکس اصل سے مختلف معلوم ہوا۔ وہ ہمیشہ خاموش رہا اور میں ہمیشہ بولٹا رہا۔

ایک دن میں نے اس سے پوچھا۔"تم بولتے کیوں نہیں؟" وہ مسکرایا اور چپ رہا۔ کمرے میں سناٹا تھا۔ میں نے کھرسوال کیا۔"تم بولتے کیوں نہیں؟" اس نے کہا" میں بولوں گاتو تم برداشت نہ کرسکو مے۔"
تھا۔ میں نے پھرسوال کیا۔"تم بولتے کیوں نہیں؟" اس نے کہا" میں بولوں گاتو تم برداشت نہ کرسکو مے۔"
بس اتناس کر ہیبت طاری ہوگئی۔ کیکی طاری ہوگئی اور پھرمعلوم نہیں کیا ہوا۔ نہمعلوم آکینے میں ساحمیا وہ آکینے
سے باہرنگل آیا۔ بہرسال برداشت سے باہرتھا جو ہوا سو ہوا۔

اس دن سے آئیند ٹوٹ میا۔ آئینے کی ضرورت بھی نہیں تھی۔ وہ اور میں ساتھ ساتھ ستھے۔ اس دن ،
سے مجھے ہر شے بدلی بدلی نظر آنے گئی۔ مشرق سے نکل کرمغرب میں ڈو بنے والا سورج ہوں معلوم ہوا کہ بیانہ
کہیں سے نکتا ہے' نہ ڈو ہتا ہے۔ ہرمقام بیک وقت مشرق بھی ہے اور مغرب بھی اور ان مشارق و مغارب سے
مادرا ایک کا ننات ہے' جہال نہ دن ہے نہ رات' نہ ہونا ہے اور نہ نہ ہونا۔

اں دن سے مجھے بوں محسوں ہوا کہ میں ایک طویل مامنی کی انتہا ہوں اور ایک طویل مستقبل کی ابتدا مجمی میں ہی ہوں۔میرے کندھوں پر مامنی اورمستقبل کا بوجھ ہے۔

مجھے محسوں ہوا کہ میں ہرانسان کا حصہ ہوں اور ہرانسان میرا حصہ ہے۔ مین ہر وجود میں موجود ہوں اور ہر وجود مجھے محسوں ہوا کہ میں ہر وجود میں موجود ہوں اور ہر وجود مجھے میں موجود ہے۔ وجود مجھے میں موجود ہے۔ دنیا میں ہونے والے ہر جرم کی ذمہ داری مجھے پر ہے اور نیکی کا مجرم میرے ہی دم ہے ہے۔ میرک سوچ بھی مجیب ہوگئی۔ میں مجمعی رات کو آفاب دیکھتا ہوں اور مجمعی دن کو تاریخ نظر آتے ہیں۔ خوابوں میں جامحتا ہوں اور بیداری میں خواب دیکھتا ہوں۔

میں خود ہی آخری سوال ہوں اور خود ہی اس کا آخری جواب۔میرے لئے ہر حاصل محرومی ہے اور ہر محردمی حاصل ۔اب میں جانتا ہوں کہ خوشی غم دینے کیلئے آتی ہے اور غم خوشی کا پیش خیمہ ہے۔

میں اس بڑھیا کے بارے میں بہت سوچتا ہوں جس نے ساری عمر سوت کا تا اور آخر کو اسے الجھا دیا۔
میں ان محنتوں پر روتا ہوں جو رائیگال کر دی گئیں۔ میں اس عابد کے بارے میں بھی متفکر ہوں ، جس کو عبادت کے زعم نے محرومیاں عطا کیں۔ میں جانتا ہوں کہ میں پر خونہیں جانتا ، لیکن مغرور عالم کی عاقبت پر مجھے افسوس کے زعم نے محرومیاں عطا کیں۔ میں ان کی حمافت پر جیران ہوں جن کے سر پر کتابوں کا گڑھا ہے اور جن کے دمائے اور دل خالی ہیں۔ سمندر میں سوچتا ہوں کہ پہاڑوں کے دامن میں مٹی کسی طرح آئی اور میہ کہ دریا رواں کیوں ہیں۔ سمندر

ساکن کیوں ہے۔ آگھ بنانے والا گنا بھیر ہوگا اور کان بنانے والا کس طرح کی ساعت رکھتا ہوگا۔ میں تخیر میں ہوں کہ کسی درخت کا کوئی بتا کسی ہے ہیں ملتا۔ ہاتھی کو پیدا فرمانے والا چیونٹی کوکس طرح تخلیق کرتا ہے۔
میں اپنے دوسرے"میں" سے نجات چاہتا ہوں' لیکن اس کی گرفت مضبوط ہوتی جا رہی ہوہ مجھے مجیب واستانیں سناتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ یہ کا کنات ایک راز ہے' گہراراز' رنگ آواز بیدا کرتے ہیں اور آواز کا رنگ ہوتا ہے۔
واستانیں سناتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ یہ کا کنات ایک راز ہے' گہراراز' رنگ آواز بیدا کرتے ہیں۔ انسان دنیا میں کیوں آتا ہے اور عجیب کش کمش کا عالم ہے۔ سوچتا ہوں تو خیالات تھک جاتے ہیں۔ انسان دنیا میں کیوں آتا ہے اور اگر آیا ہے تو جاتا کیوں ہے۔ میں سوچتا ہوں کہ لامکاں میں رہنے والا ہر مکان میں موجود کسے ہے۔ اگر موجود

ہے تو لامکاں کیا ہے؟ میں غور کرتا ہوں کہ اگر میں آزاد ہوں' تو مجبور کون ہے۔ میرا آنا اور جانا میر ہے بس میں نہیں تو میرا ہونا کس کام کا؟ میں حصار وقت کو تو ژسکتا ہوں' لیکن میر ہے گرو آرزوؤں کے پہرے ہیں۔ میری خواہشات مجھے جکڑ رہی ہیں۔ میں اپنی ملکیت کی ملکیت بن چکا ہوں۔ میں جسے چھوڑ نہیں سکتا' اسے میں نے حاصل کیوں کیا ہے اور میں جسے حاصل نہیں کرسکتا' اس کا خیال چھوڑتا کیوں نہیں ہوں۔

ی سیس علی میں میں اس کے بیاری میں تاریخ سازتھا' آج میں تاریخ کا طلب علم ہوں۔میری تاریخ جمود کا شکار کیوں ہے' اس کے بچھاوراق بھٹ مسے ہیں۔ان پر کیا لکھا ہوا تھا' اب مجھے کون بتائے گا۔

میں سوچتا ہوں کہ وحدت ملت اور تفریق ملت میں کیا فرق ہے۔ میں سوچتا ہوں کہ دولت کی محبت
انسان کو بے حس کیوں کر دیتی ہے۔ میرا بھائی جس کارخانے میں ملازم ہے میں اس کا مالک ہوں ' پھر بھی میں
اس کا بھائی ہوں۔ اس کوچتھڑوں میں و کھے کرمیرا قیمتی لباس جبلس کیوں نہیں جاتا۔ میں ہے بس ہوں ' مجبور ہوں
کہ میں اعلیٰ قشم کے کھانے کھاؤں اور بھائی اپنے کمزور نصیب پرصبر کرے۔

میں یہ بھی سوچتا ہوں کہ وہ لوگ کہاں ہیں 'کرامت کا دعویٰ کرنے والے۔ میرے گرد و پیش کیا ہو چکا ہے' کیا ہور ہا ہے۔ مجھے اپنے ہارے میں فکر کیوں نہیں۔ دروازے بند کر لینے سے طوفان تھم تو نہیں جاتے۔ حقائق کو دیکھ کرتو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔

ایک طرف مہمانوں کی بلغار ہے۔ دوسری طرف تھر میں بھی وحدت فکر کم ہے کیا ہے گا۔ کھروالوں
کوایک خیال میں اکٹھا کرنا ضروری ہے۔ بدنعیب لوگ ملک کو بدنصیب سمجھ رہے ہیں 'خوش لصیب اسے خوش نصیب کوایک خیال میں بناتے ؟

۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ میں دعا کرتا ہوں' اے اللہ! مریضوں کو ظالم ڈاکٹروں کے عذاب سے میری دعا بھی بدل تی ہے۔ میں دعا کرتا ہوں' اے اللہ! مریضوں کو ظالم ڈاکٹروں کے عذاب سے بچا' شریعت کوعلائے سو سے بچا' طریقت کوخرقہ سالوس کی دسترس سے بچا۔ میرے اللہ! ہمیں میرے اعمال اور بخال کی عبرت سے بحا۔

یں بر ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ہیں کہنا ہوں کہ دوست زندہ ہو جا کیں۔ جذبے بیدار ہو میں بید وعانبیں کرتا کہ دشمن مر جائے۔ ہیں کہنا ہوں کہ دوست زندہ ہو جا کیں۔ جذبے بیدار ہو جائے۔ جا کیں۔ عزم بیدا ہو جائے۔ وحدت افکار وکردار حاصل ہو جائے اس قوم میں یفین کی دولت عام ہو جائے۔ میں سے اند! ہمیں ہمارے وسوسوں سے بچا۔ ہمارے اندیشوں کا منہ کالا کر ہمیں اپنے دعووں کی عظمت سے میرے اللہ! ہمیں ہمارے وسوسوں سے بچا۔ ہمارے اندیشوں کا منہ کالا کر ہمیں اپنے دعووں کی عظمت سے

متعارف کرا۔میرےمولا! تاریخ کی سوائی ہے بچا، ہمیں معافی کا راستہ دکھا۔

میرے مولا! اس ملک کے نوجوان طالب علموں کو اس ملک کی سیجے خدمت کرنے کی تو فیق عطا فرما۔ میں خواب دیکھنے کا قائل نہیں۔ میں جانتا ہوں کہ خواب دیکھنا یا خواب دیکھنے کے خواب دیکھنا در حقیقت مقیقت کو نہ دیکھے سکنے کے اضطراب کا بتیجہ ہے۔خواب اس وقت تک حقیقت نظر آتا ہے جب تک ختم نہ ہو۔خواب میں خواب کوخواب مجھناا تنا ہی مشکل ہے' جتناایے آپ میں ڈوب جانا۔

خواب جھوٹا ہوتو عذاب ہے مصیبت ہے اور اگر خواب سچا ہوتو بھی تعبیر کا انتظار بے قرار رکھتا ہے۔ الیا خواب بھی کیا دیکھنا' جس کی تعبیر سمجھ میں نہ آئے۔خواب کی او تجی اڑان زندگی کے تنگ ہونے والے دائر ہے کوتو زنبیں علق۔

بہر حال میں خواب کے بارے میں زیادہ نہیں جانتا۔ بیزندگی ایک خواب گرال ہے۔ ہم سب نیند کے سمندر میں ڈویے ہوئے ہیں۔ جب آنکھ بند ہوگی تو آنکھ کھلے گی۔ میں بہت کم خواب ویکمتا ہوں۔وہ مجھے سونے ہی تبیں ویتا۔ ہاں البتہ ایک دفعہ میں نے خواب دیکھا۔ میں قائد اعظم سے ملاقات کیلئے جارہا ہوں۔ ا با تک مجھے خیال آیا کہ بیل بہت سے سوالات کو جوابات کے حوالے سے پہچانتا ہوں۔ لیکن اگر قائداعظم نے مجھ ہے کوئی سوال ہو چھ لیا تو شاید میرے پاس کوئی جواب نہ ہوگا۔ میں ملاقات کئے بغیر واپس لوف آتا ہوں۔ برا نادم ہوتا ہوں کہ میراعلم ناقص تو نہیں؟

میں بجیب تکلیف میں ہوں۔ اس کا شاید علاج نہیں ہوسکتا۔ میں فلر کی وادیوں میں سرگرواں ہوں مجھے اس عمل کی تلاش ہے' جو مجھے میرے فکر ہے نجات دلائے' لیکن بیسوج کر کہ اب میرا فکر ہی میراعمل ہے' میں خاموش ہو جاتا ہوں۔ اپنی تلاش ترک کر دیتا ہوں۔ مجھے مستقبل پر اعتاد ہے۔ مجھے اس کی رحمت پر یقین ہے۔ میرے عمل کی کوتا ہی مجھے اس کے فضل سے محروم نہیں کرسکتی۔ اس کی عطا میری خطا سے بہت وسیع ہے۔ میرے ملک کی عزت اس کے نام کی عزت سے وابستہ ہے۔ اس لئے مجھے مایوی نہیں ہوسکتی۔ ملک عطا کرنے والا اس کی بقا کا انتظام فرمائے گا۔ مجھے ہر انسان دکھی نظر آتا ہے اور ہر انسان دکھ کا باعث بھی اور دکھ کا مداوا بھی۔ ہر بیاری اینے قریب ہی اپنا علاج رکھتی ہے۔

اب میں سوچ رہا ہوں کہ مجھے اس ساتھی سے نجات حاصل کرنی جاہنے ' جس نے میری سوچ کو پراگند و کر دیا ہے۔ مجھے دوسروں سے مختلف خیال کا کیا حق ہے۔ لوگ جو پچھ کر رہے ہیں ' ٹھیک ہی ہوگا۔ خدا كرے ايه بى ہو۔ ميں تو اينے بارے ميں ہى سوچتا ہوں۔ مجھے بھى غافل ہونے كاحق ہے۔ بيات مجھے ملنا حا ہے ۔ میں حابتا ہوں کہ آئینے والے''میں'' کو واپس جھیج دوں گا' لیکن کیسے؟ آئینہ تو ٹوٹ چکا ہے!!

تقرب اللی کے مختلف ذرائع این این جگه پرمتند ومعتبر ہیں کیکن تقرب البي كاتسان ترين راستكسى كيفن نظر سے ملتا ہے۔

### آرزو

انسان جب تک زندہ ہے' ہے آرزونہیں ہوسکتا۔ شاید آرزو ہی زندگی ہے۔ ہرانسان صاحب آرزو ہے۔ ہردل آرزو پیدا کرتا ہے۔ آرزو نہ ہوتو زندگی ہے معنی می ہوکررہ جائے۔

آرزو کیں انسان کو بے بس کر دیتی ہیں۔ انسان انہی آرزوؤں کے حصار میں اس طرح جکڑا جاتا ہے۔ جسے شہد میں کھی اور پھر انسان ڈوبتا ہی جاتا ہے۔ ایک آرزو کا تعاقب ہمیں دوسری آرزو سے متعارف کراتا ہے۔ ایک آرزو کا تعاقب ہمیں دوسری آرزو سے متعارف کراتا ہے اور اس طرح سلسلہ درسلسلہ زنجیر بنتی چلی جاتی ہے اور اس سے نجات کی راہ ممکن ہی نہیں۔

ہاری زندگی کی اکثر وابستگیاں آرزو سے وم سے ہیں۔ محبت آرزوئے قرب محبوب کا نام ہے۔ نفرت آروزئے فنائے عدو ہے۔ حصول زرآرزوئے آسائش ہے۔ ای طرح عبادت آرزوئے تقرب فن ہے۔ غرضیکہ ہڑمل سے ساتھ آرزوکا وابستہ ہونا لازمی ہے۔ ہے آرزوعمل مجبوری ہے کا جاری ہے 'بلکہ بیاری ہے۔ ہرممل سے ساتھ آرزوکا وابستہ ہونا لازمی ہے۔ ہے آرزوعمل مجبوری ہے کا جاری ہے 'بلکہ بیاری ہے۔

آرزومر جائے تو اس کی لاش سے ٹی آرزو پیدا ہوتی ہے۔ یہ قفض ہے جو جلتا ہے اور اپنی راکھ سے خے تفض کوجنم دیتا ہے۔ آرزو تلاش پیدا کرتی ہے اور تلاش سفر پیدا کرتی ہے۔ سفر انسان کیلئے نئے شے مسائل پیدا کرتا ہے اور ان مسائل کے حل کیلئے ٹی تلاش شروع ہو جاتی ہے اور اس طرح چلتے چلتے راستہ بدل جاتا ہے اور انسان حیران و پریشان سوچتا ہے کہ اس نے جو چاہا تھا' وہ یوں تو نہ تھا۔ وہ غور کرتا ہے کہ اس نے جو خواب کی مطابق اس کی تعبیر کا سفر ایک نیا خواب بن کر سامنے آیا ہے' جو اپنے لئے کسی نئی تعبیر کا انظار کرے گا۔ نیا خواب ہوتا ہے اور نئی تعبیر اتن ہی دور ہوتی ہے' جتنی پہلے خواب کی۔ آرزوؤں کے خواب کی۔ آرزوؤں کے سلطے درسلسلے اسے بیچیدہ ہیں کہ ان سے نکلنا یا ان کو سمجھنا دشوار ہے۔

ہماری اکثر آرزو کی ضرورت کی آرزو کی ہیں۔ مثانی خوراک مکان کباس ہرآ دی خوراک کامختاج ہے خوراک صرف روٹی کا نام نہیں ، جس ہے ہم پیٹ بھرتے ہیں۔ خوراک نگاہ کیلئے نظارے کی تمنا بھی ہے۔ آگھ کی خوراک حسین منظر ہے۔ ذہن کی خوراک حسن خیال ہے۔ ول کی خوراک پر تو جمال ہے۔ روح کی خوراک ذوق خود آگھی کے ساتھ ساتھ لطافت احساس حقیقت ہے۔ ہراشتہا خوراک کی تاش پر مجبور کرتی ہے۔ ہم جس کیفیت میں ہوتے ہیں ولی ہی خوراک کی ضرورت ہوتی ہے اور اس ضرورت کو پورا کرنے کیلئے انسان سرگردال ہوتا ہے۔ یہ آرزہ ہماری سرشت میں ہے۔ فطرت میں ہے۔ جس بہشت میں ضرورت خوراک کی تاش پر جمور تا ہے۔ ہائی نالی جانا لیند کرتا ہے۔ انسان بہشت جھوڑ دیتا ہے کیکن آرز و نہیں چھوڑ تا۔ آرز و وک پر پہرہ ، جر و قدم مکن ہی بیند کرتا ہے۔ انسان بہشت جھوڑ دیتا ہے کیکن آرز و نہیں چھوڑ تا۔ آرز و وک پر پہرہ ، جر و قدم مکن ہی نہیں کو کی سرورت کی خوراک کی ضرورت کی خوراک کی ضرورت کو بری سری خوراک کی ضرورت کو بری سری کے خوراک کی ضرورت کو بری سری طرح طرح کی حرکات کرتا ہے اور پھرشام کو گھر لوٹنا ہے۔ حسرت لے کر یا سرشاری و سرخ شی لے اس خوراک کی طرح اپنے آشیان سرخ شی لو انسان سے خوراک کی خوراک

کامیابی کہتا ہے۔ پھرایک دن اے ایک نی صورتحال ہے تعارف ہوتا ہے اور محسوں کرتا ہے کہ بیضرورت ہی اس کی واحد ضرورت نہیں۔ اسے پچھاور بھی چاہئے۔ اس طرح پرانی آرزو ہی پراٹا انسان نی حرکت میں نظر آتا ہے۔ مکان میں رہنے کی آرزو' انسان کو بے چین کر دیتی ہے۔ وہ مکان بناتا ہے' کیے کیے جتن کرتا ہے' کہال کہال سے کیا کیا پچھاکھا کرتا ہے' انسان سکون کی خاطر بے سکون ہوتا ہے۔ ہزام کی تمنا میں ہے آرام کی تمنا میں ہے آرام ہوتا ہے اور بھی بھی تیام گاہ کی خاطر سفر اختیار کرتا ہے۔ وطن میں خوبصورت آستانہ بنانے کیا گیا ہے وطن ہونا بھی گوارا کر لیتا ہے۔ بیآرزو ہوئے دنگ دکھاتی ہے۔ عمر پردیس میں گزر جاتی ہے اور امید سے کیلئے ہے وطن ہونا بھی گوارا کر لیتا ہے۔ بیآرزو ہوئے دائے طیاروں کو سلام کہتا ہے کہ وطن کی ہواؤں کو سلام۔ دیس میں رہائش باعزت ہو۔ پردی دور سے گزر نے والے طیاروں کو سلام کہتا ہے کہ وطن کی ہواؤں کو سلام۔ آرزو انسان کو کیسے کیسے دن دکھاتی ہے۔ اس کا جانتا مشکل نہیں۔ ایک بہتر مستقبل کی آرزو حال کو بدحال کر دیتی ہے اور پھر مستقبل اس حال کا حصہ بن کے رہ جاتا ہے۔

انسان ساج میں عزت جاہتا ہے' وقار چاہتا ہے' سرفرازی جاہتا ہے۔ای کئے تو محنت کرتا ہے۔اس کا مرتبہاں کوعزت نہ دلائے ' تو بیمنت بھی رائیگاں ہو جاتی ہے۔ دہ لوگوں کو اپنے ماتحت کام کرتا دیکھے کر اپنے آپ کو ا ہے قد سے برا مجھے لگ جاتا ہے۔ لیکن بہی لوگ جواس کے ماتحت ہیں اس کی عزت اور شہرت کو تھن کی طرح کھا جاتے ہیں۔ اس کے پاس ساجی مقام ہوتا ہے کین عزت نہیں۔ شاید عزت ساج پر رعب کا نام نہیں ساج کی خدمت کا نام ہے اور خدمت کیلئے اور طرح کی آرزو جاہئے۔سیاست کے میدان میں ہم ویکھتے آ رہے ہیں کہ تحكمرانی كی خواہش اور تخت و تاج كی آرزو كيا انجام لاتی ہے۔ بير آرز و كہاں كہاں ہے كزرتی ہے۔ عزت كی آرزو کوئے ملامت سے بھی گزرتی ہے۔لوگوں کومرعوب کرنے اور متاثر کرنے کی آرز و انسان کو ہلاک کر دیتی ہے اور وہ نه لوگوں کومرعوب کرسکتا ہے نہ متاثر۔ بیلوگ بس عجیب لوگ ہیں۔ جہاں میہ بے قیض فوقیت و تکھتے ہیں میں وہیں سخ پاہوتے ہیں۔ان پراحسان انبیں جہا کر کیا جائے تو بھی یہ ناپسند کرتے ہیں۔لوگوں کوممنون کرنا ان پرظلم کرنا ہے۔ لوگ تو اس ما لک کا بھی شکریہ اوانہیں کرتے 'جوانہیں مفت بینائیاں عطا کرتا ہے اور ان کے ویکھنے كيلي نظارے پيدا كرتا ہے جوآسانول سے مينه برساتا ہے اور اس سے خوراك مهيا كرتا ہے۔لوگ حصول لعمت كو ا پناحق مجھتے ہیں اور دینے والے سے تعلق اتنا ہی ہے کہ وہ دیتا چلا جائے اور لوگ لیتے جلے جائیں۔وصولی کی رسید اور شکرید کی ضرورت نبیس - بهرهال عطا کرنے والے کی آرزوعطا کرنا اور حاصل کرنے والے کی آرزو حاصل كرنا' إس ميں رعب كس بات كا؟ يهى تو انسان اور خدا ميں فرق ہے۔ وہ ديتا ہى چلا جاتا ہے۔ غافلوں كو' كافروں کو' منکروں کو بلکہ ہرایک کو' بدو نیک کو۔اس کی رحمت آسان کی طرح سب پر چھائی ہوئی ہے' لیکن انسان کسی کو راسته بتائے تو ساتھ ہی اپنا تعارفی کارڈ اس کو دیتا ہے کہ مجھے اس پتد پر خط لکھنا۔ خدا خدا ہے اور انسان انسان۔ انسان کی سب سے بڑی آرزو یہ ہے کہ اسے بہت سے انسان پہیان لیں۔اس کے خیال میں شریک ہوں۔ اس کی صفات کی تعریف کریں۔ اس کے تشخص کا ادراک کریں۔ اس کے الفاظ کی قدر کریں اس کے چبرے کومشاق نگاہوں سے دیکھیں' اس کا انظار کریں' اسے آنسوؤں کے ساتھ الوداع کریں اور اس کی زندگی کو مقدس مانیں اور مرنے پر اس کے جنازے میں شامل ہوں اور اس کے جانے کے بعد اس کے دن منائے جائیں۔ اس کی یادیں زندہ رہیں۔اس کے بعد ہجھ بھی نہ ہوسوائے اس کی یاد کے ۔۔۔۔۔اور۔۔۔۔۔ یہی آرزو' بربادی اور تباہی کا باعث ہے نظم کا پیشہ فیمہ ہے۔ انسان اپنی آرزو کے حصول میں یہ بھول جاتا ہے کہ دوسرے انسان بھی آرزور کھتے ہیں۔ ایس ہی آرزو' بالکل الیم۔ وہ بھی تشخص کی پہچان چاہتے ہیں۔ جلسہ گاہ میں سامعین اپنا مقام رکھتے ہیں۔ وہ جی آرزو' بالکل الیم۔ وہ بھی تشخص کی پہچان چاہتے ہیں۔ جلسہ گاہ میں سامعین اپنا مقام رکھتے ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ وہ نہ بول تو کوئی مقرر پیدا ہی نہ ہو۔ گرمئی بازار دکا ندار کے دم ہے ہیں' خریدار کی مربون منت ہے۔ جانتے ہیں کہ وہ نہ ہول تو کوئی مقرر پیدا ہی نہ ہو۔ گرمئی بازار دکا ندار کے دم سے ہیں' خریدار کی مراحل بڑے کھی ہیں۔ فوش رہنے کی آرزو می ہے آ شنا کراتی ہے۔ حاصل کی آرزو محرومیوں کے دامن سے وابستہ کرتی ہے۔ جیسے کی آرزوموت کے مختلے میں لاتی ہے۔ حاصل کی آرزوموت کے مختلے میں لاتی ہے۔

آرزوكا طويل سلسله انسان كيلئة عنراب سيم تنبيل-

آرز و کا فسانه بھی مکمل نہیں ہوسکتا۔ بھی آغاز رہ جاتا ہے بہمی انجام رہ جاتا ہے۔

بعض اوقات جب ہم اپنی آرزو کو حاصل کرتے ہیں' تو محسوں ہوتا ہے کہ بیتو وہ چیز نہیں' جو ہم نے چاہی علی ہم نے بول تو نہ چاہا تھا۔ تمنا اور حاصل ہیں بردا فرق ہوتا ہے۔ خوابوں اور تعبیروں ہیں بردے فاصلے ہوتے ہیں۔

زندگی میں ایک وقت ایبا آتا ہے کہ انسان محسوں کرتا ہے جیسے اس کی آرزو کیں' اس کا حاصل' لاحاصل ہو۔ اسے ناکام ارادوں پر خوشی ہی ہونے گئی ہے اور کامیاب آرزوؤں کے انجام سے وحشت ہی ہونے گئی ہے۔ کامیاب آرزوگناہ ہو سکتی ہے' لیکن ناکام آرزو بھی گناہ نہیں ہوسکتی۔ نیکی کی آرزو ناکام ہو' تب بھی نیکی ہی ہے۔ بدی کی آرزو بدی ہے' بدی کا سغر بدی ہے اور انجام تو خیر بدی ہے ہی سہی۔

الله کا ارشاد ہے کہ عین ممکن ہے کہ انسان ایسی چیز کو پیند کرے جو اس کیلئے نقصان دہ ہواور عین ممکن ہے کہ وہ ایسی چیز کو ناپیند کرے جو اس کیلئے مفید ہو۔

البذا یہ ضروری ہے کہ کامیابیوں اور کامرانیوں کی آرزو سے پہلے ان کے انجام اور ان کی عاقبت کے البذا یہ ضروری ہے کہ کامیابیوں اور کامرانیوں کی آرزو سے پہلے ان کے انجام اور ان کی عاقبت کے برتناک انجام سے دو چار ہوتی ہے۔ وہ مسافر جسے گاڑی میں سیٹ نہ ملی' اپنے آپ کو بدقسمت ہجھتا ہے اور جب گاڑی حادثے کا شکار ہوتی ہے' تو وہی انسان اپی خوش نصیبی پرفخر کرتا ہے۔ آرزووں کو انجام کے حوالے سے دیکھنا اور پہانا ہی باعث رحمت اور باعث عافیت ہے۔ یہ جاننا چاہئے کہ نیک آرزو میں ناکا می بری آرزو میں کامیابی سے بدر جہا بہتر ہے۔ اچمی آرزو میں خوش نصیبی کی صانت ہیں' لیکن سب سے زیادہ خوش قسمت انسان شایدوہ ہے جو بے نیاز آرز دہو' جس کی اپنی منشا منشائے ایزدی کے تابع ہو۔

### فيصلير

انسان کی زندگی فیصلہ کرنے کی اہمیت کے سبب ہے اہم ہے۔ انسان کوعقل دی گئی واء دیتے گئے۔
اس کے سامنے زندگی کی کتاب تھلی ہے۔ اس کے سامنے کا نئات جلوہ آرا ہے۔ اس کے سامنے قوموں کا ماضی ہے ' مستقبل کے اندازے اور پروگرام ہیں۔ وہ سوچ سکتا ہے' اس لئے وہ حق رکھنا ہے کہ فیصلہ کرے اور وہ فیصلہ کرتا ہے اور پول لکھ لکھ کر فیصلہ کرتا ہے اور پول لکھ لکھ کر مناتا ہے اور پول لکھ لکھ کر مناتا ہے اور پول لکھ لکھ کر مناتا ہے اور منا مناکے لکھتا ہے' اپنی قسمت کے الفاظ .....

انسان کو جب بھی کوئی مشکل اور سیح معنوں میں مشکل در پیش آئے تو وہ فیصلے کی گھڑی ہوتی ہے اور یہ گھڑی من وقت بھی راہ میں کھڑی ہوسکتی ہے۔ ہم چھوٹی چھوٹی باتوں سے لے کر بڑے بڑے کارنا موں تک فیصوں کی مدن سے چلتے ہیں۔ فیصلوں کے دم سے عروج حاصل کرتے ہیں اور فیصلوں کے دم سے ہی زوال۔ فیصلوں کی مدن سے جلتے ہیں۔ فیصلوں کے دم سے ہی کرتا ہے اور پھر اس فیصلے کا نتیجہ ساری عمر ساتھ رہتا ہے۔ روشنی کی طرح ' انسان فیصلہ ایک لیے ہیں کرتا ہے اور پھر اس فیصلے کا نتیجہ ساری عمر ساتھ رہتا ہے۔ روشنی کی طرح ' بیس آتا۔ زندگی ہیں کوئی لھے دوبارہ نہیں آتا۔ زندگی ہیں کوئی لھے دوبارہ نہیں آتا۔ زندگی ہیں کوئی لھے دوبارہ نہیں آتا۔ فیصلے کے لیے کہاں برائے حاصلے ہیں۔

دوست کوسب سے قیمی تخفہ دینے کا دفت آئے تو ہم فیصلے کے کرب سے دو چار رہتے ہیں۔ ول چاہتا ہے کہ دوست کوسب سے قیمی تخفہ پیش کیا جائے۔ انسان سوچتا ہے اور سوچتا ہی رہتا ہے اور جب فیصلہ کرتا ہے تو تخفہ دینے کا دفت گزر چکا ہوتا ہے اور یول دو تی ختم ہونا شروع ہوتی ہے۔ دراصل دو تی میں تحاکف کا تبادلہ ہی دو تی کی کمزوری ہے۔ امیر اور غریب آدمی دو تی اس لئے کی کمزوری ہے۔ اس رشتے کو رشوت کا ذریعہ نہ بننے دیا جائے تو بہتر ہے۔ امیر اور غریب آدمی دو تی اس لئے نہیں کر سکتے کہ تحاکف کا تبادلہ ناممکن ہے۔ آج کل انسان کے پاس دفت ہی نہیں کہ وہ سوچتا رہے کہ اسے کیا چیز کس کو کب دینا ہے۔ اس کام کیلئے ایکسپرٹ ادارے موجود ہیں۔ وہ آپ کا فیصلہ کر کے آپ کو بل دے دیں گے اور بس کام تمام ہوگیا۔

 ں سے سین کو جینے کاحق ملا ہوا ہے کہ وہ اپنی پیند کی زندگی اختیار کرے۔انسان پر چناؤ کا لمحہ ہی تو نصلے کا انسان کو جینے کاحق ملا ہوا ہے کہ وہ اپنی پیند کی زندگی اختیار کرے۔انسان پر چناؤ کا لمحہ ہی تو نصلے کا لمحہ بن کرآتا ہے اور پھریہ لمحہ زندگی بدل کے رخصت ہوتا ہے۔

حدین وہ ہا ہے۔ دربار پر سامت کے بیال ہے۔ ان کو کسی موڑ پر کسی دورا ہے پر کوئی خوش نصیب ہیں وہ لوگ مین کو صرف ایک راستے کا سفر ملا ہے۔ ان کو کسی موڑ پر کسی دورا ہے پر کوئی تکلیف نہیں ہوتی۔

۔ فیصلے کالمحہ بڑا مبارک لمحہ ہوتا ہے۔ زندگی میں بار باریا بیات نہیں آئے۔ صحیح وقت پرمناسب فیصلہ بی کامیاب زندگی کی صانت ہے۔

ہ پیب میں کا میں ہے کوئی فیصلہ بھی ہو جائے' تو اس کی ذمہ داری سے گریز نہیں کرنا جاہئے۔ اپنے فیصلے اپنی اولاد کی طرح ہیں' جیسے ہیں ان کی حفاظت تو ہو گی۔ دنیا کی تاریخ کو بغور دیکھنے ہے معلوم ہوگا کہ تاریخی فیصلے اکثر غلط فیصلے تھے' لیکن تاریخ تھے۔

ر سیا ہے۔ انسان راہ چلتے جلتے دوز ٹے تک تقدر اپنا بیشتر کام انسانوں کے اپنے فیصلے میں ہی مکمل کریتی ہے۔ انسان راہ چلتے جلتے دوز ٹے تک جا پہنچتا ہے یا وہ فیصلے کرتے کرتے بہشت میں داخل ہو جاتا ہے۔ بہشت یا دوز نے انسان کا مقدر ہے کیکن سے مقدرانسان کے اپنے فیصلے کے اندر ہے۔

ہم فیصلہ کرتے وفت صرف ایک آ دھ چیز پرغور کرتے ہیں طالانکہ اس فیصلے ہے متعلق کتنے اور واقعات رونما ہونا شروع ہو جاتے ہیں' جن کا ہمیں انداز ہ ہی نہیں :وتا۔

شادی عاندآبادی جمارا فیصله جوتا ہے۔ ہم اور پچھ بیس جائے ' زیادہ سے زیادہ ہم آیک دو سے سے

حالات جان سکتے ہیں' ایک دوسرے کا ماضی جان سکتے ہیں۔اب ماضی کےعلم ہے مستقبل کا سفر شروع کرتے ہیں۔ یہبی ہمارا فیصلہ ملطی کا شکار ہوجاتا ہے۔

اپنے کام اللہ کے سپر دکر دینے والے مطمئن رہتے ہیں۔ جو ہوسو ہو' سب نھیک۔ ان کا فیصلہ ہوتا ہے۔
کہ جو ہوا اچھا تھا' جو ہور ہا ہے اچھا ہے اور جو ہوگا اچھا ہوگا۔ ایسے لوگوں کو فیصلہ کیا تکلیف دے سکتا ہے۔
فیصلے کا ایک اہم موڑ ہماری قومی اور سیاسی زندگی میں آچکا ہے۔ بجیب صور تحال ہے۔ جمہور ہت اور
مارشل لاء کا کھیل ہے۔ مارشل لاء جمہوریت پر رخصت ہوتا ہے اور جمہوریت مارشل لاء پرختم ہوتی ہے۔

ا علی سے مار س ماء ، ہوریت پر رست ہوما ہے اور ، ہوریت مار س ماء پر ہم ہوں ہے۔ نفاذ اسلام کا فیصلہ تھا' اس کا کیا ہو ....؟ ....نفاذ اسلام ہو چکا ہوگا! مارشل لاء اپنی طویل شب نم مخرار

ك جار ہا ہے ....جمہوريت كاسورج طلوع ہونے والا ہے ....اس فيصلے كا اعلان ہو چكار

ہم فیصلوں والی قوم بنتے جارہے ہیں۔ بہت بڑے فیصلے' بہت جلد فیصلے۔۔۔۔زیادہ فیصلے۔۔۔۔ فیصلے ہیں۔ فیصلے ہی فیصلے اور جب عمل کا وقت آئے تو نئے فیصلے کرنے لگ جاتے ہیں۔ ہم لوگ بڑی دیر سے فیصلوں کا کھیل کھیلے آ رہے ہیں۔ ہم شاید جانتے نہیں کہ ہمارے فیصلوں کے اوپر ایک اور فیصلہ نافذ ہو جایا کرتا ہے۔ یہ وقت کا فیصلہ ہوتا ہے اور وقت کے سامنے ہمارے سارے فیصلے دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں۔

صاحبان بصیرت غور کریں کہ ہم کیا فیصلے کرتے رہتے ہیں۔ ہم سب غیر معین مدت تک فیصلوں کے مقام پرنہیں رہ سکتے اور پھر ہمارے پاس فیصلے کا نہ وقت ہوتا ہے نہ حق ..... وقت اپنا فیصلہ صادر کرتا ہے۔ ہمارے فیصلہ اور پھر ہمارے پاس قبلی کا نہ وقت ہوتا ہے نہ حق ..... دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی ..... ہمارے فیصلہ است وقت کے پاس آخری اختیار ہے۔ آخری فیصلہ ..... لوگوں کی زندگیوں بمیں اپنے فیصلے اللہ کے حضور چیش کرتے رہنا چاہئے تا کہ ہم بہک نہ جا کیں ..... لوگوں کی زندگیوں میں انتقاب لانے کے فیصلے کے تابع ہے۔ میں انتقاب لانے کے فیصلے کرتے والے بھول جاتے ہیں کہ ان کی اپنی زندگی کسی اور کے فیصلے کے تابع ہے۔ زندگیوں کے فیصلے کرتے ہرتے انسان کی اپنی رخصت کا فیصلہ سنا دیا جاتا ہے ..... اور پھر سب فیصلے زندگیوں کے فیصلے کرتے ہرتے انسان کی اپنی رخصت کا فیصلہ سنا دیا جاتا ہے ..... اور پھر سب فیصلے اکارت ... !! سب حاصل لا عاصل!!

☆.....☆.....☆

### رات

انسان کی زندگی میں جتنے دن ہوتے ہیں' اتنی ہی راتیں ہوتیں ہیں۔ یوں انسان کی نصف زندگی روشنی میں گزرتی ہے اور نصف اندھیرے میں۔

دن کے اجالے اپنے ساتھ اپنے مسائل لاتے ہیں۔ انسان پر کسب معاش کی فکر سورج سے روشی کے ساتھ ہی نازل ہوتی ہے۔ انسان تلاش معاش کے سلسلے میں گھر سے نکلتا ہے 'جس طرح پرند ہے آشیانے سے نکتے ہیں۔ دن کی روشی حقائق کی روشی ہے 'تلخ ہے۔ انسان کچھ بھی تو نہیں چھپا سکتا۔ اس کا چہرہ ' اس کے حالات اور اس کی حالت کا آئینہ بن کر احباب واغیار کے روبر وہوتا ہے۔ انسان کا سہا ہوا خوف زوہ دل ہرن کی طرح اوٹ اور پناہ تلاش کرتا ہے لیکن سورج کی روشی اس کے تعاقب میں ہوتی ہے اور یوں انسان بھا گتا ہے۔ اپنے سائے سے ڈرتا ہوا۔ اپنے سائے کی تلاش میں کوسوں فاصلے طے کرتا ہے۔ اپنے حاصل کی آرزو میں این محرومیوں کا مسافر دن کی روشنی میں بے چین رہتا ہے۔

رات آتی ہے محنت کے زخموں سے چورجسموں کو نیندکی مرہم عطا کرنے کیلئے۔ انسان کیلئے دھوپ سے تیچ صحرا میں نخلتان کی راحت رات کے دم سے ہے۔ رات اپنے پراسرار دامن میں بے پناہ خزانے سمیٹ کرلاتی ہے جنہیں وہ اہل دل حضرات کی خدمت میں پیش کرتی ہے۔

سونے والوں کورات لوری ویتی ہے۔ جاگئے والوں کی حدی خوال ہے۔ رات عجب راز ہے۔ یہ راز ہب ہر آشکار نہیں ہوتا۔ رات انکشاف زمان و مکال کرتی ہے۔ رات کو وقت کے لامحدود فاصلے سٹ جاتے ہیں۔ رات کے پاس بڑے طلسمات میں۔ یہ بھی مسلح کوصدیاں بنا دیتی ہے کبھی صدیوں کو ایک لمحہ۔ رات کے پاس بڑے کہ یہ ازل اور ابد کو بیک وقت ایک نقطے پر اکٹھا کر دیتی ہے۔

ہ میں ہوں کو جا گئے والے ماضی' حال اور مستقبل کی تقتیم ہے بے نیاز ہوجاتے ہیں۔غواصان شب رات راتوں کو جا گئے والے ماضی' حال اور مستقبل کی تقتیم ہے بے نیاز ہوجاتے ہیں۔غواصان شب رات کی گہرائیوں ہے انمول موتی نکالتے ہیں' مشاہدات وحقائق کے موتی۔

یے حقیقت ہے کہ انسانی زندگی کو احساس ولطافت کی دولت رات کو ملتی ہے۔ انسانیت کا عرون راتوں کو ہوتا ہے۔ بیدار راتیں اور پھر ہرعروج کا انتہائی عروج ''معراج'' رات کا عطیہ ہے۔ اللہ نے اپنے بندے کو رات کے عالم میں 'ہو کے عالم میں 'سیر کرائی معجد حرام ہے معجد اقصلی تک ' بلکہ مکال سے لامکال تک ۔ اللہ سیر کرائے اپنے محبوب علیقے کو 'تو کیا کیا کرشمہ نہ دکھایا ہوگا۔ کون سا زمانہ ہے جو آپ علیقے کے روبرو نہ لایا گیا ہو۔ راکب وقت جب زمام گردش تھنے کے اُتو کونی وسعت ہے جو دامن رحمت کے سائے سے نہ گزرے اور کونسا زمانہ ہے جو محتاج رحمت عالم علیقے نہ ہو۔ رفعتوں اور وسعتوں کو سطے کرنے والی نگاہ میں آج

رات کا اعجاز میہ ہے کہ آئی بھی پکارنے والوں کو جواب ملتا ہے۔ چشم تمنا رات کو چشم گوہر بار بنتی ہے' چشم بینا بنتی ہے۔ انسان اور حق کی ذات کا تقرب رات کو ہوتا ہے۔ سجدوں کو قبولیت کی سرفرازی حاصل ہوتی ہے۔ مضطرب پیشانیوں کو راحت سنگ در نصیب ہوتی ہے۔

رات کا عالم عجب عالم ہے۔ خاموثی کو یا ہوتی ہے۔ سکوت نغمہ سرا ہوتا ہے۔ سنائے بولتے ہیں۔ ہم کلام ہوتے ہیں۔ آئینوں سے عکس آئینہ باہر لکلتا ہے ادر صحرائے تشنہ بھی قلزم رحمت سے ہم کنار ہوتا ہواسیراب ہوتا ہے' سرشار ہوتا ہے۔

رات کی نوازشات کے قصے اہل دل اور اہل باطن کی زندگی کا اثاثہ ہیں۔ رات کی تنہائی میں انسان کی آنکھ سے نیکنے والے آنسو زمانے بدل ویتے ہیں' طوفانوں کا رخ موڑ ویتے ہیں۔ آہ و فغان نیم شب کے سامنے کوئی مشکل مقام مشکل نہیں رہتا' ہر ناممکن'ممکن ہوجاتا ہے۔

رات کی خوشبو ہرخوشبو سے بہتر ہے۔ یہ خوشبو افلاک سے نازل ہوتی ہے۔ رحمت کی خوشبو کا کتات کی خوشبو کا کتات کی خوشبو کا کتات کی خوشبو کا روان شوق کی رہنما ہے۔ جذب ومستی کی تمام رنگین واستانوں کا حرف اوّل اور حرف آخریبی خوشبو ہے۔

جب انسان اپنے درد و کرب اورغم و اندوہ کے بوجھ رات کے خاموش آنگن میں اتارتا ہے' تو اسے عجیب احساس ہوتا ہے۔ رات ہی اسے سمجھاتی ہے کہ اے ناسمجھ انسان! جسے تو اپنے لئے کرب و اہتلا سمجھ رہا ہے' یہی تو تیرا حاصل ہے۔ ببی ہے تیرے مالک کی طرف سے دولت گرانماییہ۔ انسان رات کی گود میں بنت ہے اور روتا ہے اور رات اسے پیش کرتی ہے اس بستی کے روبرو' جس کوغم زدوں سے پیار ہے اور یوں رات ایک عظیم محسن بن کرشعور کی زندگی میں داخل ہوتی ہے۔ محدود کو لامحدود سے نبیت را توں کو پیدا ہوتی ہے۔

انسان رات کے عالم میں کا کنات کے بہت قریب ہوتا ہے۔ وہ کا کنات سے واصل ہوتا ہے۔ وہ کا کنات سے واصل ہوتا ہے۔ وہ فررے ذرے کے ساتھ شامل ہوتا ہے۔ وہ ہرستارے کی جھلملا ہث سے جلتا' بجھتا رہتا ہے۔ وہ چاند دیکھتا ہے اور چاندنی سے کھیلتا ہے۔ وہ اداس موسم کا خوشگوار پھل حاصل کرتا ہے۔ وہ دیکھتا ہے کہ ستارے' کروڑوں ستارے پاس نظر آتے ہیں اور ایک دوسرے سے کتنے دور ہوتے ہیں۔

اپنے اپنے مدار میں گردش کرنے والے ہمیشہ اپنے اپنے مدار میں ہی رہتے ہیں۔ یہی کا ئنات کاحسن ہے اور یہی این کا بنات کاحسن ہوتا۔ اپنی ایس کا راز میں ہوتا۔ اپنی ہوتا۔ اپنی خوا۔ اپنی ہوتا۔ اپنی نہیں ہوتا۔ اپنی خوات اپنی ہوتا۔ اپنی نہیں ہوتا۔

سی کا کہا ہوا کسی اور کاعلم ہے۔ ایک کا چبرہ دوسرے کی تمناہے۔ دل اپنا ہوتا ہے اور اس میں درد دوسروں کا ہوتا ہے۔ یادکسی کی ہوتی ہے' سرمایہ حیات کسی اور کا .....

انسان کی کا ئنات تو بیہ ہے کہ اس کی کمائی بھی اس کی اپنی نہیں۔اس کی ذات بھی اس کی اپنی نہیں۔ اس کی خلوت بھی اس کی اپنی نہیں' اس کی جلوت بھی اس کی اپنی نہیں۔جبین شوق اس کی ہے' سنگ در کسی اور کا۔ ول اس کا' دلبری کسی اور کی۔ آنسواس کے' عاقبت کسی اور کی۔ رسمجگے کسی کے' چراغ کسی کے۔ انسانی کا نئات مربوط ہے' مبسوط ہے۔ ستاروں کی کا نئات تنہا۔ ہرستارے کا را ہگذر الگ۔ سب نے مدار الگ۔ یہ حسن کا نئات ہے' کیکن انسان کی کا نئات مسن ہے۔ ہمدرنگ' ہمد جہت اور ہمدست۔ سب کی کا نئات سب کی کا نئات میں ہے۔

رات انسان پرنزول افکار کا فرریعہ ہے۔ رات کی عبادت انسال مبادت ہے۔ جس کی رات بیدار ہوجائے'
اس کا نصیب جاگ اٹھتا ہے۔ رات انسان کا لباس ہے۔ انسان پر تیرگی کا لباس ہر لباس کو بیسال کر دیتا ہے۔
رات کو روئے جابات اٹھتے ہیں۔ انسان کی روئے رات کو انسان سے ہم کارم ہوتی ہے۔ نووشنا ہی اور
خود بنہی کے مراحل رات کو آسان ہوتے ہیں۔ رات بہت بڑا راز ہے۔

صحرا کے مسافر پر جب رات اثرتی ہے تو اسے محسوں ہوتا ہے کہ وُن ہے اس خوبھورت کا مُنات کو بنائے والا۔ اتنی بڑی جنہائی میں انسان رات سے باتیں کرتا ہے۔ رات منتی ہے اور خاموش ربتی ہے۔ سیمل جاری ربتا ہے اور بھر ریکا کیک رات بولتی ہے اور انسان سنتا ہے۔ سنتا ہے اور خاموش ربتا ہے۔ و کچھا ہے اور کسی کو دکھا نہیں سکتا کہ اور نے اور نے بیاز موا کر رات کا راز پہاڑوں پر آشکار ہوتا ہے۔ او نچے او نچے بھر لیے پہاڑ ہوا کی سائیں سائیں 'انسان اور رات 'رات اور انسان' ہم کلامی کا دور جاری رہتا ہے۔

رات خود کسی معصوم کی روح ہے' کا کنات پر محیط روح ۔ انسان سے ہم کلام ہونے کیلئے بیتا ب روح انسان کو پکارتی ہے۔ نیند میں ڈو بے ہوئے انسان کو جائنے والی رات پکارتی ہے' اِس کا نام لے کر کہ' اے فائل! سن میں بول رہی ہوں۔ و کمھے میں جلوہ آ را ہول۔ محسوس کر میں تیرے قریب ہوں' بہت قریب اور تو نمیند میں مجھے ہے دور ہے' بہت دور۔'

. رات کا اعجاز' عجب اعجاز ہے۔ انسان پر دعا اور دعا کی مقبولیت کا راز منکشف ہوتا ہے۔ رات کے پان بڑے خزانے میں۔ انسان پرعرفان ذات کی منزلیس پان بڑے خزانے میں۔ بیدار راتیں قوموں کے روش مستقبل کی ضامن ہیں۔ انسان پرعرفان ذات کی منزلیس آسان کرنے کا دعویٰ ہے رات کے پاس۔

رات کو زمین اور آسان کے فاصلے ختم ہو جاتے ہیں۔ یہاں وہاں کی تمیز ختم ہو جاتی ہے۔ خاموش رات کو زمین اور آسان کے فاصلے ختم ہو جاتے ہیں۔ یہاں وہاں کی تمیز ختم ہو جاتی ہے۔ خاموش الفاظ ہو لتے ہیں۔ رات کو خوش نصیبوں کی آنکھ تر ہوتی ہے اور ان کا دل معمور ہوتا ہے۔ ان کے افرہان روشن ہوتے ہیں۔ ان پرلوح وقلم کے رموز 'مخفی رموز آشکار ہوتے ہیں۔ دنیائے علم وعرفان کے عظیم شاہکار رات کی تخلیق ہیں۔

خوش بختوں کی رات نجات و مناجات کی رات ہے۔ شب فراق ہویا شب وصال بیدار رات انسان کے عروج کا قصہ ہے۔ سکون دو جہاں میں انسان کی فغال مکین لامکال کے حضور پہنچی ہے اور پھر یہ رات لیلة القدر بن کر انسان کے مقدر کو بناتی ہے۔ آسان سے فرشتے نازل ہوتے ہیں ' افکار نازل ہوتے ہیں۔ بھی دمثنوی' اور بھی' سیف الملوک' تحریر ہوتی ہے۔ شاعر صرف جا گنا ہے' باتی کام رات خود کرتی ہے۔ فقیر

بيدار ہوتا ہے' فقرخود نازل ہوتا ہے۔

رات کو سجدہ گاہ جلوہ گاہ بنتی ہے۔ بگڑی سنور جاتی ہے۔ رات بھی بھی ناراض بھی ہو جاتی ہے۔ پھر غضب ڈھاتی ہے۔ اہتلا کی رات انسان کے سر پر آسان گرتا ہے اور وہ پھی کہ نہیں سکتا۔ انسان درو میں بہتلا ہوتا ہے۔ وہ کراہتا ہے۔ کرب و درد میں تفکرات میں اندیشوں میں۔ رات بے س ہوتی ہے۔ ۔۔۔ وہ کراہتا ہے۔ کرب و درد میں تفکرات میں اندیشوں میں۔ رات بے س ہوتی ہے۔۔۔۔ رحمت سے مایوس انسان ایمان سے عاری انسان رات کی بات نہیں سمجھ سکتا۔ اس کیلئے صرف دعا ہے۔ رحمت سے مایوس انسان نور سے عاری انسان رات کی بات نہیں سمجھ سکتا۔ اس کیلئے صرف دعا ہے۔ یہ دعا صاحبان نصیب پر فرض ہے۔ صاحبان علم وعرفان دعا ہی تو کرتے ہیں۔ درد سے تو وہ بھی گزرتے ہیں ان کو یقین کی دولت نصیب ہوتی ہے۔ ان کے باطن میں ایمان وامید کے چراغ جلتے ہیں۔ وہ درد کومتاع ہے۔ بہا سمجھ کر سینے سے لگاتے ہیں اور این محسنوں کو دعا دیتے ہیں۔

رات انسان کو درد کی بھٹی ہے ہی تو گزارتی ہے۔ جواصل ہے کندن بن جاتا ہے اور نقل بھسم ہو جاتا ہے۔ بیشن عرفان بن جاتا ہے اور سے بھٹنی محروم ایمان ہو جاتی ہے اور مایوی بن کراپی نوحہ گر ہوتی ہے۔ ہے۔ بیشن عرفان بن جاتا ہے اور بے بھٹنی محروم ایمان ہو جاتی ہے اور مایوی بن کراپی نوحہ گر ہوتی ہے۔ انسان ایخ مستقبل پر یقین نہ ہو' تو شب بیداری عذاب ہے۔ شب بیداری بیدار مغز' بیدار بخت انسان کیلئے نعمت ہے' عطائے بروردگار ہے۔

احسان ہے خالق کا ان لوگوں پر 'جن کو بیدار را توں کا نصیب ملا ہے۔ نالہ ہائے نیم شی وجود آ دم کی مقدس ترین عبادات کا نام ہے۔ انسان ' دل والے انسان ' یقین و ایمان والے انسان کے آنسو' نیم شب کے آنسو' ستاروں سے زیادہ روثن اور شبئم سے زیادہ پاکیزہ ہوتے ہیں۔ انہی اشکوں کے دم سے آباد ہے' بیدونیا' دنیائے علم وآ گہی' دنیائے عرفان' دنیائے باطن اور دنیائے حقیقت!!

☆

گناہ دین تھم کے خلاف عمل کا نام ہے۔ جرم حکومت کے تھم کے خلاف عمل کا نام ہے۔ گناہ کی سزا اللہ دیتا ہے اور جرم کی سزا حکومت گناہ سے تو ہر کر لی جائے تو اس کی سزا نہیں ہوتی 'لیکن جرم کی مزا آخرت میں اور جرم کی سزا آخرت میں اور جرم کی سزا اسی دنیا میں اور جرم کی سزا اسی دنیا میں ہے۔ گناہوں کی سزا وہ حکومت دے عتی ہے جو حکومت الہیہ ہو۔ اگر تو بہ کے بعد پھر گناہ سرز دہو جائے تو پھر تو بہ کر لینی چاہئے۔ مطلب یہ کہ اگر موت آئے تو حالت گناہ میں نہ آئے۔ تو بہ منظور ہو جائے تو وہ گناہ بھی شرز دنہیں ہوتا اور نہ اس گناہ کی یاد باتی رہتی ہے۔ پچی تو بہ کرنے مرز دنہیں ہوتا اور نہ اس گناہ کی یاد باتی رہتی ہے۔ پچی تو بہ کرنے والا ایسا ہے جینے نوز ائیدہ بچے معصوم۔

# تنہائی

آج کی زندگی کا المیہ تنہائی ہے۔ آج کا انسان وقت کے وسیع و لامحدود سمندر میں ایک جزیرے کی طرح تنہا ہے۔ ہم سب جزیرے ہیں .....ایک دوسرے کے آس پاس کین ایک دوسرے سے ناشناس .....ایک دوسرے سے ناشناس ایک دوسرے سے اجنبی اور اپنے آب سے اجنبی ۔ کروڑوں افراد ہجوم در ہجوم اور ایک دوسرے سے اجنبی ۔ کروڑوں افراد ہجوم در ہجوم اور سال دوسرے ناسانوں کا میلہ ہے کیکن ہرانسان اکیلا ہے۔

ہم سب اپنے اپنے مفادات اور مقاصد کے تعاقب میں ہیں۔ ہم اپنی غرض اور خود غرضی کے غلام ہیں۔ کسی کو کسی سے کوئی سروکار نہیں۔ سب کامیابی کے پجاری ہیں۔ ''کامیابی'' آج کے انسان کامبحود ہے۔ کامیابی' جو حاصل نہیں ہوتی .....ایک خوبصورت نتلی' جو اڑتی ہے اور لوگ بچوں کی طرح اس کے بیچھے بیچھے بیچھے بیچھے بیکھیا کامیابی جو سے اور ایٹ آپ سے۔ بھا گتے ہیں اور بچھڑ جاتے ہیں' اپنوں سے اور اپنے آپ سے۔

ہم سب معروف ہیں۔ ہمیں بڑے کام کرنے ہیں ہم بہت ی خواہشات رکھتے ہیں۔ ہم بڑی افیت میں ہیں۔ ہم سب کچھ حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ ہمیں کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ ہمارے پاس وقت نہیں کہ ہم آرام کرسکیں۔ سکون کی تلاش میں ہم بہ سکون ہیں۔ آرام کی تمنا ہمیں ہے آرام کررہی ہے۔ محفلوں کی آرزو ہمیں تنہائی تک لے آتی ہے۔ ول بچھ جائے تو شہر تمنا کے چاغاں سے خوثی حاصل نہیں ہوتی۔ ہم تیزی میں ہیں۔ ہم جلدی میں ہیں۔ ہم جعع کرتے ہیں۔ مشکل وقت کیلئے پس انداز کرتے ہیں اور وہ مشکل وقت ضرور آتا ہے۔ ہم جلدی میں ہیں۔ ہم تیز رفار ہیں انداز کرتے ہیں اور کو ہواہش میں آیک دوسے سے ملحدہ ہوتے جارہ ہیں۔ ہم الی میں کہ میں مقابلہ ہیں۔ ایک دوسے سے ملحدہ ہوتے جارہ ہیں۔ ہم الی میں کہ میں ایک دوسے سے ملحدہ ہوتے جارہ ہیں۔ ہم الی میں کہ میں ہیں۔ اپنی ذات ہیں۔ اپنی ذات سے مرام کی ایک ہیں۔ مقابلہ کرنے کی خواہش معاون سے محروم کردیتی ہے۔ ہم صرف اپنے لئے زندہ ہیں۔ اپنی ذات میں گم' اپنے اپنے سفر پر گامزن۔ آسمان کے کروڑوں ستاروں کی طرح اپنے اپنے مدار میں گردش کر رہے ہیں۔ ایک دوسرے سے فاصلے بڑھتے جارہے ہیں۔ آدمی آدمی ہے ابنی ہور ہا ہے۔ بیا جنبی ہور ہا ہے۔ بیا اضافہ کررہی ہے۔

ہم ایک دوسرے کو ہلاک کرتے جارہے ہیں۔ وسائل کی ناہموار تقسیم محرومیاں پیدا کر رہی ہے۔ ہم ایٹ آپ کو زندگی ہے محروم کرتے جارہے ہیں۔ ظاہر کی کامیابیاں اندر کی گفٹن کب تک چھپائیں گی۔ اندر کا انسان سسک رہا ہے' بلک رہا ہے۔ ہم اس کی آ واز سنتے ہیں' لیکن اپنے کانوں پر اعتبار نہیں۔ ہم اپنے باطن کو ہلاک کر کے کامرانیوں کے جشن مناتے ہیں۔ ہم اپنے روحانی وجود سے فرار کر رہے ہیں۔ ہم نے کئی چبرے رکھے ہوئے ہیں۔ ہم اور ہاری خوشیاں میکائی ہیں۔ ہم ہم ردی سے نا آشنا ہیں۔ ہم اپنے اندر کی آ واز کو خاموش کرا دیتے ہیں اور پھر ضمیر کے کسی دیاؤ سے آزاد ہو کر ہم اپنی تنہائی کے سفر پر روانہ رہتے ہیں۔

و جا موں مرادیے ہیں اور پر سرے میں رباوے ہیں تقسیم ہو کر رہ گئی ہے۔ ایک ایک ایج تقسیم ہو چکا ہے۔ ہماری زمین خطوں' علاقوں اور ملکوں میں تقسیم ہو کر رہ گئی ہے۔ ایک ایک ایج تقسیم ہو چکا ہے۔ قوموں کیلئے ممالک ہیں' لیکن انسان کیلئے کوئی خطہ نہیں۔ انسان اکیلا ہے' محروم ہے اپنی خلافت ارضی سے پہاڑ' وریا' سمندر سب تقسیم ہو چکے ہیں۔انسان کیلئے صرف آسان ہی رہ گیا ہے۔

انسان خود قوموں میں بث چکا ہے' اپنے اسلاف سے کث چکا ہے' اپنے منصب سے ہث چکا ہے۔

انوان محبوس ہو کیا ہے۔ ہرانسان کے گردایک تاریخی اور جغرافیائی حصار ہے' ایک نسلی تعصب ہے' ایک گروہی منفعت کا اسس ہے۔ شعور بین الاقوامی ہے اور مفادات قومی ہیں۔ نتیجہ بید کہ انسان وہ نہیں' جووہ ہے۔ انسان مشرت میں واحد ہے' از دیام میں تنہاہے۔

تنبائی روٹ کی میرائی تک آئی ہے۔ ہاری رومیں ایک دوسرے کے قرب سے محروم ہیں۔ رومیں مجت

م بیا تو ہیں۔ انسان انسانی اقدار سے بے حس ہے۔ احساس مر چکا ہے۔ کوئی سی کیلئے ہونہیں چاہتا۔ ہم ایک

دوسرے کو ہرداشت کر رہے ہیں اسلیم نہیں کرتے۔ ہم اذبت میں ہیں۔ ہمیں اپنے علاوہ کوئی چرہ پندنہیں۔ ہم

مان کو ہم ان ہے ہوری بھول محنے ہیں کہ زندگی حاصل ہی نہیں ایٹار بھی ہے۔ ہم اپنی فکر کوفکر بلند سمجھتے ہیں اور اپنی ملک کو منسل مسلی کو میں ہے۔ ہم اپنی فکر کوفکر بلند سمجھتے ہیں اور اپنی ملک کو منسل مسلی کو میں ہے۔ ہم اس چراغ کی طرح ہیں جو آندھیوں کی زدمیں ہے۔ ہم کئی چرے رکھتے ہیں جو آندھیوں کی زدمیں ہے۔ ہم کئی چرے رکھتے ہیں کین ہمارااصل روپ تنہائیوں میں ہے۔ ہماری حقیقت تنہائی اور خاموثی میں ہے۔ ہم کئی چرے رکھتے ہیں مسلم آتی ہیں اور ہماری تنہائیاں روتی ہیں۔ ہمارے دن سورج کے ساتھ گزرتے ہیں اور ہماری تنہائیاں روتی ہیں۔ ہمارے دن سورج کے ساتھ گزرتے ہیں اور ساخوں میں ۔ مہاری حصتے ہیں ہم پہچان نہیں سکتے کہ ہم

رات سنانوں میں۔ مہیب خاموشی' ایک کھمل تنہائی۔ جب ہم اپنی اصل شکل دیکھتے ہیں' ہم پہچان نہیں سکتے کہ ہم ون جی ۔ جورا قیام عارضی ہے' ہمارے منصوبے ناپائیدار۔ ہمارے عزائم' نا قابل حصول۔ ہم اپنے دام میں جیں اور بہی تنہائی کا سبب ہے۔ جب ہم سی کے نہیں' تو ہمارا کون ہوگا؟

ہم زندگی کا سفر تنہا شروع کرتے ہیں اور انجام کار تنہا ہی ختم کرتے ہیں۔ نہ کوئی ہمارے ساتھ پیدا ہوتا ہے اور نہ کوئی ہمارے ساتھ مرتا ہے۔ ہمارے اجتاعات ضرورت کے ہیں اور ضرورتیں وفاسے نا آشنا ہوتی ہیں اور جب تک وفا نہ ملے' تنہائی ختم نہیں ہوتی۔

آئ کا انسان' انسانی نظروں سے گر رہا ہے۔ انسان' انسان کے دل سے دور ہو گیا۔ آسانوں سے راستہ لینے والا دلی کا راستہ نبیں معلوم کر سکا۔ انسان' انسان کا مطالعہ چھوڑ کر کا کنات دریافت کرنے چلا ہے اور کا نات کی مظیم و لائحدود وسعتوں میں تنہا ئیوں کے سوا کیا ملے گا؟

رفاقتوں ہے محروم انسان بیاریوں میں مبتلا ہو جاتا ہے اور سب سے بڑی بیاری تنہائی بذات خود ہے۔ یہ بیاری بھی ہےاور مذاب بھی!

آئے کے انسان کی روح میں تنہائی کا زہراتر چکا ہے۔ انسان کے اعمال اس کیلئے تنہائی کا عذاب لکھ پیٹے بیں۔ تن کی دنیا کا پجاری من کی دنیا ہے محروم ہو کر تنہا رہ گیا ہے۔ انسان انسان پر ظلم کر رہا ہے۔ بری قو موں کونگل رہی ہیں۔انسانوں کی خدمت کے نام پر انسان پر مظالم ڈھائے جارہے ہیں۔ غریب نوازیوں کے نام پر جنگ کا الاؤروشن ہورہا ہے۔ انسان انسان سے خوفز دہ ہے۔ انسان انسان ہے۔ طاقتور کے تصیرے ہیں اور ظلم کے ہاتھ مضبوط ہوتے جارہے بیں۔ سیر طاقتیں انسانوں کی بیائی کے منصوبے بنا چکی ہیں۔

آج کا انسان آتش فشال کے دھانے پر کھڑا ہے۔ نہ جانے کب کیا ہو جائے۔ایک ہولناک تنہائی نے انسان کو لیبیٹ میں لےلیا ہے۔ ترقی وارتقاء کے نام پر تناہی کے پروگرام بن چکے ہیں۔انسان کی روح تہم گنی ہے۔ شایدیہ تہذیب اپنا دور پورا کر چکی ہے۔ شاید آج کا انسان کسی مستقبل کی امید ہے نا آشنا ہے۔ مایوی مقدر بن پچکی ہے۔ ایک دورختم ہو رہا ہے اور دوسرا دورابھی پیدانہیں ہوا۔ بیوصہ'عرصہ ننہائی ہے۔ ہم برزخ ہے گزررہے ہیں۔

ہمارے پاس اسائشیں ہیں' سکون نہیں۔ ہمارے پاس مال ہے' اطمینان نہیں۔ ہم سب ساتھ ساتھ چل رہے ہیں' لیکن منزلیں جدا جدا ہیں۔ ہم ہجوم میں ہیں' لیکن ہجوم ہے کوئی واسطہ نبیں۔ ہم سب آس پاس ہیں۔ہم ایک دوسرے کاغم ہنتے ہیں' لیکن محسوس نہیں کرتے۔ہم اپنے علاوہ کسی کواپنے جبیبانہیں سمجھتے۔ ہمیں ایبے آنسومقدس نظرآتے ہیں' نیکن دوسروں کی آنکھ سے میکنے والے آنسوہمیں مگر مچھ کے آنسو

ہم نے تفکر ویڈ بر چھوڑ دیا ہے۔ہم اپنے علم پر نازاں ہیں۔ہم اپنی آ واز پرمسحور ہوتے ہیں۔اینے افکار پر مست ہوتے ہیں۔اپنے لئے جو پیند کرتے ہیں' دوسروں کیلئے وہ چیز پیندنہیں کرتے۔اس خوفناک جرم کی خوفناک سزایمی ہے کہ ہم اپنے اندر تنہا ہیں۔ہم دوسروں کی نگاہ میں بلند ہونے کی خواہش میں اپنی نگاہ ہے گرتے ۔ جارے ہیں۔ ہمارا وجود ہمارے اپنے لئے بوجھ بن رہا ہے۔ ہماری آواز' ہماری مصروفیت' ہماری علی و تاز تنہائی

کی اذیت سے بیخے کیلئے ہے اور بیتنہائی ہمارے کرو جال بنتی جارہی ہے جسے توڑنا مشکل ہوتا جا رہا ہے۔ و یوتا بننے کی خواہش میں ہم انسان ہی ندرہے۔ہم اذبیت میں ہیں۔ہم اسپے تھے وں میں مہمان کی طرح رہ رہے ہیں۔اپنے دیس میں غربیب الدیار ہیں۔ہم آج کی تہذیب ہیں۔سہم ہوئی تنہائی مسحرا ک شام اور تنہا مسافر ..... اپنی آواز ہے خوف پیدا ہوتا ہے۔ اپنے وجود ہے ڈرلگتا ہے ۔ یاد مانسی خوفز وہ کرتی ہے اورمستقبل سایک اور تنبائی!

بهاری تنبائی پررم فرما می<sub>ر</sub>ی مولا… بهمی**ن** انسان آشنا کر… بهمین انسانوں کی قدر کرنا <sup>سک</sup>ھا۔ بهمین انسان ہے محبت کرنا سکھا۔ ہمیں انسانوں کی خدمت کرنا سکھا۔ ہمیں پہچان عطا فرما۔ ہمیں زندگی کی عزت کرنا سکھا۔ ہمیں ہمارے غرور ہے بیجا۔ ہمیں ہماری ذات نے نجات دے۔ ہمیں عاقبت سے غافل نہ کر۔ ہمیں وفا سکھا۔ وفاتنہانہیں ہوتی۔ ہمیں صداقت فکر دے۔ صداقت ذکر دے۔

ہم برعظمت انسان آشکار کر ۔۔۔ کہ بہی ایک راستہ ہے'' تنہائی'' کے کرب سے نجات کا اے مالک! ہمیں ایک دوسرے پر بھروسہ کرنا سکھا۔ ہمارے باطن سے شکوک وشبہات دور کر۔ ہماری تنہائیوں کو آباد كر محبت ہے۔ جمیں ایک عقیدہ دیا ہے تو ایک منزل عطا فرما.....ایک سفر 'ایک منزل' ایک وحدت۔

میں مجھے بلوا کے یا مری تنہائیوں میں آکے میں تری تاریخ ہوں مجھ کو نہ بھولنے والے مجھے دہرا

## برشےمسافر

کہے کو دوقدم کا فاصلہ ہے' لیکن عمر کٹ جاتی ہے فاصلہ نہیں کتا۔ہم چل رہے ہیں،مسلس صبح کو چلتے ہیں۔ شام کو چلتے ہیں؛ خوابوں میں سفر کرتے ہیں۔ہم ہی کیا' ہمارے ساتھ راستے بھی سفر میں ہیں۔منزل ملے' تو مبزل سفر میں ہوتی ہے۔ یہ کا نئات بھی مسافر ہے۔ ہر شے رائی ہے۔ ہر شے سفر میں ہے۔ نامعلوم سفو' بے خبر مسافر' نا آشنا منزلیس۔

کوئی وجود ہمیشہ ایک جگہ موجودنہیں رہ سکتا۔سفر ہی سغر ہے' سغر کا آغاز سغر سے ہواِ اور سغر کا انجام ایک نے سغر سے ہوگا۔مسافرت ہے بس ہے' مسافت کے سامنے۔

صدیوں اور قرنوں سے بیسفر جاری ہے۔ بیسفر کمٹنبیں سکتا' جیسے کسی کی نگاہ سے گر کر رسائی کا سفر طے نہیں ہوسکتا' مجھی نہیں۔ بیسفر ہے جہت و بے سمت ہے' بلکہ لامحدود جہت و لامحدود سمت کا سفر ہے' کیے کئے۔

ہمارے ساتھ کا نئات چل رہی ہے۔ سورج 'چاند' ستارے' سیارے' کہکٹا کیں' نظام ہائے سمنی' بلکہ خلا کیں اس سفر میں شریک بیں۔ سب کے سب گردش میں ہیں۔ جمیل وجسیم سیارے' مدارخو و متحرک ہیں۔ گردش و رَبَّر وَشَّ مِن جَمِیل وجسیم سیارے' مدارخو و متحرک ہیں۔ گردش و رَبَّر وَشَّ مَن وَرَبَّر مِن مِن ہے۔ کیا ہم لوگ و رُبِّر جاری ہے۔ کھات سفر میں ہیں۔ وقت ہمہ وقت سفر میں ہے۔ کیا ہم لوگ گھر میں فر نب الدیار ہیں؟ ہمیں کہاں جانا ہے؟ ہم کہاں سے آئے ہیں؟ خیال بدل جاتا ہے۔ خیال رخصت ہو جاتا ہے' مانس سفر میں ہے' آتا ہے' جاتا ہے' رگوں میں شریانوں میں خون مسافر ہے۔ نظر مسافر ہے۔ منظر مسافر ہیں۔ منظر مسافر ہیں۔

يدسب كيا ہے؟ كيول ہے؟ كب سے ہے؟ كب تك ہے؟

جم بوجھ اٹھائے پھرتے ہیں۔ اپنا بوجھ' دوسروں کا وزن' آخر کہاں جانا ہے جمیں؟ ہمیں اتنا معلوم ہے کہ جم جلدی میں ہیں۔ ہمیں اتنا معلوم ہے کہ جم جلدی میں ہیں۔ ہم جلت میں ہیں۔ ہمیں فوراَ جانا ہے' لیکن کہاں؟ بس بہی تو معلوم نہیں۔ ہم بہت مصروف ہیں۔ سفر ضروری ہے' مقصد سفر ہے آگا ہی ضروری نہیں ہے۔

ہم سوچ رہے کہ آخرہمیں کیا کرنا ہے۔ سفر سے کیا حاصل ہے۔ سفر مسافروں کو کھا رہا ہے۔ راستہ راہ نوردوں کونگل جاتا ہے۔ منزلیں راستوں کونگل جاتی ہیں اور خود راستہ بھول جاتی ہیں۔ معلوم نہیں کس نے ہمیں گردشیں' بلکہ غلام گردشیں' دی ہیں۔ سفر پر روانہ کرنے والی فطرت ہم سے کیا جاہتی ہے۔ ہم پیچارے دے ہی کیا سکتے ہیں۔ محدود کا لامحدود سفر کیا رنگ لائے گا۔

پرندے اڑتے ہی چلے جاتے ہیں' فضائیں ختم نہیں ہوتیں۔مجھلیاں تیرتی ہی چلی جاتی ہیں' سمندر ختم نہیں ہوتا۔ بیسفر کب سے ہے۔ ندابتداء کی خبر ہے' ندانتہا کا پنۃ۔قطرے قلزم بنتے جاتے ہیں اور قلزم

قطروں میں بٹتا جاتا ہے کئین کسی کو پچھ خبر نہیں۔

بسیں' گاڑیاں' خلائی اور فضای گاڑیاں' جہاز' ہوائی اور بحری سب متحرک ہیں۔لوگ آ رہے ہیں' با رہے ہیں۔آنسوؤں سے الوداع ہے' خوشی کے ساتھ خوش آ مدید ہے۔ جانے والے بھی مسافر ادر بھیجنے والے بھی مسافر۔سب مسافر ہیں' آ ہستہ چلنے والے' تیز چلنے والے ہمیشہ سفر ہی سفر۔

ایک نے دوسرے کا سامان چھین لیا۔ اے اٹھایا ' لے بھا گا اور پچھ دور جا کروہ سامان بھینک دیا اور خور سامان بھینک دیا اور خور سامان بھینک دیا اور خور سامان بھینک اٹھا ' تو چھینا ہی کیوں؟ زمینوں کو' ملکوں کو' خور سی نامعلوم سفر پر خالی ہاتھ روانہ ہو گیا۔ اس نے سامان بھینکنا تھا ' تو چھینا ہی کیوں؟ زمینوں کو ملکوں کو جا گیروں کو فتح کرنے والے تیز رفتار شہسوار آخر زمین کی پہنائیوں میں غائب ہو گئے' خاموش ہو گئے' فراموش ہو گئے ' فراموش ہو گئے ' ایسے' جیسے وہ بھی تھے ہی نہیں۔

کارواں در کارواں لوگ آئے۔اس زمین پر بڑے مل کرتے رہے۔ بڑی محنتیں کرتے رہے ایک دوسرے کو ہلاک کرتے رہے کیکن پھروہی سکوت 'وہی بے مالیگی' وہی بے نشان منزلیں' وہی ممنام انجام۔

یہ ناموری کیا ہے؟ یہ غرور افتخار کیا ہے؟ یہ تاج وکلاہ کیا ہے؟ یہ نشکر وسیاہ کیا ہے؟ یہ حرکت وجود کیا ہے؟ یہ مستقل عذاب مسافرت کیا ہے؟ ہر دل میں بھونچال ہے۔ ہر فضی بھاگ رہا ہے۔ شاہ وگدا بھاگ رہے ہیں۔ شاید خطرہ ہے۔ کس کو کس سے خطرہ ہے؟ زندگی کو خطرہ ہے؟ کس کا؟ موت کا خطرہ؟ زندگی ختم ہورہی ہے کی ندہ نہیں ہوتی۔ ہم مرجاتے ہیں۔ ہم کب سے مررہے ہیں 'لیکن ہم زندہ ہیں۔ کب تک زندہ ہیں؟ یہی تو معلوم نہیں۔ اسے معلوم کرنے کیلئے ہم بھاگ رہے ہیں۔ موت کے ڈر سے نہیں' راز جانے کیلئے کہ یہ سب کیا ہے؟

ہم خواہشات اور ہے معنی خواہشات کی خوبصورت تنلیاں پکڑنے نکلے ہیں۔ تنلیاں اڑ جاتی ہیں اور ہم بچھڑ جاتے ہیں۔ تنلیاں واہمہ ہیں۔ بھی ہم ماضی کی ہم بچھڑ جاتے ہیں ایک دوسرے ہے۔ ہم ورانیوں میں کھو جاتے ہیں۔ تنلیاں واہمہ ہیں۔ بھی ہم ماضی کی طرف ہما گئے ہیں بھی مستقبل کی طرف بھی ہم اپنے از رکو دوڑتے ہیں' بھی ہم اپنے سے فرار کرتے ہیں اور خلاؤں کی تنجیر کونکل جاتے ہیں۔

ہم جو کچھ حاصل کرتے ہیں' اے چھوڑ دیتے ہیں۔ تمنا' نیا حاصل' نئی آرزو' نئی منزل' نیا انتشار ہمارا مقدر ہے۔ یہ مقدر کیا ہے؟ مقدر کی چا بک ہمیں ہا تک رہی ہے۔ ہم خوا۔ اور شوق کے درمیان رہتے ہیں۔ بہی چکی ہمیں چیں رہی ہے۔ شوق حاصل نہیں ہوتا۔ خوف نظر نہیں آ تا۔ بس ہم دوڑتے ہیں۔ سفر کرتے ہیں۔ واپس کا وعدہ کرکے ہم رفصت ہوتے ہیں۔ واپس آ نا ہے تو جانا ہی کیوں ہے۔ ہم ایک دوسرے کو انتظار کی منزل عطا کرتے ہیں۔ انتظار اس فاصلے کا نام ہے جس کے کٹ جانے کی امید ہو' لیکن جو بھی نہ کئے۔ یہ فاصلے ہم نے خود پیدا کتے ہیں۔ ہم ایسے سفر میں مبتلا ہیں' جو انجام ہے بے نیاز ہے۔ ایک موہوم امید ہے کہ شاید ہم موجاتا ہے' آس کا سفر باتی رہتا ہے۔ ہم نے سو چنا ہی موہوڑ رہم سب پچھ جان لیس' لیکن سانس کا سفر ختم ہو جاتا ہے' آس کا سفر باتی رہتا ہے۔ ہم نے سو چنا چھوڑ دیا۔ بس دوڑ لگا رہے ہیں' میراضن دوڑ کا مارے ہیں' میراضن دوڑ کا ہیں۔ ہم نے سوچنا ہو ہوڑ دیا۔ بس دوڑ لگا رہے ہیں' میراضن دوڑ کا مارے ہیں' میراضن دوڑ کا مارے ہیں' میراضن دوڑ کا مارے ہیں' میراضن دوڑ کا کہ میں ساراز مانہ شر یک ہے۔

ئب ہے بیددوڑ جاری ہے۔

میں اپنے چیشرو کی کری کا مالک ہوں اور میرے بعد آنے والا میری کری کے انتظار میں ہے۔ کری نشین غائب :و جاتے ہیں اور کرسیاں خالی رہتی ہیں۔لیڈر مرجاتے ہیں' قومیں زندہ رہتی ہیں۔لیکن کب تک؟ پرانی قومیں' پرانے لیڈر' پرانی تہذیب' پرانی آبادیاں' کہاں ہیں؟ تاریخ میں؟

جم سب پرائے ہونے والے ہیں۔ ہم یادیں لے رچلے ہیں اور یادیں چھوڑ کر چلے جا کیں گے۔ ہر پرانی تہذیب اپ نے مائی اور بخ مائن ایس بی مکان ایس بی منزل اور نئے آنسو کیاں ہیں۔ پرانا انسان اور نیا انسان ایک بی انسان ہے۔ سفر ایک بی سفر ہے۔ پرانا انسان اور نیا انسان ایک بی انسان ہے۔ پرانا انسان اور نیا انسان ایک بی انسان ہے۔ پرانا انسان اور نیا انسان ایک بی انسان ہے۔ پرانا انسان ایس بی مزل ہے۔ پرانا انسان ایک بی اور چاندنی وہی سفر وہی اور چاندنی وہی سفر وہی اور جاندی وہی سفر وہی انہام وہی لیکن ہر شے بدل می ہے۔ سب کی بدل میا۔ کون کہتا ہے کہ سب کی بدل میا؟

سفر نتم ہوتا۔ تبدیلی اور تغیر سسنیں۔ مسافر کی اٹا قائم ہے۔ انسان سفر کا راز معلوم کرنا چاہتا ہے۔
مسافر اپنی ہے بسی پر غور کرتا ہے۔ مجبور بول کا جارہ نیتا ہے 'سکین سفر ترک نہیں کرتا۔ انسان سمندر کی اتھاہ
گہرائیوں ہے اپنے سفر کا راز پوچھتا ہے 'اسے موتی ملتے ہیں۔ سوال کا انعام ملتا ہے 'سکین جواب نہیں ملتا۔ وہ
پہاڑوں سے پوچھتا ہے۔ دیویکل گئے بہاڑانسان کے سوال پر روتے ہیں۔ دریا آنسو بہاتے ہیں۔ ہوائیں
پہاڑوں سے پوچھتا ہے۔ دیویکل گئے بہاڑانسان کے سوال پر روتے ہیں۔ دریا آنسو بہاتے ہیں۔ ہوائیں
پہنٹر ہیں کہ اس سوال کو ترک کر دو۔ اس کا جواب نہیں ہے۔ انسان خلاسے پوچھتے چلا ہے کہ یہ سفر کیا ہے؟ خلا

مسافر مایوس نبیس ہوتا۔ وہ راہتے ہے بوچھتا ہے 'کیکن راستہ اس کے سوال کو رستہ نبیس دیتا۔ وہ مزاوں کو بکارتا ہے۔ مزلیں اس کی ہم سفر ہو جاتی ہیں 'کیکن اس سوال کا جواب نہیں دیتیں۔ مسافر ایک دوسرے سے گلے طبتے ہیں اور روتے ہیں کہ راستہ کم ہوگیا ہے۔ راستہ ساتھ ہی چل رہا ہے 'مسافر ہے جُر ہیں۔ مسافر فریاد کرتا ہے ''اے وہ کہ جس نے مجھے لیے سفروں پر گامزن کیا ہے 'جس نے مجھے نہ تم ہونے والی تلاش دی ہے۔ تلاش کا مقصد تو بتا وے۔ 'کیکن سنانا ہے۔ کوئی پرسان حال نہیں۔ سفر جاری رہتا ہے۔ قالے تھک جاتے ہیں 'کیکن سفر جاری رہتا ہے۔ اس سفر ہیں کوئی کئی کا ہمدرد نہیں۔ لاغر وجود کوچھوڑ دیا جاتا ہے اور سفر جاری رہتا ہے۔ اس سفر ہیں کوئی کئی کا ہمدرد نہیں۔ یہ سفر بردا طویل اور بردا مختصر اور سفر جاری رہتا ہے۔ دو تدم کا فاصلہ ہا ور مربعر مطے کرنا ہے 'یہ فاصلہ ہونے اور نہ ہونے کے درمیان ہی سب چھے ہوتا رہتا ہے۔ دو تدم کا فاصلہ ہا اور مربعر مطے کرنا ہے 'یہ فاصلہ ہونے اور نہ ہونے کے درمیان ہی سب چھے ہوتا رہتا ہے۔ جم اپنے بچوں کے پاس جلے جاتے ہیں۔ ہم جن کو رخصت ہے۔ ہم اپنے بچوں کے پاس رہے جاتے ہیں۔ ہم جن کو رخصت کرتے ہیں اور کھر اپنے بزرگوں کے پاس چلے جاتے ہیں۔ ہم جن کو رخصت کرتے ہیں اور کھر اپنے بیوان کن بات ہے۔ اگر یکی پچھے ہوتا ہیں ہیں جہ ہیں کہ ایس ہونے بات ہیں۔ ہم جن کو رخصت کرتے ہیں اور کھر اپنے بیر اور کھر اپنے بیر اور کھرا ہے ؟ یہ جاہ طبی و منصب پہندی کیا ہے؟ یہ حاصل ومحردی کیا ہے؟ یہ جاہ طبی ومنصب پہندی کیا ہے؟ یہ حاصل ومحردی کیا ہے؟ یہ جاہ طبی وہندار وگر کی کیا ہے؟ یہ جاہ طبی وہندار وگر کی کیا ہے؟ انسان پوچھتا ہے 'سوچتا

ے' مزربتا ہے' جاگتا ہے' روتا ہے' اپنے سوال کا جواب مانگتا ہے۔سفر پر بھیجنے والا نہ ملے' تو جواب دینے والا کماں سے ملےگا۔

سوچنے والی بات میہیں کہ میہ سفر کیا ہے' اس کا انجام کیا ہے۔ سوچنے والی بات تو میہ ہے' کون ہے جس نے مجھے مسافر بنایا؟ کون ہے جو میرے ساتھ چل رہا ہے؟ کون ہے جو مجھے بچپن سے جوانی اور جوانی سے بڑھا ہے تک لاتا ہے؟ کون ہے جو مجھے بکارتا ہے؟ اور کون ہے جسے میں بڑھا ہے تک لاتا ہے؟ اور کون ہے جسے میں بڑھا ہے تک لاتا ہے؟ اور کون ہے جسے میں بکارتا ہوں؟ منزلوں ہے صدا دینے والا ہی منزلوں پر روانہ کرنے والا ہے۔ وہی سفر دیتا ہے' وہی شریک سفر ہے' وہی منزلوں ہے میں منزلوں ہے جسے میں ہوگا۔

میرے سوال کا جواب و ماغ کے پاس نہیں ہے۔ د ماغ بنا سکتا ہے کہ بیسب کیا ہے 'کیکن ول بنا تا ہے کہ بیسب کیوں ہے اور ایمان بنا تا ہے کہ بیسب کس نے بنایا۔ سوال کے عذاب سے بیخنے کا واحد ذریعہ بیہ ہے کہ ہم اس طاقت اور اس ذات پر ایمان لائیں جس نے پہاڑوں کو استفامت دی اور دریا کو روائی۔ وہ جو بادلوں سے مینہ برسا تا ہے اور زمین سے بودے اگا تا ہے۔ وہ جس نے سورج کو منور کیا اور رات کو تار کی دی۔ وہ جس نے آ مانوں کو بغیر ستونوں کے قائم رکھا اور جس نے پرندوں کو پرواز دی۔ وہ جس نے مجھے پیدا فرمایا 'وہ جس نے جھے کویائی اور بینائی دی۔ وہ کون ہے؟ بس وہی تو ہے۔ سوال بھی وہی 'جواب بھی وہی۔ میرا ہونا اس کے حکم سے اور میرا نہ ہونا اس کی مرضی ہے۔ وہ جو بھی ہے 'اس کیلئے سجدہ ہے! تسلیم کا اور تعظیم کا!!

انیان دوسرے کی دولت کو دکھ کراپنے حالات پراس قدر شرمندہ کیوں ہوتا ہے؟ یہ تقسیم تقدیر ہے۔ ہمارے لئے ہمارے مال باب ہی باعث تکریم ہیں۔ ہماری پہچان ہمارا اپنا چہرہ ہے۔ ہماری عاقبت ہمارے اپنے دین میں ہے۔ ای طرح ہماری خوشیاں ہمارے اپنے حالات اور اپنے ماحول میں ہیں۔ مورکو مقدر ملا' کوے کوکوے کا۔ ہم یہ بیس پہچان کے کہ فلال کے ساتھ ایسا کیوں اور ہمارے ساتھ ویسا کیوں ہوا۔ موک علیہ السلام نے اللہ سے پوچھا: "اے رب العالمین آپ نے چھکی کو کیوں پیدا فرمایا؟" اللہ نے جواب دیا: "عجب بات ہے' ابھی ہیں چھکی پوچھرری تھی کہ انسان اپنے نصیب پر راضی رہ تو اطمینان حاصل کرے گا۔ نصیب میں تقابلی جا ترہ نا جائزہ نا جائزہ ہے۔ المینان حاصل کرے گا۔ نصیب میں تقابلی جائزہ نا جائز ہے۔

### انتظار

خواہش اور حصول کے درمیانی فاصلے کو انتظار کہہ سکتے ہیں۔ یہ بھی کہنا درست ہے کہ تمنا ہی انتظار پیدا کرتی ہے۔ جس دل میں تمنا نہ ہو'اسے انتظار کے کرب ہے گزرنے کا تجربہ نمی ہوسکتا۔ چونکہ کوئی انسان تمنا ہے آزاد نہیں' اس کے کوئی انسان انتظار سے نجات نہیں یا سکتا۔

ہم سب انتظار میں ہیں۔ ہرانسان کو کسی نہ کسی شے کا انتظار ہے۔ کسی نہ کسی سے ملنے کا انتظار ہوتا ہے۔ کسی واقعہ کا انتظار ہوتا ہے۔ انتظار تاریکی میں روشنی کا سفر سلے کرتا رہتا ہے۔ شب فراق مبح امید کے انتظار میں گفتی رہتی ہے۔ یہ بھی ممکن سے بلکہ عین ممکن ہے کہ زندگی کٹ جائے اور شب انتظار نہ کئے۔

ویکھی ہوئی مٹورت کو دوبارہ دیکھنے کی آرز وانظار کی بیتا بیوں ہے گزرتی ہے۔ آرز و'ممکن ہویا ناممکن' انظار' آرز د کا مقدر ہے۔ انظار ایک اٹل حقیقت ہے۔ اس ہے گریز ممکن نہیں ہے۔

مرمل اپنے نتیج کے انتظار میں ہوتا ہے۔ عمل نہ ہو' تو ارادہ ہی انتظار میں داخل کر دیتا ہے۔ ہمارے ارادے ' ہماری آرزو میں' ہماری تمنا کمی' ہمارے عزائم اپنے نتائج کی خوبصورت شکل دیکھنے کوڑ سے ہیں۔ اس کا نام انتظار ہے۔ نیک انسان پنے اعمال کا انعام حاصل کرنے کیلئے منتظر رہتے ہیں اور برے آدمی اپنی برائی کی عبرت سے نیخے کا انتظار کرتے ہیں۔ جو انسان کی عاقبت کا قائل نہیں' اس کیلئے اللہ کریم کا ارشاد ہے کہ'' تم ایک فیصلے کے دن کا انتظار کر دادر ہم بھی انتظار کرتے ہیں۔'

محبت کی تمام عمرا تظار کی حدت اور شدت ہے گزرتی ہے۔ انظار ہی قلوب کو گانار کرتا ہے۔ ہم اپنے انداز ہے ہی اپنے انظار کی منزل طے کرتے ہیں۔ پولوگ انظار ہے بڑے اضطراب میں گزرتے ہیں۔ وہ روتے ہیں ، بلکتے ہیں 'کراہتے ہیں ' گلگا تے ہیں ' تارے گئتے ہیں اور یادوں کے چراغ روشن کرتے ہیں۔ وہ دیار جاں میں جشن آرزو منا نے کیلئے اشکوں سے چراغال کرتے ہیں۔ جانے والوں کو صحرائے طلب میں ڈھونڈتے ہیں۔ نہ سننے والے کو پکارتے ہیں۔ نظر آنے والوں کو دیکھنا چاہتے ہیں۔ فاموش تصاویر کی آوازیں سنتے ہیں اور اپنی شب تنہائی میں اپنے علاوہ وجود کو بھی موجود پاتے ہیں۔ ان کا خیال جسم ہوتا ہے۔ ان کو ماضی کے ہم سنز 'مستقبل کی مسافرت میں شامل نظر آتے ہیں۔ یہ واہمہ آئیس حقیقت نظر آتا ہے۔ اس طرح انظار کے زمانے طلسمات کے زمانے بن جاتے ہیں۔

انسان کو اپنا عبد انظار عبد جنول نظر آتا ہے۔ انظار کا دور اذبت کا دور ہے 'نیکن صاحب انظار کو اس دور میں عجیب لذت ہے آشنائی ہوتی ہے۔ اس کو اپنے ظاہر سے باطن کا سخر نصیب ہوتا ہے۔ وہ تن کی دنیا سے نکل کر من کی دنیا میں ڈو بتا ہے اور بھر ڈو بتا ہی چلا جاتا ہے اور جب وہ آشنائے راز ہوتا ہے تو اس کی جبرت کی کوئی انتہائیں ہوتی کہ کس واقعہ نے اسے کیا ہے کیا بنا دیا ہے۔ جانے والا اسے کیا دے گیا۔ آئینہ ٹوٹا تو کیا طلسمات پیدا ہو گئے۔ آنسوؤں نے کیا تنویر پیدا کر دی۔ دل کے داغ ، جراغ بن گئے۔ حسرت ، سرفراز ہوگئی۔ محرومی سیراب ہوگئی۔ ایک کی تمنا اپنی تمنا بن کر سب کی تمنا بن گئے۔ اس کے حتمی طور پر پچھ کی تمنا بن گئے۔ اس کے حتمی طور پر پچھ کی تمنا بن گئے۔ اس کے حتمی طور پر پچھ نہیں کہا جا سکتا کہ انظار انسان کی یادائیک حد سے گزر جائے ، تو یادخن بن جاتی ہے اور بیصر ' بے حد ہے۔ اس کے حتمی طور پر پچھ نہیں کہا جا سکتا کہ انظار انسان کے ساتھ کیا کرے گا۔

انظار پیدا کرنے والی کوئی بھی شے ہو' جب انظار پیدا ہو جائے تو معاحب انظار کے ساتھ اس کے ظرف کے مطابق واقعات شروع ہو جاتے ہیں۔

کھ لوگ انتظار کی شدت سے تنگ آ کر چراغ آرزو بجما دیتے ہیں۔ وہ امید سے نکل کر مایوی میں داخل ہو

جاتے ہیں۔ وہ کسی پر بھروسنہیں کرتے۔ انہیں آپ نفیب پر بھی بھروسنہیں رہتا۔ وہ گلہ کرتے ہیں 'شکایت کرتے ہیں' مایوسیاں پسیلاتے ہیں۔ انہیں شب فرقت کی تاریکی تو نظر آتی ہے' اپنے دل کا نورنہیں نظر آتا۔ وہ جس خولی کا انتظار کرتے ہیں' اے ناخوب کہنے لگ جاتے ہیں۔ وہ اپنے جدا ہونے والے محبوب کو کوسنا شروع کرتے ہیں اور اس طرح اپنی شب انتظار کو کم نصیبی سمجھ کر بے حس اور جامہ ہوجاتے ہیں۔ فلا ہر سے محروم ہو کر وہ باطن سے بھی محروم ہوجاتے ہیں اور اس طرح بربادی دل بربادی مستی بن کرانہیں جاہی کی منزل تک لاتی ہے۔

جس فخص میں ایٹار نہ ہو' اسے انتظار تناہ کر دیتا ہے۔ جس انسان میں عفو و درگذر نہ ہو' اسے انتظار ہلاک کر

ویتا ہے۔ آگر تمنا ہوس پرسی بن جائے۔ تو انتظار عذاب ہے۔

اگرتمنا لطیف رہے تو انظار کیف کی منازل ملے کراتا ہے۔ انظار ایک طاقتور منہ زور کھوڑے کی طرح ہے۔ اگر سوار کمزور ہوتو گر کر مرجائے گا اور اگر سوار شہسوار ہوتو آسودہ منزل ہوگا۔

انظار کا دائر و محبت کی دنیا تک ہی نہیں' اس کے علاوہ بھی ہے۔ ہر وجود انظار کرتا ہے۔ ہر ذی گفس انظار میں ہے۔ ہر موسم آنے والے موسم کے انظار میں ہے۔ ہر دور آنے والے دور کا منتظر ہے۔ ہم سب اپنے جانشینوں کا انظار کرتے ہیں۔ حکمران آنے والی حکومتوں کے انظار میں اپنا وقت پورا کرتے ہیں۔ حمنی انسان اپنی محنت کے معاوضے کا منتظر ہے۔ نوکر پیٹیدلوگ تخواہ کے دن کا انظار کرتے ہیں اور اس انظار میں مہینہ گزار نے کے عذاب کو انظار کہتے ہیں۔

'' آج کے ایک مہذب انسان کی زندگی صبح نے شام تک انتظار کے مختلف مراحل طے کرتی ہے۔اخبار میں اپنی پسند کی خبروں کا انتظار' دفتروں میں خوشگوار واقعات کا انتظار' ترقی کا انتظار' کھانے چینے کا انتظار اور پھر شومکی قسمت نیند کا انتظار۔

ی برون ، سیار رسرون میں و ورزہ حات بہت کم ملی ہے۔ بہت انتظار کرنا پڑتا ہے۔سکون دینے والی نیند نہ جانے آج کے انسان کو نیند کی دولت بہت کم ملی ہے۔ بہت انتظار کرنا پڑتا ہے۔سکون دینے والی نیند نہ جانے کہاں چلی گئی۔آج کل تو سکون دینے والی کولیاں ملتی ہیں۔عذاب ہے قیامت ہے۔ فیندتو محنت کاحق ہے کئیکن آج سے حق دوائی کے بغیرنہیں ملتا۔ یا الٰہی! پیسب کیوں ہے؟

بہرجال انتظار انسان کو تھن کی طرح کھا رہا ہے۔ دل اورغم ایک دوسرے کومل جل کر کھا رہے ہیں اور بول سے سیار

انتظار کے زمانے گزرتے جارہے ہیں۔

آج کا انسان بھول عمیا ہے کہ ہرا تظار کے بعد ایک نیا انظار ہے۔ہم اپنے حال کو متعقبل کا انظار کہہ سکتے ہیں۔ یہ ستقبل ایک حد تک تو ہمیں قبول ہے کیکن اس کے بعد کا متعقبل یعنی مابعد کا ''مستقبل'' ہاری زندگی اور ہاری سمجھ سے باہر ہے۔ہم یہ نبیس کہہ سکتے کہ جوانی بڑھا ہے کہ سمجھ سے باہر ہے۔ہم یہ نبیس کہہ سکتے کہ جوانی بڑھا ہے کہ انظار کا نام ہے۔ہم یہ ماننے کو تیار نہیں کہ ذندگی موت کے انظار کا نام ہے۔ہم یہ ماننے کو تیار نہیں کہ دوت زندگی کے انظار میں ہے۔ہم یہ ماننے کو تیار نہیں کہ زندگی موت کے انظار کا دومرا نام ہے۔

☆

🖈 عاجزی اورکمینگی میں بردا فرق ہے۔ کسرنفسی کوتحقیر ذات تک نہ پہنچاؤ!!

🖈 طوفانوں کی طاقت سب کشتیوں کونہیں ڈیوسکتی!

انسانی عقل وخرد کی تمام طاقتیں مکڑی کے کمزور جالے کے سامنے ہے بس ہیں۔

# كاميابي

کامیانی ایک خوبصورت تلی ہے' جس کے تعاقب میں انسان بہت دورنکل جاتا ہے۔ اپنوں سے دور' اپنی حقیقت سے دور' اپنی بساط سے باہر' اپنے جامے سے نکل جاتا ہے۔ اکثر اوقات وہ کامیابی کی سرمستی میں اپنی عاقبت برباد کر دیتا ہے۔

کامیابی ایک تھلونا ہے' جس کے حصول کاعمل انسان سے منزل کا شعور چھین لیتا ہے۔ اس میں کوئی البھاؤنبیں' کوئی ابہام نہیں۔ ہم ایک خواہش کے حصول کو کامیابی کہتے ہیں اور اس کامیابی کیساتھ ہی دوسری خواہشات دم تو زتی ہیں اور یہ کامیاب خواہش اکثر و بیشتر خواہش نفس سے سوا سچھاورنہیں ہوتی۔

ایک محنت کرنے والا انسان کامیابی کی خاطر محنت کرتا ہے۔ دنیا میں مخلف متم کی محنتیں ہیں اس لئے مختصر کی کامیابی ہو جائے اور ہمی ناکام ہے۔ اس کے مختلف متم کی کامیابیاں جی ناکام ہے۔ اس کے بہت اگر کامیاب بھی ہو جائے اور بھی ناکام ہے۔ اس کے بہت اس کی بہت اس کے بہت اس کے بہت اس کے بہت اس کے بہت اس کی بہت اس کی بہت اس کے بہت اس کے بہت اس کی بہت اس کے بہت اس کی بہت اس کی بہت اس کے بہت اس کی بہت کے بہت اس کی بہت کے بہت کے بہت کے بہت کی بہت کے بہت کے بہت کے بہت کے بہت کی بہت کے بہت کی بہت کی بہت کے بہت کی بہت کے بہت کی بہت کے بہت کی بہت کی بہت کے بہت کے بہت کے بہت کے بہت کے بہت کے بہت کی بہت کی بہت کے بہت کے بہت کے بہت کی بہت کی بہت کی بہت کے بہت کی بہت کے بہت کے بہت کے بہت کی بہت کے بہت

پیونی شیج سے شام تک محنت کرتی ہے اور اس کی کامیابی ہے ہے کہ فاک راہ سے رزق مل جائے۔ گدھ کی کامیابی ہے ہے کہ اس کی پرواز مردار کا راستہ دکھائے۔ کمڑی جالا بنتی ہے۔ کتنا خوبصورت ایک ماہر ریاضی دان اور انجینئر کی طرح۔ اس کا مقصد کامیاب ہو جاتا ہے۔ اس کا مقصد جالانہیں' مکھی ہے۔ وہ مکھی پکڑنے سیکے خوبصورت جالا بنتی ہے اور یہ اس کی کامیابی ہے۔

کامیانی کے گلیمر کے بیجھے انسان کی اصل خواہش چھپی ہوتی ہے۔اس خواہش کا بغور مطالعہ کیا جائے' تو کامیابی کا اصل مفہوم سمجھ میں آسکتا ہے۔

کامیابی کی تعریف کرنا مشکل ہے۔ آج کل کامیابی ایک مقابلہ ہے۔ اپنے ماحول میں اپنے ساجی معیار کے مطابق سبقت لے جانے کو کامیابی کہتے ہیں۔ کامیاب انسان اسے کہتے ہیں' جواپنے گردو پیش کے انسانوں میں نمایاں ہو' ممتاز ہو۔ سبقت لے جانے والامعزز کبلاتا ہے۔ کامیابی کا مدعا سبقت لے جانا ہے۔ شہرت حاصل کرنا ہے۔

اگر سان کا اپنا کوئی اخلاقی معیار نہ ہو' تو کامیابی ایک خطرہ ہے۔جھوٹوں میں شہرت حاصل کرنا بدنام جونے کے مترادف ہے۔اگر ماحول گندہ ہوتو کامیابی کی تمنا انسان کیلئے ایک خطرہ ہے۔

کامیابی کا سفرخودغرضی کا سفر ہے۔ بیخطرے کا سفر ہے۔خودغرضی نہ ہو' تو انسان کیسے کامیاب ہو۔ دوات بغتیم کرنے والا بھی دولت جمع دوات بغتیم کرنے والا بھی دولت جمع مرتب والے کیسے کامیاب ہو سکتے ہیں' اگر وہ ہے حس نہ ہوں۔ دولت تقسیم کرنے والا بھی دولت جمع مرتب کامیاب مہمان کامیاب میز بان نہیں بن سکتا۔محبت کامیاب ہوتو شادی کامیاب نہیں ہوتی۔ بینک کا

کام کرنے والا ٹورسٹ نہیں بن سکتا۔ کامیاب انجینئر' کامیاب ڈاکٹر اور کامیاب وکیل کی زندگیوں میں بڑا فرق ہے۔ برکامیاب آ دمی دوسرے کو نا کام سمجھتا ہے اور یہی نا کامی کی دلیل ہے۔

دنیا میں موجود آ دھاعلم صرف نصیحت کاعلم ہے۔ لیعنی دوسروں کو ناکامی سے بچانے کاعلم اور علم دینے والاعلم کے حوالے سے بی ایت آپ کو کامیاب بچھتا ہے۔ اس کی بات سننے والے اسے دیکھتے ہیں اور اس پراتنا ہی تھم ہے۔ والاعلم کے حوالے سے بی ایٹ آپ کو کامیاب بچھتا ہے۔ اس کی بات سننے والے اسے دیکھتے ہیں اور اس پراتنا ہی تھم والے لوگ ہیں۔ ان کا سرمایہ الفاظ ومعانی کا سرمایہ ہے اور بس۔ ا

کامیاب انبانوں نے ہی دنیا میں جھگڑا فساد قائم کر رکھا ہے۔ ایک انسان کامیاب کہانی نولیس یا کامیاب داستان گویا افسانہ نگار ہوتو اپنے آپ کو ہر شعبہ حیات میں کامیاب سمجھتا ہے۔ وہ فرض کر لیتا ہے کہ اب وہ ڈرامہ' تنقید' معاشیات' سیاسیت' شاعری' النہیات غرضیکہ متفرقات پرقلم اٹھانے کاحق رکھتا ہے۔ وہ جلسوں کی صدارتیں کرتا ہے۔ جلوسوں کی قیادت کرتا ہے۔ حکومتوں کے حق میں یا ان کے خلاف قرار دادیں پاس کرتا ہے۔ حالانکہ اس کی کامیا بی صرف کہانی یا افسانہ کی کامیا بی ہے۔

پہلے ہے۔ کہ و بیش ہر کامیاب انسان اس خوشی میں مبتلا ہو کر اپنی کامیابی کو ہی اپنے لئے و بال جان بنالیتنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امیر آ دمی اویب بننے کا شوق رکھتا ہے اور بنرا ہے۔ ادیب کو سیاستدان کہلانے کا حق چاہئے ' کیونکہ وہ شعر کہتا ہے۔ سیاستدان حکومتوں سے ناراض ہی رہتے ہیں 'جیسے بیان کے محبوب ہوں اور حکومتیں اللّٰہ کا نام لے کراپنا کام جاری رکھتی ہیں۔ سب کامیاب ہیں اور سب ناکام۔

جب ہم اپنے لئے ایک انداز فلر کا ابتخاب کرتے ہیں' تو ہمیں دوسرے انداز ہائے فکر پر اتھار ٹی بننے سے گریز کرنا چاہئے۔ایک کامیاب گلوکار کیلئے ضروری تو نہیں کہ وہ اپنے انداز سے ملک کا نام روثن کرے اور اپنے انداز سے ندہب پر بحث کرے اور بیانداز صرف انداز بی ہو۔

ہ چونکہ ہماری زندگی شعبوں' پیشیوں دائروں اور زاویوں میں تقسیم ہو چکی ہے' اس لئے کامیابی کامفہوم اس دور میں اپنے ہشیے اور اپنے شعبے میں کامیا بی ہے اور یہ کامیا بی اپنے دائر سے سے باہرنکل آئے' تو ناکامی کے علاوہ کمیا ہوسکتی ہے۔

جاری ملکی سیاست میں اب ہر شعبہ حیات سے قیادت اکھر کر باہر آ رہی ہے۔ اللہ رحم فرمائے۔ ہمارا ملک قیادت کے بحران میں بھی کثیر القیادت رہے گا۔ قیادتوں کی کثرت قیادت کی عدم موجودگی کی دلیل ہوتے ہیں۔ کامیاب مسکر اہٹ میں بڑے آنسو پنہاں ہوتے ہیں۔ کامیاب مسکر اہٹ میں بڑے آنسو پنہاں ہوتے ہیں۔ کامیاب فاتح آخر ایک قاتل ہی ہوتا ہے۔ ہلاکو ہو یا سکندر اعظم' کام ایک ہی ہے اور غالبًا انجام بھی ایک ہی ہے۔ ونیا کو فتح کرنا اور خالی ہاتھ گھر سے باہر پردیس میں مرنا کامیابی کا المیہ ہے۔ اجتماعی یا گروہی کامیابی میں کم خطرات ہیں۔ مقصد کا حصول قو موں کو عروج دیتا ہے' لیکن انفرادی کامیابی انسان کو اپنی ذات کے خول سے باہر کر دیتی ہے اور بعض اوقات انسان اپنی کامیابی کیلئے وہ عظیم مقاصد ترک کر دیتا ہے' جن کو اپنی کامیابی کے جواز کیلئے چیش کرتا ہے۔ مثنا ایک کامیاب ڈاکٹر کو لیس۔ ڈاکٹر کا مدعا اور اصل مدعا خدمت انسانیت ہے۔ جواز کیلئے چیش کرتا ہے۔ مثنا ایک کامیاب ڈاکٹر کو لیس۔ ڈاکٹر کا مدعا اور اصل مدعا خدمت انسانیت ہے۔

مریضوں کی خدمت و نیا سے بیاری کو کم کرنا اور اس طرح نیکی اور عبادت کو اپنی کامیابی سے جواز کے طور پر پیش کرنا و نیکن ایک کامیابی کے تقاضوں سے مجبور ہوکر اتنا ہے بس ہو جاتا ہے کہ بے حس ہو جاتا ہے کہ بے حس ہو جاتا ہے۔ نیک کے بجائے مال کا معاوضہ اور بیمل اس حد تک حس ہو جاتا ہے۔ وہ مریضوں سے فیس وصول کرتا ہے۔ نیک کے بجائے مال کا معاوضہ اور بیمل اس حد تک برحتا ہے کہ عذاب کی صورت افتیار کر لیتا ہے۔ میڈیکل سینٹروں کی تعداد میں اضافہ خدمت فلق کے بجائے طب کو انڈسٹری میں تبدیل کر چکا ہے۔ کامیابی کے دامن میں مرتبی ہوتی ہیں۔

کامیابی کا انجام اکثر اوقات اس مقصد کے برتکس ہوتا ہے ، جوکامیابی کی وجہ ہے۔انبان لوگوں میں عزت حاصل کرنے کیلئے دولت جا ہے۔ عزت حاصل کرنے کیلئے کامیابی چاہتا ہے۔ اگرعزت نہ ملے ' تو ۔ لوگ سکون حاصل کرنے کیلئے دولت جا ہے ہیں۔اگر سکون نہ ملا' تو۔

کامیانی ایک محدود دائرے تک ہی کامیانی کہلاتی ہے۔اس سے ماورایا اس کے علاوہ وہ تصور کارگر ہی نہیں ہوتا۔ ماحول بدل جائے' تو کامیابی کا تصور بدل جاتا ہے۔

محبت کی کامیا بی اور محبت کی نا کامی میں چنداں فرق نہیں۔

محبت قائم رہے تو فراق بھی وصال ہے اور محبت ندر ہے تو وصال بھی فراق۔

کامیابی کیلئے اس ماحول کا جائزہ ضروری ہے' جس نے کامیابی کوشلیم کرنا ہے۔اگر ماحول اور فرد کے معیار میں فرق ہو' تو کامیابی کا تصورختم ہو جاتا ہے۔

دنیا کے عظیم رہنما وقت کے دیئے ہوئے معیار سے بلند ہوتے ہیں۔ وہ اپنا معیار خود بناتے ہیں۔ وہ کسی پہلے سے سطے شدہ اصول پر اپنی کامیا بی کا انحصار نہیں کرتے۔

☆.....☆.....☆

# عمل

ہرانیان معروف عمل ہے۔ عمل ہی شاید زندگی ہے۔ تھم ہے کہ انیان کو محنت کرنے والا بنایا گیا۔
انیان محنت کرنے پر مجبور ہے۔ ہمہ حال مرگرم عمل رہنے والا انسان اپنے عمل سے اپنی زندگی کو بہتر بنانے کا خواہاں ہے۔ انسان مقصد کے حصول کیلئے بھا گتا ہے اور بھا گتا ہی رہتا ہے۔ ایک مقصد کی تلاش مختلف مقاصد کی آرز و بن کرعمل کی معنویت کو بے معنی کر دیتی ہے۔

ہم اپنے عمل کو صحیح مانتے ہیں' لیکن عمل کے نتائج کی ذمہ داری قبول نہیں کرتے۔ انسان عمل ک' کوشش کی' جدوجہد کی چکی تلے پیتا جارہا ہے۔ اے معلوم نہیں کہ اس کے پاؤل اے کہاں لے جارہ ہیں۔ دفتر سے دفتر سے دفتر سے وفتر سے ' آخر کب تک ' زندگی میں عمل جاری ہے۔ کولہو کا نیل چل رہا ہے۔ چلتے چلتے عمر کٹ جاتی ہو اور فاصلہ طے نہیں ہوتا۔ ضرور تیں اور تقاضے بدلتے رہتے ہیں اور اس طرح عمل بھی تبدیل ہوتا رہتا ہے۔ انسان پلانگ کرتا ہے مستقبل کی' روش مستقبل کی' لیکن جب وہ مستقبل حال بنتا ہے' تو شاید اتنا روش نہیں ہوتا۔ انسان اپنے عمل کو بدلتا ہے اور اس طرح ایک نے دائرے میں داخل ہوتا ہے اور پھر وہی نتیج اور پھر نیا عمل سے نیا درکا مقصد کیا تھا؟

ممیں بچپن سے تعلیم دی جاتی ہے کہ محنت کرو ہوئے آدمی بنوں اس تعلیم کی وجہ سے انسان کوشش کرتا ہے۔اپنے قد سے برا ہونے کی آرزو میں لوگ ہلاک ہوتے ہیں۔کوشش اور مجاہدہ بہت کھ دے سنتا ہے سیا ایک گدھے کوکوئی مجاہدہ کھوڑانہیں بنا سکتا۔ ہرزندگی اپنی حدود میں مقید ہے۔ ہرانسان اینے وائر وعمل میں رہن رکھ دیا گیا ہے۔انسان پابند ہے محدود ہے۔ آرزو پابندنہیں اس لئے محدود انسان کا لامحدود خواہشات کیلئے ممل کہیں نہ کہیں راستے میں دم توڑ دیتا ہے اور انسان مسلسل عمل کرنے کے باوجود خاطر خواہ نتیجہ حاصل نہیں کرسکتا۔ انسان شہرت کیلئے عمل کرتا ہے۔ ناموری کی آرزونے بڑے بڑے تا فلے لوٹے ہیں۔ہم جب تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں' تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ لوگ بڑے نامور تھے' کیکن ہم غورنہیں کرتے کہ ایک نامور کے دور میں اس کے گرد و پیش لاکھوں غیرمشہور انسان بھی اس قشم کے عمل میںمصروف تنھے۔ بابر کی فتح ابراہیم لودھی کی فنکست بھی ہے۔ہم فتوحات کرنے والوں کو دیکھتے ہیں اور فنکست کھانے والوں کونظر انداز کرتے ہیں۔ہم نامورلوگوں جیساعمل کرتے ہیں کیکن پیجول جاتے ہیں کہ بکساںعمل دوانسانوں کیلئے بکساں نتائج نہیں مرتب کرتا۔ پیمبروں جیساعمل ہمیں پیمبرنہیں بنا سکتا۔ میری کر بلا' ہماری کر بلا امام حسین جیسی کر بلانہیں ہوسکتی۔ میں آج کے دور کا انسان خواہشات نفس اور تقلید کے حصار میں ہوں۔ مجھے میراعمل وہ نہیں دے سکتا' جو ہمارے پیشروؤں کو دے گیا۔ میں سقراط حبیباعلم رکھنے کاعمل کروں' تو بھی سقراط نہیں بن سکتا۔ میراعمل ان کےعمل کے برابر ہو' تو بھی میرا مقام ان کے مقامات سے مختلف رہے گا۔ یبی عمل کی خامی ہے اور یبی عمل کی خوبی بھی -غور کرنے والی بات ہے کہ ہم ایک نے دور میں پیدا ہوئے اور جاراعمل تقلید کے علاوہ نہ ہوتو ہم پرانے دور کے نتائج کیسے حاصل کر سکتے ہیں اور پرانے دور کے نتائج کے حصول کی آرز وہی کوتا ہی فکر ہے۔ اگر

فکر ہی سیجیج نہ ہو' توعمل کیسے صحت مند ہوسکتا ہے۔

جہاں اللہ کریم کا حکم ہے کہ انسان اپنی سی ہے ہی کچھ حاصل کرتا ہے ، دہاں اس کے احکام کے اور رخ بھی ہیں۔ مل کا جذبہ بھی اس کی عطا ہے اور پھر عمل کی راہ میں کتنے حادثات آتے ہیں۔ کتنے ہی واقعات ہیں۔ ہم انجازندگی ہیں۔ ہم انجازندگی ہیں۔ ہم انجازندگی ہیں۔ ہم انجازندگی ہر کر رہے۔ ہمارے عمل کی راہ میں دومروں کے بسر کر رہے۔ ہمارے عمل کی راہ میں دومروں کے بسر کر رہے۔ ہمارے عمل کی راہ میں دومروں کے المال نہیں حائل ہوتے ہیں اور پھر نتیجہ وہی رہتا ہے کہ ہم نتیج سے محروم ہو جاتے ہیں۔ طاقتور پادشاہوں کو کر درعوام ایک جنبش میں اڑا کے رکھ دیتے ہیں۔ آج میراعمل میرے پیشروؤں نے بھی مسدود کر رکھا ہے۔ قرآن واحادیث کے مقدی حوالوں تک ہی بات بہی 'تو مبارک تھی لیکن اب بات آگے نکل گئی ہے۔ امام غزائی تر آن واحادیث کے مقدی حوالوں تک ہی بات بہی رفقاء تک ہر انسان صاحب ارشاد ہے اور ان کے ارشادات نے ہمارے عمل کی آزادی پر پہرے بٹھائے ہوئے ہیں۔ مجھے میرے عمل نے صرف تقلید سکھائی ہوئے ہیں۔ مجھے میرے عمل نے صرف تقلید سکھائی ہوئے ہیں۔ مجھے میرے عمل کی تقلید سکھائی ہے۔ امام غزائی کوغزائی بننے کیلئے کی اور غزائی کی تقلید سکھائی ہے۔ میری آزادی صرف میری خاصف ہے۔ امام غزائی کوغزائی بننے کیلئے کی اور غزائی کی تقلید سکھائی ہے۔ میری آزادی صرف میری خاصف ہے۔ امام غزائی کوغزائی بننے کیلئے کی اور غزائی کی تقلید ضروری نہ تھی۔ سے اس مقراط میں ہر چند کہ اس سے پہلے اور کوئی اس جیسا نہ تھا۔ تقلید کاعمل ہے شمر رہتا ہے۔ میری آزادی صرف میں کیا اور کوئی اس جیسا نہ تھا۔ تقلید کاعمل ہے شمر رہتا ہے۔

فظرت کومنظور تبیں کہ سب لوگ ستراط ہی جنتے جائیں۔ عمل اور شے ہا ورنصیب چیزے وگر۔ ایک راہ پر چلنے والے ایک جیسا عمل کرنے والے الگ الگ نصیب لے کرآتے ہیں۔ جعملی مقصور نبیں مرف یہ وضاحت مراد ہے کہ اپنی صدود کو پہچانے بغیر عمل ہیں داخل ہونا بلاکت کا باعث بھی ہوسکتا ہے۔ انسان ہزار محت کرے بغیر وجدان کے شاعر ہوسکتا اور جس کو وجدان عطا ہوا 'وہ محنت کے بغیر بھی شاعر ہے اور یہ وجدان محنت سے حاصل ہوتا۔ ہم نے تاریخ میں باوشاہوں کو کرب واندیشے میں جتلا دیکھا ہے۔ سکندر اعظم عظیم تھا 'گر ہے وطن مرقد کا مسافر تھا۔ صاحب منزل بھی عمل کرتا ہے اور بھٹکا ہوا راہی بھی محنت کرتا ہے۔ ہماراعمل گناہ اور نوار بیاں بھی۔ گلاب گلاب ہے 'عمل کرتا ہے اور موار ایس بھی۔ گلاب گلاب ہے 'عمل کرے یہ نواب مرتب کرتا ہے۔ ہماراعمل ہمیں آ سانیاں بھی عطا کرتا ہے اور دشوار بیاں بھی۔ گلاب گلاب ہے 'عمل کرے یہ نہیں عظا ہوا ہوں کہ ہمان نوطرت کا عمل ہے۔ ان کا اپناعمل انہیں عظیم نسب نے ہوں نوطرت کا عمل ہمانت ہے۔ ارہا عمل ہمانت ہے۔ ارہا عمل بہانت ہے۔ دریت میں بل چلایا جائے 'ج ہویا جائے اور اسے پائی اس ہے۔ مقد اور جنم حاصل ہونے کوئ ہمانت ہے۔ ریت میں بل چلایا جائے 'ج ہویا جائے اور اسے پائی زندگی میں جنت اور جنم حاصل ہونے کا دیوئ ہے 'کیون نوٹری ہوں نیکن ہم کرا نے گا۔ عمل ہے' کیون نیج نہیں ہوئی سے۔ عمل ہونے دورا دی بیک بول ہے کوئ میں جائے ہوں نہیں کرتا۔

بر صاحب عمل جنت میں نہیں جاتا۔ ہر گناہ جہنم میں نہیں پہنچا تا۔ اس میں قدرت کا دخل ہے۔ اس ما لک کا دخل ہے۔ منازہ اور شاہوں کو گدا بنایا۔ اس میں عمل شامل نہیں۔ وہی ذروں کو آفتاب بناتا ہے۔ محنت کو نتیجے عطا کرتا ہے۔ خواہسو۔ تجبرہ بغیر کی عمل کے حاصل ہوتا ہے۔ محبت بغیر کسی عمل کے حاصل ہوتا ہے۔ محبت بغیر کسی عمل کے حاصل ہوتی ہے اور پھر سکون قلب اس کی عطا ہے۔ اس کے حصول کا کوئی عمل نہیں۔

ے بین میں یہ یہ میں موتے کہ بڑے بڑے مرتبوں پر فائز رہنے والے استنے اہم نہیں ہوتے' ان کاعمل اتنا اسی طرح ہم دیکھتے کہ بڑے بڑے مرتبوں پر فائز رہنے والے استنے اہم نہیں ہوتے' ان کاعمل اتنا معتبرنہیں ہوتا' لیکن ان کا مرتبہ معتبر رہتا ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ بس ہے۔ بےسب ہے' بے جواز ہے'عمل بہت سچھ ہے' لیکن یا درہے کے ممل سب سچھ نہیں۔

سالہا سال اور قرنہا قرن کی عبادت ابلیس کوندامت کے علاوہ کیا دے سکی۔ظلمات سے نور میں داخل ہونے کا کوئی عمل نہیں۔ خات ہے۔ ہماراعمل ہمیں معزز نہیں کرتا۔ اس کا فضل عزت بخشا ہے۔ ہماراعمل ہمیں معزز نہیں کرتا۔ اس کا فضل عزت بخشا ہے۔ معاف کرنے والے کیلئے گناہ کوئی اہمیت نہیں رکھتے۔ نیکی کا غرورمحرومیوں کا پیش خیمہ بھی ہوسکتا ہے۔ معاف کرنے والے کیلئے گناہ کوئی اہمیت نہیں رکھتے۔ نیکی کا غرورمحرومیوں کا پیش خیمہ بھی ہوسکتا ہے۔

منات رہتے ہیں اور اس طرح انہائی نتائج زندگی کی اساس عمل نہیں ، فضل ہے۔ ہم لوگ فوری نتیجوں پرغور کرتے ہیں اور اس طرح انہائی نتائج سے بے خبر رہتے ہیں۔ جھوٹے معاشرے میں عزت دراصل بدنا می ہے۔ ہم نہیں سمجھتے کہ اصل عمل اس کے فضل کے حصول کا نام ہے اور اس کا فضل کسی فارمولے سے حاصل نہیں ہوتا۔

تیت کی اصلاح ہوتو عمل میں خلوص پیدا ہوسکتا ہے اور عمل کا خلوص نیتوں سے بے نیاز ہے۔ نیکی کے سفر میں جہاں بھی آخری سانس آئے وہی منزل ہے۔

رمان بہت کی میں میں میں میں میں اور نظام فکر ہمیں صرف عمل میں مصروف رکھتا ہے۔ عاقبت کی کوئی گارٹی نہیں۔ نتیج عارضی ہیں۔ مرہ ہے' آسائش شہرتیں اور اختیارات گراہی کے مقامات بھی ہو سکتے ہیں۔ اس عمل کو اللّی کیا جائے جو ہمیں بھی پیند ہواور ہمارے مالک کو بھی۔ ورنہ نتیجہ ہلاکت اور گراہی ہے۔ احسن عمل اصلاح باطن کے ساتھ حسن حیات کا حصول ہے۔ زندگی میں راہیں بدلنے کا وقت نہیں۔ پہلے ہی سے سیج رائے کا انتخاب کیا جائے اور اس پرصحت عمل سے گامزن ہوکر اس کے نظل کا آسرا تلاش کیا جائے۔ یہی منشا ہے اس تھم کا کر ''اے انسان! تو محنت کیلئے پیدا کیا گیا۔ اب اپنے رب کے راستے کی طرف محنت کر۔' کہیں ایسا نہ ہوکہ ناعاقبت اندیشی میں ہماراعمل اس بردھیا کی طرح ہو' جس نے راتوں کو جاگ جاگ کر سوت کا تا اور انجام کار سے خود ہی الجھا دیا۔

ہلا دریا عبور گرنے کیلئے کشتی ضرور سبب ہے الیکن گرداب سے نکلنے کیلئے دوا کا سفینہ جا ہیں۔

#### ابتلا

وہ دتت قریب آسمیا ہے' جب انسان کو اپنے اعمال کے نتیج سے دوجار ہونا ہے۔ جب ہات ہے کہ ہم زندگی بحر پچھے نہ پچھے کرتے رہے ہیں۔ مجبور ہیں' اس لئے ہم معروف ہیں اور پھر یہ معروفیت ایک نتیجہ مرتب کرتی ہے۔ ایک نتیجہ مرتب کرتی ہے۔ ایک نتیجہ مرتب کرتی ہے۔ ایک نتیجہ اور ایک ہا ہم کی نتیجہ اور ایک ہا ماجد کا نتیجہ ا

بھی بھی ایسے ہوتا ہے کہ انسان متیجہ حاصل ہونے پر تھبرا جاتا ہے کہ اس نے جو چاہا تھا' وہ تو نہیں ملا۔ اس نے جو سوچا تھا' متیجہ سوچ کے مطابق بھی ہو' تب بھی اس متیج سے ایک نیا عمل بیدا ہوتا ہے اور بیمل انسان کیلئے مشکلات بیدا کرتا ہے اور جب آرام نصیب ہوتا ہے' تو ساتھ ہی بیاری کا مملہ بیدا ہوتا ہے۔ بیاریاں مختلف اقسام کی ہوتی جیں۔ بہرحال محنتی آ دمی کا آرام میں داخلہ ہے آرامی پیدا مملہ شروع ہوجاتا ہے۔ بیاریاں مختلف اقسام کی ہوتی جیں۔ بہرحال محنتی آ دمی کا آرام میں داخلہ ہے آرامی پیدا کرتا ہے۔مضطرب انسان جب سکون میں آتا ہے' تو اسے ایک عجیب قتم کے اضطراب کا سامنا ہوتا ہے۔

انسان زندگی کے سکون کی خاطر شادی کرتا ہے اور شادی اس کیلئے مسائل پیدا کرتی ہے۔ شادی کالفظ ہی خوثی کا مترادف ہے اور اگر اس کے نتائج اور اس کی تفسیر اپنے معنی کے برعکس نکل آئے ' تو انسان اپنے آپ کو ابتلا میں محسوں کرتا ہے۔ شادی ایک ایسا تجربہ ہے ' جس سے انسان فائدہ نہیں اٹھا سکتا۔ شادی اور محبت اگر الگ انسانوں سے ہوتو ایک طرفہ عذا ب ہے۔ انسان اس عذاب میں مبتلا رہتا ہے۔ فرض اور شوق کا تصادم ہی ابتلا ہے۔ زندگی انسان کو مبتلا ہی رکھتی ہے۔

انسان ناموری کے حصول کیلئے کیا نہیں کرتا۔ ناموری کی خواہش ایک کرب ہے ایک اہتلا ہے ایک مصیبت ہے اور اس مصیبت کا انجام ایک نئی مصیبت کی شکل میں حاصل ہوتا ہے۔ ناموری حاصل ہو جائے 'تو سکون حاصل نہیں ہوتا۔ جب انسان کو اس حقیقت کاعلم ہو جائے کہ وہ جن لوگوں میں مشہور ہے 'وہ لوگ جموٹے بیں تو یہ ناموری ایک تہمت سے کم نہیں ہوتی۔ جھوٹے لوگوں میں پند کیا جانے والا سیچے انسانوں میں ناپند ہوگا۔ ہر نامور انسان کی نہ کی طبقے میں بدنام کہلایا جاتا ہے۔

درویش دنیاداروں میں پندیدہ نہیں ہوتا اور دنیا دار درویشوں میں ناپندیدہ رہتا ہے۔ سورج کی روشنی کو جیگادڑ' الو چورادر ڈاکو ناپند کرتے ہیں۔ بہرحال شہرت ایک مستقل ابتلا ہے۔ جہاں انسانوں کی خوبیاں مشہورہوتی ہیں' وہاں ان کی خامیاں بھی مشہور ہونے لگ جاتی ہیں۔ایک معمولی انسان کا گناہ بھی معمولی ہے' کیکن ایک مشہور کا گناہ ایک مشہور گناہ ہوتا ہے۔

ہرانسان اپنے دائرہ کار میں مبتلا ہے۔ اپنے پیٹنے کے حصار میں جکڑا ہوا ہے۔ انسان مصروف ہے۔ ایک نامعلوم منزل کی طرف سفر کرنے میں اور بیسفر بھی رکتانہیں۔ بڑی اذبیت کا سامنا ہے۔ آ دمی کا ول بہت بڑا ہے اور اس دل پر بڑے مصائب ہیں۔

خوشی حاصل کرنے والاغم بھی سیمٹتا جا رہا ہے۔ حاصل اور محرومی انسان کیلئے ہیں اور انسان ان کے حصول میں مبتلا ہے۔مرتبہ' مقام اور دولت کی خواہش انسانی زندگی کو تھن کی طرح کھائے جارہی ہے۔ انسان انسانوں پر حکومت کرنے کی خواہش سے مجبور ہے۔ بہس ہے۔ حکومت کرنے کی خواہش کا فلام برے اہلا میں ہوتا ہے۔ انسان تو خدا کی عزت ہمی نہیں کرتے ' حاکم کی کیا پرواہ کریں ہے۔ حکومت کرنے فلام برے اہلا میں ہوتا ہے۔ انسان تو خدا کی عزت ہمی نہیں کرتے ' حاکم کی کیا پرواہ کریں ہے۔ حکومت کی خواہش نے برے برے لوگوں کو فلامی میں جتال کر دیا۔ حکمرانی کی خواہش جنگ کی ہولناکیوں تک بہنچ جاتی ہے اور پھر جنگ کا نتیجہ یا حکومت یا فلامی۔

عابتا ہے۔ بیر بردا مرحلہ ہے میخوفناک اذبت ہے ' اہتلا ہے۔

اس ابتلا کے المید کا اجمال میہ ہے کہ ایم اے (ادبیات) میں ان لوگوں کی کتابوں کو پڑھایا جاتا ہے 'جوخود تعلیم یافتہ نہ تھے۔غالب کا شعرسند ہے 'لیکن غالب کے پاس سندنہیں ہے۔ وارث شاہ نے پنجابی زبان کا ایم اے نہ کیا 'لیکن اس کے بغیر بنجابی کا ایم اے نہ ہوگا۔انسان کس غلط نہی میں مبتلا ہے؟ وہ کیا پڑھ کے کیا بنتا جا ہتا ہے؟ نہ کیا 'لیکن اس کے بغیر بنجابی کا ایم اے نہ ہوگا۔انسان کس غلط نہی میں مبتلا ہے؟ وہ کیا پڑھ کے کیا بنتا جا ہتا ہے؟ وُرموت کے منہ میں پہنچ جاتے ہیں۔ ول کے امراض کا واکٹر مریضوں کوموت سے بچاتے بچاتے خودموت کے منہ میں پہنچ جاتے ہیں۔ ول کے امراض کا ماہر دل کے عارضے سے مرتا ہے۔ تعجب ہے' ابتلا ہے۔

دراصل ہر انسان ایک عجیب صورتحال ہے دو جار ہے۔ ایک عجیب بیاری لاحق ہے۔ ایک مہلک دراصل ہر انسان ایک عجیب صورتحال ہے دو جار ہے۔ ایک عجیب مرض نہ کی کا مرض ہے۔ اس کا مرض میں انسان مبتلا ہے۔ مہلک مرض وہ ہوتا ہے 'جس کا انجام موت ہواور پیمرض زندگی کا مرض ہے۔ اس کا اندادہ میں۔

موت ہے بیخے کی کوشش نے ہی انسان کو ہلاک کر دیا ہے۔ حاصل کی کوشش نے انسان کو محروم کر کے رکھ دیا ہے۔ خوثی کی تلاش غم تک لے آتی ہے۔ آرام کی تمنا میں انسان ہے آرام ہے۔ سکون کی آرزو ہی اضطراب کا باعث ہے۔ انسان کیا کرے۔ ابتلا میں گھرا ہوا ہے بس انسان۔ انسان کواس کی خواہش نے قید کر رکھا ہے۔ نہ وہ خواہش جھوڑتا ہے 'نہ قید خانے ہے رہائی ہوتی ہے۔ پچھلوگ گھروں میں قید ہیں اور خوش ہیں کہان کے فرائض ادا ہور ہے ہیں۔ پچھ دکانوں میں قید ہیں۔ سامان فروخت کرنے کی آرزو میں عمر بھی فروخت ہورہی ہے۔ چھوٹی ہی دکان میں بری زندگی کٹ جاتی ہے اور انسان خوش ہے کہ اس نے بہت کمایا۔ کیا کمایا اور ہورہی ہے۔ چھوٹی ہی دکان میں بری زندگی کٹ جاتی ہے اور انسان خوش ہے کہ اس نے بہت کمایا۔ کیا کمایا اور مروقت ایک خاص عمل میں معروف رہنا۔ ان کی ابتلا ہے۔

افسری کی خواہش ایک مصیبت بن کر رہ گئی ہے۔افسر شاہی کی ابتلا کیلئے کوئی راہ نجات نہیں۔ اپنے آپ کو بلند سمجھنے کے خیال نے ہی انہیں بہت قامتی عطا کی ہے۔

جولوگ کمائی کی خاطر وطن حجوز گئے' وہ الگ رونا رورہے ہیں اور جولوگ وطن میں رہ گئے ہیں' وہ
الگ کس نے کس کیلئے کیا کیا' کوئی نہیں جانتا۔ وطن میں رہیں' تو پیسہ نیس مانا' پیسہ ملے تو وطن نہیں مانا۔ انسان
الگ کس نے کس کیلئے کیا کیا گیا ہے ہی اسے بیگانے دلیں میں بھیج دیتے ہیں اور پھراس کی جدائی میں مبتلا ہو
سیلئے کتنا بروا المیہ ہے کہ اس کے اپنے ہی اسے بیگانے دلیں میں بھیج دیتے ہیں اور پھراس کی جدائی میں مبتلا ہو

جاتے ہیں۔ بیابتلا کا وقت ہے اور یہی دعا کا وقت ہے۔

مال جمع کرنے میں انسان زندگی خرج کر دیتا ہے اور آخر کاروہ دیکھتا ہے کہ اس کا دامن مال سے بھر گیا ہے کہ اس کا دامن مال سے بھر گیا ہے 'کین زندگی کی متاع ختم ہوگئ ہے۔ وہ سوچتا ہے کہ سب پچھکس لئے کیا تھا۔ یہ اہتلا کیا تھی؟ اس نے کیا دے کہاں گئ؟ جب وقت تھا' مال نہیں تھا۔اب مال ہے دے کرکیا حاصل کیا؟ زندہ رہنے کیلئے سب پچھتھا' تو زندگی کہاں گئ؟ جب وقت تھا' مال نہیں تھا۔اب مال ہے 'وقت نہیں ہے۔وہ جیرت سے دیکھتا ہے۔اپنے آپ کو' اپنی ناعاقبت اندیشیوں کو' اپنے ماضی کو اور اپنے نامعلوم مستقبل کو۔رات آئے تو کرنیں یا دآتی ہیں۔

انسان ایک اور مرض میں بھی مبتلا ہے۔ خدائی کرنے کی خواہش نے اس سے انسان یہ بھی چھین کی ہے۔ جو انسان نہ بن سکا ' وہ اور کیا ہے گا۔ ہر آ دمی بھاگے چلا جا رہا ہے۔ کیا قیامت آنے والی ہے؟ کچھ عذاب نازل ہورہا ہے؟ انسان کے پاس معروفیت ہے فرصت نہیں۔ اس کے پاس وقت نہیں ہے۔ خوشی طرق ہنے کا وقت نہیں ، کم طبح تو رونے کا وقت نہیں۔ کوئی مرجائے جنازے میں شامل ہونے کا وقت نہیں۔ عذاب قو سے کہ اس کے پاس اپنی ذات کیلئے بھی وقت نہیں ہے۔ وہ اپنے کام میں جتلا ہے۔ کام ' کام اور صرف کام۔ یہ کہ اس کے پاس اپنی ذات کیلئے بھی وقت نہیں۔ انسان جلدی میں جاگے میں جاتا ہیں جگڑا ہوا یہ کام کس کام کا ، جب اس کے انجام کا ہی پی نہیں۔ انسان جلدی میں ہے۔ علت میں ہے۔ وہ انتظا میں جگڑا ہوا ہے۔ آسان کی طرف دیکھتا ہے تو سر پر آسان کے خطرہ لاحق ہے۔ انسان کیا کرے۔

انسان مسیحا بننے کی بیاری میں مبتلا ہے اور بید مسیحائی اس کے اپنے کام بھی نہیں آتی۔ وہ دوسروں کے حالت درست کرنا چاہتا ہے اور خود گردش حالات میں ہے۔ جب وہ آلام روزگار میں گھر جاتا ہے' تو بے بس ہو کر ہتھیار ڈال دیتا ہے اور یہ دنیا پہلے کی طرح سے قائم و دائم رہتی ہے۔

محبت کرنے والوں کی اہتلا سب سے سخت ہے۔ اپنی زندگی اور دوسرے کا خیال 'عجب بات ہے۔ را تھی ازندگی اور دوسرے کا خیال 'عجب بات ہے۔ را تھی اپنی اور باتیں کی ۔ یہ اہتلا ازل ہے۔ اس سے مفرنہیں۔ چاند کہیں ہوتا ہے اور چاندنی کہیں۔ ایسے لوگوں کا اور کوئی تعارف باتی نہیں رہتا 'سوائے اس بات کے کہ……

''میں وہی ہوں مومن مبتلاتہ ہیں یاد ہو کہ نہ یاو ہو۔''

دیوار اپی راہ میں اس سے بلند تھی وہ شے جو اس نے اپنے لئے منتخب نہ کی وہ چیز اس کو میرے لئے کیوں پند تھی

☆.....☆.....☆

# بزهايا

جوانی اور بڑھا پاعمر کے کسی حصے کا نام نہیں' بیصرف انداز فکر کے نام ہیں۔ایساممکن ہے کہ کوئی شخص تمیں سال میں بوڑھا ہو جائے اور بیجی ممکن ہے کہ کوئی ساٹھ سال میں جوان ہو۔

جب تک انیان آنے والے زمانوں کیلئے پلاننگ کرتا ہے 'جوان رہتا ہے اور جب جانے والے زمانوں کی یاد ہو' حسرتوں زمانوں کی یاد ہو' حسرتوں نمام تر اثاثہ صرف ماضی کی یاد ہو' حسرتوں کا شار ہو' ندامتوں کی 'بازگشت ہو' ہاتھ سے نکلے ہوئے مواقع کا افسوس ہو' غلط فیصلوں کا احساس ہوتو سمجھ لیجئے جوانی ختم ہوگئی اور بڑھایا شروع ہوگیا۔

بوڑھے آدی کا کوئی مستقبل نہیں۔ اس کی زندگی میں کسی نئے یا خوشگوار واقعہ کا انتظار ختم ہو چکا ہوتا ہے۔ وہ دیکھتا ہے اس کے ساتھی ایک ایک کرکے رخصت ہورہے ہیں۔ وہ دیکھتا ہے اور سوچتا ہے کہ اس کا وقت ہمی وقت آسکتا ہے۔ بوڑھا آدمی جانتا ہے کہ ہمر نیاغم ہمر پرانے غم کی طرح رخصت ہو جائے گا۔ بوڑھا نہا ہے کہ نہ خم نے خم ہر نیاغم ہمر پرانے غم کی طرح رخصت ہو جائے گا۔ بوڑھے انسان کا تجربہ یہ کہتا ہے کہ نہ کوئی خوشی مستقل ہے' نہ خم۔ زندگی خود مستقل نہیں۔

بڑھا ہے میں انسان کے احساسات' صدمات اور واقعات سے منجمد ہوکر رہ جاتے ہیں۔ وہ روتا ہے تو اس کے آنسووُں میں گر .....۔۔وہ ہنستا ہے تو اس کی ہنسی میں بے ساختہ پن اور شکفتگی نہیں ہوتی۔ اس کے آنسووُں میں گر ....۔۔۔وہ ہنستا ہے تو اس کی ہنسی میں بے ساختہ پن اور شکفتگی نہیں ہوتی۔

بوڑھے آدمی کا مزاج .....اس کا کیا مزاج .....غیریقینی اورغیرمنتحکم۔ وہ خودنہیں سمجھ سکتا کہ اس کو کیا ہو گیا ہے۔ بوڑھا انسان محفلوں میں خود کو تنہا محسوس کرتا ہے اور تنہا ئیوں میں اس کی مخلیس ہوتی ہیں۔ یا دوں کی مخلیس۔ عہد رفتہ کے مناظر اس کی زندگی کا سرمایہ ہیں۔ گم شدہ چہرے اس کی آنکھوں میں تیرتے ہیں۔ وہ دیکھتا ہے ان کو 'جن کو وہ نہیں دیکین وہ نہیں ویکھ سکتا وہ سنتا ہے ان آواز وں کو'جو سنائی نہیں دیتیں۔ وہ گفتگو کرتا ہے ان سے'جو سن نہیں سکتے۔

بوڑھے آدمی کا پہندیدہ مشغلہ پرانی تصویریں پرانے البم پرانے خطوط پرانے کاغذ دیکھنا۔ وہ پرانی تصویروں میں کھوجاتا ہے۔۔۔۔ وہ یاد کرتا ہے اس زمانے کو جب وہ جوان تھا۔۔۔۔ اس کی جوانی بھی کیا جوانی تھی اس کا زمانہ بھی کیا زمانہ تھا۔۔۔۔ اس کے احباب بھی کیا احباب تھاس کے خواب بھی کیا خواب بھے۔۔۔۔۔ اس نے کیا کیا سوچا تھا 'کیا کیا جا تھا 'کیکن اے کیا حاصل ہوا۔۔۔۔ پھولوں کی آرز و اس کے دامن میں کا نتے بھر گئی۔۔۔۔ جینے کی تمنا اس کو کہاں لے آئی۔۔۔۔خلوص و مہر و و فا کے قصے اب سنب سراب بن گئے۔۔۔۔۔سب جرائ بھی میے میے میں ہوا۔۔ بھی میے میے اس بھر میے 'سب سراب بن گئے۔۔۔۔۔۔ بھر کے دھرے رہ گئے۔۔۔۔۔۔ یہ کیا ہوگیا۔

بوڑھا انسان اپنے آپ کومظلوم سمجھتا ہے' زندگی کا مظلوم۔ وہ سوچتا ہے اور اس کی سوچ ہے سہت ہوتی ہے۔ وہ غور کرتا ہی چلا جاتا ہے۔ بے مقصد و بے جہت۔ بوڑھے آ دمی کاعمل اب اس کی فکر ہے۔ ۔ بے مقصد و بے جہت۔ بوڑھے آ دمی کاعمل اب اس کی فکر ہے۔ ۔ اس کے پاس اور کوئی عمل نہیں۔ وہ فکر سے نجات پانا چاہتا ہے۔ وہ غور کرنے ہے بچنا چاہتا ہے۔ وہ جاتا ہے کہ اس کا فکر اس کو کھا جائے گا' تھن کی طرح۔ وہ اندر سے کھوکھلا ہو جائے گا۔۔۔۔اس کیلئے کوئی راستہ بی نہیں۔ اس کاعمل اب صرف یہی ہے کہ وہ غور کرتا جائے۔۔۔۔ د کھتا جائے اور سوچتا جائے کہ کیا ہے کیا ہو

اليا ... كيول بوكيا؟ بس بسبب بي برهايا آهيا!

بوڑھاانسان آئینوں سے ڈرتا ہے۔ وہ نہ جانے کوں آئینے کو منہیں دکھا سکا۔۔۔۔ آئینداسے حال دکھاتا ہے اور بوڑھے انسان کا بہت اداس تجربہ ہے۔ وہ آئینے کے سامنے آنے سے خوفزدہ ہو جاتا ہے۔ آئینداسے حال دکھاتا ہے اور حال اسے ماضی یاد دلاتا ہے۔ وہ خود کو دکھے کر چپ کر جاتا ہے سہم جاتا ہے۔ اپن نگاہ میں خود اجبنی نظر آتا ہے۔ وہ کتنا بدل کیا ہے کہ دہ خود کو بھی نہیں پہچان سکا۔ وہ آئیند کھتا ہے اور پھر پرانی تصویرین دیکھا ہے اور سوچتا ہے کہ یہ کیا ہوگیا۔

وہ اپنے مختلف روپ دیکھتا ہے۔ تصویرین ویکھتا ہے اور آئینے کا عمس دیکھتا ہے اور سوچتا ہے کہ اصل انسان کون ہے۔ کون ہے جو بدل گیا اور کون ہے جو کہدرہا ہے وہ بدل گیا ۔۔۔۔ بوڑھا آدمی سوچتا ہے کہ ایک انسان میں کتنے انسان ہیں۔ ایک چبرے میں کتنے چبرے ہیں اور ایک آئکھ میں کتنے منظر ہیں اور ایک زندگی انسان میں۔ ایک چبرے میں کتنے چبرے ہیں اور ایک آئکھ میں کتنے منظر ہیں اور ایک زندگی میں متنی اموات ہیں۔ ہر دور مر جاتا ہے 'نیا دور شروع ہو جاتا ہے۔ جوانی ہاتھ سے یوں اڑ جاتی ہے جسے مہندی کا رنگ۔ برحایا آتا ہے تو بس تھم نے کیلئے۔

بڑھاپے کے مسائل دراصل ایک ہی مسئلے کے مختلف جھے ہیں۔ بوڑھے آ دمی کا سب سے بوا مسئلہ تعصہ ہیں۔ بوڑھے آ دمی کا سب سے بوا مسئلہ تعصہ ہیں۔ بوٹھ کے مسئل دیوار ہے اپنے بوجھ سے تعمیت کے مسئل دیوار ہے اپنے بوجھ سے تعمیم میں مسئلے کے مسئل کے دوڑنے دالا بسم اب صرف آ رام جا ہتا ہے۔

اسے محسوں ہوتا ہے کہ بیجتم اس کا اپنا جسم نبین ہے۔ بیشکل اس کی اپی شکل نہیں ہے۔.... بیہ سینے اس کیلئے اپنے آئینے نہیں ہیں۔

بوڑھا آدمی چبروں سے گریز کرتا ہے جن کو کبھی اس نے پیند کیا تھا۔ وہ اپنی موجودہ صورت کے ساتھ کسی مقام اور سی مقام اور سی میں جب کہ اس کے ساتھ کسی مقام اور سی میں جانا پیند نہیں کرتا ہے۔ کہ آخر ضرورت ہی کیا ہے کہ انسان دوسروں سے میل ملاپ کرے۔ جوانی حرکت کا جوانی حرکت کا جوانی حرکت کا جوانی حرکت کا

زمانہ ہے۔ بڑھاپا جمود کا دور ہے۔ جوانی گرمگی رفتار' گرمگی افکار' گرمگی رخسار کا زمانہ ہے۔ ولچپیوں کے ایام بیس اپنے آپ میں دلچپی ' دوسروں میں دلچپی ' برشے میں دلچپی ۔ جوانی وابستگی کا دور ہے' وارفگی کا زمانہ ہے۔ جوانی دریا کی جوان موجوں کی طرح تند ہے۔ لیکن بڑھاپا ۔۔۔۔۔ سکوت اور سکون کا زمانہ ہے ۔۔۔۔۔ سکوت ساحل کی طرح ۔ جوان انسان کچھنہ کچھ کرنے کا متمنی ہے۔ وہ ضرور کچھ کرنا چاہتا ہے خواہ وہ غلطی ہی کیوں نہ ہو۔۔۔۔ بوڑھا آ دمی اب کسی اور عمل کی خواہش نہیں رکھتا ۔۔۔۔ وہ اپنے پرانے اعمال کے بینچے کی وصولی میں مصروف ہوتا ہوڑھا آ دمی اب کسی اور عمل کی خواہش نہیں رکھتا ہے اور کچھ لوگوں میں سکون ۔۔۔۔ جس بوڑھے کو اپنے ماضی پر ہے۔ یہ نتیجہ کچھ لوگوں میں سکون ۔۔۔۔ جس بوڑھے کو اپنے ماضی پر ندامت ہو' جواہے گزشتہ پر شرمسار ہو' اس کاعمل استغفار ہے۔۔۔۔ اس کی آ کھا شکبار رہتی ہے۔

جس کواینے ماضی پرشکایت نہ ہو'جو جانتا ہو کہ اس نے وہی کیا تھا' جواسے کرنا جائے تھا۔ وہ بوڑھا پرسکون ہوتا ہے۔ وہ ہر ہر بات پرشکر ادا کرتا ہے۔ وہ دوسروں کو بھی ایسے اعمال کی دعوت دیتا ہے' جو انہیں آئندہ شرمساری سے بچا کیں۔

دراصل زندگی این اندر بی این اعمال کا محاسبہ کرتی رہتی ہے۔ انسان کتنا بی مصروف کیوں نہ ہو' زندگی ہیں کی اپنی زندگی اس کا اپنا باطن' اس کا اپنا آپ اندر بی اندر مصروف رہتے ہیں۔اس کے اعمال خواہ ظاہری

بھیجہ دیں یا نہ دیں اس کے باطن میں نتیجہ ضرور برآ مدہوتا ہے۔ یہ نتیجہ سکون یا اضطراب کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔ انسان عمل آیک بچوکی طرح انسان کے باطن میں موجود رہتا ہے اور اس کے بڑھا ہے میں اسے اندر سے ڈستا ہے۔ انسان ہما گتا ہے فرار جاہتا ہے قرار جوتا ہے نہ فرار انسان اپنے آپ سے بھا گنہیں سکتا۔ وہ خود ہی ظالم ہے خود ہی مظلوم ….. وہ اپنا قاتل بھی خود ہے 'اپنا نوحہ گربھی آپ ہی ہے ۔ انسان اپنی پیند کے نام پر ایک ناہید حاصل تک پہنچتا ہے ….. ضرورت کے نام پر غیر ضروری اشیاء کا حصول اسے بعد میں پریشان کرتا ہے۔ انسان کی جوانی ہی اپنی بد اعتدالیوں کی وجہ سے بڑھا ہے میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ اگر جوانی حدود اور انسان کی جوانی ہی آپ ہو جاتی ہے۔ اگر جوانی حدود اور حفاظت میں رہے 'تو بڑھا پا اندر داخل ہوتا ہے۔ انسان کی سمجھ میں نہیں آتا کہ سے کیوں ہوگیا۔ یہ کسے ہوگیا …...

بوانی کی خوش خوراکی اور بسیار خوری معدے کی بیاری بن کر بڑھاپے کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ جوانی اپنے حلقہ دوستاں کو وسیع کرتی ہوئی دائرہ دشمناں تک پہنچ کر بڑھاپے کا روپ دھار لیتی ہے۔ جوانی کی بغاوتیں ندامت کا بوجھ بن کر جوانی کو د بوچ لیتی ہیں اور انسان بوڑھا ہو جاتا ہے۔

زندگی سے سمندر میں بوڑھا انسان یا تو لاش بن کر تیرتا ہے یا موتی بن کر ڈوب جاتا ہے۔ بڑھاپا ہی دراصل شعور کی جوانی کا دور ہے۔ جہم اور جہم کی حرکات کم ہوکر انسان کو باطن کی طرف متوجہ کرتی ہیں۔ انسان جانتا ہے کہ اب اے کسی شے اور کسی انسان کا انتظار نہیں ہے۔ وہ خاموثی سے اپنے باطن کی طرح رجوع کرتا ہے۔ اس کے جہام میں اضافہ کر کے اسے نئی جہت دریافت کرنے کا موقع اور دعوت دیتے ہیں۔ بڑھاپا اندرون بنی کی طرف مال ہوتا ہے۔ وہ اپنے آپ کو دریافت کرنا چاہتا ہے۔ وہ خود ہی روبرو ہے۔ خود ہی نظر بڑھارہ سب بوڑھا انسان خود ہی آواز ہے خود ہی گو برآواز۔ بوڑھا آدی جوانوں کیلئے دعا گو ہوتا ہے۔ اسک جوانی میں کسی نے نہیں دیں سدہ وہ جوانوں کو بلند منزلوں کی طرف دیکھنا چاہتا ہے اس بلندی جواس کو اپنی جواس کو اپنی میں نظی۔ وہ جوانوں کو اپنی بڑھا ہے کہ پیٹ فارم سے دعوت اضاف دیتا ہے سب عجب بات ہے 'بوڑھا جوانوں کو بہت کچھ سانا چاہتا ہے' دی جوانی کو کہیں سنتا ہے۔ اپنی جوانی کو کئیں سنتا ہے۔ اپنی جوانی کو کئیں سنتا ہے۔ اپنی جوانی کو اپنی جوانی کو نگاہ سے کوئی نہیں دیکھ سانا جا ہے بڑھا ہے کو اپنی جوانی کی نگاہ سے کوئی نہیں دیکھ اس جوانی بڑھا ہے کوئی نہیں دیکھا۔ اگر جوانی میں انسان اپنی میں کوئی نہیں دیکھا۔ اگر جوانی مسافرت کی قائل ہے' بڑھا پا قیام کا خوار ہے۔ بوڑھا آ دی گھر میں ہی رہنا پسند کرتا ہے اور گھر میں ہی رہنا پسند نہ کرتے ہوں سب

بوڑھے آدمی کو آگرکوئی چہرہ ایسا نظر آجائے 'جواسے جوانی میں پسندتھا' منظور نظر تھا تو اس کے بڑھا ہے کا راکھ میں چنگاریاں پھوٹی ہیں۔ وہ سوچتا ہے کہ بیسب کیا ہے۔ کیا بڑھا پاغیر وابستہ زندگ کا نام ہے۔ کیا بڑھا پا تنہا رہنے کی آرزو ہے۔ کیا بڑھا پا زندگی سے بیزاری یا اس سے فرار کا نام ہے۔ کیا بڑھا پا وجود اور قواء کے مضحل ہونے کا نام ہے۔ کیا بڑھا پا بائی پاس کے واقعات کی داستان ہے۔ بڑھا پا دراصل جوانی اور جوال فکری سے علیحدگی کا نام ہے۔ ہم نے پہلے کہا کہ بڑھا پا عمر کے کسی جھے کا نام ہیں بلکہ انداز فکر کا نام ہے۔ ایسے ایسے بوڑھے دیکھنے میں آتے ہیں جو جوان مخلوں میں رہنا پسند کرتے ہیں اور جوان مخلیں ان کی موجودگی کو پسندنہیں کرتیں سے جب بات ہے۔

انسان کب پیری میں داخل ہوتا ہے ..... کب جوانی کو الوداع کہتا ہے .... جب اس کو بیٹا کہنے والا كوئى نه بو ....! جب اس كو پيار سے بكارنے والا كوئى نه مو ....! جب اس كواس كے فرائض ياد دلانے والا كوئى نہ ہو دراصل بڑھا پا ہی حاصل ہستی ہے۔ زندگی کے اولیں زمانے دوڑ دھوپ کے زمانے ہیں۔غفلت وعجلت کے ایام ہیں۔ جوانی ابتدائے عمل ہے اور بڑھایا بتیجہ ..... بوڑھا انسان ایک جزیرہ ہے تنہا سہا ہوا۔ اس کا انظار کسی بڑی خبر کا انتظار ہے اور یہ بڑی خبر بری خبر بھی ہوسکتی ہے۔

سب سے خوش قسمت بوڑھا وہ ہے 'جس کو ماں باپ کی دعائیں ملی ہوں اور اسے بیوی بچوں کا تعاون حاصل ہو ....اولا د کا مؤدب ہونا ایک نعمت ہے .....مؤدب اولا داپنی پیری میں اپنی اولا د کومؤدب پائے گی۔ مب سے زیادہ برقسمت وہ بوڑھا ہے' جس کو بڑھایے میں گناہوں کی تمنا ہو..... جواتی میں تو بہشیوہ پیمبری ہے۔ بڑھاپے میں گناہ .....عذاب کے علاوہ کیا ہے۔

قابل قدر ہے وہ بڑھایا 'جو دوسرول کیلئے نافع ہو ..... جو آگاہ راز ہو اور دوسرول کو آگاہ کرنے کی کوشش كرے۔ جوالى ميں اقبال اور تھا اور برهايے ميں اقبال اور تھا..... آج جو اقبال ہمارى فكر ميں بہار لاتا ہے ہمارے جذبات میں کری پیدا کرتا ہے ، ہارے باطن میں جراغال کرتا ہے ، ہاری خودی کی وحدار کو تلوار کرتا ہے ، ہمیں ہاری منزلول کی خبر دیتا ہے۔ وہ بڑھاپے کا اقبال ہے۔ جوان اقبال ناخوش وبیزار ہے 'وہ خوشئہ کندم کوجلانے کا حکم دیتا ہے' سلطانی جمہور کا قائل ہے اور بوڑھا اقبال دہر میں اسم محطیق سے اجالا جاہتا ہے۔ محطیق سے وفا کا قائل ہے .... مقصدید کدزندگی ہردور سے گزرتی ہوئی برمصابے تک آتی ہے اور یہی اس کا حاصل ہے۔ جوانی کی آئے مدمم ہوجائے تو کیمیائے بیری یا بیراند سالی حاصل ہوتی ہے۔ یہی زندگی ہے۔ یہی آگہی کے ایام ہیں۔خود شناس کے دن خدا شناس کے زمانے' زندگی کی معرضت کا دور' موت کے تیقن کا زمانہ' مابعد کی حقیقت کی جلوہ گری کا وقت' تقرب الہی کی ممزی۔ خوش نصیب ہے وہ بوڑھا' جوحسرت و ندامت سے آزاد ہے' جومطمئن ہے' پرسکون ہے' آشنائے راز ہے۔ آگاہ حقیقت ہے محرم ہستی ہے مکان ولامکال کے فرق کو جانتا ہے۔ جوقطرے اور قلزم کی وجدت ے آثنا ہے 'جولذت وجود ہے آزاد ہے اور ہوئ در سے بے نیاز ہے۔ جس کا حاصل بھی لا حاصل نہیں ہوسکیا ' كيونكهاس كا حاصل اس كي خود شناى بإ اورجس في اين آب كودريافت كرليا اس في سب جوي ياليا!! بميشه بميشه كيلئ ..... بمه حال صاحب حال مو كيا!!

> نے ہر ایک دل کیا نے ہر ایک سے دعا لی کوك ماکک ہے۔ اس ☆.....☆.....☆

# ممنام ادبیوں کے نام

علم وحکت کسی کی میراث نہیں۔ دانشوروں کے علاوہ بھی دانشور ہیں۔ ایسے لوگ موجود ہیں جوا بنے پاس مسیحائی اور دانائی رکھتے ہیں لیکن انہیں دامن شہرت تک رسائی نہ ہوسکی۔ وہ جن کے افکار کسی اخبار یا رسالے کی زینت نہ بن سکے ایسے شعراء جن کا کلام بلاغت نظام ردی کاغذ کے کلڑوں اور سگریٹ کے خالی پیکٹوں تک محدود رہتا ہے وہ جن کے قلوب کا کنات کی دھڑ کنوں سے ہم آہگ ہیں لیکن جن کو حوادث زمانہ نے راستہ نہ دیا۔ آج کا کالم ایسے ہی گمنام او بیوں کے نام سے منسوب ہے۔

زندگی کے دشت وصح اسے باہوش گزرنے والے ایسے بے شار ادیب اور دانشور ہیں' جو خاموش رہے۔ان کے پاکیزہ اور منزہ خیالات لب اظہار تک نہ آئے۔ایسے لوگ کیفیات میں کی سے کم نہیں۔ان کا شخیل' احساس وارفکی' و یوائلی' جنون' آگی 'عقل' ول اور نگاہ ایک پوری واردات ہے۔ وہ قلم اٹھا کیں تو کتابیں لکھ دیں لیکن نہ جانے کیوں انہوں نے سکوت کواظہار پرتر جع دیں۔انہوں نے اپنے دردکورسوانہ کیا۔ اپنے عشق کواہل جہاں کے گوش گزار نہ کیا۔ وہ نوک خار پر قطرہ شہنم کی طرح قص تو کر گئے لیکن اپنے قص کو ایم خیان نہ جنے دیا۔ شاید حیاء مانع تھی یا ان کی زبان اور ان کے قلم پر صبر اور جر کے قفل تھے۔ وہ اظہار حرف تمانا نہ ہوئے کے بیائے بین آئرو کیوں ہو گئے؟ ان کے نالہ ہائے نیم شب پڑ ان کے آنسوؤں پر آسان رویا' لیکن انہوں نے کی انسان کو اپنے کرب کا گواہ بنانا گوارا نہ کیا۔ کیوں؟ کیا وہ انسانوں سے مایوں ہو چکے تھے؟ کیا ان کوکس پر اعتماد نہ تھا؟ کیا آئیس کوئی قابل اعتماد ختوار نہ ملا؟ وہ گویائی کے مالک تھے' فصاحت و بلاغت رکھتے تھے لیکن وہ گئے کیوں ہے رہے؟ وہ خاموش طوفان بیا کیوں نہ ہوا؟ وہ علم وآگی کے وہ جمام شعر تھے' برایا غول شعے' ممل ادیب تھے' دانشور تھے لیکن وہ خاموش طرف کیل کے وہ خاموش طرف کیل کے دانشور تھے لیکن وہ خاموش طرف کیل کے دانشور تھے لیکن وہ خاموش طرف کیل دیں نہ ہوا؟ وہ کیل وہ خاموش طرف کیل کے دانشور تھے کیکن وہ خاموش طرف کیل دیں نہ ہوا؟ وہ کیل وہ خاموش طرف کیل دیں نہ ہوا؟ وہ کیل وہ خاموش طرف کیل دیں نہ ہوا؟ وہ کیل وہ خاموش طرف کیل دیں نہ ہوا؟ وہ کو کیل ؟ درکیوں؟

یہ بہت بڑا''کیوں' ہے۔ یہ بہت بڑا سوال ہے۔ آج کانہیں' صدیوں سے چلا آ رہا ہے۔ اپنے جواب کا منظر۔

اس سوال کا جواب اس لئے نہیں دیا گیا کہ وہ لوگ جن کے پاس جواب تھا' وہی تو ممنام اد بیوں کے حقوق اظہار کی راہ میں دیوار تھے۔ وہ دانشور' جو اونچی کرسیوں پر براجمان تھے' وہ کیسے کسی اجنبی کو اپنے دانش کدے میں داخل ہونے دیتے۔

سکتے ہیں کہ کوئی کسی کا راستہ نہیں روک سکتا۔ دریا اپنا راستہ خود بنا لیتے ہیں' بجا ہے۔ دریا اپنا راستہ خود ہی بناتے ہیں کیکن اس کنارے کی طرف جس پر بند نہ باندھا عمیا ہو۔ سند سے ہیں کیکن اس کنارے کی طرف جس پر بند نہ باندھا عمیا ہو۔

راستہ لینے کی بات نہیں استہ دینے کا ذکر ہے۔ جب سر پر آسان گر جائے 'پاؤل تلے سے زمین

نکل جائے تو راستہ لینے کی صلاحیتیں مفقود ہو جاتی ہیں اور انسان اپنے تمام حقوق کے باوجود کمنام رہنے ہی میں عافیت محسوس کرتا ہے۔ اپناحق لینے کی استعداد ہر صاحب حق کے پاس نہیں ہوتی۔ مجبور انسان اپنے جائز حقوق سے دست بردار ہونا ہی اپنے حق میں بہتر سمجھتا ہے۔

منام او بوں اور ممنام شعراء کی کاوشیں کسی نہ کسی نام سے شائع ہوتی رہیں۔خوش بختی نے بدیختی سے اس کافن خرید لیا۔ یہ کس کاحق تھا' دینے والے کا یا لینے والے کا؟ اس کا فیصلہ مشکل ہے۔ کہتے ہیں کہ ایک ممنام ادیب کے مرنے سے کئی نامور ادیب مرجاتے ہیں۔ اس ساج میں کتنے ساغر صدیقی لئتے رہے اور وہ اس لئے خاموش رہے کہ انہیں ہولئے سے بچھ حاصل ہوتا دکھائی نہ دیتا تھا۔ صاحب تخلیق کوئی اور ہے صاحب دیوان کوئی اور ماحب دیوان کوئی اور ماحب دیوان کوئی اور ماحب دیوان کوئی اور کے صاحب دیوان کوئی اور گام اور گام کوں ہوتا؟

دانبثوروں کی عزت وتو قیر میں خدانخواستہ کی مدعانہیں۔ والتذہیں۔ مدعا تو اس کی عافیت ہے 'جس کے پاس دولت احساس ہے' جو ہرتخلیق ہے لیکن اس کے فن کا سہارانہیں۔ وہ بکتا ہے اور حرف شکایت زبان پر منبیں لاتا۔اسے امید کا کنارہ نظرنہیں آتا۔ وہ فن سے کنارہ کش ہوجاتا ہے اور کمنامی کے اندھیروں کو اپنا نصیب سمجھ کے حیب ہوجاتا ہے۔

غور سے دیکھا جائے تو ہرانسان کوہر نایاب ہے۔ ایک درمکنون ہے۔ ہرآ دمی کے پاس شرف ہے۔
سب کی گھڑی میں لعل ہے۔ سب کے آنگن میں جاندار تا ہے۔ سب کے سر پر سایہ افلاک ہے۔ سب کے
یاؤں کے پنچے وہی زمین ہے۔ سرمایہ خیال ہر ذہن کیلئے ہے۔ دولت احساس ہرول کیلئے ہے۔ ہرزبان کویائی
رصی ہے۔ ہرنظر کو نظاروں سے لطف اندوز ہونے کا کیسال حق ہے۔ جو بیان نہیں کرتا 'وہ بھی صاحب بیان
ہے اور جو دیوان چھپ نہیں سکتا وہ بھی دیوان ہے۔ کمل دیوان' مرصع ومعلیٰ۔ کتنے ہی مصنف اس انظار میں مر
گئے کہ ان کا کلام ان کی زندگی میں چھپ سکے 'لیکن کیسے؟ '

زندگی میں جن ادیبوں کا کوئی پرسان حال نہیں ہوتا' مرنے کے بعدان کے دن منائے جاتے ہیں۔ بڑی دھوم دھام سے تنگر تقسیم ہوتے ہیں۔ مقالے پڑھے جاتے ہیں۔ ان کے مزار پر چادریں چڑھائی جاتی ہیں۔ کمنامی میں مرنے والے ادیبوں کو مرنے کے بعد دانشکد سے کا معزز رکن نامزد کر دیا جاتا ہے۔ یہ اس ادیب کی عزت افزائی ہے یا تو ہیں؟

سوچنے والی بات ہے کہ جو موتی ابھی سیپ کے باطن میں ہے اور جو ابھی زینت برم نہیں ہوا کیا وہ موتی نہیں ہے؟ جو پھول صحن چن میں نہ کھل سکا کیا وہ پھول نہیں۔ کیا صحرا میں کھلنے والا پھول صرف اس لئے پھول نہیں کہلاتا کہ اسے ویکھا نہیں گیا۔ جنگل میں ناچنے والا مور کو کو اتو نہیں کہا جا سکتا۔ کیا ممنام اویب اویب نہیں؟ کیا مشاعروں میں پہلے پڑھنے والے شعراء کے اشعار کمزور ہوتے ہیں؟ نہیں؟ کیا ہوب کے وزن ہے اس کا اوب تو وزنی نہیں ہو جاتا؟ کیا ادب صرف ٹی ہاؤس میں پیدا ہوتا ہے؟ کیا ادیب صرف رسائل اخبار اور ٹی وی تک ہی ہے؟ کیا شہروں سے باہراویب نہیں ہیں؟

یقینا ہیں۔ ان لوگوں کے حالات نے ان کے احساسات و خیالات کو مجمد کر دیا۔ گروش زمانہ کی وجہ سے یہ گنام ادیب سہم ہے گئے۔ ان کے جذبات سسک سسک کرسو گئے۔ ان کے سردست شفقت سے محروم رہے۔ ان کے ماحول نے ان کا ساتھ نہ ویا۔ ان کے ادب کے چراغ جلنے سے پہلے ہی بچھ گئے۔ وہ رموز مرگ وحیات سے باخبر سے کیان ان کی گمنام تصانیف دن کا اجالا دیکھنے سے محروم رہیں۔ ان کے افسانے خرید نے والا کوئی نہ تھا۔ بیچنے والا کوئی نہ تھا۔ چھا ہے والا تو در کنار سنے والا کوئی نہیں تھا۔ ان کی ادبی زندگی کی بے بی پائیس تھا۔ ان کی ادبی زندگی کی ہے بی پائیس تھا۔ ان کی ادبی زندگی کی ہے بی پائیس کوئی نہیں تھا۔ ان کی ادبی زندگی کی ہے بی پائیس کے اور سے کا سکا۔

جنگ کے گمنام سپاہیوں کی طرح ادب کے گمنام مسافروں کوسلام کہنا واجب ہے۔ ان کا احترام ضروری ہے۔ وہ جہاں کہیں بھی ہیں، قابل عزت ہیں۔ پہاڑوں میں، صحراوَں میں، قصبوں میں، گاوُں میں، گھر کی چار دیواری میں، کارخانوں میں، فوج میں، سول میں، ہوشلز میں، غرضیکہ جہاں بھی ہیں، خوب ہیں۔ ان کی چار دیواری میں، کارخانوں میں، فوج میں، سول میں، ہوشلز میں، غرضیکہ جہاں بھی ہیں، خوب ہیں۔ ان کی چار ادب ہے۔ ان کا تخلیل ادب ہے۔ ان کے پاس وائش ہے لیکن وہ وانشور نہیں۔ ان کے پاس ادب ہے، لیکن وہ ادب نہیوں۔ ان کے حسن خیال کو گمنامی کے غار سے باہر نگلنا نصیب نہ ہوسکا۔ ایسے ادب وراصل کی تنین وہ ادب نہیں جو اگر زبان کھولیں تو پانی میں آگ لگ جائے لیکن وہ اور ان کا ادب خاموش ہیں۔ شاید وہ شہرت اور کامیا بی کو ورخور اعتمامی نہیں سبجھتے۔ وہ اپنے آپ کو ادب کہلوانے کی تمنا سے آزاد کر چکے ہیں۔ وہ بے نیاز ہیں۔ اپنی مست، اپنی رعنائی خیال میں محور ستائش وصلہ کی آرز و سے بہت دور۔ ان کا فن ہی ان کی سند ہے۔ وہ اپنی تنہا کیوں میں انجمن ہیں۔ اپنے حال میں صاحبان حال ہیں۔ قال کا جامہ چاک کر چکے ہیں۔ سند ہے۔ وہ اپنی تنہا کیوں میں انجمن ہیں۔ اپنے حال میں صاحبان حال ہیں۔ قال کا جامہ چاک کر چکے ہیں۔ وہ عظیم ہیں۔ انہیں کسی کالم کی بھی ضرورت نہیں۔

کہتے ہیں کہ اگرکوئی صاحب نگاہ مل جائے 'کوئی شعیب میسر آ جائے تو شانی کوکلیمی میں بدل ویتا ہے۔ لکنت کلیم اللّٰمی کرتی ہے۔ جس ہیر کو وارث شاہ مل گیا 'وہ ہیر گمنای کے اندھیرے سے ایے نگل کہ ادب کہتا ہان پر آ فاب و ماہتاب بن کے طلوع ہوئی۔ وارث شاہ کے دم سے ہیر حق ہوگئی۔ اس کی داستان 'اس کا عشق زباں زدخاص و عام ہے۔ اب وہ ہیرروح کی فریاد ہے۔ وہ علم بولتی ہے 'عرفان میں بات کرتی ہے 'فلف بیان کرتی ہے 'عشق وحسن کے رشتوں کا تجزیہ کرتی ہے 'گناتی ہے 'قص کرتی ہے 'عشق مجازی سے عشق حقیقی بیان کرتی ہے 'عشق وحسن کے رشتوں کا تجزیہ کرتی ہے۔ طالبان حق کیلئے ایک استعارہ ہے 'لیکن سوچنے والی کے نامطے جوڑتی ہے' راہ سلوک کی منزلیس طے کرتی ہے۔ طالبان حق کیلئے ایک استعارہ ہے 'لیکن سوچنے والی بات ہے کہ کتنی ہی ہیریں اپنے وارث شاہ کے انظار میں خاموش بلکہ فراموش ہوگئیں۔ ان کا عشق زندہ رہا۔ لیکن ان کی داستان مرگئی۔ ان کے رائجے ان کی خاطر کسی'' بالناتھ' سے فیض یاب نہ ہو سکے۔ اس طرح وہ شعلہ بجھ گیا' وہ آگ دب گئی۔ وہ عشق' وہ ادب گمنام رہا۔ انظار کی صلیب پر لٹکنے والی روح فریاد تو کرتی رہی' لیکن کسی وارث شاہ کے کان تک صدانہ کیٹی اور بول

کتنے باغ جہان میں لگ لگ سوکھ مسے ممنام ادیوں کوسر پرست جاہئیں۔ان کا ہاتھ پکڑا جائے۔ان کے پاس تازہ واردات کی تاثیریں

یں۔ انہیں بیرایۂ اظہار درکار ہے۔ آج کے نے اور کمنام ادیب کو بڑے مسائل سے دوچار ہونا پڑر ہاہے۔ آج کا سانحہ میہ ہے کہ نے فکر کیلئے بھی پرانے مفکر ہی داعی ہیں۔افسوس اس بات کا ہے کہ بدلتے ہوئے دنت کے ساتھ قندیم ادیب اپنارنگ بدل لیتے ہیں اور اس طرح نے خیال کا استحصال ہوتا رہتا ہے۔ آج کا المیہ میہ ہے کہ پرانا ادیب نہ بوڑھا ہوتا ہے' نہ ریٹائر ہوتا ہے۔ جب تک بزرگ ادیب بوڑھا نہ ہو' نیا ادیب جوان نبیس ہوسکتا۔ جب تک بزرگ ادیب ریٹائر نہ ہو' نیا ادیب فائز نہیں ہوسکتا۔اس طرح پرانا خیال' جواینے زمانے میں نیا تھا' آج کے زمانے میں بھی نیا پن اختیار کرنا جا ہتا ہے اور یوں نامور ادیب صرف گمنام ادیب ہی پیدا کرتے رہیں گے اور نے تخلیق کارشہر سے دورشہر یار سے دور ایپے فن کی سسکیوں کو ہمیشہ کی نیندسلا دیں گے۔

الميه به ہے كه شهرت اپنے آپ كو ہر شعبه ميں مشہور ديكھنا جا ہتى ہے۔ وہ دانشور ' جن كى عمر اسلام اور خدار بے باک بلکہ گتاخ تقید میں گزری اج نعت کی محفلوں میں موجود ہیں۔ مارس کو پیغیر مانے والے آج سرت الني عليه كم شارح بي كل ك تصيده كواج كم بعي تصيده كوابي ماموراديب من شايدكوني خامي ند ہو' کیکن کمنام ادیب میں کم از کم ایک خوبی ضرور ہے' وہ مجھی منافق نہیں ہوسکتا۔ وہ کمنام رہ سکتا ہے' کیکن فلاہرو باطن میں فرق برداشت نبیں کرسکتا۔اس کی ممنامیوں کوسلام۔

منافقت انسان کو اللہ کے قرب سے محروم کر دیتی ہے۔ منافق وہ شخص بھی ہے جواسلام سے پیار کرے اورمسلمانوں سے نفرت <sub>۔</sub> منافق وہ بھی ہے جس کے ظاہر و باطن میں فرق ہو۔ خلوت جلوت میں فرق ہو<sup>، جس</sup> کی باتیں سچی ہوں اور وعدے حجوفے ہوں۔ جو دشمنول کے ساتھ ہنس ہنس کر بات کرے اور دوستوں کی ہنتی اڑائے۔ جومحسنوں کے ساتھ وفا نہ کرے۔ جوانیان کا شکرادا نه کرے اور خدا کی تعریفیں کرے۔ جوامانت کی حفاظت نہ كريكے۔جس كواينے ہے بہتر كوئى انسان نظر ندآئے۔ جوايخ د ماغ کوسب سے بڑا د ماغ سمجھے۔ جو بیہ نہ سمجھ سکے کہ اللہ جب جا ہے مکڑی کے کمزور جالے سے بھی ایک طاقتور دلیل پیدا کرسکتا

#### نبير

نیندی قیت اس سے پوچھو جس کو نیند نہیں آتی۔ نیند ہی زندگی کے دستر خوان کی سب سے اہم سب سے لذیذ اور سب سے میٹھی ڈش ہے۔

سید میں دومصروف اوقات کے درمیان دفقہ ہے۔ فطری وقفہ جس طرح امن کا زمانہ دوجنگوں کے درمیانی و قفہ کا نام ہے۔ درمیانی و قفہ کے درمیانی و قفے کا نام ہے۔

نیندانیان کواس کی محنت کے بعد آرام پہنچاتی ہے اور اسے نئ محنتوں کیلئے تیار کرتی ہے۔ نیندایک نجات دہندہ فرشتہ ہے جوانیان کواس کے اعمال اس کے احوال اور اس کے خیال سے آزاد کرتا ہے۔ نیند نہ ہو تو انیان اپی جدوجہد کے بوجھ تلے دب کر مرجائے۔ نیندایک مطمئن زندگی کا خبوت ہے۔ خوش قسمت ہے وہ جس کی نیند کسی خوف یا کسی شوق سے پریشان نہ ہو۔

انسان جب ظلم کرتا ہے' دوسروں پر اور اپنے آپ پر' تو اس کی سزا بیملتی ہے کہ وہ نیند میں مصطرب رہتا ہے۔ وہ سوتا ہے تو اسے اپنے بچھونے پر بچھونظر آتے ہیں۔احساس کے بچھو' ندامت و افسوس کے بچھو۔ انسان چاہتا ہے کہ ہونی انہونی ہو جائے۔ جو ہو چکا' وہ نہ ہوتا۔کاش! ایسا نہ ہوتا' کاش! یوں ہو جاتا اور اس کاش کے اندری نیندغرق ہو جاتی ہے اور انبان بےخوالی کے عذب میں مبتلا ہوکررہ جاتا ہے۔

غور ہے دیکھا جائے تو نیند کا عالم بیداری کے عالم ہے زیادہ ہے۔ عدم کا سکوت وجود کے ہنگاموں کے زمانوں ہے کہیں زیادہ ہے۔ پیدائش ہے بل کے زمانے کمل سکوت اور ستقل نیند کے زمانے ہیں۔ مابعد کا دور نیند میں ڈوبی ہوئی لامحدود صدیوں کا دور ہے اور پھر یہ زندگی اپنے اندر نیند کے زمانے رکھتی ہے۔ اوّل نیند ہے آخر نیند ہے اور درمیان بھی نیند ہی ہے۔ عالم بیداری ایک خواب کا عالم ہے اور یہ خواب کی طرح ہی گزر جا تا ہے۔ درحقیقت ہرحقیقت حجاب حقیقت ہے۔ اصل حقیقت کیا ہے؟ نیند یا بیداری۔ اس کا فیصلہ نہیں ہوسکت۔ ویا تا ہے۔ درحقیقت ہرحقیقت حجاب حقیقت ہے۔ اصل حقیقت کیا ہے؟ نیند یا بیداری۔ اس کا فیصلہ نہیں ہوسکت۔ دنیا کے عظیم انسان اپنی نیند کو کم کرتے رہے۔ وہ نیند کو ایک دشمن سمجھتے رہے۔ انہوں نے اس وقت مخت کی جب عالم سور ہا تھا۔ وہ نیند کو خفلت اور محرومی کا زمانہ کہتے تھے۔

دراصل نیند ہرانسان کیلئے الگ الگ مفہوم رکھتی ہے۔ نیند عابد کو عبادت سے محروم کرتی ہے۔ محب کو محبوب سے جدا کرتی ہے۔ ذمہ دارانسان کو احساس ذمہ داری نہیں ہونے ویتی انسان پر رازحقیقت منکشف نہیں ہونے ویتی ۔ دوسرا رخ یہ ہے کہ نیند گنہگار کو گناہ سے بچاتی ہے۔ پریشان حال انسان کی پریشانی کو چھپا دیتی ہے۔ بیارانسان کو بیاری کے دباؤ سے بچاتی ہے۔ غرضیکہ نیند برے انسان کیلئے اچھی ہے اور اچھے کیلئے بری۔ عوام الناس کیلئے نیندایک دولت ہے مرابہ ہے عنایت ہے عطا ہے۔ زندگی کے مسلسل کرب سے نیات کا ذریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی خاب کا دریعہ ہے۔ اور نہ ہونے کی خاب کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی خاب کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی خاب کی دیند ہونے اور نہ ہونے کی خاب کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی خاب کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی حاب کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی خاب کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کا دریعہ ہے۔ نیند مونے اور نہ ہونے کی دیات کر دیات کی دیا

"درمیانی سرحد" کا نام ہے۔ فنا اور بقا کے درمیان نیند کا علاقہ ہے۔ جہاں انسان نہیں ہوتا لیکن ہوتا ہے۔ جہاں او ہوتا ہے لیکن نہیں ہوتا۔ وہ و کھتا ہے لیکن خواب وہ سنتا ہے لیکن ہوسدا آواز وہ چانا ہے لیکن فاصلے طے دیس ہوتے۔ وہ جمود میں مقرک ہوتا ہے لیکن خواب اور خواب کوشیقت ہوتا ہے لیکن موت کے حصار میں۔ فرضیکہ وہ ہوتا ہے لیکن فیص ہوتا۔ فیند حقیقت کوخواب اور خواب کوشیقت ہناتی ہے۔ فیند کے ہالم میں یہ جاننا کہ انسان نیند کے عالم میں ہے ، بہت مشکل ہے۔ اتنا مشکل بقتا اپنے من میں ڈوب جانا۔ خودشناس انسان اپنی نیند کی خور پر پہچانتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ ہم بھی بیداری میں سوتے ہیں ، بھی فیند میں بیدار ہوتے ہیں۔ وہ جانتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ ہم بھی بیداری میں سوتے ہیں ، بھی فیند میں بیدار ہوتے ہیں۔

زندگی خود ایک خواب ہے اور اس خواب کے عالم میں کتنے ہی خواب ہیں۔ ماضی کی حقیقت خواب ہیں۔ ماضی کی حقیقت خواب ہے۔ ہے۔ متعقبل کی حقیقت واہمہ ہے۔ حال برقر ار رہ نہیں سکتا۔ نیند کی حقیقت کیا ہے؟ پچھ نہیں کہا جا سکتا۔ بیداری کی حقیقت سمجھ میں نہ آئے تو نیند کی حقیقت کیسے مجھ میں آسکے۔

نیند زندگی کا ایسا آئینہ ہے' جس میں موت کا عکس دکھائی دیتا ہے۔ نیندالی حقیقت ہے' جس میں خواب نظر آتے ہیں۔خواب کوحقیقت مان لیا جائے تو تعبیر کی حقیقت ایک اورخواب بن کے رہ جاتی ہے۔ اقبال نے خواب کوحقیقت مان لیا اور پھر ہم تعبیروں کے سفر پرنکل کھڑے ہوئے۔ نے خواب تو شاید ایک ہی تھا اور تعبیری لا تعداد۔خواب پریشان ہوکر رہ گیا۔خواب کسی کا' تعبیر کسی اور کی' بات خواب تو شاید ایک ہی ایک راز ہے۔

ال سے انکارنہیں کہ نیند کا کر شہر دویائے صادقہ کا وجود ہے۔خواب دیکھنے والوں نے نیند ہیں آنے والے زیانے دیکھے۔ نیند ہیں اکثر مجوب کشوف ہوتے ہیں۔ مکاففہ نیند کا تخفہ ہے۔ مراقبہ بھی نیم خوابی کے عالم ہیں ہوتا ہے۔ اس لئے نیند کو نعت بھی کہا جاتا ہے۔ شاعر کا تخیل صوفی کا وجدان مکاففہ کا مم بیداری کے علاوہ ہیں اور یہ عالم نیند کے قریب ہے لیکن غور طلب بات یہ ہے کہ جس انسان پر حقائق منکشف ہوں وہی ان کی اصلیت سے باخبر ہوسکتا ہے۔ یہ نیس کہ مکاففہ کی اور کا ہواور حقیقت کی دریافت کسی اور کی۔ تعبیروں کا المحاد ای دراک نیا خواب نہ دیکھے گا المحاد ای لئے ہے کہ خواب دیکھنے والا موجود نہیں۔ جب تک کوئی اور صاحب اوراک نیا خواب نہ دیکھے گا تعبیروں کی تفایر مختلف ہی رہیں گی۔ جس کی نیند پر خواب نازل ہوں وہی تعبیر آشنا ہوسکتا ہے۔ ای طرح تعبیروں کی تفایر مختلف ہی رہیں گی۔ جس کی نیند پر خواب نازل ہوں وہی تعبیر آشنا ہوسکتا ہے۔ ای طرح تران پاک کی تغییروں میں فرق ہے۔ نازل ہونے والی کتاب کی تغییر بھی نازل ہونے والی ہوسکتی ہے۔ انہا می کتاب کی دخی تغییر از خود غیر معتبر ہے۔

ہم حال نیندگی دنیا ایک عجیب دنیا ہے۔ ایک نیرنگ خیال ہے۔ ایک طلسم ہوشر ہا ہے۔ ایک پراسرار وادی ہے۔ ایک ایک ایک الطف جس میں انسان کسی کوشر یک نہیں کر مسئل ہوئے ہی خرج ہوجاتا ہے اور ایک ایسا مظام 'جہاں ہرانسان بوٹے ہی خرج ہوجاتا ہے اور ایک ایسا مقام 'جہاں ہرانسان بے ضرر ہو کے رہ جاتا ہے۔

فطرت کے عطیات میں سب سے بڑا عطیہ پرسکون نیند ہے۔مطمئن نیندکی قدراس سے پوچھو 'جس
کوخواب آور ادویات کے سہارے درکار ہوں۔ نیندصرف انسان ہی کیلئے نہیں 'پوری کا نئات سوتی اور جا گئی
ہے۔ وحوش وطیورسوتے ہیں۔ مجرو مجرسوتے ہیں۔مشس وقمر' آسان و زمین پر نینداور بیداری کا عالم گزرتا ہے۔
سمندرسوتا ہے۔سمندر جا گنا ہے اورسمندر کا جا گنا روح کا جا گنا ہے۔نعف شب کوسمندر کے اندر سے بیداری
بیدا ہوتی ہے۔

سمندری طرح صاحبان روح نیم شب کو جا گتے ہیں۔ ہرمشکل مقام پر ان لوگوں کو آہ و فغان نیم شب کا پیغام ملتا ہے۔ ان لوگوں کی بیداری ہی سونے والے انسانوں کیلئے رحم کی طالب ہَوتی ہے۔ جا گئے والے سونے والوں کیلئے دعا کرتے ہیں کہ اے اللہ! اے ہمیشہ جا گئے والے اللہ! سونے والے انسانوں پر رحم فرما - ان عافل انسانوں کو اینے فضل سے محروم نہ کرنا۔ بیدار مغز اور بیدار روح انسان ہی تو موں کی نجات کا ذریعہ ہیں۔ عافل انسانوں کو اینے فضل سے محروم نہ کرنا۔ بیدار مغز اور بیدار روح انسان ہی تو موں کی نجات کا ذریعہ ہوں تو موں کی جاہی کا جیادی سبب یہ ہے کہ ان سے نالہ نیم شب چھن جائے۔ جا گئے والے زندہ ہوں تو

☆.....☆.....☆

### وفتت

جولوگ وقت کوقد میم مانتے ہیں' وہ وقت کو خالق ہی مانتے ہیں۔ جولوگ وقت کوقد میم نہیں مانتے'وہ

ا سے مخلوق سمجھ کر حادث اور فانی کہتے ہیں۔ وقت کو فانی ثابت کرنا مشکل ہے۔

حادث وقدیم کے بارے میں بڑی بحث ہوتی رہی ہے۔اللہ قدیم ہے 'انسان حادث۔۔۔۔۔کوئی انسان جب قدیم نہیں ہوسکتا تو کسی انسان کی حیات بعدممات بالوجود کیسے تسلیم ہوسکتی ہے۔ اس بات پرمسلمانوں کے اندراختلاف رہا ہے۔ حیات النبی علیہ کا مسئلہ یہی ہے۔

غورطلب بات یہ ہے کہ قدیم کے بارے میں جتناعلم دنیا میں موجود ہے، حادث کے ذریعے سے ہے۔ اللہ کا کلام' اللہ کی صفات' اللہ کے احکامات و ارشادات سب انبانوں ہی کے ڈریعہ سے ہیں۔ اب یہ سوچنا جا ہے کہ وہ کون سامقام ہے، جہال حادث اور قدیم ایک دوسرے سے ہم کلام ہوتے ہیں۔ قدیم جب حادث سے کلام کرتا ہے، تو کلام بھی قدیم سے تدیم کالم' حادث کوحادث کیے رہنے دےگا۔

الله کا ارشاد کہ وہ اور اس کے فرشتے نی علی کے بر درود سمجتے ہیں۔ اس کی تفصیل سمجے بھی ہو' یہ ایک حقیقت ہے' لیکن غورطلب بات یہ ہے کہ بیہ درود کا سلسلہ قدیم نے

1- كب شروع كيا\_

2- كب تك دے گايەسلىلەر

اگر حضور علی کی ظاہری پیدائش مبارک سے بیسلسلہ شروع ہوا تو کلام قدیم نہ ہوگا اور اگر بیسلسلہ آپ کے ظاہری وصال مبارک پرختم ہوجاتا ہو' تو بھی بیکلام قدیم نہ ہوگا۔ ہم ثابت کی نہیں کرنا چاہتے۔ صرف بیکوش ہے کہ قدیم کا محبوب علی تدیم کا وجود بھی قدیم کا وجود بھی قدیم کی محبت بھی قدیم ہے اور قدیم کا محبوب علی جب قدیم کی محبت بھی قدیم ہی ہے۔

ہے قدم صدوث سے ماور

تو قدم صدوث کا ہے گمال ہے میں جدوث کا حدوث میں ہیں ہے تدم کا جلوہ صدوث کی ضد کہاں؟ تو قدم صدوث کی سند کہاں؟

کار مسلط اور اسب میں بیارے میں سی کھے کہ درہے تھے کہ وقت قدیم ہے کہ حادث اس کا فیصلہ مشکل ہے۔
بہر حال ہم وقت کے بارے میں سی کھے کہ درہے تھے کہ وقت قدیم ہے کہ حادث اس کا فیصلہ مشکل ہے۔
وقت کے لامحدود خزانوں ہے ہمیں چند محدود ایام ملتے ہیں۔ ہم اس وقت کو زندگی کہتے ہیں 'اسے
گزارتے ہیں خوشیوں کے ساتھ 'غم کے ساتھ 'محفلوں میں 'تنہائی میں 'محنت کے ساتھ' آرام کے ساتھ۔ ہمیں
جے ہم جھ میں نہیں آتا کہ ان ایام کو ہم کیا کریں۔

۔۔ ہم وقت کو بچاتے ہیں۔ اسے بچاتے بچاتے ایک دن ایبا آتا ہے کے فرشتہ ہمارے کان میں کہتا ہے کرختم ہو گیا وقت ختم ہو گیا۔۔۔۔ کیسے ختم ہو گیا۔۔۔۔ میں نے خرج نہیں کیا۔۔۔ ختم کیسے ہوا۔۔۔۔ بظلم کے جمع کیا ہوا' خرج سے پہلے ختم ہو گیا۔۔۔۔؟

انسان وقت کے تیز رقار گھوڑ ہے پر سوار ہوتا ہے اور وہ ہجھتا ہے کہ منزلیں طے ہورہی ہیں، فقوعات ہو
رہی ہیں، لیکن آخر کار یے گھوڑا، پے سوار، بلکہ شہسوار کو گرا کر بے بارو مددگار چھوڑتا ہوا غائب ہو جاتا ہے، اپنے نئے سوار
کی تلاش میں ۔۔۔۔ وقت ختم ہو جاتا ہے، لیکن وقت کا قافلہ جلتا رہتا ہے۔ حادث اور قدیم کی بحث جاری رہتی ہے۔
ہماری زندگی وقت ہی ہے۔ ہمارے پاس بڑا وقت ہے کین ہمارے پاس کوئی وقت نہیں ۔۔ ہماری سانھ سال کی اوسط زندگی میں ہیں سال تو نیند کے حوالے ہو جاتے ہیں۔ ہم اپنا وقت گزار نے کیلئے پچھ وقت نیج دیتے ہیں۔ نوکری کرتے ہیں، مزدوری کرتے ہیں، آزاد بوں میں غلامی کرتے ہیں اور اس کے غوض جو معاوضہ ملت ہے، اس سے زندگی کو باشعور اور باسلیقہ بناتے ہیں۔ جب شعور اور سلیقہ حاصل ہوتے ہیں، تو ہم خود ہی لاحاصل ہو چکے ہوتے ہیں۔ ہم نے جو خرج کیا، وہ خرج ہو گیا ۔۔۔۔۔ ہو بچایا، وہ بھی خرج ہو گیا ۔۔۔۔۔ ہمارا قوی وجود آخرکار ریت کی دیوار کی طرح اندر ہی گرتا ہے اور یہ موجود نامود ہو جاتا ہے۔

ر بروی یا در در ایستان کو در سال می بازی کا در سنتقبل کیلئے گزارا' وہ نہ سمجھے کہ وہ خوش گوار مستقبل کب آئے۔ محا۔۔۔۔زندگی ایک خوفناک اور حسرت ناک ماضی بنتی جارہی ہے اور نگا ہیں خوشگوار مستقبل پر لگی ہیں۔ محا۔۔۔۔زندگی ایک خوفناک اور حسرت ناک ماضی بنتی جارہی ہے اور نگا ہیں خوشگوار مستقبل پر لگی ہیں۔ وقت نسائے کرنے کا خوبصورت طریقہ یبی ہے کہ ایک نامعلوم' موہوم لیکن حسین مستقبل کا انتظار کیا جے۔خوابوں کے خوبصورت آئینول میں نظارے دیکھے جائیں .....لیکن جب حقائق پرنظر پڑے تو طلسم ختم ہو جائے۔ خوابوں کے خوبصورت آئینول میں اور خوبصورت خواب ایک بھیا تک تعبیر دے کر رخصت ہو جائے۔ وقت کی محنت' عمر کی کمائی' وقت ہی بریاد کر دے۔....

جولوک اپنے وقت کا معاوضہ اپنے وقت میں وصول کرنا چاہتے ہیں' وہ اکثر برباد ہوجاتے ہیں۔ یہ زندگی کسی اور زندگی کی طرف ایک قدم زندگی کسی اور زندگی کی طرف ایک قدم بے۔ یہ زندگی کسی اور زندگی کی طرف ایک قدم بے۔ یہ وقت کی اور وقت کی طرف ایک قدم بے۔ یہ وقت کی اور وقت کی طرف رجوع کا وقت ہے۔

آئی ہم دیکھتے ہیں کہ اس دنیا میں جتنے ہمی قابل ذکر اور قابل قدر نفوں آئے 'وہ ہمیشہ وسیع' کا کناتی' معظیم تنہیں کے مطابق کام کرتے رہے۔۔۔۔۔انہوں نے اپنے زمانے سے اپنے وقت کی قیمت نہیں حاصل کی اور آئی میں نہیں کے دور کونظر انداز نہیں کر آئی میں ۔ کوئی دور ان کے دور کونظر انداز نہیں کر سے خالی نہیں ۔ کوئی دور ان کے دور کونظر انداز نہیں کر سکتی ۔ سکتا۔ کوئی بقان کوفنا سمجھ کرترک نہیں کر سکتی ۔

یبی دولوگ میں جن کو وقت نے اپنے ساتھ ملا لیا ..... جن کو قدیم نے حدوث سے نجات و بے مناتھ ملا لیا ..... جن کو قدیم نے حدوث سے نجات و بے منام ہوان فانی انسانوں پر' جن کا ذکر ہمیشہ باقی رہتا ہے .... یہاں ایک بار پھر حادث اور قدیم کی بحث نتم ہو جاتی ہے۔ یہاں فنا بقا کے رموز آشکار ہوتے ہیں' یہاں زمانہ' ہر زمانہ ہو جاتا ہے۔

بات بڑی آسان ہے۔ آگر انسان وقت ہو جائے ' تو ہمیشہ رہے گا۔۔۔۔ آگر انسان ہو جائے ' تو ہمیشہ رہے گا۔۔۔۔ آگر انسان ہو جائے ' تو ہمیشہ رہے گا۔۔۔۔۔ آگر انسان نے وقت کوتقسیم کر کے خود کو برباد کیا۔۔۔۔ ہمارا وقت گھڑیال کھا گئی ہیں۔۔۔۔۔۔گھڑیال بڑھ گئی ہیں۔۔۔۔۔۔گھڑیال بڑھ گئی ہے۔۔۔۔ بیائش ہوگئی۔۔۔۔۔ پروگرام بن گئے ' گئی ہیں اور عمر گھٹ گئی ہے۔۔۔۔ برسیائی بیس تھی ' وقت وسیع تھا۔۔۔۔ بہ پیائش ہوگئی۔۔۔۔ پروگرام بن گئے ' پابندی شروع ہوئی ۔۔۔۔ ہا تا عدگی کی وہا پھیل گئی۔۔۔۔ وقت بیمار ہوگیا۔۔۔۔۔ کونکہ وقت نہ دن ہے نہ رات ' نہ موسم' نہ تاریخ ۔۔۔۔ وقت بس وقت ہے۔ ہرآغاز سے آزاد' ہرانجام سے بے نیاز!!

> جو سکھیاں رنگ رائزی کریں سوچ بچار ایک ہی بوند میں رنگ نے اژنا ہے سو ہار جھ

> ندی کنارے میں کھڑی جانا ہے اس پار رام بھروسے چل پڑوں تن نیا من کھیون ہار مہر

واحبف کے کیر ہے سنو ہمارے یار ہم تم جیسے بیت میں آئیں نہ دوجی بار کئیسہ کی ہے۔

بس یبی تو مشکل ہے کہ بھول جانا انسان سے بس میں نہیں۔ جو حادثہ ایک دفعہ گزر جائے' وہ یاد بن کے بار بارگزرتا ہے۔ بھولنے کی کوشش ہی اسے زندہ رکھتی ہے۔ انسان ظالم کومعاف کرسکتا ہے کیکن اس کے ظلم کو بھول نہیں سکتا۔ بھول جانا انسان کے اختیار میں نہیں۔ انسان کیسے بھول سکتا ہے کہ اس نے جو چبرے بھی شوق ہے دیکھے تھے' اب وہ نظر نہیں آتے۔ جو بھی سوجا تھا' بھی جایا تھا' اب وہ ویسانہیں۔

موسم گزرجاتے ہیں' نیکن یادنہیں گزرتی ۔مرحوم زبانوں کی یادمرحوم نہیں ہوتی۔وقت گزرجا تا ہے۔ ہمیشہ گزرتار ہا' کیکن گزرتے گزرتے انسان کے چبرے پرجھریاں چھوڑ جاتا ہے۔ ماضی کی یاد انسان کے وجود کو ؤھانے لیتی ہے' لباس کی طرح نہیں' جلد کی طرح ' کھال کی طرح انسان یاد کے پیرہن میں لیٹ جاتا ہے اور پھر کچھ بھولنے کا خیال بھی بھول جاتا ہے۔

پرانے چبرے نئے چبروں میں نظر آنا شروع ہو جاتے ہیں۔ پرانے تم نئے تم میں شامل نظر آ۔ تے ہیں۔ پرانی یادنئ زندگی کے ساتھ ساتھ چلتی ہے۔ تہہ در تہہ انسان کے اندر ہمیشہ موجود رہتی ہے۔ آئینہ گرد آلود ہو جائے تو گرد کے ذرات میں کئی آئینے نمودار ہو جاتے ہیں اور پھریاد سے نجات کی کوشش دلدل سے نجات کی كوشش كى طرح رائيگاں ہوجاتی ہے۔

انسان کے پاس اپنی لوح محفوظ ہے توت حافظہ ہے۔انمول خزانہ آنسوؤں اور مسکراہٹوں کا خزینہ۔انسان اس ہے نجات نہیں پاسکتا۔ جو بھی تھا'اب بھی ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ یہی زندگی کا عروج ہے اور یہی اس کا زوال۔ انسان کی یادیں اس کے تجربات' اس کے مشاہدات اور اس کی واردات کے علاوہ بھی ہیں۔انسان کے علم نے اسے ان بادوں میں شر کیے کیا ہے' جو اس کی اپنی نہیں۔ جن واقعات میں وہ بھی شامل نہیں تھا' وہ ا پے آپ کو شامل سمجھتا ہے۔ جو پچھاس نے ویکھا تک نہیں' وہ اس کی گواہی ویتا ہے' آنسوؤں سے تحریر کرتا ہے' رورو کے بیان کرتا ہے' جیسے وہ اس کی اپنی ذاتی یاد ہو۔

کر بلا میرا تجربه نبیں' میری واردات نبیں' میرا مشاہدہ نبیں' کیکن میری یاد ہے۔ میرا احساس ہے' جو کر بلا ہے گزرا ہے۔ وہ بیان جومیرے احساس میں اتر گیا' میرا تجربہ بن گیا۔میری یاد بن گیا۔امام عالی مقام کی کربلا' میری کربلا ۔ ہے۔ ہر کربلا' ایک ہی کربلا ہے۔صدافت کا قافلہ جس مرحلے ہے گزرا' ہیشہ ای مرحلے ت تزرة رماب بي اصل كر بلا ہے كەكر بلا ابھى ختم نہيں ہور ہى۔مير كالله! كياميرى كربلا دائمى ہے؟ سر بلا ہمیشہ دائمی ہوتی ہے۔ چراغ صدافت آندھیوں اور اندھیروں کی باغار میں ہمیشہ جلتا ہے۔ حق كاح إغ تبهي نبيس ببه المسلسل كرب مستقل خلش وائمي حقيقت ووثن جراغ-

كر بالسي و : تعدأ فا نام نبين كم بكه كر بلا ايك دائمي استعاره ہے۔ ايك الازوال عم ' ايك ابرى حقيقت ' آيد -

اللی فیسد آید خاموش طوفان ایک ایسا سکوت جس کے دامن میں حق کی آواز ہے ایک ایسا موز جس کے آگے ۔ کوئی راستہ نہیں ایک آخری اعلان۔ کربلا زندہ ہے میرے ساتھ ساتھ میرے سامنے میری یاد میں۔ بھول جاؤں؟ مگر کیسے؟

میں کیے بھول جاؤل کہ میں بہت ہی قدیم مخلوق ہوں۔ میری وجہ سے مقرب معتوب ہوا۔ جس نے بھی تجد و کیا اسے کیسے بھلا دوں۔ میں نے جس کا سجدہ کیے بھی دوں۔ میں نے جس کا سجدہ کیا اسے کیسے بھلا دوں۔ میں نے جس کا سجدہ کیا 'اسے کیسے بھلا دوں۔ میں اور میرے ساجدین ادر منکر سجدہ سب فانی ہیں۔ صرف میرام بحود ہی باتی کیا 'اسے کیسے فراموش کروں۔ میں اور میرے ساجدین ادر منکر سجدہ سب فانی ہیں۔ صرف میرام بحود ہی باتی ہے۔ حقیقت 'جسٹ جمیشہ رہنے والی حقیقت 'جسے کوئی نہیں بھول سکتا۔ نہ ماننے والوں کو بھی یا در ہتا ہے۔ انہیں یا در گھتا ہے۔ انہیں بامکن ہے۔

میں اس زمانے کو کیسے بھول جاؤں' جب میں نہیں تھا' میرا ذکر تک نہیں تھا' میرا وجود تک نہیں تھا۔ مجھے وہ زمانہ بار باریاد دلایا جاتا ہے کہ''یاد کر اس زمانے کو جب تو شے ندکورنہیں تھا۔'' میں نہیں تھا تو میں کیسے یاد کروں اور اگر مجھے یاد ہے تو میں کیسے نہیں تھا؟ میں اس دور کونہیں بھلاسکتا۔ میرا نہ ہونا' ہونا' سب برحق ہے اور مجھے ماد ہے۔

مجھے ہرز مانہ اداس کرتا ہے۔قبل از پیدائش کا زمانہ' حال کا زمانہ اور مابعد کا زمانہ' میرے پاس سب یوری بیں۔اداس' کیکن موجود اورمحفوظ۔

میں نے زندگی کو مشاغل کی نذر کیا تا کہ میں سب پھی بھول جاؤں۔ لیکن ہنگامہ ہائے سود وزیاں میں بھی بھو بعد ول نے اداس رکھا۔ میرے ساتھ ساتھ میری یادیں روال دوال ہیں۔ مجھے نخلتانوں کے شخشے سائے مسافرت کی اذیت کی یادیت نہ بچا سکے۔ میری فیندیں خوابول کے سفر پر روانہ رہتی ہیں۔ میں ہونے سے نہ ہونے کا سفر کرتا ہوں اور نہ ہونے سے ہونا دریافت کرتا ہوں۔ مجھے میرے حافظے نے غیر محفوظ ہونے کا احساس دیا ہے۔ اللی! مجھے بھول جانے کی طاقت دے۔ صدافت کی یاد میری زندگی کے کذب کو بے کیف بنا رہی ہے۔ عبد وفاکی یاد میری جفا پرتی کو بے لطف کر رہی ہے۔ مجھے پر ایسی تنہائی گزر رہی ہے کہ اب میں بھری مخلوں میں تنہا ہوں۔ میرے اللہ! تو تو قادر ہے۔ مجھے بھول جانے کا عمل سکھا دے۔ مجھے میرے ماضی سے مخلوں میں تنہا ہوں۔ میرے سر یہ سوار ہے' میں کیسے نجات یاؤں؟

میں بڑی کوشش کرتا ہوں کہ بھول جاؤں' اس زمانے کو جب میں مہاجر ہوا۔ بڑا وفت تھا۔ بڑی بات تھی۔ بڑی دلیل تھی۔ ملک بن رہا تھا۔ ملک چھوڑا جا رہا تھا۔ بنے ہوئے مکانوں کو چھوڑ کرنٹی بستی' نئی آبادی کی تلاش کا سفر۔ تیرے نام کا سفر۔ کیا وہ سفر ابھی جاری ہے؟

میرے اللہ! وہ زمانہ یاد رکھنے کی آخر ضرورت ہی کیا ہے۔ آج کا زمانہ سہانا ہے۔ بیتے ہوئے دن کیوں یاد رہتے ہیں۔ قافلے چلے' قافلے کئے' قافلے لئے۔ عزتیں خاک میں ملیں' جذبے بلند ہوئے۔ تنبیح' تہلیل اور مناجات کے ساتھ سفر جاری رہا۔ یہ سفر سب کو یاد تھا۔ سب بھول گئے۔ مجھے بھی بھول جانا چاہئے۔

بھولنے کی توفیق دے میرے مالک! جوہوا سو بوا۔

بروس کا دیں مسلم کے است سور کا اور کھر ایک دوسرے سے نجات 'یہ کیا یاد داشت ہے' میں بھولنا انگریز سے نجات 'بنیئے سے نجات اور کھر ایک دوسرے سے نجات 'یگہ دلیش بنا تھا۔ آزاد قوم دو دفعہ چاہتا ہوں اس رات کو 'جب مجھ پر قیامت نازل ہوئی تھی۔مشرقی پاکستان 'بنگہ دلیش بنا تھا۔ آزاد قوم دو دفعہ آزاد ہوئی ..... میرے بھائی سلامت رہیں۔لیکن میں نہیں بھول سکتا۔ میرے عزیز اس سرز مین میں شہید ہوئے۔اپنادیس پردیس بن گیا۔ میں کر بلاکا مکین ہوں۔ میں کیسے بھول جاؤں ؟

، رست بہتریں تاریخ کے روشن اور اق بھاڑ دیئے گئے 'عز توں کے تمنے نویجے گئے' بہادری کے قصیحتم ہوئے' میری تاریخ کے روشن اور اق بھاڑ دیئے گئے 'عز توں کے تمنے نویجے گئے' بہادری کے قصیحتم ہوئے' شجاعت کی داستان بارہ بارہ ہوئی۔ میں کیسے بھول جاؤں؟

ب میں سبق در سبق ورق گر دانی کرتا ہوں۔ اپنی تاریخ دیکھتا ہوں۔ ماضی اور یاد ماضی میرا حال ہے اور میرا حال برا حال ہے۔ میں بدحال ہوں۔ مجھے میری یاد کے کرب سے بچا' میرے مولا! میرا حال برا حال ہے۔ میں بدحال ہوں۔ مجھے میری یاد کے کرب سے بچا' میرے مولا!

میں دیکھ رہا ہوں کہ مسرت کدے آباد ہیں۔جشن منائے جارہے ہیں اور سیمسن کے بال بڑھ تھے ہیں۔میرے اللہ! آگاہ کردے سب کو' آگاہ راز کہ کیا ہو چکا ہے' کیا ہورہا ہے اور کیا ہونے والا ہے۔ ہیں۔میرے اللہ! آگاہ کردے سب کو' آگاہ راز کہ کیا ہو چکا ہے' کیا ہورہا ہے اور کیا ہونے والا ہے۔

تافلہ پڑاؤ میں ہے اور وہمن شخون کے ارادے ہے بیدار ہے۔ میرے اللہ! ایک ایسی چیخ لگانے ک قوت دیے کہ بے حسی کی قبر سے غافل مردے نیند کا گفن بھاڑ کرنگل آئیں اور اپنی آئیصوں سے وہ منظر دیکھیں' جو دیدہ بینا کونظر آتا ہے۔ میرے اللہ! روک اس طوفان کو جس سے افغان مجاہدین اور مہاجرین گرز رہے ہیں۔ یہ تیرے نام لیواہیں' ہم سے زیادہ اسلام پرست!

میں بھول جانا جاہتا ہوں اقبال کے کلام کو' اقبال کے بیام کو۔ میرے اللہ! میری دعا ہے کہ اقبال کے کلام سے معجد قرطبہ کنظم غائب ہو جائے تا کہ میری یادیں احساس کی شدت وکرب سے آزاد ہو جا کیں۔

معجد قرطبہ سے معجد اقصلی کی یادا کی لازم کڑی ہے۔ میرے مالک! تجھے بھی یاد ہے' معجد اقصلی۔ تو وہ اللہ ہے' جس کے سامنے ماضی' حال اور مستقبل ایک ہی زمانہ ہے۔ تو جو چاہے کرسکتا ہے۔ میں تو صرف روسکتا ہوں اور میری یادوں نے مجھے آنسوؤں کے سوادیا ہی کیا ہے؟

روں ہو ہوں کے میری یادوں سے۔میری عبادت پریٹان ہور ہی ہے 'یاد ماضی کی وجہ سے۔ میں میسوئی سے محروم ہور ہا ہوں۔ میری یادوں سے۔میری عبادت پریٹان ہور ہی ہے 'یاد ماضی کی وجہ سے۔میرا محروم ہور ہا ہوں۔میر ہے مولا! بھلا دے مجھے سب کچھ۔ برداشت سے زیادہ بوجھ نہ ڈال کرتو مہر بان ہے۔میرا مستقبل میرے ماضی سے نجات نہیں پاسکتا۔

یے بجب بات ہے کہ میرا اسلام بہت پہلے کمل ہو چکا 'لیکن وضاحت ابھی جاری ہے۔ میرے عروق کے زمانے گزر بچے۔ میری تاریخ کا سنہری دور ماضی میں ہے۔ میری شجاعت کی عظیم داستان میرے ماضی میں ہے۔ میرے قافلے کے عظیم رہنما سب ماضی میں ہیں۔ میرے علاء' میرے مشائخ 'میرے سلطان المشائخ ' میرے سلطان الفقراء سب ماضی میں ہیں۔ میرے غزاتی' میرے رومی' میرے اقبال 'میرے قائداعظم' میرے امام سب ماضی میں ہیں اور میں' یادوں سے بچنا چاہتا ہوں۔ میرے سفر کی ہرانتہا میرے ماضی میں ہے۔ میرا شعر میرا آبنک میرا وجدان میراع فان میراایتان میرافقر میری فقوعات سب عهد ماضی ہے۔ میرے مالک بجھے بتا کہ کیا میں مرتو نہیں چکا؟ کیا میں زندہ ہول؟ میرے لئے ماضی کی یاد کے علاوہ بھی کوئی کام ہے؟ میرا حسن مل ماضی میرے اکابرین ماضی میرے صالحین ماضی میرے چراغ ہائے یقین ماضی میری عظمتوں کے حسن مل ماضی میری ساری کا مُنات رنگین ماضی اب میں کیا کروں۔ جھے اس موت سے بچا میرے فدا! میر نان ماضی میرے اللہ! مجھے ایسا حال دے جو میرے حال کی پیچان سے عبارت ہو۔ جھے ایسا حال دے جو میری یاد سے ماسوا اور مادرا ہو۔ جھے پھر سے زندہ کر میرے مالک! میرے لئے تو اور تیرا حبیب علاقے می کافی میری یاد سے ماسوا اور مادرا ہو۔ جھے پھر سے زندہ کر میرے مالک! میرے لئے تو اور تیرا حبیب علاقے می کافی میری یاد سے ماسوا اور مادرا ہو۔ جملے بھر سے زندہ کر میرے مالک! میرے لئے تو اور تیرا حبیب علاقے می کافی تیں۔ جھے یادوں کی خانقا ہوں سے آزاد کر۔

میرے اللہ! مجھے پھر سے اپنا بنا 'ہمارا بن جا ' راضی ہو جا۔ تو ہمیں آج شعور عطا فرما۔ ہم نئ یادیں لکھیں۔ نئے عزائم لے کرنئے مستقبل کی طرف نئے انداز سے آغاز کریں۔ نئے سورج تراشنے کیلئے نئے حوصلے دے۔ یادیں اور صرف باتیں اور صرف باتیں عمل کے پاؤں میں جماری زنجیر ہیں۔ بس تیری یادی کافی ہے اور کیا کیا یادی کافی ہے اور کیا کیا یادگی کافی ہے اور کیا کیا یادگریں ہم نا تو ان لوگ!

بجھے دے جوہل مانگا ہوں۔ بجھے حال کا شخص دے۔ بجھے کوئی نیانام دے نیاولولہ نیا جذبہ نی امنگ۔
میں ایک عجیب قوم ہوں ایک ایسی قوم 'جس کی تمام تر روشنی ماضی میں ہے۔ جس کے پاس طاقتور
یادگاریں ہیں 'حسین مقبرے ہیں 'مقدس مقامات ہیں 'بڑے بڑے ایام ہیں 'یاد ایام ہے 'جس کا مزاج روایت
یادگاری ہے 'جے آئینہ ایام میں صورت حال تلاش کرنے کا شغف ہے۔ میں ایک عظیم وقد یم قوم ہوں 'جس کے
پاس بڑی بڑی وارشیں ہیں بڑی بڑی یادیں ہیں۔ میں عجیب قوم ہوں۔ میری کر بلا کب کی ختم ہو چکی ہے 'لیکن
میں ایک غریب فرد ہوں۔ میری کر بلا جاری ہے۔ میں یادوں کے حصار میں جکڑ اہوا ہوں۔

میرے مالک! مجھے آزادی دے۔ یادول کے جزیرول موابول اور مرابول کے جزیرول سے نکال مجھے۔ مجھے اذن گویائی دے مجھے سکوت کے برفانی غارول میں منجد نہ کر میں بے کیف بکسانیت سے گھراگیا ہول مجھے اذن گویائی دے مجھے سکوت کے برفانی غارول میں منجد نہ کر میں بے کیف بکسانیت سے گھراگیا ہول مجھے اللاب نہ بول مجھے اللاب نہ بنا۔ میں تیرا مسافر ہول مجھے مقامات کے جمود سے نکال ذرے کو جمال آفتاب دے قطرے کو وسعت بح عطا کر میرے حال کو ذوق علم دے مستی کردار عطا کر میرے ماضی کو ماضی ہی رہنے دے میرے مولا! میں تو حید کر میرے حال کو ذوق علم دے میں تو در رہا ہول ، میں یادول کی کشتیاں اور کشتیوں کی یاد جلا رہا ہوں۔ میرا ہر لمحد پرست ہول ، میں یادول کا بت تو ٹر رہا ہوں ، میں یادول کی کشتیاں اور کشتیوں کی یاد جلا رہا ہوں۔ میرا ہر لمحد اندلس کا ساحل ہے۔ میں زندہ ہول ، ماضی سے آزاد۔ حال میراحق ہے۔ جھے میراحق دے میرے آقا!

حال کے ممل سے ماضی کا ممل بدل سکتا ہے۔ ماضی کفر ہوتو کلمہ پڑھ کے مومن ہوسکتا ہے۔ حال مومن ہوجائے 'تو ماضی بھی مومن۔ کی مسید ہے۔ حال مومن ہوجائے 'تو ماضی بھی مومن۔

# آرزواور حاصل آرزو

آگر آرز و کمیں گھوڑے بن جا کمیں' تو ہر احمق شہسوار کہلائے گا' کیکن آرز و گھوڑ انہیں بن سکتی۔ آرز و ایک خوبصورت تنلی ہے' جس کو بکڑنے کی خواہش میں ہم نہ جانے کہاں سے کہال نکل جاتے ہیں۔ ایک خوبصورت تنلی ہے' جس کو بکڑنے کی خواہش میں ہم نہ جانے کہاں سے کہال نکل جاتے ہیں۔

آرزو کا دام سب سے زیادہ دلفریب اور سب سے زیادہ خطرناک ہے۔ اکثر ناکامیاں آرزو کا انعام میں اور اکثر انسان کشتگان آرزو میں۔ آرزو کیا ہے اور اس کا مدعا شکست آرزو کے علاوہ کیا ہے؟ اس پر بہت سے میں سے میں سے میں سے میں سے میں سے میں سے کا مدعا شکست آرزو کے علاوہ کیا ہے؟ اس پر بہت

کے کہا جاسکتا ہے' لیکن آج ہم آرزواور آرزو کے حاصل کے رشتوں کے بارے میں کچھ کہنا چاہتے ہیں۔

اگر آرزو حاصل سے بڑھ جائے' زیادہ ہو جائے' تو انسان دکھی ہو جائے گا' غریب ہو جائے گا' افسردہ رہنا شروع کر دے گا۔ آج کا انسان اس المیے سے گزر رہا ہے۔خواہشات اور آرزو کیں بڑھتی جارہی ہیں افسردہ رہنا شروع کر وے گا۔ آج کا انسان اس المیے سے گزر رہا ہے۔خواہشات اور آرزو کی حالت محسوں کر رہا ہے۔ آج کی ترقی اور ترقی پذری اور ترقی یا گئی نے انسان کو کثیر القاصد بنا دیا ہے۔ وہ خواہشات اور آرزوؤں کے انبار تلے دب گیا ہے۔ آج کی خوشی صرف ضبط مم کا شعور ہے۔ آج کی خوشی صرف ضبط مم کا شعور ہے۔ آج کا معاشرہ اجتماعی حسرتوں کا قائل ہے اور نتیجہ بین گلٹا ہے کہ انسان مسرت کدوں میں خوش نظر آتا ہے اور آتے کا معاشرہ اجتماعی حسرتوں کا قائل ہے اور نتیجہ بین گلٹا ہے کہ انسان مسرت کدوں میں خوش نظر آتا ہے اور

غمکدوں میں تنہا ہے۔اس کا اپنا گھر دعوتوں میں جگمگا تا ہے اور تنہائیوں میں ممثما تا ہے۔

آرزو کا ہے جنگم پھیلاؤ انسانی وجود اور انسانی خون میں سرایت کر چکا ہے۔ لامحدود' خواہش ہویا حاص' محدود زندگی کیلئے عذاب ہے۔ ہم آرام کی آرزو میں ہی ہے آرام ہور ہے ہیں۔ سکون کی آرزو میں آج کا انسان مضطرب ہے۔ قیام کی خواہش میں مسافر ہے۔ آرزو کے تعاقب نے انسان کو انسان سے اجنبی کر دیا ہے۔ انسان اپنے آپ سے اجنبی ہے۔ آرزو نے ہرانسان کوایک تنہا جزیرہ بنا کررکھ دیا ہے۔

' اگر حاصل کو بردھانے کی تمام تر کوشش ناکام ہو جائے' تو انسان اپنے آپ کواپی آرز و کامقروض سمجھتا ہے' اپنی آرز و سے شرمندہ ہوتا ہے اور بیندامت اس سے اعتاد چھین کراہے اس کی اپنی نگاہیں غیرمتعمر بنا دیت ہے اور جوانسان اپنی نگاہ میں معتبر نہ ہو' اس پر کون اعتبار کرے گا؟

ای طرح آرزوکا عاصل سے بڑھ جانا یا عاصل کا آرزو سے کم رہ جانا انسان کے اندراحساس شکست پیدا کرتا ہے اورانسان بے سبب ریزہ ریزہ ہو جاتا ہے۔اس اعصاب شکنی کے بے رحم کمل سے گزرنے کے بعد انسان میں احساس کمتری کا پیدا ہونا لازمی نتیجہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آج کا انسان ہمارے دور کا انسان ہمارے معاشرے کا انسان ہودکو اینے آپ سے خریب سمجھتا ہے۔اپ آپ پرترس کھا تا ہے۔وہ کہتا ہے کہ بید بھی کوئی زندگی ہے۔وہ اپنے آپ کوکمل طور پر نااہل قرار دے چکا ہے۔وہ کہتا ہے کہ ہم من حیث القوم ختم ہو چکے ہیں۔ یہ بہتان تراثی آرزو کے پھیلاؤ کے دم سے ہے۔ حاصل آرزو تک نہ بہنچ تو انسان اپنے آپ کو برقسمت سمجھتا ہے۔بہتان تراثی آرزو کے پھیلاؤ کے دم سے ہے۔حاصل آرزو تک نہ بہنچ تو انسان اپنے آپ کو برقسمت سمجھتا

ہے۔ وہ کسی مستقبل پریفین نہیں رکھتا۔ وہ اپنے فوری مستقبل اور مابعد ہے کمل طور پر مایوں ہو چکا ہے۔انسان کو چاہئے کہ آرز واور حاصل کے فرق کو کم کرے۔ آرز و کم کرنا مشکل نہیں ہے۔ جو چیز حاصل نہ ہو' اس کی تمنا کیوں حاصل ہو۔

آئینے دوسری حالت دیکھیں ۔۔۔۔۔جس انسان کی آرزو حاصل ہے کم ہو' ایسے لوگ بہت خوش قسمت ہوتے ہیں۔ وہ اپنے آپ کو امیر سجھتے ہیں۔ ان کیلئے یہ زندگی ایک گلتان ہے کم نہیں۔ دراصل ایسے لوگ اپنی استعداد اور اپنی محنت کو بھی کسی کا احسان سجھتے ہیں۔ انہیں ان کی محنت کا صلامل جائے تو اس صلے کو بھی کسی کا احسان مانے ہیں۔ وہ ہمیشہ ممنون رہتے ہیں۔ ہر شے کے ممنون' ہر فحض کے ممنون' ہر واقعہ کے ممنون کم آرزو احسان مانے ہیں۔ وہ ہمیشہ ممنون رہتے ہیں۔ ہر شے کے ممنون' ہر فحض کے ممنون' ہر واقعہ کے ممنون کم آرزو انسان سدا بہار ہوتا ہے۔ دنیا کے عظیم انسان ہمیشہ کم آرزو تھے۔ وہ جانے تھے کہ اس دنیا میں کوئی شے ایسی نہیں' جوانسان کو ہمیشہ زندہ رہنے کی استعداد دے سکے۔ جب ہر چیز کوچھوڑ ہی جانا ہے' تو پھر حاصل کیا ہے' محرومی کیا ہے' جب ہر چیز کوچھوڑ ہی جانا ہے' تو پھر حاصل کیا ہے' محرومی کیا ہے' جب ہر پیز کوچھوڑ ہی جانا ہے' تو پھر حاصل کیا ہے' محرومی کیا ہے' جب ہر پیز کوچھوڑ ہی جانا ہے' بار کیا ہے۔

غورطلب ہات تو یہ ہے کہ انسان جو پجھ حاصل کرنا چاہتا ہے' دہ سب اس کے ذاتی کام کانہیں ہوتا۔
دہ اپنا پیٹ بھرنے کیلئے دل و د ماغ کی آزادی قربان کر دیتا ہے۔ آرزو ہے آزاد دن ہی شہنشاہ ہے۔ زیادہ آرزو
دالے انسان کی جیب بھرتی ہے' لیکن اس کا دل نہیں بھرتا۔ وہ حاصل کرتا ہے اور اس حاصل کو استعال کرنے
سے پہلے خود ہی اینے وجود سے نکل جاتا ہے۔

کم آرزو انسان بہرحال بہتر ہے۔ وہ اپنے اعتاد کا امین ہے۔ وہ اپنی نگاہ میں معتبر ہے۔ اسے حاصل ہونے والی نعمتوں کے تقلیم کرنے کا شوق رہتا ہے۔ وہ دنیا کو اپنے حال میں شریک کرنا چاہتا ہے۔ وہ اپنے آپ پر' اپنی زندگی پر' اپنے مستقبل پر' اپنے مابعد پر بر' امطمئن رہتا ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں انسان کا سرنیاز بارگاہ بے نیاز میں سرنگوں ہوکر سرفراز ہوجاتا ہے۔

تیسری متم کے لوگ وہ ہیں جُواپنے حاصل اور اپیٰ آرز دؤں کو رضائے الٰہی کے تابع کر لیتے ہیں۔ ایسے لوگ تو بس ایسے لوگ ہیں۔ان کا کیا جواب' ان کا کیا کہنا۔

اگر زندگی الله کا تقم ہے' موت الله کا فرمان ہے' تو آرز وہمی ای کے تقم ہے ہے اور حاصل تو عین ای کے تقم ہے ہے اور حاصل تو عین ای کی منشاء کے مطابق ہے۔ ایسے لوگ کسی الجھاؤ کا شکار نہیں ہوتے۔ ان کے ہاں تقدیر اور تدبیر کے مسائل نہیں ہوتے۔ ان کے ہاں انسان کی مجبوری اور آزادی اور مخاری پر بحث نہیں ہوتی۔ مانے والے ول سے مانتے ہیں۔ وہ صرف مانتا جا جین' جانتا نہیں جا جے۔

ایسے لوگ بہت قلیل ہیں' جن کی آرز واور حاصل امر النی کے تابع ہو۔ ایسے لوگ تنکیم ورضا کے پیکر' صرف آرز و سے بے نیاز' آزاد ہوکر اس جہاں میں فلاح کی تصویر ہیں۔ آگاہ ہونے کے بعد ایک انسان کا کسی چیز سے امر النبی کے مطابق لگاؤیا اجتناب بڑے نفیب کا مقام ہے۔ ایسے لوگوں کی زندگی ایک دریا کی طرح ہے' روال دوال' خاموش' ساحلوں سے لکاتا ہوا' بغیر تکلیف کے اذن النبی کے تابع' اپنی آخری منزل کی طرف

یفین کامل کے ساتھ گامزن۔ دریا کا مدعا نہ حاصل ہے نہ موجیس' بلکہ دریا کا مدعا وصال بحر ہے۔ سمندر سے نگلنے والا دریا آرز واور حاصل کو تابع فطرت کر کے واپس سمندر تک بخیر و عافیت پہنچ جاتا ہے۔

چوہی ہے۔ ان کی مجبوری اپنی بھی ہے۔ ہم جس طرح جانوروں کو ہا نکتے ہیں 'ای طرح بیط بھی مظلوم الطبقات ہے۔ ہم جس طرح جانوروں کو ہا نکتے ہیں 'ای طرح بیط بھی مظلوم الطبقات ہے۔ ان ان دی موقی بھی ہے۔ ہم جس طرح جانوروں کو ہا نکتے ہیں 'ای طرح بیط بھی مظلوم الطبقات ہے۔ ان ان نے انسان کے ساتھ جوظلم روار کھا ہے' اس کی منہ بولتی تصویر بیٹس ہے۔ بیلوگ جن کی آنکھوں کی روشی مرحم ہو چکی ہوتی ہے' پچھود کھنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ بیلوگ غریب ہیں' لیکن بیا تنے لا چار ہیں کہ اس امیر کی زندگی کے حالات من کر خوش رہتے ہیں' جس نے ان کے جھے پر ہاتھ صاف کیا ہے۔ بیلوگ اپنا حق نہیں کی زندگی کے حالات من کر خوش رہتے ہیں' جس نے ان کے جھے پر ہاتھ صاف کیا ہے۔ بیلوگ اپنا حق نہیں جانے۔ بیلوگ بیل ہیں۔ ان کی کمر بوجھ سے جھک جاتی ہے' لیکن ان کی زبان نہیں گھا کر رکھی جاتے۔ یہ لوگوں کی داریک راتوں کے دم سے ہی دنیا میں چراغاں ہے۔ ان کی خامشی نے ہی ظالموں کو گویائی عطا کر رکھی ہیں۔ اس کی مجبوری اوران کی غلامی نے دوسروں کوآزادیاں عطار کھی ہیں۔

ہے۔ ان ی جبوری اور ان کا علائی سے رومروں ور در این سے سات کی است کو زندہ 'ویکھنے کو زندہ سے ایکن ایسے لوگوں کو آرز و اور حاصل کیا پتہ۔ وہ صرف زندہ جیں' کہنے کو زندہ 'ویکھنے کو زندہ سے بیگانہ۔ درحقیقت انسانی معاشروں کے چہرے پر داغ ہے تو یہی طبقہ جو آرز و سے بے خبر ہے اور حاصل سے بیگانہ۔ ایسے کسی جمعصر محسن کے انتظار میں میہ طبقہ زندہ ہے۔ اس طبقے میں عقیدہ ہے' تو انائی ہے' ایسے میں محسر محسن کرنا باتی تمام طبقوں احساس نہیں ہے۔ اس طبقے سے اس کا عقیدہ اور اس کا تشخص چھنے بغیر اس کی خدمت کرنا باتی تمام طبقوں احساس نہیں ہے۔ اس طبقے سے اس کا عقیدہ اور اس کا تشخص چھنے بغیر اس کی خدمت کرنا باتی تمام طبقوں

کا فرض ہے۔

۔ رب ہے۔ غربی دونتم کی ہوتی ہے ایک مایوی' ایک پرامید۔ مایوں غریب کفر کے قریب ہوتا ہے اور پرامید غریب' ایمان کی بدولت' اللہ کے حبیب علیہ کے قریب ہوتا ہے۔

ریب بین نام بیر سال مصل اور آرز و کا کھیل ہی انسان زندگی کا دلچیپ ترین کھیل ہے۔ آرز و حاصل سے بڑھ بہر حال حاصل اور آرز و کا کھیل ہی انسان زندگی کا دلچیپ ترین کھیل ہے۔ آرز و حاصل اور آگر انسان جائے تو انسان غریب عاصل آرز و سے بڑھ جائے تو امیر۔ حاصل اور آرز و برابر ہوں تو متوکل اور آگر انسان حاصل اور آرز و کے رشتوں اور ان کی اصل سے باخبر ہی نہ ہوتو انسان سے۔ کوئی انسان ہے؟

☆.....☆

#### مقابليه

انسان انسان سے مقابلہ کرنے کو کامیا بی اور ترقی کا زینہ سمجھتا ہے۔ زندگی کو زمانے سے مقابلہ کرنا ے 'باومخالف سے نگرانا ہے' زندگی کوراہ کی دیواریں ٹرانا ہے۔ کچھلوگوں کا خیال ہے کہ: انسان کی راہ میں ستم ہائے روز گار جائل ہیں۔ انسان کوئردش کیل ونہار ہے مردانہ وارگز رنا ہے۔ انسان مسافر ہے' جس کی راہ میں فاصلے کی ویوار ہے۔ انسان کوانسانوں کے اڑ دہام ہے راستہ لینا ہے۔ انسان كوفطرت كظلم سے نجات حاصل كرنا ہے۔ انسان کوخطرناک' ناہموار' اونے اور دشوار پہاڑوں کی چوٹیاں سرکرنا ہے۔ انسان کا ہرئے ہے 'ہرموسم ہے 'ہرانسان ہے 'ہربات ہے مقابلہ ہے۔ انسان کی زندگی آز مائشوں کی زندگی ہے وشوار بوں کا زمانہ ہے وکھوں اور آبوں کالتلسل ہے اور بیہ زندگی انسان کیلئے ایک مشکل امتحان ہے' ایک کڑی منزل ہے' ایک ہے آب وعمیاہ صحرا ہے۔ انسان ایک کشتی کی طرح سمندر کی تندموجوں کے رحم وکرم پر ہے۔ انسان دنیا میں اس لئے آتا ہے کہ وہ ایک شخشے کی طرح پھروں سے نگراتا چلا جائے۔ انسان اس ب رحم جبال میں ظالم فلک کے بیچے اپنی توت برداشت کو ڈھال بنائے 'اپنے جذبے کو تکوار بنائے 'اپنے حوصلے کو بلند رکھے اور انجام کار اس وتمن جاں زمانے کو زیرِ کر ہے۔ انسان کوصرف کوشش اورمسلسل کوشش صرف مقابلے اورمسلسل مقابلے کیلئے پیدا کیا گیا ہے۔ انسان کی را بیں اس کی بے مالیگی نے مسدد د کررکھی ہیں۔انسان کو انسان سے بچنا ہے کیونکہ انسان انسان کو ڈستا ہے۔انسان انسان کو ہڑپ کر لیتا ہے' نگل جاتا ہے۔ انسان انسان کا استحصال کرتا ہے۔ انسان انسان کو مجبوریاں دیتا ہے۔ انسان انسان کا سکون بر باد کرتا ہے۔ انسان انسان کا سرمایہ لوٹ لیتا ہے۔ انسان انسان کی عزت خاک میں ملاتا ہے۔ انسان انسان کوحیوان بنا کے رکھ دیتا ہے۔ انسان انسان سے نجات صرف مقابلے ہے ہی یا سکتا ہے۔ مقابلہ نه بوتو انسان انسان نبیس بن سکتا ، ترقی نبیس کر سکتا ، مهذب نبیس موسکتا ، متدن نبیس موسکتا بلکه پچه نجی نبیس موسکتا \_ مقالبے کا بیتصور' انسان کو اس کی اعلیٰ روحانی اقدار ہے محروم کرنے کیلئے ویا گیا ہے۔ مقابلہ بین الطبقاتي بويا بين الاقوام ايك بروح مادى اور غير فطرى وباب- زندگى كسى مقابلے كا نام نبيل زندگى تو

بس زندگی ہے' ایک عطا ہے' ایک انعام ہے' ایک نوازش ہے' ایک ایسا کرم جس کیلئے شکر ضروری ہے۔ تاریخ عالم فتوحات و مشکست مجرائم وسزا کا ایک ریزارڈ بی نہیں بلکہ میں مسنین کی داستان بھی ہے۔ مقابله کرنے والا کچھ لینا چاہتا ہے اور محس کچھ وینا چاہتا ہے۔ باد شاہ مقالبے کرتے رہے اور آخر کار کھنڈرات کی شکل میں اپنی عبرت کی داستان جھوڑ گئے۔ظل سبحانی اور عالم پناہ کہلانے والے آنجمانی اور فانی ٹابت ہوئے۔ مقابلہ انسانوں میں نفرت کا نیج ہوتا ہے اور مقابلے کی انتہائی شکل جنگ ہے' تباہی اور بربادی۔ انسانوں کی کھوپڑیوں پر بیٹھ کرشاہی فرمان جاری کرنے والے ہلاکو ہمیشہ ہمیشہ کیلئے قابل نفرت رہے۔ انسان خون کے دریا بہانے والے آخر اسی دریا میں غلطاں نظر آئے۔ مقابلہ اپنے لئے فتح جا ہنا ہے اور دوسروں کیلئے فکست اور یہی مقابلہ کی برائی ہے۔

زندگی کو جہاد مسلسل کہنے اور اسے جدوجہد گردانے والوں نے نہ جانے اسے کیا کیا بنا دیا۔ ہرایک سے الجھنا' ہر مقام پراٹرنا' ہر بات پر بحث' ہرامر پرتجرہ' ہرانسان سے دست و''گر بیانیال' ہر موضوع تحن پرلن ترانیال' ہر شے کو مشکوک نگا ہوں سے دیکھنا' ہرایک کو نیچا دکھانے کیٹے کوشاں ربنا' ہر مقام اور صاحب مقام کی خامی بلکہ خامیاں تلاش کرنا' ہر نظام پر برہم ہونا' نکلتے سورج سے خاکف ربنا' ڈو بنے والے ستاروں سے نالال رہنا' صاحب حیثیت کو صاحب استحصال کہنا' غریب کو بردلی اور بے غیرتی کے طعنے دینا' اپنے مال باپ سے ناراض' اپنی اولاد کے شاک ' اپنے وجود سے بیزار' دوسروں سے برسر پیکار' زندگی کو تیشہ جال اور حالات کوسنگ رال کہتے رہنا' غور کو نا قابل فہم کرب مستقل میں جتلا پانا' ہر طرف ظلم' استحصال دیکھنا' ہر جہاز کو پانی کی تبہ میں اتر تے دیکھنا' ہر سفر کو مجبوری' ہروا تھے کو حادثہ کہنا' محبت کرنے والوں کو احمق سجھنا' اپنی خود ساختہ دانائی کے میں اتر سے زمین پر رینگنے والے '' کیڑ ہے مکوڑوں'' کو تستحر سے دیکھنا' کاوش پیم کا راگ الا پنا غرضیکہ ہمہ حال بدحال رہنا ہی ایسے لوگوں کا مزاح بن کررہ جاتا ہے۔

زندگی کو احتقانہ جھگڑالو بن سے علیحدہ کرکے دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ بینعت ایک احسان ہے' ایک تخفہ ہے' ایک مسکراتا ہوا پھول ہے' خوشبو اور رنگوں کا امتزاج۔ زندگی رواں دواں ایک پاکیزہ دریا ہے' جو کناروں کوسیراب کرتا ہوا چلنا رہتا ہے۔فیض ہی فیض .....تعاون ہی تعاون' برکت ہی برکت۔....

انسان کو کیا ہو گیا ہے۔انسان کو کس کی نظر لگ گئی ہے۔اس مسیحا کو کیا عارضہ لاحق ہے۔اس معالج کو کیا روگ لگ گیا ہے ٔ اس اشرف نے ہرشرف ہر باوکر دیا ہے۔

ہیٹ رہنے کی خواہش نے زندگی کوعذاب بنا دیا ہے۔انسان زندگی رہنے کیلئے مرتا جا رہا ہے' سسکتا جارہا ہے۔ ہرشے کوڈراتے ڈراتے خود ہی سہم گیا ہے۔

انبان کے اندرموہوم خطرات کے الارم نے رہے ہیں صحت بیاری کی زوہیں ہے بیاری ڈاکٹر کے عذاب میں ہے۔ مسافر را ہڑن ہے لرزاں ہے۔ اچا تک کسی انہونی کے ہونے کا اندیشہ کھائے چلا جا رہا ہے۔ آج کے انبان کا یقین متزلزل ہے۔ اس کا ایمان ختم ہو چکا ہے۔ وہ بھوکا ہے مال کا اس ڈر ہے غریب ہونے کا اس لئے اسے نفرت ہے ماضی ہے وال ہے استقبل ہے۔ اسے مقابلے کی دعوت ہے۔ اسے مقابلے کی تعلیم میں اس کی صفات عالیہ ختم ہوگئ ہیں۔ مقابلے کی تعلیم میں اس کی صفات عالیہ ختم ہوگئ ہیں۔ مقابلے کی تعلیم میں اس کی صفات عالیہ ختم ہوگئ ہیں۔ مقابلے کی اصلاح نہیں کرتا 'وہ اسی طرح سرگردال رہے گا۔ وہ نگراتا رہے گا جب تک انبان اپنے عقیدے کی اصلاح نہیں کرتا 'وہ اسی طرح سرگردال رہے گا۔ وہ نگراتا رہے گا اپنا سر پھوڑتا رہے گا' زندگی کا گلہ کرتا رہے گا' زندگی ہے البحا رہے گا اور اسی البحاؤ میں اس کی سانس اکھڑ جائے گی اور پھر یہ سارے مقابلے' ساری فتوحات' سارے تمنے' سارے سرٹیفکیٹ' سارے سرٹیفکیٹ مارے سرائے دھرے کے دھرے دہ جائیں گے۔

وہ دنیا ہے اپنے حاصل کو لا حاصل جھوڑتا ہوا رخصت ہو جائے گا..... آندھی اور چراغ کو برسر پریار دیکھنے والوں نے زندگی کوکیا دیکھا..... آنکھ والے اندھے رہے۔

آندهی آتی ہے' چڑیا کانشین اڑ جاتا ہے۔ صبح وہی چڑیا اپی تنبیج و مناجات میں نغمہ سرا ہوتی ہے۔ اے کسی دافعے اور سانحے کی پرواہ نہیں۔ وہ بس مجسم تشکر ہے' سرایا نغمہ۔

انسان غورنہیں کرتا کہ اس کی بینائی کیا ہے۔۔۔۔۔آنکھ بنانے والے نے بینائی کو نظاروں کی خوراک مہیا کی ہے۔ نظاروں سے لطف اندوز ہونے کے بجائے انسان نے خود کو کج میں بناکے رکھ دیا۔ وہ حسن و رنگ تلاشی کے ہے۔ نظاروں سے لطف اندوز ہونے کے بجائے انسان نے خود کو کج میں بناکے رکھ دیا۔ وہ حسن و رنگ تلاشی کی ہوکر رہ گیا ہے۔ تلاش کرنے کے بجائے ان کے نقائص کا متلاشی ہوکر رہ گیا ہے' اس لئے کہ اسے مقابلے کاعلم دیا گیا ہے۔ مطالعے اور مشاہدے سے محروم' مقابلہ ہی مقابلہ' جہالت ہی جہالت' ممافت ہی جمافت۔

انسان محفوظ ہونے کی آرزو میں غیر محفوظ ہونا محسوس کرتا ہے اور اس احساس کو مقابلے کے میدان یس لے جا کراپی زندگی ہر باد کرتا رہا ہے۔ وہ پستول کواپی جان کا محافظ سجھتا ہے اورخود پستول کی حفاظت کرتا بہتا ہے۔اسے پچھ سمجھ میں نہیں آتا کہ کون کس کا محافظ ہے۔

وہ دولت اکتفی کرتا ہے تا کہ غربی سے نکی سکے اور پھر اس دولت کوخرج نہیں کرتا کہ غریب نہ ہو جائے اور اس طرح دولت کی موجودگی میں غریبانہ زندگی بسر کرتا ہوا آخر کار ہلاک ہو جاتا ہے۔غربی کا مقابلہ کرتا ہے اورغربی ہی میں زندگی بسر کرتا ہے۔ اپنے حال کے خود ہی مقابل ہے اورخود ہی خود کو ہلاک کرتا ہے۔ وہ امن جاہتا ہے اور اس کے حصول کومکن بنانے کیلئے جنگ کی تیاری کرتا ہے۔ امن کی خاطر جنگ سے مقابلے کا کرشمہ ہے۔

انسان ترتی کرنا خاہتا ہے' فیکٹریاں لگا تا ہے' مکان بنا تا ہے اور ہرلمحہ' ہر لمحے ہے مقابلہ کرتا ہوا فیکٹری اور مکان کو چھوڑ تا ہوا ایک مٹی کے تاریک گھروندے میں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے روپوش ہوجا تا ہے۔

وہ بڑے بڑے ایام مناتا ہے کیادیں مناتا ہے مقابلے بیان کرتا ہے ۔.... پرانے مقابلے کیا نے واثر الو۔.... پرانے مقابلے کیا ہے واثر الو۔.... پرانے مقابلے کی اسے واثر الو۔.... پرانے بانی جت ۔.... پرانے ابن قاسم کیرانے عزنوی ..... پرانے سومنات .....

عقیدے کی اصلاح نہ ہوتو مقابلہ جاری رہے گا۔ خیال کا مقابلہ وہم ہے ہوا کا مقابلہ ہوں ہے اور سے اور سے اور سے کا مقابلہ حقیقت سے اور سیاست کا مقابلہ سیا ت سے۔

عقیدے کی اصلاح یہ ہے کہ ہم یقین کرلیں کہ زندگی دینے والے نے ان تین باتوں کا فیصلہ رکھا ہے:

1- زندگی کتناعرصہ قائم رہے گی اور کب ختم ہو جائے گی۔ اسے کوئی حادثہ وقت سے پہلے ختم نہیں کر سکتا اور کوئی احتیاط اسے وقت کے بعد قائم نہیں رکھ سکتی۔ جب عرصہ قیام مقرر ہو چکا' تو مقابلہ کیا ہے۔ زندگی کا انجام جب موت ہی ہے' تو پھر بیرکوشش اور مقابلہ کیا ہے؟

2۔ عزت اور ذلت کوشش کے درہے نہیں' نصیب کے مقامات ہیں۔ ذرے کوآ فتاب کب بنتا ہے اور آفتاب کو گربن کب لگنا ہے' اس کا فیصلہ ہو چکا ہے۔۔۔۔۔ پیدائش کے ساتھ ہی نیک نامی اور بدنامی کے ایام پیدا ہو جاتے ہیں۔۔۔۔اب مقابلہ کس بات کا؟

. 3- رزق مقرر ہو چکا..... مال کا رزق ' سانس کا رزق' بینائی کا رزق' عقل کا رزق' ایمان وایقان کا

رزق ـ کوئی کوتا ہی خوش حالی کوزوال نہیں دِ ہے سکتی ۔ بیہ فیصلہ ہو چکا۔ مقابلہ واہمہ ہے ۔

ترکی خوبصورت اٹاٹوں کا نام نہیں' بلکہ خوبصورت احساس کا نام ہے' خوبصورت ول کا نام ہے۔
مکانات ترقی یافتہ نہیں ہوتے' کمین ترقی یافتہ ہوتے ہیں اور کمین انسان ہیں اور انسان بھی سکون نہیں پائے گا'
گراپنے خالق کے تقرب میں .....اشیاء کا تقرب ہمیں افراد سے دور لے جارہا ہے اور انجام کار مقابلہ کرتے
کرتے ہم اپنے آپ سے بہت دورنکل جاتے ہیں اور جب ہم ہی ہم ندر ہے تو مقابلوں سے کیا حاصل؟

میرے سر پر جو ٹوٹا تھا
میری قسمت کا تارا تھا
کتنی صدیاں سٹ رہی تھیں
اک کمی جب تھیل رہا تھا
آج میں صحرا میں ہوں پیاسا
کل میں دریا میں ڈوہا تھا
وقت گزر جاتا ہے لیکن
وقت بہت مشکل گزرا تھا

## زمین وآسال

انسان پر بڑا دباؤ ہے۔ آج کا انسان بہت پریشان ہے، بوے کرب میں مبتلا ہے۔ انسان کیلئے۔ کشرت اخمال کی مجبوری ہے۔ بہت پچھ کرنا پڑتا ہے۔ زندگی اپنی سادگی کھو پکی ہے۔ یک ربی سے محروم ہے، بماری زندگی۔

سب سے بڑا المیہ تو یہ ہے کہ سفر زمین کا ہے اور تھم آسان کا۔ پریشانی تو ہوگی۔ہم جہاں بھی جا کیں' آسان سر پر ہی رہے گا بلکہ سر پر سوار رہے گا۔ہم چلتے ہیں اور چلتے چلتے رستہ رک جاتا ہے۔ پچھے نہ پچے کہیں نہ کہیں ہو جاتا ہے۔ بات بنتے بنتے بگڑ جاتی ہے۔ گردش فلک ہمارے آڑے آئی ہے۔ہمیں چین نہیں لینے دیتی۔ہمارے بیچھے پڑی ہے۔ہمیں آسان سے کوئی نہیں بچاتا۔

جم مجبور ہیں۔ پہلے مال باپ کا دباؤ' پھر معاشیات کے حصول کا پریشر اور پھر اولاد کی ذمہ داریاں جم کسی مقام پر بھی تو آزاد نہیں ہیں۔ آسان نے ہمیں مخاج بنا کے رکھ دیا ہے۔ ہم و یکھنا چاہتے ہیں اور تعجب ہے کہ روشنی آسان سے ملتی ہے۔ ہمارے اپنے پاس بجل کی روشنی ہے 'لیکن پھر بیروشنی بھی پانی سے ملتی ہے اور پانی آسان سے نازل ہوتا ہے۔ ہم پر ہر شے آسان سے نازل ہوتی ہے۔ مجبوری' بیاری' تنگدی' موت' سب آسان کی طرف سے سے آسان ہی ہم پر مجبوریوں کے پھر برسا رہا ہے۔ ہمیں جکڑ کے رکھ دیا ہے' آسان سے آسان کی طرف سے سے آسان ہی ہم پر مجبوری کا حصار' بے بھی کا حصار' بے بضاعتی کا حصار سے ہم کہاں بے سے ہمارے گرد حصار ہے۔ وقت کا حصار' مجبوری کا حصار' بے بسی کا حصار' بے بضاعتی کا حصار سے ہم کہاں جا کیں؟ ہمارے پاس اندھرے اور اندھر گریاں ہیں۔

ہمارے لئے' ہمارے دور کیلئے کیا آسان کے پاس انڈینٹوں اور مجبوریوں کے سوا پچھ نہیں؟ کیا آسان اپنے سارے انعامات تقسیم کر چکا ہے؟ کیا سبٹرافیاں جیتی جا چکی ہیں؟

ہم شعر کہیں تو ہمارے اشعار غالب کے متروک کلام کے ہم پلہ نہیں ہو سکتے ..... بڑی ندامت ہے ۔....ہم فررامہ کھیں تو ہمارے اشعار غالب کے متروک کلام کے ہم پلہ نہیں ہو سکتے ..... بڑی ندامت ہے ۔...ہم فررامہ کھیں تو اس کی انتہا یہ ہے کہ شیکسپیئر کے کسی ڈرامے کی گرد پانظر آئے .....آسان کے پاس کوئی نیا ملکہ آسان سے نازل نہیں ہوتا .....

ہم علم حاصل کریں تو ہمیں کسی جاہل سے سابقہ پڑجاتا ہے اور جاہل تو بس جابل ہی ہے .... آسان

کی طرف سے نازل ہونے والا راہ کا روڑا ..... کہتے ہیں کہ ایک دفعہ حضرت عینیٰ بھا گے جارہے ہے ..... ایک شخص نے دیکھا کہ یہ ہیں تو وہی۔ گر بھا گے کیوں جا رہے ہیں۔ اس نے ورتے ہوئے بچھ پوچھنا چاہا ..... حضرت عینیٰ نے اشارہ کیا کہ وہ بھی بھا گے۔ وہ دوڑا ..... اس نے پھر پوچھا کہ'' آپ عینیٰ ہی ہو .....' انہوں نے کہا'' ہاں' ..... اس آ دمی نے کہا'' ہاں' آپ وہی ہو جو مردے کو زندہ کرتا ہے۔' انہوں نے کہا'' ہاں' ..... اس آ دمی خور نے کہا'' ہاں' !! تو آپ بھاگ کیوں رہے ہیں ....' انہوں نے کہا'' وہ دو بیاروں کو شفا دیتا ہے ....' انہوں نے کہا'' ہاں' !! تو آپ بھاگ کیوں رہے ہیں ....' انہوں نے کہا'' وہ دیکھ جو بیچھے آ رہا ہے۔ وہ احمق ہے ....' اس نے کہا'' اس کا بھی علاج کرو ....' عینیٰ نے کہا'' احمق کا علاج نہیں' کیونکہ یہ بیاری نہیں .... یعذا ہے ہے ...۔ یا گرفت ہے ...۔ اس سے بچنا ہی بہتر ہے ...۔!! یہ آ ان سے نازل ہونے والی بلا ہے۔ اس سے بناہ مانگنے ہی میں عافیت ہے۔''

ہارا دور ایس بلاوک ہے بھرا ہے۔ یہ اہتلا آسان کی طرف سے ہے۔ زمین والوں کو سراسیمہ کرنے کیلئے' ہماری مجبور بوں کومزید مجبور کرنے کیلئے۔

ہم کتنے مجور ہیں۔ صبح صبح گھروں سے نکلنے کیلئے مجبور اور پھرسر شام واپس لو شنے پر مجبور۔ ضرورتیں اور مصروفیت ہے اور میہ مصروف ہے اور میہ مصروفیت ہے مصرف ہے۔ ہر محض ہمہ دفت مصروف ہے اور میہ مصروفیت ہے مصرف ہے۔ یہ نزرگی سسک سسک کے گزرتی ہے۔ بھی آغاز رہ جاتا ہے ' بھی انجام رہ جاتا ہے۔ پچھ بھی میں نہیں آتا۔ دوستوں کے طلقے میں جان کے وشمن بیٹھے ہیں اور جان سے بیارے وشمنوں کے طلقے میں دکھائی دیسی آتا۔ دوستوں کے طلقے میں جان کے وشمن بیٹھے ہیں اور جان ہے۔ ہماری سوچ ہمارے عمل کو یکسر معطل کر دیتے ہیں سستم ہے' فلک ستم ایجاد کا سسان سوچتا ہی چلا جاتا ہے۔ ہماری سوچ ہمارے عمل کو یکسر معطل کر دیتی ہے۔ ہم پچھ سوچ بھی تونہیں سکتے سسبم پر ماضی کا بوجھ ہے' مستقبل کا وزن ہے۔ ہم سوچتے ہیں تو خیال دیتی ہے۔ ہم سیچھ پہلے ہی سے سوچا جا چکا ہے۔ ماضی کے مفکر ہمارے راستے کی دیوار ہیں۔ ہر خیال پرانا ہے۔ ہر بات پہلے ہی کی جا چکی ہے۔

جہارے افکار تازہ نہیں۔ ۔۔۔ ہم کوئی نئی بات کریں' تو معلوم ہوتا ہے کہ ہم سے پہلے کوئی انسان کر چکا ہے۔ آسان اپنے نوادرات لٹا چکا ہے۔ ہم پر تو صرف دباؤ ہی ڈالٹا ہے۔ ہمیں ڈراتا ہے' بلائے ٹا گہائی ہے۔ ہمیں خوف زوہ کرتا ہے' قحط سالی ہے' شکی افکار ہے۔ ہم پر صرف غربی اور غریب الوطنی مسلط کر رکھی ہے' گروش فلک نے ۔۔۔ افلاک سے نالوں کا جواب اقبال کو آتا ہوگا۔ ہماری فریاد پر تو آسان کان نہیں وھرتا ۔۔۔ ہم پکارتے جارہے ہیں' فریادی کررہے ہیں' التجائیں اور دعائیں کررہے ہیں اور وہ ہے کہ شرکی ہوتا۔ اے اپنی وسعتوں اور بلندیوں پر ناز ہے اور بجا ہے۔ ہم تحلیل ہوتے جا رہے ہیں۔ ہمیں مجوری کی چکی ہیں رہی ہے اور اسے اپنی آزادیوں پر فخر ہے اور بجا ہے۔ ہم تحلیل ہوتے جا رہے ہیں۔ ہمیں مجوری کی چکی ہیں رہی ہے اور اسے اپنی آزادیوں پر فخر ہے اور بجا ہے۔ ہمیں کوئی ٹھکانے نیس ماتا اور اسے کسی محبوری کی چکی ہیں رہی ہے اور اسے اپنی آزادیوں پر فخر ہے اور بجا ہے۔ ہمیں کوئی ٹھکانے نیس ماتا اور اسے کسی محبوری کی چکی ہیں رہی ہے اور اسے اپنی آزادیوں پر فخر ہے اور بجا ہے۔ ہمیں کوئی ٹھکانے نیس ماتا اور اسے کسی محبوری کی چکی ہیں رہی ہے اور اسے اپنی آزادیوں پر فخر ہے اور بجا ہے۔ ہمیں کوئی ٹھکانے نیس میں میں ہوتا۔ ان نے کوئر ہونے کی خور ہونے کی خور کی بھی نہیں ۔۔

ہم اندھیروں میں کھو گئے ہیں اور وہ روشیٰ کے خزانے لئے بیٹھا ہے۔ ہمارے پاس صرف روشیٰ کی تمنا ہے اور وہ بھی مہمی سہمی ..... دلی دلی .....اور آسان ہے کہ سورج اس کے طیاند اس کے 'ستارے اس کے سیارے اس کے سب روشی اس کی سب جلوے اس کے پاس ہر منور شے اس کے پاس۔ بیزندگی ہمارے لئے شب فرقت بنی ہوئی ہے رورو کے کاف رہا ہے آج کا انسان۔ کراہ رہا ہے بید دور ہارہ سی ہے اور اس پرستم بالا کے ستم بید کہ ایک عاقبت مسلط ہے ۔ اس طرفہ تماشا ہے ۔ ان مین نے پاؤں پکڑ رکھے ہیں اور آسان جا ہمیں مارتا ہے ' ہانگنا ہے ۔ انسان کہاں جائے!!

ہم آسان کو کوستے ہیں' خود کونہیں ویکھتے۔ ہم مجبوریوں کا نزول ویکھتے ہیں' آزادی کا پیغام نہیں سنتے ۔۔۔ آسان ہماری زندگی کو بڑے پیغام دیتا رہا۔۔۔۔ ہم مجبوریوں کا نزول ویکھتے ہیں' آزادی کا پیغام نہیں سنتے ۔۔۔ آسان ہماری زندگی کو بڑے پیغام دیتا رہا۔۔۔۔ ہم مخطلت میں رہے۔۔۔۔ ہم وابستگیوں سے نکل چکے ہیں' سے روشی آئی' نور آیا' نور بھین آیا' نور یقین آیا۔۔۔۔ ہم خود کو آوازیں دیتے ہیں اور خود ہی جواب دیتے ہیں اور کہتے ہیں' یہاں کوئی نہیں!!

ہم اپنی زندگی پرخود ہی ترس کھانے لگ جاتے ہیں۔ ہم اپنے ماحول نے صرف حاصل کرنا جاہتے ہیں' اے کچھ دیتے نہیں۔

ہمارے باس آسان کا پیغام آزادی آیا.....ہم نے غور نہیں کیا.....ہم نے مجبوریوں سے آزاد کرنے والی راہ اختیار ہی نہیں کی .... انسان جانتا ہے کہ اس کا قیام عارضی ہے۔ اس نے ہرشے 'ہر مخفی' ہر بات اور ہر اراد کے وجبوز جانا ہے۔ اسے بتا دیا گیا ہے کہ یہ ستی ہمیشہ بسنے والی نہیں۔ ہستی کا شجر سانس کی آری ہے کٹ جاتا ہے۔

انسان بھول گیا اس عہد کو'جو اس نے کر رکھا ہے' اپنے پیدا کرنے والے کے ساتھ۔ انسان ہر مقام پر سرنگوں ہوتا ہے' ہر خواہش پر مرتا ہے' ہر آرزو ہے بھیک مانگتا ہے اور نہیں مانگتا تو اس ہے' جس کے پاس سب خزانے ہیں۔ زمین کے اور آسان کے خزانے۔

ہم آسان اور رُشِن آسان کو اپنا مقدر ساز سمجھ بیٹے ہیں اور وہ جس نے آسانوں اور زمین کو بنایا 'اس سے ہم رشتہ استوار نہیں کرتے ..... نقدیر پیدا کرنے والا ہمیں اپنی طرف شفقتوں اور رحمتوں کے پیغام بھیجنا ہے۔ اپنے محبوب علیہ کے ہماری رہنمائی کیلئے بھیجا ہے۔ اپنی رحمت کی انتہا کی ہے۔ اپنے محبوب علیہ کو ہمارے لئے ہماری رہنمائی کیلئے بھیجا اسے نماری رہنمائی کیلئے بھیجا کے ہماری رہنمائی کیلئے بھیجا اسے نماری رہنمائی کیلئے بھیجا کے ہم اس زندگی کے کرب اور اس کی ہے معنی مجبوریوں اور بے مصرف مصروفیتوں سے نکل کر آزادی 'ول کی

آ زادی کی منزلوں کی طر**ف گامزن ہوں** .....

ہم ضرورزمین پررجے ہیں ۔۔۔۔ہم اپنی بیٹانی زمین پررکھتے ہیں تو جواب آسان ہے آتا ہے۔ ونیا خیس ہمارے عقیدے ہے مترازل کیا ہے۔ہم بلاسب اٹھ گئے ۔۔۔۔ ہر وقت گلہ کرتے ہیں 'شکوہ کرتے ہیں شکوہ کرتے ہیں ہار راہ شکار کے ہیں۔خواہشات کا انبارلگاتے ہیں اور پھر سکون قلب کے نہ ہونے کا شکوہ۔ہم کیوں نہیں اس راہ پر چل کر ہی سکون سلے گا۔۔۔۔ ہم کیوں نہیں اس کے تعلم کو مانتے ۔۔۔۔۔ زندگی کا حسن نظروں ہے اوجمل ہوگیا۔ہم اپ عظیم محن علیہ کے احسان بعول گئے ۔۔۔۔۔ ہم اپ رہنما اپ محبوب رہنما کے نقش قدم پر کیوں نہیں چلتے۔ہم نے بشار رہبر بنا لئے۔ کشرت قائدین نے قیادت کا مفہوم ہم سے چھین لیا۔ہم جو کچھ زبان سے کہتے ہیں ول سے اس کی نفی کر دیتے ہیں اور پھر وہی حال ۔۔۔۔۔ یعنی براحال ہوتا ہے۔ جب ہم اپنی صداقت سے محروم ہوں 'تو یہ کسے ہوسکتا ہے کہ دین صادق سے ہمیں سکون سلے ۔۔۔۔ ہم اپنی سرائی کی اراستہ ہے۔ آزادی کا راستہ ہم اپنی صداقت سے آزادی 'ہر جموث سے آزادی کا راستہ ہم اپنی بریشان کر سے۔ہم اپنی پریشان حالی کا رونا روتے ہیں۔ہم شکم کو دل پر ترجے دیتے ہیں 'سکون کسے فظری کا علاج نہیں کرتے ۔۔۔۔ ہم اپنی پریشان حالی کا رونا روتے ہیں۔ہم شکم کو دل پر ترجے دیتے ہیں 'سکون کسے طے۔۔۔۔۔۔ ہم اپنی ریشان کر کے دکار کو اپنی رہنما مان لیتے ہیں اور یہ دماغ فیند کے غلبے سے نہیں بی کی سکتا۔ ایک معمولی خواہش ماغ کو پریشان کر کے دماغ کو پریشان کر کے دکھ دیتی ہو۔۔۔

مالک کاتھم نہ مان کرہمیں بڑے تھم مانے پڑتے ہیں۔اس کی اطاعت نہ کرنے سے ہمیں بڑی بڑی اطاعتیں کرنی پڑتی ہیں۔ اس کا سجدہ نہ کر کے ہم اپنی آرزوؤں کے آگے سجدہ ریزہ ہیں۔ جب تک اس سے وابستہ نہ ہو' انسان آزادنہیں ہوسکتا۔ایک ذات کی غلامی ہی ہزار غلامیوں سے نجات و سے سکتی ہے۔آسان ہمار کے ساتھ ہو جا کیں اسلام ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ سے کہ ہم اس کے ساتھ ہو جا کیں لیعنی مالک کے ساتھ ہو جا کیں اور آگرز بین والے کے ساتھ ہو جا کیں اور آگرز بین والے اس کے ہو جا کیں اور آگرز بین والے اس کے ہو جا کیں تو آسان کی گرفت میں ہیں اور آگرز بین والے اس کے ہو جا کیں تو آسان کی گرفت میں ہیں اور آگرز بین والے اس کے ہو جا کیں تو آسانوں کی وسعتیں گرد یا ہو جا کیں۔اللہ کے جوب علی تھے زمین پر ہوں۔آسان اس زمین بر نار اور آگر اللہ کے باغی جا نہر پر بہنی جا کیں' تب بھی وہ گرفت میں ہیں۔شدید گرفت!!

☆

عمل عمل سے تابع نہ ہوتو علم علم کے مطابق نہیں رہتا۔ راز کی بات تو یہ ہے کہ راز جاننے والے کاعمل ہی راز آشنائی کا ذریعہ

-4

#### طاقت

طافت ایک مبہم لفظ ہے۔ اس کے معنی صرف استعداد یا قدرت کے ہی نہیں' اس کا منہوم خوف پیدا کرنہ بھی ہو اگر نہیں اس کا منہوم خوف پیدا کرنہ بھی ہو اور اگر خوف زوہ انسان ہے خوف ہو جائے' تو طافت کمزور ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ طافت دراصل خوف کے مدار میں طافت کا گزرممکن نہیں۔

طاقت کے معنی موقع محل کے مطابق بدلتے رہتے ہیں۔ ہم جس شے سے خوفزدہ ہوں' اس کو طاقت کہنا شروع کی روح ہوں اس کو طاقت کہنا شروع کی روح ہوں سے خالف ہوتی ہے۔
کہنا شروع کی روچے ہیں۔ طاقتور شے جس شے کوخوف زدہ کرتی ہے ' دراصل خود اس سے خالف ہوتی ہے۔
یکی مان باپ کو طاقت در تجھتے ہیں اور جب یہ بیچ بڑے ہو جا کیں اور جوان ہو جا کیں' تو ماں باپ ان کو طاقت درخوف اپی جگہ بدلتے رہتے ہیں۔

طاقت کا استعال ابتدائے آفر بنش ہے ہی چلا آرہا ہے۔ہم دوسروں کو مجبور کرنے پر مجبور ہیں۔ہم چاہتے تیں کہ جمیں تسلیم کیا جائے' مانا جائے' جانا جائے' بہجانا جائے۔ہم دلیل کی طاقت استعال کرتے ہیں اور اگریہ طاقت کام نہ کرے' تو ہم طاقت کی دلیل استعال کرتے ہیں۔ہم طاقتور ہونے کے جذبے کے سامنے بے بس ہیں۔

ہماری آوشی سے زیادہ زندگی اس خواہش ہی میں گزرتی ہے کہ طافت حاصل کریں' طافت کا نشرسب نشول سے زیادہ ہے۔ ہم علم حاصل کرتے ہیں' کیونکہ دولت طاقت ہے۔ ہم دولت حاصل کرتے ہیں' کیونکہ دولت طاقت ہے۔ ہم اقتدار حاصل کرتے ہیں' کیونکہ اقتدار طاقت ہے۔ ہم اقتدار حاصل کرتے ہیں' کیونکہ اقتدار طاقت ہے۔ ہم اقدار حاصل کرتے ہیں' کیونکہ اقتدار طاقت ہے۔ ہم ری جدوجہد طاقت کی بلند چوٹیوں تک پہنچنے کیلئے ہے۔

خوبصورت انسان اپنے چبرے کی طاقت پر مست ہوتا ہے۔ حسین چبرہ دوسروں کو غلام بنالیتا ہے۔ حسن میں بڑی طاقت ہے۔ بڑے بڑے ارسطواس طاقت کے سامنے بے بس نظرا ہتے ہیں۔

انسان کو زندگی میں بے ثار طاقتوں سے دو چار ہونا پڑتا ہے' اس لئے اس کے پاس بے ثار اندیشے ہوئے ہیں۔ غریب دولت کے طاقتورصنم ہوتے ہیں۔ غریب دولت کے طاقتورصنم کدے کا ابراہیم ہے۔

جمیں گمنام ہونے کا خوف رہتا ہے' اس لئے ہم ناموری کی طاقت کو تسلیم کرتے ہیں اور ناموری نیک نام اور بدنا کی کے درمیان کہیں بھی ہو' ہمیں مجبور کر دیتی ہے جوں جوں انسان کا نام بھیلتا ہے' وہ اپنی ذات کو بھیلتا ہوا محسوس کرتا ہے۔ وہ حاوی ہونا چاہتا ہے' چھا جانا چاہتا ہے۔ اپنی شہرت کی طاقت کو برقر ارر کھنے کیلئے وہ کسی خیرشر کی تمیز سے برگا نہ ساہو جاتا ہے۔ انسان فو حات کرتا ہے طاقت کے ذریعے' طاقت کیلئے۔ وہ انسانوں کوموت کا خوف دے کر اپنی زندگی کی طاقت منوا تا ہے۔ فاتحین عالم تکوار اور آگ کا مہارا لے کر اپنی طاقت کا اظہار کرتے رہے ہیں۔ انسانوں کا تل عام کر کے ان کے خوف سے اپنے چہروں کو مرخر و بیجھتے رہے ہیں۔ طاقت ہی انسان کی سب سے بردی کمزوری ہے۔ حسن کی طاقت کے مقابلے میں انسان عشق کی طاقت ہی انسان کی سب سے بردی کمزوری ہے۔ حسن کی طاقت کے مقابلے میں انسان عشق کی

طاقت لاتا ہے اور طاقت کا تھیل جاری رہتا ہے۔ منوانا اور انکار کرنا ازل سے چلا آ رہا ہے۔ کسی طاقت کا منگر اس کا ابلیس کبلاتا ہے۔ یبی انسانوں کی دنیا میں بھی ہے۔ کسی طاقت سے انکہ کرنے والا باغی کبلاتا ہے۔ شیطان کبلاتا ہے اور ماننے والامخلص اور محبّ کبلاتا ہے۔

بہر مال طاقت ایک بجیب راز ہے۔ ایک پر اسرار شے ہے جوانسان میں دوسروں سے ممتاز ہونے کا شوق پیدا کرتی ہے۔ انسان اپنے قد اور اپنی حد سے باہر نکل کر بھی دوسرواں کو بہت قامتی پر مجبور کرنا چاہتا ہے۔ طاقت کا استعال انسانی تاریخ میں بڑے واقعات پیدا کرتا رہا ہے۔ اوگ اپنی دولت ' اپنا وقت ' اپن عر اور اپنی عاقبت خراب کر کے بھی دوسروں کوخوف زدہ کرنے سے باز نہیں رہے۔ اگر خوف پیدا کرنے کے ممل کو ترک کر دیا جائے ' توید دنیا نہ جانے کیا ہے کیا ہو جائے۔ ہر ماحول اپنے لئے طاقت کا الگ مفہوم رکھتا ہے۔ انظو وہی رہتا ہے۔ لیکن معنی بد لتے رہتے ہیں۔ اس کا دائرہ بدلتا ہے ' اس کی تا خیر بدل جاتی ہے۔

مثاراً اگر استاد شاگردوں پر طاقت استعال کرے' تو اس کے معنی ایک آدھ چیت کے ہوں گے اور اس طاقت کا استعال استعال شاگردی زندگی کیلئے بہتر ہوسکتا ہے۔ استادی نیت اصلاح ہے۔ یبال طاقت کا استعال برائے اصلاح ہے۔ استاد کا خوف طالب علم کوعلم کی لگن دے سکتا ہے اور آئر یہ خوف حد سے بڑھ جے تو طالب علم میدان چھوڑ کر بھاگ نکتا ہے۔ طاقت کا استعال حد سے بڑھ جائے' تو اطاعت کی بجائے بغاوت پیدا کرسکتا ہے۔ جس طرح خوراک جسمانی طاقت کیلئے ضروری ہے' لیکن اگر خوراک کا استعال حد سے بڑھ جائے' تو صحت کی تباہی کی علامت ہے۔

۔ قوموں کی زندگی میں بھی کئی طرح کی طاقتیں کام کرتی ہیں۔ طاقت کے دم ہے ہی ساجی اور معاشی نظام قائم رکھا جاتا ہے۔ پولیس ایک طاقت کا نام ہے' جو مجرموں کوخوف زوہ رکھنے کیلئے قائم کی گئی ہے۔ اگریہ طاقت مجرم اور معصوم کے امتیاز ہے آشنا نہ ہو' تو بہ طاقت بھی اپنے مبینہ مفہوم سے باہر ہو جائے۔

چھین لی ہے۔ غلامی خوف کا دوسرا نام ہے۔ طاقت جب خوف پیدا کرتی ہے' تو آزاد انسان غلام بن کررہ جاتا

طافت کے حصول اور طافت کے اظہار نے انسان کو غافل کر دیا ہے۔ انسان دوسروں کوموت سے ڈراتے ڈراتے خودموت کے منہ میں جا پہنچا ہے۔

ہر طاقتور کے اوپر ایک طاقت مسلط ہے، جو شاید محسوں نہ ہو، لیکن یہ اپنا کام کر رہی ہے۔ ہمارا ہر قدم موت کی طرف ہے۔ سانس کی آری ہتی کے درخت کو مسلسل کاٹ رہی ہے۔ کیا طاقت اور کیا کمزور کی موال دوال ہیں، اپنی آخری منزل کی طرف۔ فاتحین مفتوح ہو جاتے ہیں۔ طاقتور آخر کمزور ہو جاتے ہیں۔ خوف زدہ کرنے والے آخر خوف زدہ ہوکر رہتے ہیں۔ انسان اگر محسوں کرے کہ عزت دیے والے نے ہی سب انسان پیدا کرنے والے آخر خوف زدہ اور آزاد رہنے کا حق ہے تو وہ ضرور اپنے لیج کو بدل لے۔ طاقت غرور پیدا کرتی ہے اور کئے ہیں اور سب کو زندہ اور آزاد رہنے کا حق ہو جائے تو بغاوت اور بغاوت طاقت سے فکرا کراسے ختم کر دیتی ہے۔ خوف نفرت پیدا کرتا ہے اور نفرت پیدا کرتا ہے اور لی کہ مصل حکومت ہے۔ دلوں پر حکمرانیاں کرنے والوں کی قبریں بھی روشن رہتی ہیں۔ اسل طاقت احر آم پیدا کرتی ہے، خوف نہیں۔ شیر ایک طاقتور اور خونخوار درندہ ہے، خوف پیدا کرتا ہے، لیکن شیر کے یاؤں کا کا نا نکالنے والے انسان کے سانے شیر بھی سرگوں ہو جاتا ہے۔

احسان کرنے والوں کی عزت ہے۔ محبت کرنے والوں کا احترام ہے۔ سب سے بردی طاقت یہ ہے کہ انسان طاقت عاصل کرنے کی خواہش سے بھی آزاد ہو جائے۔ فقو حات کرنے کی خواہش کو فقح کرلیا جائے۔ ہم جتنے قلوب خوش کرتے ہیں' اتنی خامی ہے۔ چار دن کا میلہ ہے۔ خوش رہنا چاہئے اور خین رہنا چاہئے انسان اللہ کو بہت پیارے ہوتے ہیں۔ ان سے پیار کرنا چاہئے' تاکہ اللہ عزت عطا فر مائے۔ یہ حقیقت ہے' اسے مان لینا ہی بہتر ہے کہ عزت اور قوت اللہ کی طرف سے ہے اور ان کا تحفظ اس کی مخلوق کی خدمت سے ہی ہوسکتا ہے۔

جوانسان الله کے زیادہ قریب ہے' وہ مخلوق کیلئے زیادہ رحیم ہے اور جوانسان یا قوم یا ملک مخلوق میں خوف بیدا کرتا ہے' وہ الله کے قریب نہیں ہے' اس کا مرتبہ حجاب' اس کی طاقت حوف بیدا کرتا ہے' وہ الله کے قریب نہیں ہے اور جوالله کے قریب نہیں ہے' اس کا مرتبہ حجاب' اس کی طاقت حجاب' اس کی شہرت حجاب' اس کا وجود حجاب۔ فرعون کی طاقت اور انا پرتی ہے بس ہوگئ' اس انسان کے سامنے جو داحد اور لاشریک الله کی محبت میں عزت اور حقیق قوت کا لاز وال انعام حاصل کر گیا۔

ہوں جن لوگوں کو آپ کی موت کاغم ہو سکتا ہے ان کو زندگی میں خوشی ضرور دینا!

# ېردىي

جب انسان ایک دوسرے سے بیزار ہو جائیں۔اپ آپ سے اپنے مستقبل سے مالیوں ہو جائیں' ان کی امیدیں غیرممالک سے وابسۃ ہوں' ان کے اٹائے' ان کا سرمایہ ملک سے باہر ہو' تو لازمی بات ہے کہ وہ اپنے وطن میں رہ کربھی خود کوغریب الوطن محسوں کریں گے۔

ہرانسان پردلی ہے۔ پردلیں ہمارامجوب دلیں ہے۔ انسان کی مجبوری یہ ہے کہ اپنے محبوب کے وطن کو اپنامحبوب سمجھتا ہے۔ برگا گی' اجنبیت' لاتعلق ' بے حسی' خود غرضی' مطلب پرتی' انا پرتی اور خود پرتی انسان کو مجمی وطن پرتی سنے آشنا نہیں ہونے ویتی۔ ایٹار' وابسٹی' محبت اور ہمدردی کے فقدان نے دلیں میں پردلیں پیدا کررکھا ہے۔ بیصور تحال اندر بی اندر بیج ہتی' ہم آ ہٹٹی اور حب الوطنی کو کھن کی طرح کھائے جا رہی ہے۔۔ پیدا کررکھا ہے۔ بیصور تحال اندر بی اندر بی اندر بی محسوس کرنا فطری بات ہے۔ ہمیں معلوم ہے کہ ہم کہیں اور سے و یہے بھی اس ونیا میں خود کو پرلی محسوس کرنا فطری بات ہے۔ ہمیں معلوم ہے کہ ہم کہیں اور سے

یے روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ زندگی کے بارونق بازار سے لوگ رخصت ہو جاتے ہیں۔شہرآ بادر ہے ہیں 'کین شہری بدل جاتے ہیں۔گلیاں وہی' مکان وہی' شہروہی' شہر کی رونق وہی کیکن وہ چہرے بدل جاتے ہیں۔گلیاں وہی' مکان وہی' شہروہی' شہر کی رونق وہی کیکن وہ چہرے کہاں مجئے۔ وہ مانوس ومحبوب چہرے ۔۔۔۔۔رخصت ہو مجئے' چلے گئے' اپنے گھر ۔۔۔۔۔کون سے گھر ۔۔۔۔ان کا وطن کوئی اور دلیس تھا تو یہ دلیس ۔۔۔۔ان کا مہر سب کا پر دلیس ہے! عجب حال ہے۔ ولیس میں پر دلیس' سب کیلئے' ہمیشہ کیلئے۔

برشہر میں' آباد شہر میں' بارونق اور بھمگاتے شہر میں قبرستان کا ہونا ایک عجب واستان ہے۔ یہ داستان الل ول کیلئے عبرتوں اور حقیقتوں کا دبستان ہے۔ الل فضل اور الل فکر حضرات اپنے اصل دلیں کا چکر لگاتے رہے ہیں۔ وہ تاجوری سے نوحہ کری تک اپنے حاصل کا لاحاصل و کیلئے رہے ہیں۔ وہ تاجوری سے نوحہ کری تک اپنے حاصل کا لاحاصل و کیلئے رہے ہیں۔

الركوں عورتوں اورخواتین كو ہار ہارسمجھایا جاتا ہے كہ بددنیا بابل كا كھر ہے اور وہ دنیا سرال ہے اور ہرلزكى كوسسرال جاتا ہى ہوگا ..... دراصل بداطلاع ہے بداعلان ہے بدوارنگ ہوگا ..... دراصل بداطلاع ہے بداعلان ہے بدوارنگ ہے كہ جانا ہى ہوگا ..... كرديں ميں رہنے والو! اسے غلطى سے اپنا دليں سجھنے والو! بدسمجھ لوكہ جانا ہى ہوگا ..... اس كے بغير چارہ ہى

نہیں دلیں پردلیں ہے اور ہم سب پردلی ہیں۔ ہم سنتے ہیں اور بھول جاتے ہیں۔ دیکھتے ہیں اور بھول جاتے ہیں۔ دیکھتے ہیں اور بھول جت ہیں۔ ہمیں دعوت ہے کہ اے آنکھوں والو! سیر کرو دنیا کی اور دیکھو عاقبت ان جھوٹے مالکوں کی، جن کی اصل مکیت یجھ نہ تھی۔ ہیں کہ دفت کا عبرت کدہ ۔۔۔ آج جہاں الو بولتے ہیں وہاں کھ تھی نہیں ہے۔ وہ الو بولتے ہیں وہاں کھ بھی نہیں ہے۔ وہ بردیس کو جا کا شہر تھا۔ آج وہاں کھ بھی نہیں ہے۔ وہ پردیس کو ایک اور چھوڑ گئے ویرانیاں اپنے بعد ۔۔۔ ہم سمجھتے نہیں مالک بن بیٹھتے ہیں۔ زمین کو انتقال کراتے جہارا اپنا انتقال ہو جاتا ہے اور یہ دیس سے پردیسیوں کا انتظار کرتا ہے۔

بڑے بڑے بڑے شہروں میں تو ویسے بھی پردلی رہتے ہیں۔ دور سے آنے والے یہاں مقیم ہوتے ہیں۔
پاٹوں کی سیل (SALE) ہوتی ہے اور پھر وہی حال یعنی وہی برا حال ..... جانا ہی ہوگا' اپنے گاؤں ..... سفر در سفر
گاؤں کے ویران قبرستان میں۔ نامعلوم ولیس کا پہلاسٹیشن ..... اور پھر منزلیں ..... منزل در منزل ..... سفر در سفر
اور پھر آئے گا اپنا دلیں' اصل دیس .... جہاں سے سفر کا آغاز ہوا تھا ..... اس واقعہ کو ہر روز آدمی و یکھنا ہے ..... ویکھنا ہے اور اس وقت تک بھولے رہتا ہے جب تک اسے زور سے جمنبوڑا نہ جائے کہ آممیٰ میں تیرے سفر کی باری .... گھر جانے کی گھڑی اور اب جانا ہی جدی ناگریں ہے۔

غور سے دیکھا جائے تو کرائے کے مکان میں رہنے والا ساری عمر خود کو پردلی سمجھتا ہے۔ نہ جانے کہ سب اسے مکان سے مکان سے مکان سے مکان سے مکان سے نکال دیا جائے ۔۔۔۔ آدھی سے زیادہ قوم کرایہ دار ہے پردلی ہے۔ ملازم بیشہ انسان کا کوئی دلیں نہیں۔ آج یہاں کل وہاں۔ ان اوگوں کی زندگی کا اندازہ لگا کیں کہ بیوی

سوچنے کا مقام ہے۔ ریل گاڑیوں کو دیکھیں' کھچا تھج بھری ہوئی۔ پردیسی آ رہے ہیں' پردیسی جا رہے ہیں' پردیسی جا رہے ہیں۔ ہزار ہا بسیس ہمہ وفت سفر میں ہیں۔ پردیسی آ رہے ہیں' جارہے ہیں۔ ہوائی جہازوں کی بکنگ ...... نکمٹنہیں ماتا .... پردیسیوں کو۔ یا اللہ! تمام مسافروں کا کون سا دلیس ہے۔ یہ کہاں ہے آتے ہیں اور کہاں جا رہے ہیں۔

آج کی بین الاقوامیت نے دلیں کے تصور کو ویسے بھی رد کر دیا ہے۔ ہم کسی دلیں کے شہری نہیں۔ ہم دنیا کے رہنے والے ہیں۔سب پردلیم ہیں' وطن میں' وطن سے باہر!

ہمارے سیاستدان سب پردیسی ہیں۔ کسی کی کتاب ہندوستان میں چھتی ہے 'کسی کی انگلتان میں جھتی ہے 'کسی کی انگلتان میں اپنے دیس میں ہیں۔ سیاست پرورش پاتی ہے۔ بیرونی ممالک میں اور پھر واپسی پر ۔۔۔۔ بہاری ساتھ لاؤل گا اگر لوٹا بیاباں سے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ پردیسیوں کے کیا ٹھکانے ۔۔۔۔۔۔ جانے کب کیا ہو جائے۔ لندن میں بیٹھ کر دیسی لوگ پلائٹ کرتے ہیں 'دیس کے بارے میں 'اپنے دیس کے بارے میں 'اپنے پردیس میں سے بارے میں 'اپنے دیس کے بارے میں 'اپنے ویس کے بارے میں 'اپنے دیس کے بارے میں 'اپنے پردیس میں ۔۔۔ بردیس ہی بردیس ہے۔

سب سے زیادہ حسرت ناک حالت ان پردیسیوں کی ہے 'جوکسب معاش کیلئے باہر مجے ..... بیرون

ملک گئے ان کے عزیز ان کے انتظار میں یہاں پردلی ہیں' وہ وہاں پردلی ۔ دولت کی ہوں نے جدا کیاں پیدا کر دی ہیں۔ بیسہ آ رہا ہے اور عمر بیتی جا رہی ہے۔ حالات بہتر کرنے کی تمنا نے حالت خراب کر دی ہے۔ خواہشات کا پھیلاؤ' نمائش کی خواہش' آ رائش کی تمنا نے مجبور کر دیا کہ اپنے محبوب جئے' محبوب فاوند کو وطن سے باہر بھیجا جائے۔ اب گھر میں انتظار ہے' خط کا انتظار ہے' بیسے کا انتظار' بیسہ بھیجنے والے کا انتظار ۔ جس کی خاطر گھر ہیں نظر نہ آیا۔ جیرت ہے' افسوس ہے۔ ہم کیوں نہیں سادہ زندگی بسر کرتے۔ کیا غریب الوطنی کے بغیر گزر نہیں ہوسکتی ؟

اور وہ لوگ ؛ بچارے وطن سے دور یا دول کے سہارے دن کاٹ رہے ہیں۔ اوپر سے گزرنے والے طیاروں کو حسرت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں کہ یہ جہاز وطن جا رہے ہیں اور وہ مجبور ہیں۔ اجبنی زمینوں پر اجبنی فضاؤں میں اجبنی لوگوں میں اجبنی ماحول میں۔ وطن میں عزت کی زندگی گزارنے کی تمنا میں پردلیس کی ذلت برداشت کررہے ہیں ۔ مجبوریوں کا عذاب نازل ہو چکا ہے۔ ہم کیوں نہیں سیجھتے۔ دولت کی تمنا ولبروں کو دور کردیتی ہے۔ انسان غربی کا لقمہ نہیں کھا تا اور جدائی کا زہر کھا لیتا ہے۔ کیوں نہ بلالیا جائے ان بچاروں کوا وی سی آرنہ ہی ارنہ بی نی وی کے بغیر بھی زندگی گزر سکتی ہے۔ اپنے بیاروں کو جدا کر کے کون سا میوزک سنو گی فربی کے اندیشوں میں مبتلا ہو جگے ہو۔ تم سب ایک دوسرے کی یاد میں روتے فریس جو سی بند میں کو ویس میں واپس!

وہ دانشور بھی پردیی ہیں ' جوسفر نامے لکھنے کیلئے مسافر بنتے ہیں۔ سفر نامے کی خواہش ہی پردیس کی منا ہے۔ جب خیال اور رفعت خیال کمزور ہو جائے ' تو واقعات کا بیان آ سان محسوں ہوتا ہے۔ خیال کے سفر سے جہم کا سفر آ سان ہے۔ بہر حال آج کل سفر ناموں کا دور ہے۔ مسافرت کی گھڑی ہے۔ پردیسی ہو جانے کے زمانے ہیں۔ پاسپورٹ اور ویزا اور این اوسی کے حصول کا وقت ہے۔ جب تک خیال ایک مقام پر نہ مختم ہے ' ہم کسی مقام پر نہیں تھہر سکتے ۔ ہمارا ہر خیال ابھی زیر تفکیل ہے۔ ابھی ہر شعبہ زیر منصوبہ بندی ہے۔ ابھی بڑے فیصلے باقی ہیں' ہمارے فیصلے اور پھر ہمارے بڑوں کے فیصلے۔ ہم لوگ بجیب حال ہیں ہیں۔ گھر میں انہوں میں اردو' وفتر وں میں اگریزی ۔ عبادت عربی میں کرتے ہیں۔ ہر زبان پردیسی ہے۔ ہم کی دفعہ پردیسی ہیں۔ ہم انگریزی زبان سے نجات حاصل نہیں کر سکے اور ہم سندھی' بلو چی اور پشتو سے نا آ شنا ۔ بھائی کی زبان سے بخر۔ دور کی زبان سے نجات حاصل نہیں کر سکے اور ہم سندھی' بلو چی اور پشتو سے کی زبان سے آخا نہ ہوتو بھائی چاری چارہ ہور کی جیدا ہو۔

انسان گھر ہے نکلے تو پردلی ہو جاتا ہے۔ ساٹھ کلومیٹر کے بعد زبان کا لہجہ' الفاظ' ڈکشن بدل جاتے ہیں۔ ضلع ضلع کی زبان الگ ہے۔ ایک صوبے کا آ دمی دوسرے صوبے میں مکمل پردلیں ہے۔ زبان اور لباس کی کیسانیت خیال میں کیسانیت پیدا کرتی ہے۔ اس کیسانیت کے بغیر ہم سب پردلی ہیں۔ ایک دوسرے کے پاس ایک دوسرے سے ناشناس۔ دیس میں پردلیی۔ زندگی کے مقدر میں پردلیی ہونا لکھا جا چکا

ہے۔ ہم تمام عمر زائر اور مسافر رہتے ہیں 'مجھی اس آستانے پر 'مجھی اس آسانے پر۔ بھی اس طرف مجھی اس طرف .... اسلام عرب سے آیا۔ ہم سمجھتے ہیں کہ ہم بھی عرب سے آئے ہیں۔ اس لئے ہم روز عمرہ ، جج ، زیارتیں کرتے رہتے ہیں۔ ہندوستان میں ہمارے روحانی پیشواؤں کے آستانے ہیں۔ ہم ان کی جدائی میں یردیی محسوس کرتے ہیں 'خود کو۔

ہمارے فکری اور سیاسی پیشوا بھی دور بستے ہیں۔ ہم ان کے دیار کو بھی اپنے لئے دیس سجھتے ہیں۔ ہم اسے آپ سے یا تو مفرور ہونا چاہتے ہیں یا ہم سجھتے ہی نہیں کہ ہمارا دیس کیا ہے۔ بہرحال ہمارے محبوب کی مکلیاں ہی جارا دیس ہیں۔

درامل ہم اس فائی جہاں میں بے قرار ہی رہتے ہیں۔ ہم سب پردیسی ہیں۔ جب تک ہم اپنے ولیں نہ جائیں' ہمیں چین نہیں آئے گا ..... ہمارا اصل دلیں تھارے پاؤں کے بیچے مٹی میں ہے یا سرکے اوپر آسان میں ہے۔ وجودمٹی سے آتا ہے مٹی کے ولیس میں لوٹ جائے گا۔ روح آسان یا لامکان سے آتی ہے ا وہ وہال برواز کر جائے گی اور پھر قرار آئے گا، بےقرار برولی کون

مائی پر مائی جلے ' جلے ہزاروں رنگ انت کو مائی جا لیے مائی ہی کے سک

میں آرزوئے دید کے کس مرطے میں ہوں خود آئینہ ہوں یا میں کمی آئینے میں ہوں تیرے قریب رہ کے بھی تھا تھے ہے بے خبر بچھ سے بچر کے بھی میں تیرے رابطے میں ہوں ہر مخص ہوچھتا ہے مرا نام کس لئے تیرکہ کی میں آکے عجب مخصے میں ہوں واصف مجم ازل سے ملی منزل ابد بر دور پر محیط ہول جس زادیے میں ہول ☆.....☆.....☆

# تظهرتانبيس كاروان وجود

اس کا تئات میں کوئی وجود ہمیشہ کیلئے ایک جگہ پر موجود نہیں رہ سکتا۔ ہر چیز بدل جاتی ہے۔ ہر لمحہ دوسرے لمحات کورستہ دے کر رخصت ہوجاتا ہے۔ سانس کی آری ہستی کے سابید دار درخت کو کافتی چلی جاتی ہے اور آخر کارانسان ہرممل سے برگانہ ہوکر نامعلوم دنیا کی طرف رخصت ہوجاتا ہے۔ یہ کھیل جاری رہتا ہے۔

کائنات کا ذرہ ذرہ اپنا مقام بدلتا ہے۔ حالتیں بدلتی ہیں۔ حالات بدل جاتے ہیں۔ موسم بدل جاتے ہیں۔ موسم بدل جاتے ہیں۔ ہرشے میں ہمہ وفت تغیر رونما ہوتا رہتا ہے۔ ہمہ حال تبدیلیوں میں قیام کی خواہش ہی انسانی زندگی کا طرہ امیاز ہے۔ انسان جانتا ہے کہ یہاں اس دنیا میں تغیر را ناممکن ہے۔ قیام کا امکان نہیں۔ اس سے پہلے بھی ہزار ہا قافے اس وشت بے اماں سے گزرے اور اپنے بعد ور انیاں چھوڑ مجے۔ انسان جانتا ہے کہ اسے بھی جاتا ہے لیکن وہ جانے سے پہلے کوئی کام ایبا کرنا چاہتا ہے جواس کے نام سے منسوب رہے۔ وہ مکان بناتا ہے۔ اس میں روشنیاں اور فانوس لگا تا ہے اور پچھ عرصہ کے بعد خود اندھ بروں میں کھو جاتا ہے۔

ہمہ حال نئی شان والے پروردگار عالم نے ہرشے میں تغیر پیدا فرما کرحسن بخشا ہے۔ سارا جہال حسن ہرار رنگ کے ساتھ جلوہ افروز ہے۔ کتاب فطرت کا ایک ایک ورق رنگ ونور سے مزین ہے۔ زمین خوشبو سے مہلتی ہے۔ بہمی آسان اپنی گردشوں میں مست نظر آتا ہے۔ ہر طرف جلوے ہی جلوے ہیں۔ رونقیس ہی رونقیس ہیں۔ خالق کی قدرت کا ملہ کے مظاہر و دلفریب اور دلنشیس ہیں۔ پوری کا نئات پرمنور روح محیط ہے۔

سورج کودیکھیں' اپنی آ مدسے پہلے ہی جلوہ آرا ہوتا ہے۔ مبح کا ذب ہویا مبح صادق' نورکا پرتو ہے۔
سورج کی روشی میں تحریک ہے۔ مبح پہلی کرن سے پھول کھلنے شروع ہوتے ہیں۔ سورج لکلتا ہے تو بس زندگی
نکلتی ہے۔ چہکار اور مہکار کا دور شروع ہوتا ہے۔ ہر ذک جان حمد وشائے خالتی کبریا ہیں مصروف نظر آتا ہے۔ چرند
پرند' انسان' اشیاء' دریا' پہاڑ' ہوائیں' فضائیں سب متحرک نظر آتے ہیں۔ زندگی اینا اظہار کرتی ہے۔ انسانی
آئی محونظارہ ہوتی ہے اور پورا منظرنا مدسن کے لباس میں ملبوس دکھی کی داستانیں بیان کرتا ہے۔

مبح کی رونعیں دو پہر کے آرام میں سانس لیتی ہیں اور پھر دو پہر' سہ پہراور شام اور پھر سکوت شام۔ سب آوازیں خاموش ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔ تلاش میں سرگرداں وجود اپنے آشیانوں اور اپنے فیمکانوں میں واپس آ جاتے ہیں اور اس طرح سورج اپنے جلوے بمعیرتا ہوا رخصت ہو جاتا ہے۔

رات چاندستاروں کے حسن سے آراستہ ہو کر منظر نامے پر طلوع ہوتی ہے۔ ایک نظر آتا ہے۔ جملی جملی ہوتی ہے۔ ایک نظر آتا ہے۔ جملی جملی ستاروں کی مفلیں بیا ہوتی ہیں۔ دل محبت سے مامور ہوتے ہیں۔ رات کے مسافر اپنی منزلوں کی طرف رواں ہوتے ہیں۔ کاروان وجود کسی حالت میں مغہر تانبیں ہے۔ ہمہ حال حرکت ہمہ حال کردش۔ ہر لحظہ نیا پن مراف روح کی محفل روح کی محفل ہے۔ یادوں کے در سے وا ہوتے ہیں۔ دل کی دنیا آبادی ہوتی ، ہر لیحہ انوکھی دستان۔ رات کی محفل روح کی محفل ہے۔ یادوں کے در سے وا ہوتے ہیں۔ دل کی دنیا آبادی ہوتی

ے۔ ستارے جیکتے ہیں اور انسان کے دل و و ماغ میں خیالات روش ہوتے ہیں۔ سورج وجود کی خوراک مہیا کرتا ہوارات روح کی خوراک مہیا کرتا ہوارات روح کی خوراک مہیا کرتا ہوار رات روح کی خوراک مہیا کرتا ہے۔ چاندنی راتوں سے وجد میں آئے ہوئے آ ہوکلیلیں بھرتے ہیں۔ چکور چاند کی طرف لیکتے ہیں اور لیکتے ہی رہتے ہیں۔ منزلیس دور ہوں' تب بھی ہمت پست نہیں ہوتی۔ حوصلے بلند ہوتے ہیں۔ راتوں کو تغیر جاری رہتا ہے۔ ہوائیس نیند کے تحفے لاتی ہیں اور انسان کی خدمت میں چیش کرتی ہیں۔

اس کا ئنات میں کوئی ستارہ' کوئی سیارہ' ہمہ حال ایک حال پرنہیں رہتا۔ جوخودنہیں بدلتے' ان کے گرد ونواح بدل جاتے ہیں اور پوں تبدیلی مستقبل طاری و جاری رہتی ہے۔

موسم ایک حال میں نہیں رہتے۔ ابھی گری تھی ابھی برسات ہے۔ زمین خٹک تھی اب جل تھل ہے۔
خٹک سالی کا موسم اور پھر سیلاب کے زمانے۔ دریا بھی چا ندی کے ایک تاری طرح اپنے راستوں سے گزرتے ہیں اور بھی سمندر بن کر کناروں کو اڑا لے جاتے ہیں۔ اس کا نئات کا مزاج مبدل ہے۔ تغیر ہی اصول حیات ہے۔ موسموں کو خوے انقلاب سکھانے والی ذات خود ہی ہمدرنگ نیزنگ ہے۔ سرد ہوا کیں چلتی ہیں اور زندگی خاروں اور بناہ گاہوں میں چھیتی ہے۔ اولے اور برف باری کے مناظر بڑے ولچسپ ہیں۔ فطرت بھی نغمات خاروں اور بناہ گاہوں میں چھیتی ہے۔ اولے اور برف باری کے مناظر بڑے دلچسپ ہیں۔ فطرت بھی نغمات ناروں اور بناہ گاہوں میں جھیتی ہے۔ اولے اور برف باری کے مناظر بڑے دلج ہیں۔ زلز لے آتے ہیں۔ زمین کے ساتی ہے اور بھی فطرت ہنگا ہے بیا کرتی ہے۔ پہاڑ ریزہ ریزہ ہو جاتے ہیں۔ زلز لے آتے ہیں۔ زمین کے اندر بختی تو تیں اظہار کرتی ہیں اور زلزلوں کی ہیبت سے جہاں کا نب جا تا ہے۔ قدرت کے کارخانے میں ناممکن ہے۔ ہرشے تیزی سے بدل رہی ہے۔

عروج وزوال کی داستان ہے میہ زندگی۔اس میں کوئی حالت ہمیشہ رہ نہیں سکتی۔ بھی خوبی اور عمل کے بغیر عن سنتہ میں اور بدا عمالی کے بغیر عن ذلت اور زوال سے دو چار ہونا پڑتا ہے۔ یہ بغیر عن ذلت اور زوال سے دو چار ہونا پڑتا ہے۔ یہ بغیر عن اس میں بچھ نہ بچھ ہوتا ہی رہتا ہے۔

انسان بنتا ہے۔خوش ہوتا ہے۔ وہ اپنی زندگی پر ناز کرتا ہے اور اس دوران کسی نامعلوم وجہ ہے اس کی ہنسی آنسوؤک میں بدل جاتی ہے۔خوشی رخصت ہو کرغم دے جاتی ہے۔انسان جس حالت پر فخر کرتا ہے' اس حالت پر افسوس کرنے لگتا ہے۔مبارک دینے والے تعزیت کرنے لگتے ہیں۔

سیتغیرات ہیں۔ ہرآ دی کے سر پہ کتبہ گڑا ہے۔ کون کس سے تعزیت کرے۔ اس دنیا ہیں تھہرنے کا مقام ہی نہیں۔ مسلسل تبدیلی مستقل تغیر۔ ہمہ حال 'نیا حال۔ اس میں کوئی قرار نہیں 'کوئی اماں نہیں۔ انسان کری پر ہیفا ہیفا بوڑھا ہو جاتا ہے۔ عمل نہ کرے تو بھی عمل جاری رہتا ہے۔ یہ بچپن کل کی بات تھی 'گزرگیا۔ کھیل کود کے زمانے گزرگئے۔ کیوں گزرگئے۔ بس یہی قانون ہے۔ ہر حال گزرجاتا ہے۔ ہر جلوہ رخصت ہو جاتا ہے۔ ہر لخط بدل جاتا ہے۔ بہ بچپن گیا 'جوانی آئی۔ آئی کہ نہ آئی بہر حال چلی گئے۔ کیوں؟ بس ایسے ہی۔ آنے ہر لخط بدل جاتا ہے۔ بجان اور بڑھا ہے میں فرق نہیں رہتا۔ مستقبل کا خیال رہے تو انسان جوان ہو اور اگر صرف ماضی کی یاد ہی باقی ہوتو انسان بوڑھا ہے۔ بوڑھے انسان کے پاس مستقبل کے منصوبے نہیں ہوتے۔ صرف ماضی کی حربیں ہوتے۔ صرف ماضی کی حربیں ہوتے۔ صرف ماضی کی حربیں ہوتے۔ سرف

انیان سفر کا آغاز کرتا ہے۔ اس کے پاس کتنے ہی رائے ہوتے ہیں جوراستہ چاہے اختیار کرلے۔
وہ آہتہ آہتہ رائے ترک کرتا جاتا ہے اور پھر ایک صبح اے محسوس ہوتا ہے کہ اس کے پاس صرف ایک ہی
راستہ رہ گیا ہے۔ اب اس کی زندگ لامحدود امکانات سے محدود ممکن میں داخل ہوتی ہے۔ ہرانسان کے ساتھ یہ
ہوتا ہے۔ کشادہ سر کیس کم ہوتے ہوتے تنگ گلی تک آجاتی ہیں اور یہ تنگ گلی ایس ہے کہ انسان مز بھی نہیں سکتا'
واپس نہیں جا سکتا۔ بس آزاد انسان مجبور انسان بن کے رہ جاتا ہے۔

سے بھیلے ہوئے خیالات 'سے ہوئے پروگرام' سے ہوئے آسان سب سمٹ جاتے ہیں۔ ہر حال بدل علیہ ہوئے آسان سب سمٹ جاتے ہیں۔ ہر حال بدل جاتا ہے۔ ہر لحد نیا لمحد ہے اور آخر کار قدرتوں والا انسان بے بسی کوشلیم کر لیتا ہے موسم بدلتے ہوئے آخری موسم آجاتا ہے 'جس کے بعد کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ یہ آخری باب ہے' زندگی کا۔

یے کا نات ہر حال میں برتی ہے۔ بس ایک چی ہے کہ چل رہی ہے۔ پیس رہی ہے زندگی کو اور جنم دے رہی ہے نی زندگی کو۔ رنگ بنتے ہیں اور رنگ مضح ہیں۔ ایک رنگ جو ہمیشہ قائم رہتا ہے 'وہ ہے اللہ کا رنگ 'اس کا جلوہ۔ ہر شے تبدیل ہوتے ہوئے ملتی چلی جا کین اللہ کا رنگ 'شان والا اللہ نی تا پانیوں کے ساتھ قائم رہتا ہے۔ کا نات برتی ہے اور کا نات کو تبدیلیاں عطا کرنے والا قائم و دائم ہے۔ جوں کا توں۔ اس میں نہ کی ہوتی ہے نہ اضافہ۔ وہ اپنے جلووں میں باقی رہتا ہے۔ اس کے علاوہ ہر تبدیلی ' ہرتغیر پیغام فنا ہے ' ہم میں نہ کی ہوتی ہے۔ ہرافقیار ہے بس ہے۔ ہر حاصل محروی ہے۔ ہر ہونا نہ ہونا ہے۔ ہم سے کوئی ہماری عمر پوجھے رقبہ می تری ہوئی عربتا دیتے ہیں۔ جو اپنی اس نہیں ہے' اس کو شار کرتے رہتے ہیں۔ جو خرج ہوگیا اسے گئے وہم سے حال نکہ ہماری اصل عمر تو وہ ہے' جو باقی ہے۔ انسان سمجھتا نہیں۔ تبدیلیوں کے عارضے میں مبتلا انسان اور انسان کی زندگی اور گرد و پیش کی کا نات سب عارضی اور فائی ہے۔ یہ قائم شھر نہیں سکتا۔ ہر ذرہ تڑپ رہا ہے اور انسان کی زندگی اور گرد و پیش کی کا نات سب عارضی اور فائی ہے۔ یہ قائم شھر نہیں سکتا۔ ہر ذرہ تڑپ رہا ہے اور میں کی کا نات کا جس نے بیاتی ہوئی محفل ہے۔ باتی سب آرائش' جمال کا نات کا حسن ہے' کیک کا نات کا راز ہے اور بیراز لوں آشکار ہوتا ہے کہ انسان مجھ لیتا ہے کہ

"اوّل و آخر فنا باطن و ظاهر فنا" نام

انسان عجب مخلوق ہے۔خودتماشا ہے اور خود ہی تماشائی۔انسان خود ہی میلہ لگاتا ہے اور خود ہی میلہ دیکھنے نگلتا ہے۔ ہجوم میں ہر انسان ہجوم کا حصہ ہے اور ہرانسان اپنے علاوہ انسانوں کو ہجوم کہتا ہے۔ تنہائیوں اسمصی ہو جائیں تو میلے بن جاتے ہیں۔ نئے جرائح مل کر چراغاں بن جاتے ہیں۔

### عبادت

عابد اور معبود کے درمیان رشتہ عبادت ہے۔ معبود کے احکامات کی بجا آوری عبادت کہلاتی ہے۔ یہ احکامات کی بجا آوری عبادت کہلاتی ہے۔ یہ احکامات اوم د نواہی کی شکل میں ہمیں پنجبر علیہ کے ذات اقدی اور قرآن عکیم کے دسیلہ ہے معلوم و وصول ہوتے ہیں۔ان کی تعمیل بغیر عذر اور تر دد کے عبادت کی اصل ہے۔

مسلمانوں کوعبادات کے مفہوم سے کماحقہ' آگاہ کرنے کیلئے حضور اکرم علی نے اپی حیات مبارکہ علی کے مناز فرض ہے' تو سب علی کردار ادا فرمایا۔عبادت کے اس مفہوم میں نداضا نے کی مخبائش ہے' نہ تخفیف کی ۔ نماز فرض ہے' تو سب کیلئے سب زمانوں میں فرض ہے۔ ای طرح باقی عبادات۔ اس میں نہ کوئی کلام ہے نہ کسی بحث کی ضرورت۔ احکام عبادت میں کوئی ابہام نہیں۔ اس میں کوئی مزید وضاحت درکار نہیں۔معبود کے احکام جاری ہو می ہیں۔ احکام عبادت میں کوئی ابہام نہیں۔ اس میں کوئی مزید وضاحت درکار نہیں۔معبود کے احکام جاری ہو می ہیں۔ ان کی تعیل پینیمبر علی کے زمانہ سے آج تک من وعن جاری ہے۔ ملت اسلامیہ کا عبادت کا طریقہ کاروی ہے جوحضور یرنور علی کے زمانہ مارک میں تھا۔

معبود کا تھم ہے کہ حرام نہ کھایا جائے۔ پس حرام مال سے اجتناب عبادت ہے۔ ماں باپ کا اس حد
تک ادب کیا جائے کہ ان کے آئے '' اُف' تک کا لفظ نہ کہا جائے۔ پس والدین کی خدمت عبادت ہے۔
غرضیکہ جو پچھ بھود نے فرما دیا' اس پر یقین اور عمل عبادت ہے۔ جو پچھ کرنے کیلئے کہا گیا' وہ کیا جائے اور
جس سے نیخے کیلئے کہا گیا' اس سے بچا جائے' بہی عبادت ہے۔ حبادت عقیدہ بھی ہے اور عمل بھی۔

ایک بات جواس میں قابل خور ہے وہ یہ ہے کہ ہمارا معبود ہمارا خال ہمی ہے۔ خالق نے گلوق کیلئے تخلیق کے حوالے ہے ہمی فرائف عا کد فرمار کے ہیں۔ ان کی بجا آوری ہمی عبادت ہی کہلائے گی۔ مثلاً خالق نے ہمیں انسان پیدا فرمایا۔ انسانیت کے تحفظ کیلئے جوا محال ضروری ہیں انہیں ادا کرنا عبادت ہے۔ اگر سانس لینا فرض ہے تو سانس کی حفاظت عبادت ہے۔ خالق کی عطا ہوئی زندگی اپنے دامن میں فرائض کا ابنار لئے ہوئے ہیں۔ ان فرائض کو پورا کرنا ہے۔ مثلاً رزق کمانا ضروری ہے وفرض ہے مجبوری ہے۔ لیس رزق کمانے کا عمل عبادت ہے۔ اللہ کا حصد اللہ کو دیا جائے کہا نے کا عمل عبادت ہے۔ اللہ کا حصد اللہ کو دیا جائے دنیا کا حصد دنیا کو دیا جائے استعال میں لایا جائے ہی عبادت ہے۔ اللہ کا حصد اللہ کو منا ہمی آنے والے رزق کو مناسب استعال میں آنے والے مناقع استعال میں الما جائے ماحول میں پرمکون بنانے کے ساتھ ساتھ استعال کرنا بھی عبادت ہے۔ مطلب یہ کہ زندگی کو اسپند ماحول میں پرمکون بنانے کے ساتھ ساتھ اسے دین کے تابع رکھنا ہی عبادت ہے۔ مطلب یہ کہ زندگی کو اسپند ماحول میں پرمکون بنانے کے ساتھ ساتھ اسے دین کے تابع رکھنا ہی عبادت ہے۔ مطلب یہ کہ زندگی کو اسپند ماحول میں پرمکون بنانے کے ساتھ ساتھ اسے دین کے تابع رکھنا ہی عبادت ہے۔

جج 'روزہ' زکوۃ وغیرہ کی عبادات سب کیلئے کیساں ہیں کیکن زندگی کے فرائض ہیں ہرانسان ہر دوسرے انسان سے مختلف ہیں۔ کیسال عبادت اپنی جگہ اٹل کیکن غیر کیسال عبادت اپنی اہمیت کے لحاظ ہے آئی ہی انسان سے مختلف ہیں۔ کیسال عبادت اپنی جگہ اٹل کیس غیر کیسال عبادت اپنی اہمیت کے لحاظ ہے آئی ہی اُٹل ہے اور اس کا مغہوم ہر دور اور ہرزمانے میں ہرمعاشرے کے ساتھ تبدیل ہوتا ہے' اس لئے زعر کی سے

فرائض بجا آوری میں اکثر وضاحتیں درکار رہتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ یکساں عبادت یکساں نتیجہ نہیں پیدا کرتی۔ بر نمازی نیک نہیں ہوتا۔ ہرمسجد کا ماحول ہر دوسری مسجد کے ماحول کے مساوی نظر نہیں آتا۔اس لئے کہ زندگی اور زندگی کے تقاضے یکساں نہیں۔

نیت بدل جائے تو نیک عمل نیک نہیں رہتا۔ انسان اندر سے منافق ہو' تو اس کا کلمہ تو حید کلمہ تو حید نہ ہوگا۔ ہر چند کہ کلمہ تو حید وہی ہے۔ قرآن بیان کرنے والے اور قرآن سننے والے اگر متقی نہ ہوں' تو قرآن فہی سے وہ نتائج کبھی نہیں پیدا ہوں گے' جوقرآن کا منشاء ہیں۔

الله کریم کا ارشاد ہے کہ اگر منافق حضور اکرم علی کی نبوت کی گوائی دیں' تو بیہ بیان ہر چند کہ سچا ہے' لیکن منافق حجوث بول رہے ہیں۔اسلام کے دشمن اگر مسجد بنا نمیں تو وہ مسجد گرا دی جائے۔اس سے مساجد کا احترام مجروح نہیں ہوتا' بلکہ اس کے برعکس بیہ مساجد کے احترام کا ہی عمل ہے۔

اگر مساجد میں عبادت جاری ہے اور اہل محلہ کی معاشرتی زندگی میں اصلاح کاعمل نہیں پیدا ہوتا۔ تو ایسی عبادت قابل غور ہے۔ نماز کا مدعا صرف نماز اوا کرنا ہی نہیں ' بلکہ نماز کے انداز اور مفہوم کو زندگی میں رائج کرنا ہے۔ اگر زندگی ساجی قباحتوں میں بدستور گرفتار ہے اور نماز بدستور اوا کی جارہی ہے ' تو ایسی صورت حال پر بڑا غور ہونا چاہئے۔ مثلاً ایک عابد ڈاکٹر مریضوں کے حق میں شیحے نہیں ' تو اس کیلئے' اس کی عبادت منفعت نہ لائے گی۔ اس طرح اگر ہم تمام شعبہ ہائے حیات میں زندگی کے فرائض اوا نہ کریں اور معبود کی عباد تیں جاری رکھیں۔ تو بیہ منشائے

عبادت نہیں۔ منشائے عبادت یہ ہے کہ فرائض حیات بھی ادا کئے جائیں اور معبود کی عبادت بھی جاری رہے۔

اگر اولاد کی پرورش فرض ہے تو اولاد کیلئے صحت مند ماحول مہیا کرنے کا عمل عبادت ہے۔ ایک دوسرے کا احترام عبادت ہے۔ خالق کے اعمال کا احترام عبادت ہے۔ خالق نے یہ کا نئات تخلیق فرمائی۔ انسان تخلیق فرمائی۔ انسان تخلیق فرمائی۔ انسان کی احترام تخلیق کے حوالے سے فرض ہے اور دین کے حوالے سے ان کی اصلاح عبادت ہے۔ کا فرکو دعوت اسلام دینا عبادت ہے۔ یہ وغیرہ۔ ان کا احترام تخلیق کے حوالے موت محبت ہے دی جائے یا تو ت ہے دی جائے ، مفہوم کا فرکی اصلاح ہے۔ منشائے اصلاح ہی عبادت ہے۔ یہ وعوت محبت ہے دی جائے یا تو ت ہے دی جائے ، مفہوم کا فرکی اصلاح ہے۔ منشائے اصلاح ہی عبادت ہے۔ یہ اللہ کیلئے دعوت عمل صرف الله ہی کیلئے ہو' تو عبادت اور اگر اس میں انا یا نفس شامل ہو جائے تو

عبادت ندرہے گی۔غورطلب بات رہے کہ جب عبادت وہی ہے معبود بھی وہی ہے تو بتیجہ وہی نہیں۔ کیوں؟

آج مسلمانان عالم اپنی عبادات کے باوجود اقوام عالم میں بسماندہ ہیں۔ کیوں؟ اگر اللہ کا پسندیدہ
دین اسلام ہی ہے اور اس میں شک نہیں کہ ہے اور ہم مسلمان ہیں اسلام قبول کرنے والے تو ہماری زندگ ہمارے مارک خرد کے مارے مارک کرنے کا کہ بچھ نہ ہمارے ماک سے قریب ہونے کے دعویٰ کے باوجود آسانیوں سے محروم ہے تو ہمیں سوچنا پڑے گا کہ بچھ نہ

کے کہیں نہیں بگاڑ ہے۔ یانی کہیں مرر ہا ہے۔

مسجد افضیٰ مسلمانوں کیلئے ہی نہیں' اللہ کیلئے بھی محبت کی ایک یادگار ہے۔ یبودیوں کے قبضے میں سجہ انتہ کیلئے ہی نہیں (نعوذ باللہ)۔ یہے نہ کھے ہیں نہیں۔ ہے۔ ہم بے بس ہیں۔ اللہ تو بے بس نہیں (نعوذ باللہ)۔ یہے نہ پھے ہے 'کہیں نہ نہیں۔

خانہ کعبہ مقام امن ہے۔ اس میں ایک شخص دعویٰ کرتا ہے کہ وہ مہدی ہے۔ مار دیا جاتا ہے۔غور طلب بات یہ ہے کہ اگر اس نے جموٹ بولا تو خانہ کعبہ میں بولا۔ اگر وہ آل ہوا تو خانہ کعبہ میں۔ دونوں حالتیں اسلام کے دعووں کیلئے قابل غور ہیں۔

ہم عمادت کرتے ہیں۔ دعا تمیں ماسکتے ہیں۔ نیک اعمال کرتے ہیں الیکن زندگی مشکلات سے باہر نہیں نکلتی ۔ کیوں؟

مسلمانوں کے پاس سب سے زیادہ دولت ہے اور مسلمان ہی سب سے زیادہ غریب ہیں اور پھر بھی دہ مسلمان ہیں۔ اخوت کا درس اور چیز ہے اور اخوت کاعمل اور۔مسلمانوں کیلئے تیل کے چیشے ہیں سرچیشے ہیں ادر مسلمانوں کے پاس چراغ کیلئے تیل نہیں۔

اگراعمال یہود بوں کے سے ہوں اور عبادت مسلمانوں کی می ہو' تو نتیجہ کیا ہوگا؟

محمد بن قاسم کا حملہ اس لئے ہوا کہ مسلمان خواتین کی بے حرمتی ہوئی تھی۔محمد بن قاسم جلال خداوندی بن کر ناموں ملت کے تحفظ کیلئے تشریف لائے۔آج اگر مسلمان مرد ہی مسلمان خواتین کی بے حرمتی فرمائیں' تو محمد بن قاسم کہاں ہے آئے اور کیا کرے؟ بے بسی ہے!!

عبادت کے مفہوم کی وضاحت میں علامہ اقبال نے کیا خوبصورت اشعار فرمائے ہیں۔

ایک ہی صف میں کھڑے ہو گئے محمود و ایاز
نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز
بندہ و صاحب و مختاج و غنی ایک ہوئے
تیری سرکار میں پہنچے تو سبحی ایک ہوئے

کتناروح پرورمنظرہوگا'غزنوی وایاز ایک ہی دربار میں یکساں حالت میں موجود ہیں۔آ قاوغلام کی تقسیم ختم ہوگئی۔ بیرعبادت کی اصل ہے۔

اب سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ اگر منشائے عبادت آقا وغلام کی تقسیم ختم کرنا ہے' تو کتنی دیر کیلئے؟ صرف نماز میں؟ یہی عبادت کی اصل ہے اور یہی عبادت ہے محرومی ہے کہ ہم صرف نماز میں بندہ و صاحب کی تقسیم ختم کرتے ہیں اور زندگی میں بیفرق جاری رہتا ہے۔

اگر عبادت کی حالت زندگی میں رائج ہوجائے و عبادت کے نتائج حاصل ہو سکتے ہیں۔ غر نوی اور ایاز کی تقسیم ختم کرنے کیلئے عبادت فرض کی گئی اور ہم نے محود اور ایاز کے درجے قائم رکھ کر عبادت اوا کی اس لئے عبادت کی برکت زندگی میں شامل نہ ہو تکی۔ ایک آ دمی آئے میں طاوٹ کرتا جارہا ہے اور عبادت بھی کرتا جارہا ہے۔ وہ نہ یہ کام جوڑتا ہے نہ وہ نتیجہ سامنے ہے۔ ایک انسان جھوٹا ہے اور سچا کلام سنایا جارہا ہے۔ بتیجہ کیا ہوگا۔ متی نہ ہوتو انسان قرآن سے فلاح نہیں پاسکتا۔ ایک کافراگر قرآن پڑھ لے تو مومن نہیں ہوجاتا۔ تقوی شرط ہے ہوایت کیلئے۔ حضور اکرم علی کے خات طیبہ ہمارے سامنے ہے۔ آپ علی کامر تبداس کا کنات کے تمام مراتب

ے بلند۔ آپ علی کے زات گرامی باعث تخلیق کا کنات ہے۔ آپ علی پر درود وسلام ہو۔ آپ علی نے اپنے منصب کی بلند ہوں کے باوجود اپنی زندگی کو اپنے جان شاروں کی زندگی کے برابر رکھا۔ آپ اللہ کے باس تشریف لے منصب کی بلند ہوں کے باورلباس میں پیوند ہے۔ آپ علی نے نے بھی اپنے پاس مال جمع نہ رکھا ' بلکہ آپ ملک نے دو وقت کا کھانا محفوظ رکھنا بھی پیند نہ فرمایا۔

عبادت کی تا چیر حاصل کرنے کیلئے بیضروری ہے کہ عابدوں پر زندگی کی نوازشیں کیسال ہوں۔ اگر ناہموار معاشی' ساجی اور معاشرتی زندگیاں ایک جگہ کیسال عبادت کے عمل میں مصروف رہیں اور سالہا سال رہیں تو بھی نتیجہ کیساں نہ نکلے گا۔ بلکہ کچھ نتیجہ نہ نکلے گا۔ ہماری عبادت اپنے تواب سے محروم ہے' اس لئے کہ ہماری زندگی کیساں مواقع سے محروم ہے۔

سیم کا مال چین کر نج کرنے والا ظالم حج کے ثواب سے کیوں نہ محروم رہے۔مسلمانوں کا حج مسلمانوں کیلئے وہ بتیجہ نہیں بیدا کر رہا' اس لئے کہ حج کے موقع پرتمام خرید وفروخت اس مال کی ہوتی ہے' جو یہودیوں کا بنا ہوا' جہاز ان کے بنے ہوئے' سامان ان کا بکتا ہے۔ یعنی حج بمارا اور ثواب ان کو۔ ہم غیرمسلم معاشرے کی بنی ہوئی اشیاء خریدنے سے کیوں گریز نہیں کرتے؟

عبادت کے تواب کو مسلمانوں کیلئے وقف کر دینا بھی عبادت۔ دل مومن نہ ہوتو عبادت کس کام کی؟

ول سے اللہ کو ماننا ہی عبادت ہے۔ مشکلات پر صبر کرنا عبادت ' نعمتوں پر شکر ادا کرنا عبادت ' اپنی منشا کو منشا کے تابع کرنا ہی عین عبادت ہے۔ محروم اور مظلوم کو حق دلا نا عبادت ہے۔ اپنی زندگی کو بے ضرر بنانا عبادت کی ابتداء اور زندگی کو منفعت بخش بنانا اس کی انتہا۔ انسان جتنا اللہ کے قریب ہوگا ' اتنا ہی مخلوق پر مہر بان ہوگا۔

یہی اصل ہے کہ جو اللہ کے حبیب علی ہیں ' اللہ کے انتہائی قریب ہیں۔ وہی کا نئات میں سب کیلئے رحمت ہیں۔ اللہ کے انتہائی قریب ہیں۔ وہی کا نئات میں سب کیلئے رحمت ہیں۔ اللہ کی عبادت ہمیں مخلوق پر شفیق بناتی ہے۔ مخلوق پر ظلم کرنے والا ' ان سے دھوکا کرنے والا ' ان کی خوراک میں ملاوٹ کرنے والا بقتر ب اللہی کا دعویٰ کرے ' تو میں ملاوٹ کرنے والا تقرب اللہی کا دعویٰ کرے ' تو میں ملاوٹ کرنے والا تقرب اللہی کا دعویٰ کرے ' تو یہ دعویٰ دلیل ہے محروم ہے۔

|      |                | ¥       |      |               |
|------|----------------|---------|------|---------------|
| رسته |                | حيال چل | عجب  | اک            |
| رسته | سگيا           | بدل     | حلتے | حلت           |
| میں  | نگاهوں         | مری     | تقعا | آسال          |
| رسته | ں گیا          | جب نگا  | ے    | يا <i>وَل</i> |
|      | z <sup>2</sup> | ռ☆☆     |      |               |

# خوش نصيب

یہ فیصلہ کرنا مشکل ہے کہ خوش نصیب کون ہے۔ کی بڑے خوش نصیب کی زندگی کا جائزہ لیں تو معلوم بوسکتا ہے کہ خوش نصیب ہیں۔ وہ لوگ جن بوسکتا ہے کہ خوش نصیب ہیں۔ وہ لوگ جن کی زندگی دوسروں کیلئے ایک مثالی نمونہ ہے۔ جن کا ذکر بھی اہل فکر حضرات کیلئے سکون و برکت کا ہاعث ہے۔ منظر دکھے اور کیا کیا منزلیں مطے کیں۔ ایک پنجبر میٹے کی جدائی میں روتے روتے بیائی ہے محروم ہوگئے۔ تغیر منظر دکھے اور کیا کیا منزلیں مطے کیں۔ ایک پنجبر میٹے کی جدائی میں روتے روتے بیائی ہے محروم ہوگئے۔ تغیبر ہیں اور میٹے ہے جدا اور بیٹا بھی پنجبر۔ بیٹے کی پنجبری کی ایتداء کو کس میں گرنے ہے ہوتی ہے۔ خوبصورت اور خوب بیرت پنجبر، بھائیوں کے نارواسلوک سے آشا اور پھر بازار مصر ہے اور پنجبر کو بچا جا رہا ہے اور پھر الزام خوب بیرت پنجبر، بھائیوں کے نارواسلوک سے آشا اور پھر بازار مصر کے قید خانے میں۔ جب حال ہے۔ علم آئی اور قید خانہ کی صعوبت، معصوم ہیں، لیکن مقید۔ مصر کا مالک مصر کے قید خانے میں۔ جب حال ہے۔ علم آئی اور قید خانہ کی صعوبت، معصوم ہیں، لیکن مقید۔ مصر کا مالک مصر کے قید خانے میں۔ جب حال ہے۔ علم آئی اور قید خانہ کی صعوبت، معصوم ہیں، لیکن مقید۔ مصر کا مالک مصر کے قید خانے میں۔ جب حال ہے۔ علم آئی اور قید خانہ کی صعوبت، معصوم ہیں، لیکن مقید۔ مصر کا مالک مصر کے قید خانے میں۔ جب حال ہے۔ علم قدر کی حقید ہے۔ خوش نصیبی کی انتہا ہے۔ مقرب خوش نصیب پنجبر۔ کوش نصیب پنجبر۔ کوش خوش نصیب کی خوش نصیب کی خوش نصیب کی مقید ہے۔ بی نہ نہو، تو کیا بیٹا، جانے دولہروں کے متک ہیں۔ بیت بیا اور خوش نصیب ہیں، اس لئے خاموش رہے ہیں۔ نبوت سلامت رہتی ہے اور زندگی خوش نصیبی میں۔ اس کے خاصور سے ہیں۔ نبوت سلامت رہتی ہے اور زندگی خوش نصیبی میں، اس لئے خاموش رہتے ہیں۔ نبوت سلامت رہتی ہے اور زندگی خوش نصیبی میں۔

ایک اور پنیبر مجھلی کے پیٹ میں 'نبوت لئے' تقرب لئے 'خوش نصیبی ہے' لیکن مجھلی کا پیٹ بھی ہے۔

کی پنیمبر کو آرے میں چیر دیا جاتا ہے' اُف نہیں کی جاتی ' کیونکہ اُف کرنا خوش نصیبی کے خلاف ہے۔

ہے۔ کتنے پنیمبروں کا ذکر کیا جائے۔ ایک پنیمبر گھر سے بے گھر۔ بادشاہ وفت سے مقابلہ' دولت والے کے خلاف۔ بادشاہت والے ' مبلانت والے ' دبد بے والے ' انسان کے خلاف ایک پیفیبر' جس کے پاس مال وزر نبیس' تخت و تاج نہیں' بس صرف خوش نصیبی ہے۔ بادشاہ دریا کی موجوں میں غرق ہوتا ہے اور پیفیبر کو آسودہ منزل کردیا جاتا ہے۔ پیغیبر کامشن پورا ہوگیا' خوش نصیبی ہے۔ بردا نصیب ہے۔

اور پیمبروں کے ذکر میں اس آخری رسول اللی 'عزت و شوکت والے پیارے نبی یعنی حضور اکرم اللی کا ذکر کیے نہ آئے ' آپ سے زیادہ دنیا میں کون خوش نصیب ہوسکتا ہے۔ ایک طرف اللہ اور اس کے فرشتے آپ پر درود وسلام اور کے فرشتے آپ پر درود جیجے ہیں ' دوسری طرف دنیا میں آپ اللہ کے جال نار آپ اللہ کے پر درود وسلام اور نعت کے ہدیے پیش کرتے ہیں۔ آپ اللہ ایے خوش نصیب ہیں کہ اپ تو اپ ' بیگانے بھی آپ کوعقیدت

کنذرانے پیش کرتے ہیں۔ آپ آلیہ اسے خوش صیب ہیں کہ جوآپ آلیہ کا غلام ہوگیا' وہ بھی خوش نصیب کر دیا گیا۔ لیکن غورطلب بات ہے کہ آپ آلیہ کی زندگی کس کس راہ سے گزری۔ آپ آلیہ پر کیا کیا وقت آیا۔ کون کون سے مراحل آئے۔ آپ آلیہ سلطان الانبیاء ہیں اور آپ آلیہ پر کوڑا پھینکا گیا۔ آپ باعث تخلیق کا کنات ہیں اور آپ آلیہ نے کہ کیا گیا۔ آپ باعث تخلیق کا کنات ہیں اور آپ آلیہ نے کہ کا کر دی گئی۔ جمرت پر مجبور ہو گئے۔ آپ آلیہ نے کہ پوند والا این بہنے والے خون سے انہی کفار کیلئے دعا کی تکھیں۔ کسی پر لعنت نہ جبی ۔ خوش نصیبی کی انتہا ہے کہ پوند والا لباس زیب تن ہے اور آسانوں سے بلاوا آتا ہے کہ اللہ اپنے خاص بندے کو آج سیر کرائے گا۔ کیا کیا نہ دکھائے گا' کیا کیا نہ بنائے گا۔ کیا کیا نہ آتا ہے کہ اللہ اپنے خاص بندے کو آج سیر کرائے گا۔ کیا کیا نہ دکھائے گا' کیا کیا نہ بنائے گا۔ کیا کیا نہ آتا ہے کہ اللہ اپنے خاص بندے کو آج سیر کرائے گا۔ کیا کیا نہ کے بھی جلوے آشکار ہول گے۔ است کیلئے دعا کی منظور ہوں گی' رفعتوں کی مسافت طے ہوگی' قاب توسین کے بھی جلوے آشکار ہول گے۔ امت کیلئے دعا کی منظور ہوں گی' رفعتوں کی مسافت طے ہوگی' قاب توسین بیکہ اس سے بھی آگے۔ جلوہ' جلوے کے روبرو ہوگا۔ انسان اللہ کے قریب ترین ہوگا۔ انسان اللہ کے قریب ترین ہوگا۔ ایا قرب کہ نہ بھی ہوا نہ کسی کو حاصل ہوگا' لیکن لباس میں پوند رہے گا۔ خوش نصیبی وجود کا ظاہر نہیں' وجود کا باطن ہے۔

یہ بات ہمیں سمجھ میں نہیں آسکتی کہ امام حسین کیوں خوش نصیب ہیں۔ آپ پر کر بلاگزری اور سے بہت بری کھن منزل تھی۔ کیا کیا نہ ہوا۔ کون ساخم تھا جو نہ ملا ہو۔ کون سا مرحلہ تھا 'جو نہ آیا ہو۔ مراحل ہی مراحل 'مصکل ہی مشکل ہی مشکل ہی مشکل ہی مشکل کشا اور بیہ ابتلا۔ مالک ذوالفقار کے اور پھر جلوے گردش روزگار کے۔ بڑے نصیب کی باتیں ہیں۔ تا ہے تیے نی نے زمین پر ہونے والا آسانی محرشہ۔ خود تماشا و خود تماشائی۔ مجب صورت حال ہے۔ خوش نصیبی کی شرح دلیذ ہرا ہے خون سے رقم کررہے ہیں۔ سید الشہد او نے خوش نصیبی کو وہ رنگ عطا کیا کہ کہنے والے برملا کہدا تھے۔

حقا كم بنائے لااللہ است حسينً

یہ سب حسین اوراق ہیں 'خوش نصیبی کی کتاب مقدس کے۔ یہ سب مقطعات ہیں 'خوش نصیبی کی الہامی کتاب کے۔ کون جانے اور کون سمجھے۔ علم کے خلی نزانواں کی تنجیاں ہیں 'ان خوش نصیبوں کے پاس ساقی کوثر ہیں اور دریا کے کنارے پر پیاسے ہیں۔ یہ سب راز ہائے سر بستہ کی کرشمہ کاریاں ہیں۔ آئ کا انسان کیا جانے کہ خوش نصیبی کیا ہے۔ آج کسی کوغر بی اور پنجبری اکٹھی مل جائے تو وہ پنجبری سے استعفیٰ وے انسان کو دولت اور خدا میں سے ایک کو چننا پڑے ' تو وہ دولت قبول کر لے گا۔ دل اور شکم کا قصہ تو اقبال نے فرما دیا کیے۔

ول کی آزادی شهنشانی تشکم سامان موت

آج کا انسان مرف دولت کوخوش نعیبی سمحت ہے اور یہی اس کی بذهبی کا فبوت ہے۔ آج کا انسان یا مسلمان زندگی فرمون کی پہند کرتا ہے اور ماقیت موسیٰ کی۔ بدسست ہے آج کا انسان۔ آسائشوں کا کرانارا مسلمان زندگی فرمون کی پہند کرتا ہے اور ماقیت موسیٰ کی۔ بدسست ہے آج کا انسان۔ آسائشوں کا کرانارا مسلمان زندگی فرمون کی پہند کرتا ہے اور ماقیت موسیٰ کی ہاری میں کراور باہے۔ اس کا دل بھر چکا ہے انسین اس کے لیائشوں کی بیاری میں کراور باہے۔ اس کا دل بھر چکا ہے انسین اس سے

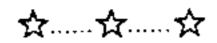
۔ 6 ن میں قبقے روش میں۔ وہ لذت وجود کی لعنت میں گرفتار ہے۔ اسے کسی بڑنے مقصد سے تعارف نہیں۔ وہ سرف شچریاں ہی بنا تا ہے اور پھرکلین بولڈ ہو کر رخصت ہوتا ہے۔

آئے ترقی کو مدعائے حیات سمجھا جا رہا ہے۔ ترقی کیسی ترقی کس سے ترقی کس پرتی ۔ خوراک کی بہائے دوائی کھانے والا انسان کیا ترقی کرے گا۔ آسان زیر قدم آمیا۔ آسانوں کی راہ ڈھونڈ نے والا ول کی دوائی کھانے والا انسان کیا ترقی کرے گا۔ آسان زیر قدم آمیا۔ آسانوں کی راہ ڈھوٹ کے دیات سے بے خبر۔ خوش کی دنیا ویران کر چکا ہے۔ انسان سے اجنبی ہے۔ اپنے آپ سے بیکانہ مقصد حیات سے بے خبر۔ خوش نمیس کے منہوم سے نا آشنا۔

خوش تھیبی کسی شے کا نام نہیں ' ساجی مرتبے کا نام نہیں ' بینک بیلنس کا نام نہیں ' بڑے بڑے مکانوں کا نام نہیں۔ خوش نسیبی صرف اپنے نصیب پر خوش رہنے کا نام ہے۔ کوشش ترک کرنے کا مقصد نہیں۔ کسی خوش نصیب نے آت تک کوشش کر کے نام ہو نصیب نے آت تک کوشش کر کہ نہیں گا اسان ہو اصیب نے آت تک کوشش کر ذندگی بھی آسان ہو اور موہ دنیا بھی اور وہ دنیا بھی بہتر۔ ایسی زندگی کہ ہم بھی راضی رہیں اور ہماری زندگی ہو خدا بھی راننی ہو۔

خوش نصیبی ایک متوازن کا نام ہے نہ زندگی ہے فرار ہونہ بندگی ہے فرار ہو۔ ایک ایسا انداز کہ نہ لا کی ہونہ تنوی ' نہ بخل ۔ لا لجی انسان چیے گنتار ہتا ہے' جمع کرتا ہے اور آخر کارعذاب کی گرفت میں آجاتا ہے۔ تنجوس اپنی دولت کے استعال کا تھم نہیں اور بخیل اپنی دولت کے استعال کا تھم نہیں اور بخیل اپنی دولت کے استعال کا تھم نہیں اور بخیل اپنی دولت سے کسی کو پھے نہیں دیتا۔ وہ ایسا سورج ہے' جس کی روشی نہیں۔ ایسا دریا ہے' جس میں پانی نہیں' ایسا انسان ہے' جس میں انسان نہیں۔ ایسا دریا ہے' جس میں انسان نہیں۔

خوش نعیب انسان حق کے قریب رہتا ہے۔ وہ ہوس اور حسرت سے آزاد ہے۔ وہ فاکے دلیں میں بقا کا مسافر ہے۔ اس کا دل جلوہ پر نور ہے معمور ہے۔ وہ اپنے آپ پر راضی 'اپی زندگی پر راضی 'اپنے حال پر راضی 'اپنے حالات پر راضی 'اپنے خوش راضی 'اپنے خدا پر راضی اور ہمیشہ ہمیشہ کیلئے راضی 'سلام ہے خوش نمیبوں کی خدمت میں!!



### اختلاف

جب تک رات اور دن قائم جیں' اختلاف قائم رہےگا۔ اختلاف ہی شاید زندگی ہے' زندگی کاحسن ہے' زندگی کاحسن ہے' زندگی کاحسن ہے' زندگی کا دوام ہے۔ خالق نے تخلیق کا ئنات میں اختلاف لیل ونہار ہی نہیں' اختلاف عقائد' اختلاف مزاج' اختلاف مشاہرات بلکہ اختلاف حالات کو تخلیق فر ما کرفن تخلیق کے کمالات کا اظہار فر مایا ہے۔

کے عالم میں!!

ہاڑ ہیں کہ میخوں کی طرح گڑے ہیں۔ چٹانیں ٹھوں' قوی عزم کی طرح اہل' اپنی جگہ قائم و دائم اور پھر پہاڑوں کے دامن ہیں وادیاں حسین وجمیل' دریا رواں دواں اور پھر میدان بچھونے کی طرح کشادہ اور پھر صحرا اور سرندر۔ پیاسے صحرا اور لبریز سمندر' عجب عالم ہے۔ حسن ہی حسن' جلوہ ہی جلوہ اور اختلاف ہی اختلاف!!

تیز ہوا کمیں' خاموش فضا کمیں' بلند آسان' متحرک اجسام' منور سیارگان' تاریک راتوں میں روثن قمر' ورخشندہ ستارے اور پھر سورج' بقا اور فنا کا بیک وقت پیامبر' سب اختلافات زیست کے حسین کر شے ہیں۔ دونق حیات اختلافات کے دم سے ہے۔ گرمئی بازار نیز بھی اشیاء کے باعث ہے۔ شعور کی پختگی اور دنال کی بلندی اختلاف شعور اور اختلاف رائے سے ہے۔

عقیدے کی پختلی اختلاف عقیدہ کی برداشت کا نام ہے۔ نا پختہ عقیدہ چھوٹے برتن کی طرح جلا گرم

ہو جاتا ہے۔ سب سے قوی عقیدہ اس ذات گرامی کا ہے، جو کا نات کے ہرانیان کیلئے رحمت کا پیغا ہر ہے۔
سلام ہواس ذات پر جوسب کی سلامتی کی خواہاں ہے، جس نے کسی کیلئے بددعا نہیں کی، جو ہرزخم کیلئے مرہم ہے،
جو ہر دل سے پیار فرماتی ہے، جس کے پاس شفقتوں کے فرانے ہیں، جس نے کم ظرفوں کو عالی ظرف بنایا، جس
نے اختلاف برداشت نہ کرنے والوں کو صبر و استقامت کی منزلیس عطا فرمائیں۔ بلند عقیدہ بلند دروازوں کی ضد
طرح آنے والوں کے استقبال میں کشادہ رہتا ہے۔ محبت نہ ہوتو عقیدہ بلند نہیں ہوسکتا اور محبت نفرت کی ضد
ہے۔ عقیدوں سے نفرت انسانوں سے نفرت ہے اور انسانوں سے نفرت خالت کی محبت سے محروم کر دیتی ہے۔
اس کا مطلب ہرگز یہ نہیں کہ سب عقائد درست ہیں، قطعا نہیں۔ درست عقیدے والا نادرست عقائد
کو محبت سے بدل دیتا ہے۔ نفرت اور غصہ عقیدوں کی اصلاح نہیں کر سکتے۔ جس دل میں نفرت پر درش پائے، وہ خود عقید سے جروم ہو جاتا ہے۔

یہ بات ذرا پیچیدہ ی ہے ایے غور کریں:

عقیدے کی طرح سیاست میں اختلاف رائے حیات سیاست ہے۔ مخالف رائے کو جاہ کرنے کی آرزوکرنے والا دور عارضی رہتا ہے۔ جوزبانہ تاریخ میں داخل نہ ہو' وہ چاہے کتا طویل ہو' عارضی ہوتا ہے۔ ہر انسان کو رائے وینے کا حق ہے' رائے رکھنے کا حق ہے' زندگی گزارنے کا حق ہے۔ ہمارا مخالف ہی تو ہمارا جُبوت ہے اور وہی ہماری تقویت بھی اپنے اپنے مدار میں گروشیں کرنے والے لامحدود ستارے آسانوں کی روفقی ہیں۔ اس طرح دوسرا ہیں۔ اس طرح کو روسرا ہیں۔ اس طرح دوسرا اس طرح کو ایک ایک رائے کو معتبر اور مستند بھتا ہے۔ اپنا احترام مقصود ہو' تو اختلاف رائے کا بھی احترام ہونا چاہے۔ اس میں رائے کو معتبر اور مستند بھتا ہے۔ اپنا احترام مقصود ہو' تو اختلاف رائے کا بھی احترام ہونا چاہے۔ اگر میں رائے کو آب و کھی اس میں احترام کرنا چاہے جودن کو تارے و کھتا ہے ..... ہر چند کہ دونوں یا تیں بطا ہرنامکن ہیں۔

ہم اپی خوش فہمی کوآ گہی کہتے ہیں اور دوسروں کی آگہی کو غلط فہمی .....تعجب ہے۔ یوم حساب سے پہلے ہم ایک دوسرے کی عاقبت خراب کرنے میں مصروف ہیں۔ ہم خود کو جنت کا مکین سبحصتے ہیں اور دوسروں کو دوزخ کا ایندھن . .... حالانکہ معاملہ اس کے برعکس بھی ہوسکتا ہے۔

ہم خود کو اہم بلکہ بہت ہی اہم سمجھتے ہیں۔ ہم اپنے خیالات میں خود کو وی آئی پی سمجھتے ہیں۔ یہ ہماری کم ظرفی ہے۔ سیاست میں ہم اپنی جماعت کو محب وطن سمجھتے ہیں اور دوسری جماعتوں کو غدار۔ اپنی رائے پر مغرور ہونے والے انسان صحت رائے سے محروم ہو جاتے ہیں۔ ان پراصلاح کے دروازے بند ہو جاتے ہیں۔ وہ بحول جاتے ہیں کہ وہ انسان ہیں۔ خطا ونسیان ظلم و جہالت کے پہلے!!

اختلاف کا احترام کرنا جائے۔ مخالف کی اصلاح محبت سے کی جائے 'مروت سے کی جائے۔ مخالفت شعور میں نکھار پیدا کرتی ہے۔۔۔۔ بادمخالف بلند پروازی کا زینہ ہے۔ اختلاف ہی بے قراری پیدا کرتا ہے۔ اختلاف کے دم سے زندگی جمود سے نکل کرتحر کی بنتی ہے۔ حرکت زندگی ہے' جمودموت۔ اختلاف انقلاب وارتقاء کا ذریعہ ہے۔

ہرآ تھے میں آنسو یکساں ہیں' ہردل کی دھڑکن ایک ہے' ہر ماں کی ملتا ایک۔ ہرمسافر ایک ہی سفر پر ہوا۔ ہر آرزو ناتمام ہے۔ ہرآ غاز ایک سے انجام پرختم ہوگا۔ رنگا رنگ جلو ہے' ہمہ رنگ نظار ہے سن اختلاف کے دم ہے ہیں اور بیا ختلاف اس وقت تک ختم نہیں ہوتا جب تک جو رنگ کا جلو ہ نظر نہ آئے۔ بے رنگ روشن کے سب رنگ ہیں۔ سات رنگوں کے جلو ہے دراصل سفید رنگ کے دفریب روب ہیں۔ کثرت اس وقت تک مجھ میں نہیں آتی ' جب تک وحدت آشنائی نہ ہواور وحدت اس وقت تک مجھ میں نہیں آتی ' جب تک وحدت آشنائی نہ ہواور وحدت اس وقت تک مجھ میں نہیں آتی ' جب تک وحدت آشنائی نہ ہواور وحدت اس وقت المقا ہے دراختلاف جاب ہے اور بیر جاب اس وقت المقا ہے جب اختلافات بیدا فرمانے والے کافضل شامل حال ہو'نہیں تو نہیں۔

# السلام عليكم

یہ عجیب بات ہے کہ تنج محفی آشکار نہ ہوا تو سینے کیمے کبلائے۔ بات دعویٰ کی نہیں ' بات احساس کی ہے اور احساس کسی مزید مشاہدے کامخان نہیں ہوتا۔ احساس اپنا جموت آپ ہے۔ جب ہم وادی احساس میں قدم رکھتے ہیں ' تو بس اس سے نکانا ہمارے بس میں نہیں رہتا۔ ہم احساس کو قابو کرتے ہیں اور احساس ہمیں قابو کر لیتا ہے۔ احساس شاید اپنی بی آ داز میں اپنا نو خہص ہے اور اپنا تصیدہ بھی۔ اس آ داز کو بعتنا بند کرو' یہ اتی بی سر بلند ہوتی ہے۔ یہ آواز بی طلسم ہوشر با ہے۔ یہ آ واز آ و و فغان نیم شب کا پیغام بھی لاتی ہے اور حرف رائے گاں بھی نوشت کرتی ہے۔ فاموثی میں' رات کے سانوں میں یہ آواز آور و جھے ہولئے دو۔ میں مرکئی تو ہم بھی مرجاؤ گے۔ آواز ہی ہوتی ہولئی ہے۔ آواز فاموش نہیں ہوسکتی۔ آواز ہمیشہ ہولے گی۔ مرجاؤ گے۔ آواز ہی بند ہو جا کیس تو سمجھ لیجئے کہ کوئی سانے گزر رہا ہے۔ آواز فاموش نہیں ہوسکتی۔ آواز ہمیشہ ہولے گی۔ تنہائی میں' محفل میں زندگی میں' زندگی کے بعد۔ آواز قائم رہتی ہے۔ زندگی ایک آواز سے شروع ہوتی ہے۔ آوازوں کو خاموش کرنے کی خواہش کھے دیر کیلئے کامیاب ہوسکتی ہے لیکن پھرایک ایسا وقت آتا ہے کہ فاموثی بذات خود ہی آواز وی خاموش کرنے کی خواہش کھے دیر کیلئے کامیاب ہوسکتی ہے لیکن پھرایک ایسا وقت آتا ہے کہ فاموثی بذات خود ہی آواز سے باس میں کوئی الجھاؤئیں۔ سامع کا شوق بی فاموثی کو گویائی عطا کرتا ہے۔

تو حفرات بی کبدرہاتھا کہ میں نے خاموش ہی رہنے کا فیصلہ کر لیا تھا اور پھرید فیصلہ بھی پورا نہ ہوا۔ دنیا صبر کا کھونٹ بھی تونبیں چینے دیتی۔ ہمارا آخری کالم شاید''انظار' ہی تھا اور انظار ہی قائم ندرہ سکا۔انظار کوموت ہے زیادہ شدید کہا گیا ہے' اس لئے کہ انظار اور موت دونوں ہی فراق کو خاموش کر دیتے ہیں' لیکن انظار خاموش نہیں رہنے دیتا۔انظار دصال کی آرزو میں فراق ہے گزرنے کا تجربہ ہے اور یہ تجربہ اشکوں سے تحریر ہوتا ہے۔

میں نے پہلے ہی عرض کیا ہے کہ ہم سب انتظار میں ہیں۔ آئی محنتوں کے معاوضے اور اپنے اعمال کی عبرتیں عاصل کرنے کیلئے ہم منتظر ہیں۔ فدا وہ وقت ندلائے کہ معاوضے عبرتیں بن جائیں۔ وقت بدلا ہوا ہے۔ زمانے کا رنگ بدل کیا ہے۔ رگوں میں خون کی گردش کی رفتار بدلی ہوئی ہے۔ مزاج فلک برہم ہے۔ صاحبان بصیرت غور کیوں نہیں کر دہے کہ کیا ہے۔ رگوں میں خواجگ بندہ پر دری ہے الگ ہوجائے 'وہ دور بدنصیب کہلاتا ہے۔ اس امانت فانے سے حاصل کی ہوئی ہر چیز میں جوجائے وہ دور بدنصیب کہلاتا ہے۔ اس امانت فانے سے حاصل کی ہوئی ہر چیز میں جھوڑ کر رخصت ہوتا ہے اور ہم ایسانہیں چاہتے۔ ہم بحثیت قوم ایک ایسے مسافر کی طرح ہیں 'جس کا اٹا ثداس کے سفر

میں رکاوٹ ہے۔ وہ اٹا ثنہیں چھوڑتا اور نتیجہ بینکلتا ہے کہ سفر کاعزم اس سے چھن جاتا ہے۔ مسافر سفر نہ کرے 'تو منزل سے محرومی ہی اس کا نصیب بن کے رہ جاتی ہے۔ محرومی ہی اس کا نصیب بن کے رہ جاتی ہے۔

غالبًا ہم سب مجبور ہیں اور اس مجبوری میں ہی ہم اپنی اپنی منزل کی طرف گامزن ہیں۔غلام کو خلامی پند نہ ہوا تو کوئی آقا پیدائبیں ہوسکتا۔غلامی خود آقا پرور ہے' آقا ساز ہے۔ نیاز مندی ہی بے نیازی کا شبوت ہے۔ہم خود ہی کسی کو بلندی ہخشتے ہیں اور پھر اس سے اس بلندی کا فیض ما تگتے ہیں۔ہم خود ہی اپنے لئے عذاب ہیں اور خود ہی اپنے لئے ثواب ہیں اور خود ہی مسافر' خود ہی ہمسفر' خود ہی منزل اور خود ہی ممزل۔ہماری لب

بندی سے گویائی پیدا ہوتی ہے اور گویائی سے نب بندی بلکہ نظر بندی بیدا ہوتی ہے۔

تو عزیزان محرم! میں کہ رہا ہوں کہ آواز زندگی ہے۔ اگر شکلیں منٹے ہوجا کیں تو بھی ہم ایک دوسرے کو آواز ہی ہے بہچانیں گے۔ آوازوں کے سمندر میں انسان کی گویائی ڈوب جاتی ہے اور ڈو ہے ڈو ہے ہی ایک بنی آواز افق ہے گوجی ہے۔ آواز کا طلسم سب سے بواطلسم ہے۔ میں ممکن ہے کہ آوازوں کا شور ہواور زندگی کا نشان باتی نہ ہو۔ مشینیں انسانوں کی آوازیں پیش کررہی ہوں اور انسان مشینوں کی دنیا ہے نکل چکا ہو۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ہر طرف بظاہر سانا ہواور اس میں آوازیں گونی رہی ہوں۔ رات کے بولناک سناٹوں میں انسان کا ماضی گو بختا ہے ' مستقبل بولتا ہے۔ انسان ایسے پیغامات سنتا ہے جو نہ سنائی دینے والے ہوں اور وہ اجسام و کھتا ہے جو نہ دکھائی دینے والے ہوں۔ دور کی آواز آہتہ آہتہ خاموش ہو جاتی ہے۔ انسان جب آواز پاس سے سنائی و بی ہوار پاس ہی ہے آنے والے خراٹوں کی آواز آہتہ آہتہ خاموش ہو جاتی ہے۔ انسان جب انسان کو جو سندگی شور عیا تا ہے ' بولتا ہے۔ سمعنی والفاظ کے رشتوں ہے بیاز۔ آواز کی تا خیر مسلم ہے۔ ایک آواز اطاعت بیدا کرتی ہوجاتا ہے۔ بولتا ہے۔ سمعنی والفاظ کے رشتوں ہیدا کرتی ہواور ایک بعنادت۔ ایک آواز انسان کو محبوب بتاتی ہے اور آواز بی ہونیان تا پند ہوجاتا ہے۔ آواز بڑی پرتا شیر ہوتی ہوئی ہو ۔ کسی آواز شوق ۔ آواز انسان کو محبوب بتاتی ہے اور آواز بی سے انسان تا پند ہوجاتا ہے۔ آواز بڑی پرتا شیر ہوتی ہے۔ کسی آواز انسان کو محبوب بتاتی ہے اور آواز بی سے انسان تا پند ہوجاتا ہے۔ آواز بڑی پرتا شیر ہوتی ہے۔ کسی

آواز کی تا چیر مسلم ہے۔ ایک آواز اطاعت پیدا کرنی ہے اور ایک بغاوت۔ ایک آواز حوف پیدا کرنی ہے اور ایک اور ایک اور ایک اور حوف پیدا کرنی ہے اور ایک اور آواز ہوں ہے۔ آواز ہوں ہے آواز شوق۔ آواز انسان کو محبوب بتاتی ہے اور آواز ہی ہے انسان تا پہند ہوجا تا ہے۔ آواز ہوں ہوتی ہے۔ وار با کی آواز ہی سر دلبری ہے۔ کرخت آواز میں دوزخ کے گرانوں کی ہوتی ہیں۔ جنت کے کمین شیر میں خن ہوتے ہیں۔ آواز می سر دلبری ہے۔ کرخت آواز وں کی رہن (RANGE) مقرر کردی ہے۔ سب ہے بری آواز گدھے کی ہواور سب ہیاری ہے۔ وار ایک کی آواز سب ہیاری ہے۔ انسان کی ہوتی ہیاری ہے کہ اس نے تھم دے رکھا ہے کہ خبروار! کوئی آواز اس کے محبوب قابلے کی آواز سے بلند نہ ہو۔ ورشہ سب اعمال ضائع ہوجا کمیں گے۔ آپ علیہ کی آواز نے عظا فر مایا۔ اب کے مقابل دنیا کی ہرآواز کا قد بہت ہے۔ یہی راز ہے' میں اس پیغام کی ندرت ہے جو آپ کی آواز نے عظا فر مایا۔ اب آپ علیہ کی آواز بی آلیہ کی آواز نے عظا فر مایا۔ اب آپ علیہ کی آواز بی آلیہ کی آواز بی آلیہ کی آواز میں اس سب سے زیادہ آپ علیہ کی آواز بی آلیہ کی آواز کو میں والیہ کی آواز کی آواز کی آواز میں السلام علیہ کی آواز ہوں اور آسانوں میں سب سے زیادہ مقبول آواز ہے۔ آپ علیہ کی آواز ہو جانے والے مسافروں کی خدمت میں السلام علیم۔

☆

جب تک توبه کا دروازه بند نه جو کسی آدمی کو برا نه کبو!

☆

مچھوٹے آدمی کو مجھوٹا نہ سمجھو، بڑا آدمی بڑا نہ رہے کا!

## رزق

نخلوق کے خالق کا دعویٰ ہے کہ وہ زمین پر چلنے والے ہر جاندار کے رزق کا کفیل ہے۔ اس میں سب کلوق شامل ہے۔ انسان حیوان کیڑے مکوڑے مرغ و ماہی غرضیکہ ہر ذی جان اور ذی روح ابغیر کسی استعداد رزق رزق مرف یہی نہیں کہ جیب میں مال ہو ابلکہ ہماری ہر صفت رزق ہے اور ہماری ہر استعداد رزق ہے۔ بینائی رزق ہے کویائی رزق ہے خیال رزق ہے احساس رزق ہے ساعت رزق ہے وجود کی طاقت اور طافت اور طافت رزق ہے نوق برزق ہے خوشی رزق ہے کام رزق ہے محبت رزق ہے حسن رزق ہے ذوق جمال رزق ہے اور سب سے بڑی بات یہ کہ ایمان بھی رزق ہے۔

اس ہمدرنگ رزق کے نزول اور حصول کے عمل پرغور کرنے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ خالق کا دعویٰ اس ہمدرنگ رزق کے نزول اور حصول کے عمل پرغور کرنے سے یہ باس کے رزق کا انتظام کر چکا ہوتا ہے۔
سی اور دلیل کامختاج نہیں۔ وہ ایسارازق ہے کہ بچے کے پیدا ہونے سے پہلے اس کے رزق کا انتظام کر چکا ہوتا ہے۔
آسان مجھ نہیں سکتا۔ آج کا انسان جھ ٹرالو ہو گیا ہے۔ وہ شلیم سے حاصل ہونے والی تعلیم سے محروم ہو چکا ہے۔
انسان مجھ نہیں سکتا۔ آج کا انسان جھ را اور کھتا ہے تو ہے سمجھتا نہیں۔

بارش کے ساتھ رزق کا اتنا گہراتعلق ہے کہ بارش کو ہی رزق کہد دیا جاتا ہے۔ بارش کے ہونے سے اس زق کے چشنے بلکہ سرچشے جاری ہو جاتے ہیں۔ پہاڑوں اور جنگلوں میں اگنے والے ایک معمولی درخت کو میس ارت کے چشنے بلکہ سرچشے جاری ہو جاتے ہیں۔ پہاڑوں اور جنگلوں میں اگنے والے ایک معمولی درخت کو میس رزق سے بھر بور ہے۔ اس کی شاخیس پرندوں کا رین بسیرا ہیں۔ اس کا سابیہ جانداروں کی پناہ گاہ ہے۔ لکزی طویل سلسلہ ہے رزق کا۔ جلانے والی ہوتب بھی لکڑی رزق ہے۔ ممارتی لکڑی تو سجان اللہ۔ رزق ہی رزق ہے۔ فرخت ہاؤس شوروم فرنیچر کا ٹریاں رزق کمانے والوں اور رزق کھانے والوں کیلئے نعمت ہے۔ درخت کی لکڑی نہ ختم ہونے والا فرزانہ ہے۔ درخت بارش کی عطا ہے۔ بارش خالق کا عمل ہے۔ ووئی یہ ہے کہ درخت کی لکڑی نہ ختم ہونے والا فرزانہ ہے۔ درخت بارش کی عطا ہے۔ بارش خالق کا عمل ہے۔ ووئی یہ ہے کہ درخت آسان سے نازل ہوتا ہے۔ ولیل بیا کہ بارش میں صفت رزاق ہے۔

رمین سے اگنے والے اناج کو بارش سے جو تعلق ہے 'وہ مختاج بیان نہیں۔ جاندار زمین سے اگنے والی اجناس پر پلتے ہیں۔ مویشیوں ہی کو لیجئے۔ تازہ دودھ کی نہریں ہیں۔ تازہ گوشت کا نہ ختم ہونے والاسٹور۔ صحت مند گوشت 'جس پر انسانی صحت کا دارو مدار ہے۔ مویشیوں کی کھالیس کیا رزق مہیا کرتی ہیں 'کسی فیزی سے معلوم کریں۔ مویشیوں سے لباس' جوتے 'بار برداری اور نہ جانے کیا کیا کچھ حاصل ہوتا ہے۔ ان کی رزا قانہ افادیت پر ممل تبصرہ خارج از امکان ہے۔

جانور' جانوروں کا رزق ہیں' انسانوں کا رزق ہیں' یہاں تک کہ مرا ہوا جانور بھی گدھ کا رزق ہے۔ گدھ مردار پر پلتا ہے' شاہین زندہ شکار ہے اپنی زندگی برقر ارر کھتا ہے۔ پروردگار کے کام ہیں۔شاہین اور شیر کی خوراک کو زندگی دے کرمحفوظ کر دیا گیا ہے۔

اگرآسانوں سے میندند برسے تو رزق کی داستان ختم سی موکررہ جائے۔سائنس کی ترقی کے باوجود

رزق کا نظام معیشت ومعاشیات 'تفتیم دولت کا سارا نظام بارش کے فتم ہونے سے فتم ہو جائے گا۔ بارش کے دم ہے سوتی اور اونی کپڑے کی ملیں چل رہی ہیں۔ بارش نہ ہوتو نہ اون نہ کیاس 'نہ خوراک نہ لباس۔

بارش کی گئی ہے بیلی کا نظام بحران کا شکار ہوتے دیکھا گیا ہے۔رزق کی تقسیم و ترمیل کا نظام آسان سے بر نے والے پانی پر ہے۔ پانی کی کمی سے قحط سالی اپنے ظالم جبڑوں میں انسان کو دبوج لیتی ہے۔ یا در کھنے والی بات یہ ہے کہ بارش منشائے الہی ہے اور یہ عطائے رحمانی بغیر کسی معاوضے کے ہے۔

انیانی آنکھ کوقدرت نے بینائی کارزق عطا کیا اور اس بینا آنکھ کیلئے نظاروں کے ترانے موجود ہیں۔ کائنات کے منور مناظر انسان کی ضیافت نگاہ کا سامان ہیں۔ کہساروں سے ریگزاروں تک نظر کا رزق نظاروں کے حنن میں بھیلا دیا گیا ہے۔ بیسب بغیر معاوضے کے ہے۔

ایسے محسول ہوتا ہے کہ مشرق سے طلوع ہونے والا سورج رزق کے خزانے بھیرتا ہوا مغرب میں غروب ہوتا ہے اور پھر رات ایک الگ قتم کا رزق راحت جال کیلئے تقسیم کرتی ہے۔ پرسکون نیندایک عظیم دولت ہے مفت ملتی ہے اس پر کروڑوں روپے شار۔ سورج مجلول کورس عطا کرتا ہے کیا ندمنھاس بخشا ہے 'ستارے صاحبان فکر کو دولت افکار سے مالا مال کرتے ہیں۔ غرضیکہ اس کا تنات کا ہرموسم اور ہر لمحد کسی نہ کسی انداز سے رزق تقسیم کرتا ہی رہتا ہے۔

انسان کا رزق اس کے اپنے وجود کے کسی جھے میں پنہاں ہوتا ہے۔ اس صلاحیت کو دریافت کرنا ہی انسان کا فرض ہے۔ اس کے بعد حصول رزق کا مسئلہ ختم ہو جاتا ہے۔

یے اوگوں کا رزق ان کے ذہن میں ہوتا ہے۔ ان کی ذہنی صلاحیت رزق بنتی ہی چلی جاتی ہے۔ بیر صاحبان فکر وفراست اپنی اور دوسروں کی معیشت کواستوار کرتے ہیں۔ دنیا کوعلم وادب ہے نوازتے ہیں اور زق ان کے ذہن کوسلام کرنے کیلئے حاضر رہتا ہے۔

سیجھ انسانوں کا رزق ان کے گلے میں ہوتا ہے۔سریلا' رسیاا نغمہ بوں بھی رزق ہے اور بول بھی گلوکار کا گلاسونے کی کان سے کیا تم ہوگا۔ اس نغمسگی سے کتنے اداروں اور کتنے افراد کا رزق وابستہ ہے۔ صاحب آ داز کے ساتھ صاحب ساز کو بھی نواز دیا جاتا ہے۔

مزدوروں اور ورکروں کا رزق ان کے بازوؤں میں ہے۔ جسمانی طاقت 'جو قدرت کی عطا ہے' ذریعیدرزق بھی ہے۔ ہاتھ چلتے ہیں اور پیٹ پلتے ہیں۔ کاسب کا رزق کسب میں ہے۔ کاسب امیر ہو یا غریب' وہ اللّٰد کا دوست ہے۔

سیجھ ممالک میں جنسیات بھی معاشیات کا ایک حصہ ہے۔ گمراہی ہے' لیکن رزق سے وابستہ ہے۔ مناہ تو ہے کیکن رزق کا ذریعہ ہے۔

اس مقام پر ندہب انسان کی رہنمائی کرتا ہے۔ ندہب بتاتا ہے کہ طلال کیا ہے 'حرام کیا ہے۔ جائز کیا ہے' ناجائز کیا ہے۔ ٹواب کیا ہے' عذاب کیا ہے۔ کرم کیا ہے' ستم کیا ہے۔ ندہب غور کرنے کی وعوت ویتا ہے کہ آخر رزق کی ضرورت کیا ہے۔ زندگی گزارنے کیلئے رزق چاہئے۔

ماں کی محود سے قبرتک کا سفر ہے۔ کتنا زادراہ جا ہے؟

ہم مال بڑھاتے ہیں اور یہ بھول جاتے ہیں کہ زندگی کم ہوتی جارہی ہے۔ سانس کی آری ہستی کا شجر رکٹ ہے۔ زندگی برف کی سل کی طرح مجھلتی ہی چلی جارہی ہے۔ یہ پونجی تھٹتی جارہی ہے۔ دولت موت سے نہیں بچا سکتی۔ سے نہیں بچا سکتی۔

سانس بند ہو جائے تو رزق کی تمام افادیت ہمارے لئے ہمیشہ کیلئے ختم ہو جاتی ہے۔ جائز ضروریات کو ناجائز کمائی سے بورا کرنا حمافت بھی ہے اور گناہ بھی۔ رشوت کے مال پر پلنے والی اولا و لازمی طور پر باغی ہو گی ' بادب ہوگی' گتائے ہوگی۔ دوہراعذاب ہے۔ عاقبت بھی برباداور اولا دہھی برباد۔

'' تکاثر زر' نے انسان کواتنا غافل اور اندھا بنا دیا ہے کہ اس کی آنکھ بند ہونے سے پہلے کھل ہی نہیں سکتی۔ انسان دولت کے حصول کی خواہش میں پاگل سا ہو گیا۔ دولت زندگی کیلئے ہے' لیکن آج کی زندگی صرف دولت کیلئے ہے۔

سوچنا چاہئے کہ صرف پیبہ ہی رزق نہیں۔ ایک قتم کا رزق حاصل کرنے کیلئے دوسری قتم کا رزق ضائع کرنا کم عقل ہے۔ دین کو دے کر دولت دنیا حاصل کی۔ تو بھی کس کام کی ؟

وطن بیوز کر بیسہ لیا تو کیا لیا؟ جہنم میں لے جانے والی دولت سے وہ غربی بہتر ہے ، جو جنت کی راہ دکھائے۔ خیر وشر کا شعور نہ ہو' تو امیر غریب کی بحث عبث ہے۔ کا نئات میں دولت کی بیساں تقسیم کی خواہش ایک ایسا خواب ہے' جو اس وقت تک شرمندہ تعبیر نہیں ہوسکتا جب تک کوے اور مور کو ایک جیسے پر نہیں ملتے یا شیر اور گیڈر کو ایک جیسا مزاج نہیں ملتا۔

اجھاامیر بہت اجھا ہوتا ہے' براغریب بہت برا۔اچھاامیر وہ ہے جواپنے مال سے اپنے محروم بھائی کی خدمت کرے۔ براغریب وہ ہے جو دوسرے کے مال کو باطل طریقے سے حاصل کرنا چاہے یعنی چوری' ڈاکۂ رشوت کے ذریعہ ہے۔

آزادی پرواز رزق ہے۔ سونے کاتفس ملے تو بھی قبول نہ کرنا چاہئے۔

یے زندگی محدود ایام کیلئے ہے۔ پاکیزہ رزق کی تلاش کرنی جاہئے 'بلکہ اس کا انتظار کرنا جاہئے' ہمارا رزق ہمیں ضرور ملے گا جیسے ہمیں ہماری زندگی ملی ہے' ہیمائی ملی ہے' گویائی ملی ہے اور جیسے ایک دن ہمیں موت سے ملنا ہے۔

رسط بیات میں میں میں میں ہے۔ یہ اس کے حوال کا جات کا میاری میں میں میں میں میں میں میں میں میں جات کا جو ہماری جان کا محافظ ہے وہی ہمارے رزق کا ضامن ہے۔ رزق وینا رازق کا عمل ہے۔ بیاس کا دعویٰ ہے جس نے بہاڑوں کو استقامت دی ہے ور یا کو روانی دی ہے گور الی میں رنگ بھرے ہیں موسموں کوخوے انقلاب عطا کی ہے۔ جے کومٹی کی تاریکی ہیں یا لئے والا انسان کو کیوں نہ یا لے گا؟

صبر واستفامت کا مقام ہے۔ اپنی غربی کی تو بین نہ کرنی چاہئے۔ اپنے مال کوعذاب نہ بنایا جائے۔ حق والے کوحق وے دیا جائے اور اپنی عاقبت کی فکر کی جائے۔ عاقبت اٹنے والالمحد ہوسکتا ہے۔

## پيلو پکياں

بہار کا موسم' پیار کا موسم' گم شدہ چہروں کے دیدار کا موسم' تھل' بیلے' بار کا موسم' پیلو پکنے کا موسم اور دراصل وصال یار کا موسم بڑے انتظار کے بعد آتا ہے۔خواجہ غلام فریڈ نے'' پیلو' کو تھیل عرفان بنادیا۔

عشق مجازی کے عشق حقیقی تک کا فاصلہ'' پیلو پکنے'' کی دیر تک ہے۔ پیلو چننے سے ابتداء ہے۔ سب علی ساتھی مل کر چنتے ہیں' پیار کی امر تیاں' محبت کے'' پیلو' ..... پیلو چنتے چنتے آئکھیں ملتی ہیں' دل ملتے ہیں اور انتظار شروع ہو جاتا ہے۔ چہروں کی سرخیاں جر جدائی کا زمانہ شروع ہو جاتا ہے۔ چہروں کی سرخیاں خصت ہو جاتی ہیں اور انتظار شروع ہو جاتا ہے۔ چہروں کی سرخیاں خصت ہو جاتی ہیں اور انسان'' ہکا بکا'' رہنے لگتا ہے پھر کب آئے پیلوکا موسم اور یار مل کے پیلوچنیں۔ ''آ چنوں رل یار پیلو پکیاں نی وے''

ورراز آشنا كرنا جانية بين-

اہل تصوف حفرات نے اپنے کلام میں بڑے بڑے عقدے کشا کئے ہیں۔ ان کے سامنے کوئی معمولی نظارہ بھی معمولی نہیں۔ ہر شے ہی غیر معمولی ہے۔ پھول کھلے، تو وہ غور کرتے ہیں کہ پھول کی ہستی کیا ہستی ہے۔ ہستی ہے۔ جیب راز ہے۔ پھول کھاتا ہے، مرجھکا جاتا ہے۔ چند لمحات کیلئے وہ مسکرایا اور پھر ہمیشہ ہمیشہ کیلئے نامعلوم دنیا میں چلا گیا ۔۔۔ بس انسان کی زندگی پھول کی مسکرا ہث سی ہے۔ ادھر آئے ادھر گئے ۔۔۔۔ پھول اپنی زندگی پرکیا اترائے گا، کیا فخر کرے گا

گوڑھی رنگت دکھے کر پھول گمان کھنے کتنے باغ جہان میں لگ لگ سوکھ گئے

تاب ہی نہرہی۔وصال آشنا فراق کے دشت ہے اماں میں حم ہوجاتا ہے۔

صوفیانے اپنے شعر کوعرفان رنگ بنا کراس سے وہ کام لیا' جو بڑے بڑے علا تقریروں سے نہلے سے ۔ کے۔نعت کے چنداشعار انسان میں عشق نبی علیہ کے جلوے پیدا کر سکتے ہیں' صوفیانے قلوب کوگر مایا' جلوہ آشنا کیا اور بندوں کوخن کے تقرب سے آشنا کر دیا۔

اللہ ہے بیا ہے' درست ہے' لیکن طالبان حق کو جب بیرسنایا جائے کہ

ای دنیا اور دنیا کی انہی رونقوں اور جلوہ تی دریافت کرتا ہوتا ہے ۔۔۔۔۔ چگادڑوں کو جلوہ آ نتا ہوتا ہے۔۔۔۔۔ چگادڑوں کو جلوہ آ نتا ہوتا ہے۔۔۔ اگر یہنیں، تو قاب ہمی نظر بی نہیں آتا ۔۔۔۔ اگر یہنیں کا کیا قصور ۔ تن کی دنیا ہیں بی من کی دنیا آباد ہے۔ اگر یہنیں، تو وہ بھی نہیں ۔ آ کھ نہ ہوتو جلوہ کیسا۔ ذہن نہ ہوتو خیال آرائی کیسی۔ دل نہ ہوتو ولبری کیا۔ لذت جبیں سائی نہ ہوتو دینے سنگ دریار کا کیا قصور۔ ذوق بندگی نہ ہوتو بندہ نوازی کا لطف کون حاصل کرے گا۔۔۔۔ لینے والا بی نہ ہوتو دینے والا کیا کرے پھر دل پریت کو کیا جانے ۔۔۔۔ ہوس زر پری حق پری کیسے ہے ۔۔۔۔۔ جس دل میں نفرت اور کینے دالا کیا کرے پھر دل پریت کو کیا جانے کہ پیلو کینے کا کیا مفہوم ہے۔۔۔۔۔ پیلو چنتے چنتے جرت کے جلوے میں انسان ہکا بکا کب ہو جاتا ہے۔ جلوہ محبوب جا بجا دیکھنے والے اور ہوتے ہیں۔۔۔۔ وہ دل اور ہیں، وہ نگاہیں اور ہیں، دہ دوہ دل اور ہیں، وہ نگاہیں اور ہیں، دہ دوہ دل اور ہیں، وہ نگاہیں اور ہیں، دہ دوہ دل اور ہیں۔ وہ جانے ہیں کہ اس دنیا میں سب اس کے رنگ ہیں۔

جان من با کمال رعنائی خود تماشا و خود تماشائی

وہ جانتے ہیں کہ حسن کے جلوے موجود ہیں ..... یہ سب جلوے کمی اور کے ہیں ..... یہ سب نیرنگ کسی ذات کے ہیں ..... بہاڑں ہے نگلنے والے دریا خودسمندر کیلئے پیاسے ہوتے ہیں اور یہ کناروں کی پیاس بجھاتے ہوئے اپنے محبوب ساگر ہے واصل ہوکراپئی پیاس بجھاتے ہیں ..... یہ سب پریم محمر ہے۔ محبت نہ ہو' تو چاند جاند نہ رہے اور چکور نہ رہے .....تعلق ہے دنیا قائم ہے۔ آیا پیلوں چنن دے سائلے اوژک تھیاں فریدن وائلے وائلے میان فریدن وائلے حجوث آرام قرار.... کبیاں کبیاں نی وے آچنوں رل یار.... پیلو کبیاں نی وے

فرید نے بیلوکیا چنیں ورد چن لیا۔ ایبا درد جس کا مداوا بھی وہ خود ہی ہے۔ ایبا سفر جس کا انجام بھی سفر ہے ' جس کی منزل ایک نئی مسافرت ہے۔ ایبا راز کہ بیان بھی ہواور فاش بھی نہ ہو۔ ایبا یار ملا کہ شاہ رگ سے قریب ہو اور نگا ہوں سے اوجھل ہو۔ یہ انعام ہے کہ سزا' جو کچھ بھی ہے' لطف ہے۔ اس کا الطاف ہے' جو درد بن کے ساتھ رہتا ہے۔ محسوس ہوتا ہے لیکن نظر نہیں آتا ۔۔۔ جو جلوہ بن کر ول سے گزرتا ہے اور آنسو بن کر آئھ سے شیکتا ہے۔

پیلو پک گئے اور عرفان کی منزل طے ہوگئی.....فرید درد مزید مانگنا ہے اور پیلو چتنا رہتا ہے ..... عجب
رنگ سے نیرنگ نے نے برنگ کی راہ دکھائی ..... بہار ہی بہار' ہر طرف یار ہی یار' ہمہ وقت دیدار ہی دیدار ہی ہکا بکا فرید جنگل' روہی' بیلے میں اسکیلے سفر پر ہمیشہ ہمیشہ کیلئے روال دوال' ''ہر جاعین ظہور' کے جلوول سے محور' اس کی یاد میں گم جو پیلو کے موسم میں ملا اور ہرموسم کو پیلو کا موسم بنا گیا فرید کی فرال سدا بہار ہے۔ اس پر مخفی راز آھکار ہے۔ اتنا ہی پرامرار ہے ..... کوئی فرید کا یار ہو' تو جانے کہ فرید نے '' پیلو' کے موسم میں آھکار ہے۔ اتنا ہی پرامرار ہے ..... کوئی فرید کا یار ہو' تو جانے کہ فرید نے '' پیلو' کے موسم میں کیا کیا دیکھا۔ انہا کو یا گیا۔ فرید نے اپنی ذات شار کی اور حسن کی دات کا عرفان یا یا .... بیلوگی رہن فرید کی مید ہے!!

### مبر

انسان کواس بات پرمبر کرنے کیلئے کہا گیا ہے 'جواسے پند نہ ہواور جس کا ہو جانا ناگزیم ہو۔ ہروہ عمل جو برداشت کرنا پڑے 'مبر کے ذیل میں آتا ہے۔ ناقابل برداشت کوئی واقعہ نیس ہے 'جس کو دیمنے والے ' اور پڑھنے والے ناقابل برداشت کہتے ہیں۔ سانحہ ہویا حادثہ' جس کے ساتھ پیش آرہا ہے وہ تو اس میں سے 'مزرر باے' روکریا خاموش رہ کر۔

انسان کوصبر کی تلقین کی گئی ہے' اس لئے یہ زندگی ہماری خواہشات کے مطابق نہیں ہوتی۔ جہاں ہماری نیست کے مطابق نہیں ہوتی۔ جہاں ہماری پیند کی چیز ہمیں میسر نہ آئے' وہاں صبر کام آتا ہے۔ جہاں ہمیں ناپبند واقعات اور افراد کے ساتھ گزر کرنا پڑے' وہاں بھی صبر کام آتا ہے۔

صبر کا نام آتے ہی اذبت کا تصور آتا ہے۔ نابسندیدہ زندگی قبول کرنے کی اذبت یا پہندیدہ زندگی ترک کرنے کی اذبت۔ بیاذبت احساس کی لطافت کی نسبت سے بریعتی اور کم ہوتی رہتی ہے۔

کوئی زندگی ایسی نبیں جو اپنی آرز و اور اپنے حاصل میں تکمل ہو' برابر ہو۔ بھی آرز و بڑھ جاتی ہے' تبھی حاصل کم رہ جاتا ہے۔صبر کا خیال ہی اس بات کی ولیل ہے کہ انسان جو جاہتا ہے وہ اسے ملانہیں۔

انسان محنت کرتا ہے کوشش کرتا ہے ' مجاہدہ کرتا ہے' ریاضت اور عبادت کرتا ہے کہ زندگی اطمینان اور آرام سے گزرے اور مابعد حیات کے بھی خطرات نہ رہیں' لیکن زندگی عجب ہے۔ اس میں جب کوئی مقام حاصل ہوتا ہے' پہندیدہ مقام' تب بھی ہمیں احساس ہوتا ہے کہ کہیں نہ کہیں پچھ نہ پچھ رہ گیا ہے یا کہیں نہ کہیں نہ کہیں ہوتا ہے کہ خصر دری اور غیر مناسب شے شامل ہوگئ ہے' اس زندگی میں۔ بس ایس صورت میں انسان بے بس ہوتا ہے۔ صبر کے سواکوئی جارہ نہیں ہوتا۔

انسان شادی کرتا ہے۔ شادی کا معنی خوثی ہے 'لین پچھ بی عرصہ بعد انسان محسوں کرتا ہے کہ شادی کا عمل فرائف اور ذمہ دار یوں کی داستان ہے۔ حقوق کا قصہ ہے۔ صرف خوشی کی بات نہیں۔ اس میں رنج اور رخشیں بھی شامل ہیں۔ دو انسان ' زوجین ' مل کر سفر کرتے ہیں۔ ایک دوسرے کیلئے باعث مسرت ہونے کے وعدے اور دعوے لے کر ہم سفر بنتے ہیں اور پچھ بی عرصہ بعد ایک دوسرے کو برداشت کرنے کے عمل سے گزرتے ہیں' خوش رہنے کا تصور ختم ہو جاتا ہے۔ صبر کرنا پڑتا ہے۔ اب یہ فیصلہ تبدیل نہیں ہوسکتا۔ اولا وہونے کے بعد انسان کو محسوں ہوتا ہے کہ وہ ایک خوبصورت ری سے جکڑا گیا ہے۔ اس کی آزادی اور آزاد خیالی ختم ہو گئی ہے۔ اس کی آزادی اور آزاد خیالی ختم ہو گئی ہے۔ اس پر جمیب وغریب فرائف عائد ہو گئے ہیں۔ وہ محبت کے نام پر مصیبت میں گرفتار ہو گیا ' لیکن اب صرف صبر ہے۔ یہی تلقین ہے کہ ہونے والے واقعات پر انسوں نہ کرد' صبر کرو۔

صبر کا مقام اس وفت آتا ہے جب انسان کو بدیفین آجائے کہ اس کی زندگی میں اس کے عمل اور اس

کے اراد ہے کے ساتھ ساتھ کی اور کا عمل' کسی اور کا ارادہ بھی شامل ہے۔ اپنے حال میں دوسرے کا حال شامل دکھے کر انسان گھبرا تا ہے اور جب اسے ایک اور حقیقت کاعلم ہوتا ہے کہ اس ارادوں اور اس کے عمل میں اس کے خالق و مالک کا امر شامل ہے اور بھی بھی یہ امر ایک مشکل مقام ہے گزرنے کا امر ہے' تو انسان سوچتا ہے کہ اگر بات اپنی ذات تک ہوتو بدل بھی سکتے ہے' لیکن اگر فیصلے امر مطلق کے تابع ہیں' تو مل نہیں سکتے۔ یہاں سے انسان اپنی بے بسی کی پہچان شروع کرتا ہے۔ بسی کے آغاز سے مبر کا آغاز ہوتا ہے۔

خوشی میں غم کا دخل 'صحت میں بیاری کا آ جانا' ہے ہوئے پردگرام کامعطل ہونا' کسی اور انسان کے کسی عملی ہے ہماری پرسکون زندگی میں پریشانی کا امکان ہیدا ہونا' سب صبر کے مقامات ہیں۔

تکلیف ہمارے اعمال سے آئے یا اس کے حکم سے 'مقام صبر ہے' کیونکہ تکلیف ایک اذیت ناک کیفیت کا نام ہے۔ تکلیف ہمارے اعمال سے آئے یا اس کے حکم سے 'مقام صبر ہے۔ تکلیف 'احساس مصیبت یا احساس تنہائی یا احساس محرومی کی شکل میں 'مقام صبر ہے۔ انسان جس حالت سے نکلینا چاہے اور نکل نہ ہکے' وہاں صبر کرتا ہے۔ جہاں انسان کا علم ساتھ نہ دے' اس کی عقل ساتھ نہ دے اور اس کا عمل اس کی عدد نہ کر سکے' وہاں مجبوری کا احساس اسے صبر کے دامن کا آسرا تلاش کرنے کی دعوت ویتا ہے۔

صبر کا تصور دراصل صرف مجبوری ہی کا احساس نہیں ہے۔ صبر کے نام کے ساتھ ہی ایک اور ذات کا تصور داضح طور پر سامنے آتا ہے کہ ہم اپنی زندگی میں سب پچھ نہیں کر سکتے۔ ہم اپنی زندگی کے مالک ہو کر بھی مکمل مالک نہیں۔ ہم مختار ہو کر بھی مختار نہیں۔ ہم اور ہماری زندگی بزار ہا اور زندگی ہوں ہے۔ وہ جو چاہتا ہے کہ تا ہے اور ذات کے اراد ہے کے تابع ہیں اور وہ ذات مطلق ہے۔ اس کا امر غالب ہے۔ وہ جو چاہتا ہے کہ تا ہے 'ہمارے ساتھ' ہماری زندگی کے ساتھ' ہماری زندگی کے ساتھ' ہمارے فاہر کے ساتھ' ہمارے والدین کے ساتھ' ہمارے باطن کے ساتھ' ہمارے گرد و چیش کے ساتھ' ہمارے والدین کے ساتھ 'ہمارے والدین کے ساتھ 'ہماری اور وہ ذات چاہتو ہمارے غربی اور فر ایک ہوا ہے۔ وہ جو چاہتا ہے کہ تا تھ ہمارے گرد و چیش کے ساتھ' ہمارے والدین کے ساتھ 'ہماری والدین کے ساتھ 'ہماری فر بین اولاد کے ساتھ' ہمارے ہر ہر خیال کے ساتھ اور وہ ذات چاہتو ہمارے مرتبے مذاب بنا دے ' چاہتو ہماری غربی اور فر یہ الوطنی کو سرفرازیاں عطا کر دے۔ وہ ذات چاہتو ہمارے مرتبے مذاب بنا دے ' چاہتو ہماری غربی اور فر یہ الوائی کو سرفرازیاں عطا کر دے۔ وہ ذات تھیموں کو پنجمبر بنا دے اور چاہتو ہمارے میں اسان کی خوشیاں' انسان کی خوشیاں' انسان کی خوشیاں' انسان کی زندگی' انسان کی موت' انسان کی محبت' انسان کے خوف' انسان کے ہو ہو ہو ہو ہی ذات ہے ' جوانسان کو بار بارتھم فر ماتی ہے کہر کرد۔ یہی اپنی زندگی میں میرے تھم ہیں ات سے بیدا ہونے والے حال کو بیجھنے سے پہلے شاہم کر لو۔ جو بچھ میں نہ آسے' اس پرصر کردادر جو بچھ میں آسے' اس

وہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ عجب بات ہے کہ وہ تکلیف دور نہیں کرتا اور برداشت کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ عجب بات ہے کہ وہ تکلیف دور نہیں کرتا اور برداشت کرنے والوں کے ساتھ رہتا ہے اور تکلیف بھیجنے والا بھی خود ہی۔ بس یہی انسانی عظمت کا راز ہے انسان کی تنہم و رضا کا روثن باب' انسان کی انسانیت کا ارفع مقام کہ وہ سمجھ لے کہ تکلیف دینے والا ہی راحت جال ہے۔

یہ زندگی اس کی دئی ہوئی اس کے تھم کی منتظر ہے۔ وجود اس کا بنایا ہوا اس کے امر کے تابع ہے۔ وہ ستم کر ہے تو ستم ہی کرم ہے۔ وہ تکلیف بھیجے تو یہی راحت ہے۔ وہ ذات ہمار ہے جسم کواذیت سے گزار ہے' تو بھی یہ اس کا احسان ہے۔

صبر کرنے والے اس مقام سے آشنا کرا دیئے جاتے ہیں کہ تکلیف دینے والا ہی صبر کی توفیق دے رہا ہے اور اس مقام پر'' مبر'' ہی'' شکر'' کا درجہ افتیار کر لیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے مقرب اذیت سے تو گزرتے ہیں' لیکن بیزاری سے بھی نہیں گزرے۔ وہ شکر کرتے ہوئے وادی اذیت سے گزرجاتے ہیں۔

دنیا دارجس مقام پر بیزار ہوتا ہے ' مومن اس مقام پر صبر کرتا ہے اور مومن جس مقام پر صبر کرتا ہے ' مقرب اس مقام پر شکر کرتا ہے ' کیونکہ یہی مقام وصال حق کا مقام ہے۔ تمام واصلین حق صبر کی واد یوں سے بہ سلیم و رضا گزر کر سجدہ شکر تک پنچے۔ یہی انسان کی رفعت ہے۔ یہی شان عبودیت ہے کہ انسان کا وجود تیروں سے چھانی ہو' دل یا دول سے زخی ہو اور سر نیاز سجدہ میں ہو کہ''اے خالق! مجھے مبر و استقامت کی منزلیس عطا کرنے والے! تیراشکر ہے' لاکھ بارشکر ہے کہ تو نے مجھے چن لیا' کرنا بندہ بنایا' اپنا اور صرف اپنا۔ تیری طرف سے آنے والے ہر حال پر ہم راضی ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ ہم اور ہماری زندگی بے مصرف اور بے مقصد ندر ہے دینے والا تو ہے۔ جس نے ہمیں تاج تسلیم و رضا پہنا کر اال دنیا ہماری زندگی بے مصرف اور بے مقصد ندر ہے دینے والا تو ہے۔ جس نے ہمیں تاج تسلیم و رضا پہنا کر اال دنیا کہارے صبر کا ذکر ہی باعث تسکیمین روح و دل بنایا۔''

بیسی کی داستان بنے والے امام عالیٰ مقام بیکسوں کیلئے چارہ ساز ہیں۔ یہ داستان اہل علم کیلئے نہیں ' یہ اہل نظر کا مقام ہے' اہل صبر کیلئے' اہل شکر کیلئے۔ ان کیلئے جو ہر حال پر راضی رہتے ہیں۔ جن لوگوں پر اس کا کرم ہوتا ہے' ان کی آئیسیں تر رہتی ہیں۔ ان کے دل گداز رہتے ہیں۔ ان کی پیشا نیال بحدول کیلئے بیتا بیاب رہتی ہیں۔ ان کے ہاں تکلیف رہتی ہے' لیکن ان کی زبان پر کلمات شکر رہتے ہیں۔ مقامات صبر کو بیتا ہوں کہ نانا خوش نصیبوں کا کام ہے۔ الی خوش نصیبی کہ زمین والے ان کی تکلیف پر اظہار غم کریں اور آسان والے ان پر سلام بھیجیں۔ صبر والوں کی شان نرائی ہے۔ ان کا ایمان قوی ہے۔ ان کے درجات بلند آسان والے ان پر سلام بیجیں۔ صبر والوں کی شان نرائی ہے۔ ان کا ایمان قوی ہے۔ ان کے درجات بلند ہیں۔ اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ۔ ہیں۔ اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ۔ ہیں۔ اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ۔

☆.....☆.....☆

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

www.iqbalkalmati.blogspot.com



### واصفعه واصف كي ديرتصانف

- شب چراغ (شاعری)
  - شبراز (شاعری)
- گفتگو 1 تا 5 ( يکجا)
- گفتگو6 تا10 ( يکجا)
- گفتگو 11 تا 15 ( يکجا)
- گفتگو 16 تا 20 ( يکجا)
- الفتكو 21 تا 25 ( يكبا)
- الفتكو26 تا30 ( يكبا)
  - واصف على واصف
- واصف على واصف (تاثرات ومشابدات)

The Beaming soul

Ocean in a drop

- دل درياسمندر
- قطره قطره قلزم
- رفرف حقیقت
  - كرن كرن سورج
    - بات ے بات
- اقوال واصف على واصف
- الميات واصف على واصف (شاعرى)
  - ا واصفیات (کلیات)
- مرے جر ولے (پنجابی شاعری)
  - مكالمه
  - ا دريخ (اقوال)
  - ذكرِ حبيب الله العتيه مجموعه)
    - منام اديب

علم عوف التي المرز الحمد ماركيث، 40-أردوبازار، لا مور

کا شف بیلی کیشنر عقیقی کا شف بیلی کیشنر 301 دا ہے، جوہرٹاؤن، لاہور

Kashif Publications

www.kashifpublications.com kashifpublications@gmail.com